Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Geistesgeschichtliche Wirdigung der thomistischen Gewissenslehre
Autor: Groner, J.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762740

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geistesgeschichtliche Wirdigung der
thomistischen Gewissenslehre

Von J. F. GRONER O. P,

In der Abhandlung iiber « Die Einordnung des Gewissens in das
moralische Gefiige des Menschen »* sollte die thomistische Gewissens-
lehre in sich selber dargestellt und kraft ihrer inneren Argumente betont
werden. Doch wird damit die Aufgabe nicht iiberfliissig, sondern erst
recht gefordert, diese Lehre vom Standpunkt anderer Auffassungen her
kritisch zu betrachten, um abschlieBend das Bleibende noch einmal zu
unterstreichen.

Zuniichst erheben sich Fragen terminologischer Art. Es mag auf-
fallen, daB es fiir das, was wir im Deutschen mit « Gewissen » bezeichnen,
in der lateinischen Terminologie iiberhaupt keinen entsprechenden
Ausdruck gibt. Zwar sibersetzt man « conscientia » einfach mit « Gewissen »,
aber wie man weiB, ist die « conscientia » eben keineswegs das Gewissen,
sondern zusammen mit der Synteresis nur ein Teil des Gewissens,
Gewissen also gleich Synteresis plus conscientia. Aus welchem Grund
kam in der Scholastik diese terminologische Zerrissenheit in die Lehre
von dem einen Objekt, das wir Gewissen nennen ? Vor allem, woher
stammt das sonderbare Wort « Synteresis » ?

Oskar Renz meint in seinem Buch «Die Synteresis nach dem
hl. Thomas von Aquin » 2: « Warum die sittliche Anlage des Menschen
Synteresis genannt wird, und welches die etymologische Bedeutung
dieses Wortes ist, bleibt trotz der eingehenden Studien von Jahnel,
Nitzsch, Appel, Hoffmann, Gass u. a. unentschieden. »® Indessen lit

1 Vgl. diese Ztschr. 31 (1953) 129-156.

2 Miinster 1911, Vorwort.

3 JanunNEL, Woher stammt der Ausdruck « synderesis » bei den Scholastikern,
in Theol. Quartalschrift Tiibingen 52 (1870) 241-251. F. Nrrzscu, Uber die Ent-
stehung der scholastischen Lehre von der Synteresis, ein historischer Beitrag zur



300 Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre

sich dariiber doch einiges Erhellende sagen!. Rein philologisch geht
das Wort Synteresis (in scholastischen Texten auch Synderesis, Synde-
risis, Sinderisis, Scinderisis) 2 auf das griechische Verbum cuvtrpelv
zuriick, bzw. auf das Wurzelwort typstiv, das bei klassischen Schrift-
stellern die Bedeutung von beobachten und bewahren zeigt. Dieser
Wortsinn liel sich nun leicht in den Dienst der Gewissensspekulation
stellen, wo er das Behiiten und Bewahren des gottlichen Gesetzes in
der Menschenbrust zum Ausdruck bringen konnte. So wird es Kklar,
wenn Hieronymus in seinem Kommentar zu Ezechiel 1, 5 ff. * von ge-
wissen « Graeci» spricht, die cuvtnpeiv auf diese Weise gebrauchen.
Im iibrigen ist es nun gerade Hieronymus, der durch den genannten
Kommentar ausschlaggebend auf die scholastische Terminologie und
Spekulation des Gewissens eingewirkt hat.

Der Kirchenvater sieht in dem Viergesichterwesen des Propheten
menschliche Seelenkrifte symbolisiert. Entsprechend der platonischen
Lehre von der Dreiteilung der Seele weist er das Aoyuxov (« rationem
et cognitionem et mentem et consilium eamdemque virtutem atque
sapientiam ») dem Menschengesicht zu, das Bupixdv (« feritatem et ira-
cundiam atque violentiam ») dem Lowen und das émbupnmixédy («libi-
dinem, luxuriam et omnium voluptatum cupidinem ») dem Stier. Welche
Kraft soll nun aber durch das Adlergesicht bezeichnet werden ? Hiero-
nymus fihrt fort: « Quartamque (scl. virtutem) ponunt, quae super
haec et extra haec tria est, quam Graeci vocant suvtvpeoty, quae scin-
tilla conscientiae in Cain (Adam ?) quoque pectore, postquam ejectus
est de paradiso, non extinguitur et qua victi voluptatibus vel furore
ipsaque interdum rationis decepti similitudine nos peccare sentimus.
Quam proprie aquilae deputant non se miscentem tribus, sed tria
errantia corrigentem, quam in scripturis interdum vocari legimus spiri-
tum ... Et tamen hanc quoque ipsam conscientiam cernimus praecipi-
tari apud quosdam et suum locum amittere, qui ne pudorem quidem

Lehre vom Gewissen, in Jahrb. f. protestantische Theologie, Bd. V (1879) 492-507.
H. ArrEeL, Die Lehre der Scholastiker von der Synteresis, Rostock 1891. R. HoFr-
MANN, Die Lehre von dem Gewissen, Leipzig 1866. W. Gass, Die Lehre vom
Gewissen, Berlin 1869.

1 Vgl. H. G. StokER, Das Gewissen, Bonn 1925, S. 25 ff.; R. HOFMANN,
Die Gewissenslehre des Walter von Briigge O.F. M. und die Entwicklung der
Gewissenslehre in der Hochscholastik, Miinster 1941, S. 11 ff.

% Wahrscheinlich eine Verschreibung von ouveidesoig (Gewissen). Vgl
Nitzscn a.a.O.; V. CatHrREIN, Moralphilosophie I, Freiburg i. Br. 1911, 469.

3 Migne PL 25, 22.



Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre 301

et verecundiam habent in delictis ... Hanc igitur quadrigam in aurigae
modum Deus regit et incompositis currentem gradibus refrenat docilem-
que facit et suo parere cogit imperio. »

Wie man sieht, kommen in diesem Kommentar drei Ausdriicke
vor, die zum Gewissen in Bezichung stehen : Synteresis, scintilla con-
scientiae, conscientia. Die ersten beiden Bezeichnungen werden ein-
deutig gleichgesetzt : Synteresis = scintilla conscientiae. Was will
Hieronymus aber mit « conscientia » sagen ? Das gleiche wie mit Syn-
teresis und scintilla conscientiae 7 Der Text legt es offenbar nahe
(¢hanc quoque»: «hanc» relative ad «scintilla conscientiae » bzw.
«synteresis »), wenn auch Hofmann ! die Unbedingtheit dieses Bezuges
nicht gelten lassen will. Jedenfalls haben die Scholastiker Synteresis
und Conscientia als zwei verschiedene Begriffe genommen 2, und das ist
von ausschlaggebender und weitreichender Tragweite geworden.

Die Tatsache des Gewissens war damit in zwei verschiedene Begriffe
aufgespalten, von denen keiner einzeln dem entsprach, was man eigent-
lich unter Gewissen verstehen wollte. Zudem wurde in dem Terminus
« Synteresis » eine Bezeichnung eingefiihrt, die, wenn auch mit einem
bedeutenden Sinn versehen, wortmiiBig nicht verstanden wurde. Daher
erkliren sich die verschiedenen Schreibweisen ® und die unméglichsten
philologischen Explikationen und Verbaldefinitionen wie z. B. die des
Albertus Magnus, der « Synteresis » zerlegt in die griechische Priposition
syn- und das lateinische (!) Verbum haerere, um daraus die Wort-
bedeutung zu eruieren : «scientia haerens in aliquo per rationem » %

Odo Lottin untersucht in seinem Buch « Psychologie et Morale aux
XIIe et XIIIe siécles » 5, wie bei den scholastischen Autoren jener dop-
pelte Gewissensbegriff Eingang findet, sich befestigt und — inhaltlich
verdndert.

Im groBen und ganzen kann man zwel Richtungen feststellen, je-
weils fast durchwegs getragen von der Franziskaner- bzw. Dominikaner-
schule. Die eine legt einen wesentlichen Teil der Gewichte auf die affek-
tiven Geisteskriifte, die andere mehr auf die apprehensiven. Dabei ist

1 A a 0. 18.

2 Thomas bemiiht sich sehr, Hieronymus in diesem Sinne aufzufassen, cf.
De Verit. 17,1 ad 1.

3 5. 0. S.300.

* Vgl. ALBeErTUS M., Summa de creaturis II 72, 1. Ed. Borgnet 35, 599.

® Tome II, Problémes morales, Gembloux 1948. Es kommt in Frage Ab-
schnitt IV, « Syndérése et conscience aux XII¢ et XIIIe si¢cles», S. 103-350. Vgl.
auch HorFMANN a.a. O. 19 fi.



302  Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre

der Hauptbegriff, um den die Geister kreisen und an dem sie sich
scheiden, der der Synteresis.

Schon der Kanzler Philipp (gest. 1236) von der Universitit Paris
bindet die Synteresis stark und entschieden an den Willen. Seinen
Gedankengingen verpflichtet sich die Franziskanerschule der Folgezeit
in namhaften Vertretern wie Alexander von Hales (gest. 1245) und Odo
Rigaldus (gest. 1275), zwar immer noch schwankend zwischen einer
Zuteilung der Synteresis an den Intellekt oder an den Willen, bis sich
Bonaventura (gest. 1274) eindeutig und fiir seine Schule maBgebend zu-
gunsten einer gemiBigten voluntaristischen Theorie entscheidet L.

Wie bei einem Menschen des Mittelalters nicht anders zu erwarten,
zeigt sich auch Bonaventura der Terminologie der Tradition verbunden.
Auch er faBit das Gewissen in den Begriffen von conscientia und synte-
resis, nur gibt er diesen Begriffen seinen Inhalt.

Der conscientia schreibt Bonaventura ungefihr das zu, was Thomas
der Synteresis und der conscientia zuteilt. Die conscientia sitzt in der
ratio practica, «inquantum dirigit in opere, prout est quodammodo
juncta affectioni (hier schon der neue Unterton !) et operationi » 2. Wo-
her nimmt nun dieser dirigierende Akt der conscientia sein « Maf3 », wo
liegt sein Prinzip ? Bonaventura sagt: in ebenderselben conscientia,
insofern in ihr nimlich auch noch der habitus naturalis primorum prin-
cipiorum operabilium innewohnt. Dieser habitus ist von Natur aus
veranlagt, er wird aktuiert, wenn durch ein duBeres Objekt kraft des
angeborenen Verstandeslichtes, des «naturale judicatorium », ein sitt-
liches Prinzip tatsichlich erkannt wird. Die conscientia Bonaventuras
umfaBt also sowohl die ersten Prinzipien als auch die partikuliren SchluB3-
folgerungen des sittlichen Tuns, leistet demnach alles VerstandesmiBige,
das als intellektuelle Voraussetzung fiir das sittliche Handeln not-
wendig ist.

Wo soll man in einem solchen Conscientia-Begriff die Synteresis
unterbringen ? Sie hat im intellektuellen Bereich keinen Platz, denn
dieser ist ganz von der conscientia beansprucht. Darum argumentiert
Bonaventura folgendermafBen weiter : der Habitus der Conscientia hat
seinen Sitz in der Ratio. Die Ratio braucht aber eine Causa motrix.
Will man nun keine neue Entitit schaffen, so muBl man schlieBen, dal3

1 Vgl. LotTIN a.a.O. 203-210; der locus proprius fiir die Gewissenslehre
Bonaventuras ist dessen Sentenzenkommentar lib. II, dist. 39 q. 1 a. 1. Ed. Qua-
racchi 1885, II 899.

2 In II Sent. 39,1, 1.



Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre 303

diese Bewegungskraft nichts anderes ist als die Synteresis und muf
ihren Platz infolgedessen in der Ur-Sache der Bewegung suchen, nim-
lich im Willen. Und noch tiefer begriindend schreibt der Kirchenlehrer :
« Quemadmodum ab ipsa creatione animae intellectus habet lumen, quod
est sibi naturale judicatorium, dirigens ipsum intellectum in cognos-
cendis, sic affectus habet naturale quoddam pondus, dirigens ipsum in
appetendis. »* Lottin vergleicht zutreffend : « La lumiére naturelle de
la raison s’appelle conscience, quand il s’agit de la connaissance du bien
moral, et l'inclination de la volonté s’appelle syndérése, quand il s’agit
de l'orientation vers ce méme bien moral. »2 Die Bestimmung der
Synteresis ist also klar : sie besagt das, « quod stimulat ad bonum, et
ideo ex parte affectionis se tenet » 3. In der gleichen Quaestion betont
Bonaventura nochmals : « Synderesis dicit potentiam affectivam in-
quantum naturaliter habilis est ad bonum et ad bonum tendit. »

Man fragt sich, wie jemand zu einer solchen Auffassung der Syn-
teresis kommen kann, wo doch jene Hieronymusstelle (« scintilla animae»)
eine Deutung im intellektuellen Sinne aufzudringen scheint ? Bona-
ventura begegnet diesem Einwand selbst in IT Sent. 39, 2, 1 mit dem
schon oben gebrauchten Argument: «Ad illud quod obicitur quod
synderesis est scintilla conscientiae, dicendum quod ideo dicitur scin-
tilla pro eo quod conscientia, quantum est de se, non potest movere
nec pungere sive stimulare nisi mediante synderesi, quae est quasi
stimulus et igniculus. Unde sicut ratio non potest movere nisi mediante
voluntate, sic nec conscientia nisi mediante synderesi; et ideo non
sequitur ex hoc, quod sit ex parte cognitivae, immo potius quod sit
ex parte affectivae.»* Und im Ad 2 desselben Artikels bringt Bona-
ventura noch eine weitere Begriindung seiner Ansicht in Verbindung
mit einer eigenartigen Auffassung der Ratio. Er spricht dort vom
« sensus rationalis » und will darunter selbst das « naturale judicatorium »
verstehen, wihrend gewisse andere damit die Conscientia meinen. « Si
quis autem contendat, quod per sensum illum accipitur synderesis, dis-
tinguendum est, quod ratio aliquando accipitur proprie pro parte cogni-
tiva, aliquando accipitur communiter, prout comprehendit totum spiri-
tum rationalem ; et sic sensus rationis non tantum sumitur ex parte
cognitivae, sed etiam ex parte affectivae, sicut patet de spirituali gustu

1 In II Sent. 39, 2, 2.
2 LoTTIN a.a. 0. 207.
3 In II Sent. 39, 2, 1.
4 L.c. ad 3.



304  Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre

et tactu; et ideo ex hoc non sequitur, quod synderesis se tenet ex parte
cognitionis. » 1

Das Dargelegte zeigt die starke Betonung des voluntativen Moments
in der Gewissenslehre Bonaventuras und zwar mit dem Ausdruck eines
itberraschenden « sensus » rationalis und eines « gustus et tactus spiri-
tualis », was eine Realitit anzudeuten scheint, welche die moderne
Psychologie mit «geistigem Fiithlen », «geistigem Gespiir » bezeichnet
und die dort, wie unten ausgefiihrt werden soll, eine nicht geringe Rolle
in der Gewissenslehre spielt.

Bonaventuras Theorie wurde von seinen Schiilern {ibernommen
und in mehr oder weniger abgeinderter Form weitergebildet 2. So sieht
der Dominikaner Peler von Tarantasia (gest. 1270) in der Synteresis eine
habituelle perfectio der voluntas ut natura und nennt die Conscientia,
die er an sich dem Verstandesvermogen zuteilt, eine « scientia affectioni
conjuncta ».

Wihrend Peter die lex naturalis als habitus des Intellectus prac-
ticus scharf von der Synteresis als habitus des Willens schied, identi-
fiziert Walter von Briigge (gest. 1307) diese beiden Habitus mit dem
einen Unterschied, dafl die Synteresis zur Lex naturalis, « quae est
habitus practicus in intellectu practico a natura insertus quo judicet
quid bonum, quid malum, quid faciendum, quid vitandum », lediglich
die Inclinatio ad opus hinzufiigt.

Wilhelm de la Mavre (gest. ca. 1274) stimmt fast ginzlich mit Bona-
ventura iiberein, ebenso Richard von Mediavilla (gest. 1287). Dagegen
spekuliert Heinrich von Gent (gest. 1293) ginzlich ins Extrem, indem
er sowohl die Synteresis als auch die conscientia in den Willen verlegt,
also einem vollkommenen psychologischen Voluntarismus huldigt. Es
gibt Leute, sagt Heinrich in der Begriindung seiner Ansicht, die zwar
zufolge rationeller Uberlegung eine gute Erkenntnis iiber einen einzelnen
Fall (recta ratio), aber noch lange keine Conscientia haben. « Et ideo ...
conscientia ad partem animae cognitivam non pertinet, sed ad affec-
tivam. » Und dort ist sie ein « quidam motor particularis stimulans ad
opus secundum dictamen rationis rectae. »?

Uber diesen kurzen Uberblick der Tatsache, die sich durch weitere
Autorititen belegen lieBe, hinaus muB3 man sich fragen, wo die letzte
Quelle zu suchen ist, aus der eine so willensmiBig bestimmte Auffassung

1 In II Sent. 39, 2,1, 2.
? Vgl. zum Folgenden LoTTIN a.a.O. 236-300.
3 Quodl. I q.18. Ed. Venedig 1608, zit. LoTTIN a.a. O. 246 f.



Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre 305

des Gewissens herkommt. Die Linie des Denkens ist nicht schwer zu
verfolgen. Sie geht iiber die Reihe der eben genannten Bonaventura-
schiiler zuriick auf Bonaventura selbst, von diesem auf Odo Rigaldus,
dessen Gedanken Lottin eindeutig bei Bonaventura wiederfindet !, nicht
zu schweigen von Bonaventuras Lehrer Alexander von Hales, — und
mit diesen Namen ist zugleich die Vertreterschaft jener mittelalterlichen
Geistesrichtung genannt, deren Viter Augustin und Plato heillen 2.

Man braucht sich iiber einen Umschwung in der Gewissensspeku-
lation in der Mitte des 13. Jahrhunderts nicht zu wundern, als mit der
Einfithrung und konsequenten Durchfiihrung des aristotelischen Geistes-
gutes Ernst gemacht wurde. Hierbei wirkte vor allem Albertus Magnus
bahnbrechend, der durch seine Aristotelesrezeption jene Wendung im
Denken herbeifithrte und damit dem von Aristoteles vertretenen Vor-
rang des Intellekts vor dem Willen auch in der Gewissenslehre Geltung
verschaffte. Thm folgte sein Schiiler Thomas von Aquin und die Domini-
kaner- bzw. Thomistenschule 3.

Das durchaus Neue bei Albertus Magnus war nun, daf3 er das tra-
dierte Gedankengut nicht einfach nur auf seine Weise durchdachte, also
etwa untersuchte, ob die Synteresis Potenz oder Habitus sei usw., son-
dern von der Erscheinungsform des Gewissens ausging . Diese Form
sah Albert in einer Tétigkeit, nimlich im einzelnen Spruch des Gewissens,
der befiehlt, etwas zu tun oder zu lassen. « Proprie dicitur conscientia
quam dicimus aggravare peccatum ; et haec non est sinderesis, nec est
aliqua alia potentia vel habitus, sed actus. Quod enim non est actus
sed potentia vel habitus non potest aggravare peccatum. Hic autem
actus est actus cuiusdam conclusionis quae infertur ex duabus proposi-
tionibus quarum major est in sinderesi et minor in ratione.»® Mit
dieser Auffassung hatte sich Albert einmal in Gegensatz gestellt zu allen
fritheren Theorien, die die Conscientia als einen Habitus ansahen, und
zum andern muBte er sich nun konsequenterweise nach einem Habitus

1 Vgl. LorTIN a.a.O. 208.

? Vgl. UBERWEG-GEYER, Die patristische und scholastische Philosophiell,
Berlin 1928, 381 ff.

3 Vgl. zum Folgenden LoTTIN a.a. O. 210-235 ; HoFmaNnN a. a. O. 46 ff.

* Locus proprius fiir Alberts Gewissenslehre ist seine Summa de creaturis,
pars II (Summa de homine), q. 72 a. 1. Ed. Borgnet 35, 599 ff.

5 Zitat aus einem nicht edierten Opus Alberts, veréfientlicht von F. M. HEN-
QUINET unter dem Titel « Vingt-deux Questions inédites d’Albert le Grand dans
un manuscrit a l'usage de saint Thomas d’Aquin » in New Scholasticism 9 (1935)
312-322, zitiert bei LoTTIN a.a. O. 220.

Divus Thomas 20



306 Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre

fragen, der dem Akt seiner Conscientia ein Prinzip fiir ihr Einzelurteil
liefere. Und weil die Conscientia ein Urteil der Ratio darstellt, muBlte
die gesuchte Prinzipienquelle ebenfalls dem uniellektuellen Bereich des
Geistes angehéren. Was lag niher, als in der Synderesis diesen Habitus
der Erstprinzipien zu sehen ? « Dicimus quod conscientia conclusio est
rationis practicae ex duobus praemissis ... Major autem istius syllo-
gismi est Synderesis, cuius est inclinare in bonum per universales ra-
tiones boni. Minor vero est rationis, cuius est conferre particulare ad
universale. »1 Mit einer strengen Logik ordnet Albert Synteresis und
Conscientia einander zu. Diese braucht, weil zustindig fiir die Beur-
teilung in concreto, ein allgemeines Prinzip als Richtmal3, — die Synte-
resis wiederum kann als universale Spruchinstanz keine Aussage iiber
das Konkrete fillen. Infolgedessen mufl die Ratio intervenieren, um
die Universalia juris auf den Kasus hic et nunc anzuwenden. Damit
ist aber noch kein Gewissensakt gesetzt, sondern lediglich ein moral-
philosophischer bzw. -theologischer SchluB3 gezogen. Es mul noch ein
« decretum rationis » hinzukommen, d.h. die Erkenntnis, daB diese
Konklusio fiir ein Subjekt sittliche Verpflichtung bedeutet. « Cette déci-
sion de la raison, ‘decretum rationis’, applicant les directives générales
de la syndérese, ‘decretum sinderesis’, a I'action concréte, c’est précise-
ment la conscience. » 2

Es ist nun nicht so, daBl Albert die voluntativen Krifte beim Zu-
standekommen des Gewissens ausgeschlossen hitte. Zwar sagt er : « dici-
mus quod sinderesis est potentia rationalis animae.» Aber sie hat als
Kraft, die dirigendo (nicht movendo) zur guten Tat bewegen soll (ihr
Spruch : das Gute ist zu fum!) auch einen Zusammenhang mit dem
Willen. «Sic ergo dicimus quod sinderesis est quaedam potentia motiva
per habitum universalium juris ; et habet aliquid de cognitione et ali-
quid de appetitu ; sed plus (d. h. per se) se tenet ex parte cognitivarum.
Intellectus enim practicus magis repugnat malo, cum sit semper rectus ...
quam voluntas quae potest esse recta et non recta.»?

Mit dieser von Albert errungenen Theorie war ein Dreifaches zu-
gunsten des wirklichen Sachverhaltes erreicht :

1. Das aristotelische Prinzip vom Primat des Intellekts iiber den
Willen war in die Gewissensspekulation eingefiihrt.

2. Durch die Erklirung der Conscientia zum Akt der Ratio, die

1 L.c.; LorTIN a.a. 0. 217.
2 LoTTIN a.a. Q. 220.
3 L.c.; LorTIN a.a.O. 219.



Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre 307

im Licht der Erstprinzipien ein sittliches Faciendum als Pflicht fiir ein
Subjekt aufstellt, kam eine klare Struktur in das Verhiltnis Synteresis-
Conscientia.

3. Durch die Ausscheidung des Willens aus dem Wesensbegriff des
Gewissens wurde eine nicht geringe Schwierigkeit gelost, welche die
Anschauung Bonaventuras und seiner Anhinger belastet. Wenn nim-
lich, wie bei Bonaventura, der Wille als voluntas ut natura, d. h. als
determinatio naturalis ad bonum, in die Definition des Gewissens hinein-
genommen wird, kann man sich mit Recht fragen, wie bei einer solchen
Gewissensbestimmung iiberhaupt noch eine Siinde méglich sei. Bona-
ventura selbst entging dieser Einwand nicht, und er formuliert ihn mit
aller Schirfe : « Wie kénnen in der einen einfachen Potenz ein actus
naturalis und ein ihm entgegengesetzter actus deliberativus zusammen-
bestehen ? »* Bonaventura sucht die Schwierigkeit zu beheben mit dem
Hinweis, daBl die voluntas naturalis (Synteresis) nicht immer in actu
sei, weil entweder das Gute nicht bewullt werde, oder aber keinerlei
Reiz ausiibe, sodaB3 es sich bei der Synteresis demnach um eine habi-
tuelle, zeitweilig latente Determination des Willens handeln wiirde.
Man fragt sich nach der Stichhaltigkeit dieser Ausweg suchenden Be-
grimdung, um mit Ndélkensmeier 2 zu schlieen : « Der Losungsversuch,
den Bonaventura mit seiner Unterscheidung von Habitus und Akt bei
der Synderesis andeutete, diirfte also nicht geniigen. »

Bei Albert und nicht weniger bei Thomas und seinen Anhingern
stehen sich Gewissen und Wille gegeniiber, sie sind nicht miteinander
in derselben Wesenheit des Gewissens verquickt. So besteht keine
Schwierigkeit, daBl sich der Wille nicht frei gegen den Spruch des Ge-
wissens entscheiden kénnte. Der Wille bewahrt seine Wiihlkraft sowohl
fir das gute als auch fiir das biose Tun, die Sicherheit des Gewissens
aber, zwar im einzelnen gefihrdet, ruht in den Principia operabilia, die
jedem direkten Zugriff des Willens entzogen sind.

Der geschichtlichen Vollstindigkeit halber mull noch erwihnt wer-
den, daB Albert in seiner Summa theologica, die er 30 Jahre nach der
Summa de creaturis schrieb (ca. 1270), von seiner urspriinglichen Kon-
zeption abgeriickt und zu einer Gewissenslehre zuriickgekehrt ist, die
von den traditionellen Ideen, und insbesondere wohl von Alexander von
Hales, inspiriert war 2.

1 In II Sent. 39, dub. 2.
? Ethische Grundfragen bei Bonaventura, Leipzig 1932, 81.
3 Vgl. HOFMANN a.a. Q. 48.



308  Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre

Welche Gestalt die Gewissenslehre bei Thomas von Aquin ange-
nommen hat, wurde in der eingangs zitierten Abhandlung ausfiihrlich
dargestellt. Der Gegensatz zu den &lteren Theorien und in gewissem
Sinn auch zu Alberts spiterer Ansicht fordert uns auf, noch einmal
die Frage nach dem Verhiltnis von Gewissen und Willen zu stellen,
zumal Hofmann nach seinen griindlichen Untersuchungen und Gegen-
iiberstellungen der einzelnen Autoren meint : « Gerade die stark betonte
Einbeziehung des willensmiBigen Bestandteils in die Betrachtung der
Gewissenstdtigkeit hat seiner (d.i. Bonaventuras) Theorie den echten
Gehalt gegeben ... In dieser Hinsicht kann er alle moderne theologische
Arbeit in der Gewissenslehre reichlich und maBgebend beeinflussen. » 1

Zunichst soll wiederholt werden, daB Thomas die Synteresis ein-
deutig in den Bereich der intellektuellen Erkenntnis verlegt 2. Die
Quaestio « De potentiis #nfellectivis » ist der genaue systematische Ort,
an dem in der Summa das Gewissen behandelt wird (Ia pars, q. 79).
Damit wird aber irgendein Zusammenhang der Synteresis mit dem
Willen nicht aus-, sondern nach thomistischer Doktrin geradezu ein-
geschlossen. Es fragt sich nur, in welchem Verhiltnis gegenseitiger Be-
einflussung Intellekt und Wille zueinander stehen. Der Ubersichtlich-
keit halber fassen wir die Lehre des hl. Thomas in vier Sitze zusammen.

1. Der Intellekt ist ein hoheres Vermogen als der Wille. Zu verstehen
ist der Satz, wie Cajetan im Kommentar zu I 82, 4 unterstreicht, « sim-
pliciter », d. h. wenn man die Vermoégen formell als Vermdogen betrachtet,
insofern sie ausgerichtet und bestimmt sind von ihrem Objekt. Das
Objekt des Intellekts ist schlechthiniger und absoluter als das Objekt
des Willens, es ist nimlich das abstrakte ens simpliciter, wihrend das
Objekt des Willens das ens-bonum-appetibile, also schon ein relativiertes
Objekt darstellt, dessen «ratio» (die Erkenntnisform des ens-bonum-
appetibile-esse) sich zudem im Intellekt befindet. Das, worin sich etwas
befindet, steht aber hoher als das, was sich irgendworin befindet, also
folgt : secundum se et simpliciter intellectus est altior et nobilior volun-
tate.

2. Secundum quid kann der Wille den Verstand «interdum » iiber-
ragen. Dieser Fall ist gegeben, wenn sich das Objekt des Willens in
einer hoheren « Sache » befindet als das Objekt des Verstandes, und das

Y Asa.0; 92 1,

* Vgl. die o.g. Studie von RENz, bes. Abschnitt II : Die subjektive Seite
der Synteresis. « Das Urteil der Synteresis ist ein reines Vernunftsurteil, weil die
Vernunft allein fahig ist, dessen Wahrheit zu erkennen», ebd. S. 75.



Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre 309

kommt in Frage, sobald sich der Wille auf ein Objekt bezieht, das die
Nobilitit der intellektiven Seele selbst iiberragt wie z. B. das Bonum
Divinum. Darum ist die Gottesliebe « besser » als die Gotteserkenntnis 1.
Die fiir das Gewissensproblem wichtige Konsequenz zieht Thomas im
Ad 2 des eben angezogenen Artikels : der Intellekt kommt ebenso simpli-
citer vor dem Willen wie der Akt vor der Potenz, oder noch vielmehr
wie das Bewegende vor dem Bewegten und das Aktive vor dem Passiven :
«bonum enim sniellectus movet voluntatem ».

Doch damit hat Thomas noch nicht alles gesagt. In einem weiteren
Artikel fragt er : « Utrum voluntas moveat intellectum. »2 Bei dieser
Frage ist allgemein zu unterscheiden, ob es sich um eine Bewegung
(Cajetan : « moveat » gleich « reducat intellectum de potentia ad actum »)
« per modum finis » (das Ziel bewegt den Zielenden) oder « per modum
agentis » (Cajetan: «effective»; das AnstoBende bewegt das Ange-
stoBene) handelt. Auf das Verhiltnis von Verstand und Wille ange-
wandt ergibt sich :

3. « Per modum finis» geht der aktwve Einfluf zuerst vom Intellekt
aus: das Bonum intellectus bewegt den Willen finaliter zum Streben
nach dem aufgezeigten Gut.

4. Effektiv bewegt der Wille den Intellekt wie auch alle anderen Seelen-
krifte aufer den vegetativen. Cajetan fallt den Beweis prignant zu-
sammen : in allen nach einer Ordnung ausgerichteten aktiven Potenzen
bewegt diejenige, die sich auf den Finis universalis bezieht, aktiv die
Potenzen mit nur partikuliren Zielen. Dieser letzten Art sind aber der
Verstand (Objekt : Verum) und alle anderen Potenzen (z. B. Visus),
ergo. Der Finis universalis des Willens ist das Bonum in communi.
Darunter fallen alle Bona particularia, also auch das Bonum des Intel-
lekts oder der Sinne.

Wenn man nun zusammenfassend vergleicht, mufl man sagen :

a) Vergleicht man die beiden Potenzen in Bezug auf ihre Objekte,
so steht der Intellekt iiber dem Willen.

b) Vergleicht man den Intellekt in Bezug auf sein Objekt, den
Willen aber unter dem Gesichtspunkt, dall er irgendeine bestimmte
Potenz darstellt, dann tberragt der Intellekt ebenfalls den Willen, so-
wohl was seine « Nobilitat », als auch was den Aktuierungsprimat an-
geht. Denn so betrachtet untersteht der Wille dem Verstand als Objekt :
«intellectus intelligit voluntatem et actum eius et objectum ipsius » 2.

1 Cf. I 82, 4. 2189, 4; cf. I-1I 9, 2. 3T 82,4, 1.



310  Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre

c¢) Betrachtet man umgekehrt den Willen formell als Potenz in
Bezug auf sein allumfassendes Objekt (Bonum in communi), den Ver-
stand jedoch als «irgendeine Sache » und spezielle Potenz mit speziellem
Objekt, sodaB der Verstand selbst samt seinem Akt und seinem Verum
cognitum zum partikuliren Objekt des Willens wird, dann steht der
Wille iiber dem Verstand und vermag diesen zu bewegen.

Aus diesen Vergleichspunkten erhellt, wie sich Verstand und Wille
in ihren Akten und Objekten gegenseitig durchdringen und einander
einschlieBen : «intellectus intelligit voluntatem velle et voluntas vult
intellectum intelligere ... bonum continetur sub vero inquantum est
quoddam verum intellectum et verum continetur sub bono inquantum
est quoddam bonum desideratum » 1.

Fir die Gewissensspekulation ergibt sich demnach, dal der Wille
kraft seiner allgemeinen Tendenz zum Guten die Erkenntnis des Bonum
desideratum herbeifiithrt (exercitium actus) und seinen EinfluB gemil
seiner Natur (als voluntas ut natura) dauernd dahin geltend macht,
daB der Verstand das sittliche Bonum faciendum erkenne. Insofern
stehen Synteresis und conscientia unter der bewegenden Macht des
Willens, und in diesem Sinne kann man auch mit Thomas und Cajetan
vom Willen als einer «causa motrix » des Gewissens reden.

Im iibrigen wird der Zusammenhang von Gewissen und Wille auch
noch durch die Tatsache betont, dal es sich bei der Synteresis um die
Erkenntnis der prima principia operabilia handelt, also um Erkennt-
nisse, deren Objekte vom Willen im gewissensgemiBen Tun ergriffen
und verwirklicht werden wollen. Damit wird der gesamte Gewissens-
vorgang unter die Bewegungskraft des Willens gestellt, der nur sein
Objekt im Intellekt zu sehen braucht, um seinem Pondus naturale in
der einzelnen sittlichen Tat Geltung zu verschaffen. So wirken Wille
und Gewissen zusammen zum einen gemeinsamen Ziel : das moralische
Gut der handelnden Person zu realisieren, und deren Ausrichtung auf
den Finis ultimus sicher zu stellen.

Es liBt sich jetzt auch sagen, inwiefern und inwieweit man von
einem « Intellektualismus » bei Thomas reden kann. Von vornherein wire
es verfehlt, die Lehre eines so umsichtigen und tiefsichtigen Geistes vom
Format unseres Autors einfachhin mit extremen Schlagwortern zu dis-
kriminieren. Hofmann trifft in der vorliegenden Frage wohl das Rich-
tige, wenn er schreibt : « Thomas darf nicht in seiner ganzen Moral-

1 Cf. 1, 82, 4, 1.



Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre 311

theologie als Vertreter einer durchwegs intellektualistischen Richtung
angesprochen werden. Das wiirde besagen, dall er der Bedeutung der
Strebenssphire im Menschen und ihrer Eigenart nicht gerecht geworden
wiire. Ebenso ist es auch in unserer Frage. Man muf} die Zusammen-
hiinge, die zwischen seinen Traktaten iiber das Gewissen und seinen
iibrigen Lehrgedanken bestehen, beriicksichtigen, dann erweist sich, dal3
er auch den ethisch-psychologischen Momenten, die wir heute in unserer
Betrachtung des Gewissens viel stirker betonen, als es die Scholastik
tat, in seiner Weise Rechnung trigt und insofern keinem einseitigen
Intellektualismus huldigt. Der Intellektualismus seiner Gewissenslehre
besteht darin, dalB er bei Behandlung der einschligigen Begriffe, die den
Theologen seines Jahrhunderts fiir die Erfassung der Erscheinung des
Gewissens traditionell und aus dem Sprachgebrauch zur Verfiigung
standen, das eigentliche Willensmoment unberiicksichtigt gelassen hat.
Deshalb umfalit seine Synteresis- und Conscientialehre nur die vernunft-
miBigen Elemente der Gewissensfunktion. Mit diesen ist aber nach
seiner sonstigen Lehre auch eine naturhafte Willensbetitigung, ein An-
trieb zum Guten und ein Widerstand gegen das Boése innerlich ver-
bunden. Aber diese affektive Bewegung ist ganz allgemein, sie ist mit
der Erkenntnis von Gut und Bés an sich gegeben. »' — Es mii3te zu-
treffender heiBen : « sie — nimlich die Kraft der voluntas ut natura —
wird durch die Erkenntnis von gut und bés wirksam ! »

Uber allen innerscholastischen Problematiken steht die aktuelle
Frage : Wie kann die thomasische Doktrin vor der modernen Wissenschaft
bestehen ? Dabei verstehen wir unter « modern » jene Arbeiten, die das
Gewissensproblem mit den Methoden der Phdnomenologie erschlieBen,
und die in der theologischen Literatur einen zusammenfassenden Nieder-
schlag gefunden haben in Th. Miinckers « Psychologischen Grundlagen
der katholischen Sittenlehre » 2. Leider hat diese neue Sicht des Ge-
wissensproblems in der scholastisch bestimmten Literatur nicht jenen
Widerhall ausgelost, der eigentlich hdtte erwartet werden miissen, er-
hebt die neue Theorie der alten gegeniiber doch immerhin im Wesent-
lichen den Vorwurf, daB sie am eigentlichen Gewissensphénomen vor-

L' A a. 0. 109.

? Diisseldorf 1939 ; im Folgenden ohne Buchangabe zitiert. Wie weit die
traditionelle thomistische Gewissenslehre verbreitet und bis heute vertreten wird,
beweisen die bekannten Lehrbiicher der Moral, desgl. MicHAEL BUCHBERGER,
Lexikon fiir Theologie und Kirche, Freiburg 1932, und WALTER BRUGGER, Philo-
sophisches Worterbuch, Freiburg 1951.



312  Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre

beigesehen und in ihren Anschauungen mehr oder weniger nur das er-
fasse, was geistig-intellektuelle Vorbereitung auf das eigentliche « Ge-
wissenserlebnis » und ihr metaphysischer Hintergrund sei. Zwar kénnten
wir Miinckers Gewissensdefinition wohl unterschreiben : « Gewissen ist
die Funktion der ganzen menschlichen Personlichkeit, in der die person-
lich verpflichtende Forderung des sittlichen Sollens zum BewuBtsein
kommt » (26), aber neue und andere Gedanken bringt die Explikation
dieser Definition. Schon das Wort « Gewissenserlebnis » 148t den starken
Anteil an Gefithls- und Willenskriaften beim Gewissen erkennen, und
tatsichlich will die moderne Phinomenologie das Gewissen « im letzten
Grunde in einem Gefiihls- und Strebenserlebnis » (Miincker 39) bestehen
lassen, «in einem Gemiitserlebnis bzw. in einer Reaktion des Strebe-
vermogens » (36). Noch mehr verdichtet sich der Sinn dieser Bestim-
mungen, wenn es heillt : « Die in Beschidmung und Furcht erfahrene
Schuld ist das eigentliche Gewissenserlebnis » (40).

Die phinomenologische Theorie erblickt das eigentliche Gewissen
in jenen gefiihlsstarken Reaktionen, die Thomas als Folge des Gewissens
angibt : « dicitur enim conscientia testificari, ligare vel instigare et etiam
accusare vel remordere sive reprehendere. Et haec omnia consequuntur
applicationem alicuius nostrae cognitionis vel scientiae ad ea quae
agimus » 1. Esist freilich nicht so, als ob das GefiihlsmiBige nach phino-
menologischer Auffassung sich auf rein sensuelle (wohl zu beachten
menschlich sensuelle) Gefithlsqualititen bezoge, « Gefiihl » mul3 hier ver-
standen werden im weiteren und auch geistigen Sinn, in einer Bedeutung,
die Joseph Geyser ? als « das BewuBtseinssymptom des harmonischen
oder disharmonischen Verhiltnisses der in uns verlaufenden kérperlichen,
seelischen und geistigen Vorginge zu den teils angeborenen, teils er-
worbenen Betitigungstendenzen unserer Seele » bestimmt.

Uber dem Phinomen des « eigentlichen Gewissenserlebnisses » iiber-
sieht die moderne Theorie keineswegs die geistigen Hintergriinde. Sie
weill wohl, daB sich alle « Reaktion » letztlich nur erkliren kann ange-
sichts eines sittlichen « Wertes», dem gegeniiber die Person in eine
existentielle Entscheidung gedringt wird. Das Erkennen dieses perso-
nalen sittlichen Wertes ist geleitet und getragen vom geistigen Strebe-
vermogen der Voluntas ut natura und wiederum von vorangehenden
und begleitenden Gefihlen geistiger Art. « Die bestimmte Wertqualitit

11 79,13.
? Lehrbuch der allgemeinen Psychologie?, Miinster 1912, 654.



Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre 313

des Guten und Bosen wird unmittelbar gefithlt » (Miincker 28). Das
Gefiihl ist « Vorbedingung des moralischen Lebens » (32). « Die geistige
Gefiihlsantwort erfolgt iiberall da, wo ein schlicht erfater Wert dem
BewuBtsein aufgeht » (30). Treffend wird dieser kenntnisschaffende Vor-
gang des «intentionalen Fiihlens » (28) « Wertnehmung », « Wertschau »,
« Wertfindung » (29) genannt, und man kann ihn, wenigstens nach sei-
nem erkenntnismiBigen Gehalt, und sein Ergebnis wohl mit Recht mit
dem gleichsetzen, was die Alten unter den in Synteresis gefaten
Wirklichkeiten verstanden.

Soll es darum gehen, einen wertenden Vergleich zwischen alter und
neuer Lehre anzustellen und vom Standpunkt eines Thomas aus ein
Urteil abzugeben, so ist ein Zweifaches zu sagen :

1. Es diirfte bei einem unvoreingenommenen Beobachter keinem
Zweifel unterliegen, dal das Gewissen erst dort und dann wirklich und
« erlebt » wird, wo die «scientia » eines sittlichen Spruches Aufruhr er-
regend in alle Schichten der Person einbricht, um dort vom ganzen
menschlichen Ich Stellungnahme fiir oder gegen das personale Wohl ab-
zufordern. Die Tatsache der Gefiithle im phinomenologischen Sinn als
geistig-sinnliche Realititen und Reaktionen und ihre Bedeutung fiir
das Gewissen diirfte als unbestreitbare Tatsache gelten, so schwer sie
sich auch, wenigstens was die geistigen Gefiihle angeht, in scholastisch-
thomistischen Kategorien ausdriicken liBt. Die entschiedene Betonung
des existentiellen Charakters des Gewissens in der modernen Theorie
des Gewissens zeigt wohl richtig dessen ausschlaggebende Bedeutung
fiir die Existenz der Person.

2. Ein gerechter Vergleich zwischen alter und neuer Gewissenslehre
liBt sich nur beschrinkt anstellen. Entsprechend der allgemeinen
Mentalitit kam es den Alten vor allem darauf an, das Uberkommene
zu iibernehmen, zu kliren und in ein System einzubauen. Des weiteren
lag ihnen in erster Linie und grundsitzlich nicht ein phinomenologisches
Abtasten, sondern die spekulative Durchdringung und metaphysische
Fundierung des Objektes am Herzen. Das heillt : sie wollten das Ge-
wissen nicht so sehr — wie die Modernen — in seiner Funktion, als
unter dem formellen Gesichtspunkt seines Wesens betrachten. Hier liegt
Kraft und Wert vor allem der thomistischen Gewissenslehre. Dariiber
hinaus muBl man sich aber auch noch vergegenwirtigen, dal die Ge-
wissenslehre in der Scholastik doch ein wesentliches Wegstiick zur um-
fassenden Wahrheit hin zuriickgelegt hat. Und sind schlieBlich in der
alten Theorie nicht Punkte sichtbar gemacht worden, an die sich zwang-



314  Geistesgeschichtliche Wiirdigung der thomistischen Gewissenslehre

los neue Erkenntnisse anschlieBen lassen ? Uber das beste Stiick thomi-
stischer Gewissenslehre mag Hofmann ein abschlieBendes Urteil aus-
sprechen : « Das stete Bemiihen fritherer Theologen, in der Synieresis
die letzte Gewdhr der gesamten sittlichen Ordnung in der menschlichen
Natur zu finden, ist bei Thomas zu schonem Erfolg gekommen. Da-
durch, dall er auch den Begriff der Conscientia in geradliniger und
wesensnotwendiger Zuordnung zur Synteresis verstanden hat, konnte
er die Bedeutung des Gewissens fiir das ganze sittliche Leben und Handeln
in iiberzeugender Weise herausstellen. Jetzt erscheint klar, daB jeder
Spruch des Gewissens sich in der vom Habitus der Synteresis gegebenen
Teilhabe am ewigen géttlichen Gesetz ableitet, dort seinen Ausgangs-
punkt hat und dort seine Sanktion empfingt. In dieser Sicht wird die
Gewissenslehre weitgehend den Gegebenheiten der Gewissensfunktion
gerecht ... Eine Lehre, die jeden Gewissensspruch letztlich der Synte-
resis entstammen liBt, vermag zu erkliren die Unbestechlichkeit, die
Einheitlichkeit und Unverinderlichkeit durch alle Zeiten und iiber alle
Volker hinweg, die uns auf dem Grunde jeden Gewissens irgendwie
begegnet, auch wenn es im einzelnen dem Irrtum unterworfen ist und
den Leidenschaften unterliegen kann. Denn jeder echte Gewissensspruch
tragt in sich etwas von der Kraft seines Prinzips, das an der Einheit-
lichkeit und Unerschiitterlichkeit der géttlichen Weltordnung teilhat. »

1A a. O. 66f.



	Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

