
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

Autor: Groner, J.F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geistesgeschichtliche Würdigung der
thomistischen Gewissenslehre

Von J. F. GRONER O. P.

In der Abhandlung über « Die Einordnung des Gewissens in das

moralische Gefüge des Menschen »1 sollte die thomistische Gewissenslehre

in sich selber dargestellt und kraft ihrer inneren Argumente betont
werden. Doch wird damit die Aufgabe nicht überflüssig, sondern erst
recht gefordert, diese Lehre vom Standpunkt anderer Auffassungen her
kritisch zu betrachten, um abschließend das Bleibende noch einmal zu
unterstreichen.

Zunächst erheben sich Fragen terminologischer Art. Es mag
auffallen, daß es für das, was wir im Deutschen mit « Gewissen » bezeichnen,
in der lateinischen Terminologie überhaupt keinen entsprechenden
Ausdruck gibt. Zwar übersetzt man « conscientia » einfach mit « Gewissen »,

aber wie man weiß, ist die « conscientia » eben keineswegs das Gewissen,
sondern zusammen mit der Synteresis nur ein Teil des Gewissens,
Gewissen also gleich Synteresis plus conscientia. Aus welchem Grund
kam in der Scholastik diese terminologische Zerrissenheit in die Lehre

von dem einen Objekt, das wir Gewissen nennen Vor allem, woher
stammt das sonderbare Wort « Synteresis »

Oskar Renz meint in seinem Buch « Die Synteresis nach dem
hl. Thomas von Aquin »2 : « Warum die sittliche Anlage des Menschen

Synteresis genannt wird, und welches die etymologische Bedeutung
dieses Wortes ist, bleibt trotz der eingehenden Studien von Jahnel,
Nitzsch, Appel, Hoffmann, Gass u. a. unentschieden. »3 Indessen läßt

1 Vgl. diese Ztschr. 31 (1953) 129-156.
2 Münster 1911, Vorwort.
3 Jahnel, Woher stammt der Ausdruck « synderesis » bei den Scholastikern,

in Theol. Quartalschrift Tübingen 52 (1870) 241-251. F. Nitzsch, Über die
Entstehung der scholastischen Lehre von der Synteresis, ein historischer Beitrag zur



300 Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

sich darüber doch einiges Erhellende sagen 1. Rein philologisch geht
das Wort Synteresis (in scholastischen Texten auch Synderesis, Synde-
risis, Sinderisis, Scinderisis) 2 auf das griechische Verbum <ruvT7]petv

zurück, bzw. auf das Wurzelwort T7]pstv, das bei klassischen Schriftstellern

die Bedeutung von beobachten und bewahren zeigt. Dieser
Wortsinn ließ sich nun leicht in den Dienst der Gewissensspekulation
stellen, wo er das Behüten und Bewahren des göttlichen Gesetzes in
der Menschenbrust zum Ausdruck bringen konnte. So wird es klar,
wenn Hieronymus in seinem Kommentar zu Ezechiel 1, 5 ff.3 von
gewissen « Graeci » spricht, die auvTTjpsïv auf diese Weise gebrauchen.
Im übrigen ist es nun gerade Hieronymus, der durch den genannten
Kommentar ausschlaggebend auf die scholastische Terminologie und
Spekulation des Gewissens eingewirkt hat.

Der Kirchenvater sieht in dem Viergesichterwesen des Propheten
menschliche Seelenkräfte symbolisiert. Entsprechend der platonischen
Lehre von der Dreiteilung der Seele weist er das Xoyixov (« rationem
et cognitionem et mentem et consilium eamdemque virtutem atque
sapientiam ») dem Menschengesicht zu, das Ouyixöv (« feritatem et ira-
cundiam atque violentiam ») dem Löwen und das S7ri0op,7]Tix6v (« libi-
dinem, luxuriam et omnium voluptatum cupidinem ») dem Stier. Welche
Kraft soll nun aber durch das Adlergesicht bezeichnet werden

Hieronymus fährt fort : « Quartamque (sei. virtutem) ponunt, quae super
haec et extra haec tria est, quam Graeci vocant auvrrçpsaiv, quae scintilla

conscientiae in Cain (Adam quoque pectore, postquam ejectus
est de paradiso, non extinguitur et qua victi voluptatibus vel furore
ipsaque interdum rationis deeepti similitudine nos peccare sentimus.

Quam proprie aquilae députant non se miscentem tribus, sed tria
errantia corrigentem, quam in scripturis interdum vocari legimus spiri-
tum Et tarnen hanc quoque ipsam conscientiam cernimus praeeipi-
tari apud quosdam et suum locum amittere, qui ne pudorem quidem

Lehre vom Gewissen, in Jahrb. f. protestantische Theologie, Bd. V (1879) 492-507.
H. Appel, Die Lehre der Scholastiker von der Synteresis, Rostock 1891. R. Hoffmann,

Die Lehre von dem Gewissen, Leipzig 1866. W. Gass, Die Lehre vom
Gewissen, Berlin 1869.

1 Vgl. H. G. Stoker, Das Gewissen, Bonn 1925, S. 25 ff. ; R. Hofmann,
Die Gewissenslehre des Walter von Brügge O. F. M. und die Entwicklung der
Gewissenslehre in der Hochscholastik, Münster 1941, S. 11 ff.

2 Wahrscheinlich eine Verschreibung von auvstSsaiç (Gewissen). Vgl.
Nitzsch a. a. O. ; V. Cathrein, Moralphilosophie I, Freiburg i. Br. 1911, 469.

3 Migne PL 25, 22.



Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre 301

et verecundiam habent in delictis Hanc igitur quadrigam in aurigae
modum Deus regit et incompositis currentem gradibus réfrénât docilem-

que facit et suo parere cogit imperio. »

Wie man sieht, kommen in diesem Kommentar drei Ausdrücke

vor, die zum Gewissen in Beziehung stehen : Synteresis, scintilla con-
scientiae, conscientia. Die ersten beiden Bezeichnungen werden
eindeutig gleichgesetzt : Synteresis scintilla conscientiae. Was will
Hieronymus aber mit « conscientia » sagen Das gleiche wie mit
Synteresis und scintilla conscientiae Der Text legt es offenbar nahe

(« hanc quoque » : « hanc » relative ad « scintilla conscientiae » bzw.
« synteresis »), wenn auch Hofmann 1 die Unbedingtheit dieses Bezuges
nicht gelten lassen will. Jedenfalls haben die Scholastiker Synteresis
und Conscientia als zwei verschiedene Begriffe genommen 2, und das ist
von ausschlaggebender und weitreichender Tragweite geworden.

Die Tatsache des Gewissens war damit in zwei verschiedene Begriffe
aufgespalten, von denen keiner einzeln dem entsprach, was man eigentlich

unter Gewissen verstehen wollte. Zudem wurde in dem Terminus
« Synteresis » eine Bezeichnung eingeführt, die, wenn auch mit einem

bedeutenden Sinn versehen, wortmäßig nicht verstanden wurde. Daher
erklären sich die verschiedenen Schreibweisen 3 und die unmöglichsten
philologischen Explikationen und Verbaldefinitionen wie z. B. die des

Albertus Magnus, der « Synteresis » zerlegt in die griechische Präposition
syn- und das lateinische Verbum haerere, um daraus die

Wortbedeutung zu eruieren : « scientia haerens in aliquo per rationem »4.

Odo Lottin untersucht in seinem Buch « Psychologie et Morale aux
XIIe et XIIIe siècles »5, wie bei den scholastischen Autoren jener
doppelte Gewissensbegriff Eingang findet, sich befestigt und — inhaltlich
verändert.

Im großen und ganzen kann man zwei Richtungen feststellen,
jeweils fast durchwegs getragen von der Franziskaner- bzw. Dominikanerschule.

Die eine legt einen wesentlichen Teil der Gewichte auf die affektiven

Geisteskräfte, die andere mehr auf die apprehensiven. Dabei ist

1 A. a. O. 18.
2 Thomas bemüht sich sehr, Hieronymus in diesem Sinne aufzufassen, cf.

De Verit. 17, 1 ad 1.
3 s. o. S. 300.
4 Vgl. Albertus M., Summa de creaturis II 72, 1. Ed. Borgnet 35, 599.
5 Tome II, Problèmes morales, Gembloux 1948. Es kommt in Frage

Abschnitt IV, « Syndérèse et conscience aux XIIe et XIIIe siècles », S. 103-350. Vgl.
auch Hofmann a. a. O. 19 ff.



302 Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

der Hauptbegriff, um den die Geister kreisen und an dem sie sich

scheiden, der der Synteresis.
Schon der Kanzler Philipp (gest. 1236) von der Universität Paris

bindet die Synteresis stark und entschieden an den Willen. Seinen

Gedankengängen verpflichtet sich die Franziskanerschule der Folgezeit
in namhaften Vertretern wie Alexander von Haies (gest. 1245) und Odo

Rigaldus (gest. 1275), zwar immer noch schwankend zwischen einer

Zuteilung der Synteresis an den Intellekt oder an den Willen, bis sich

Bonaventura (gest. 1274) eindeutig und für seine Schule maßgebend
zugunsten einer gemäßigten voluntaristischen Theorie entscheidet h

Wie bei einem Menschen des Mittelalters nicht anders zu erwarten,
zeigt sich auch Bonaventura der Terminologie der Tradition verbunden.
Auch er faßt das Gewissen in den Begriffen von conscientia und synteresis,

nur gibt er diesen Begriffen seinen Inhalt.
Der conscientia schreibt Bonaventura ungefähr das zu, was Thomas

der Synteresis und der conscientia zuteilt. Die conscientia sitzt in der
ratio practica, « inquantum dirigit in opere, prout est quodammodo
juncta affectioni (hier schon der neue Unterton et operationi » 2. Woher

nimmt nun dieser dirigierende Akt der conscientia sein « Maß », wo

liegt sein Prinzip Bonaventura sagt : in ebenderselben conscientia,
insofern in ihr nämlich auch noch der habitus naturalis primorum prin-
cipiorum operabilium innewohnt. Dieser habitus ist von Natur aus

veranlagt, er wird aktuiert, wenn durch ein äußeres Objekt kraft des

angeborenen Verstandeslichtes, des « naturale judicatorium », ein
sittliches Prinzip tatsächlich erkannt wird. Die conscientia Bonaventuras
umfaßt also sowohl die ersten Prinzipien als auch die partikulären
Schlußfolgerungen des sittlichen Tuns, leistet demnach alles Verstandesmäßige,
das als intellektuelle Voraussetzung für das sittliche Handeln
notwendig ist.

Wo soll man in einem solchen Conscientia-Begriff die Synteresis

unterbringen Sie hat im intellektuellen Bereich keinen Platz, denn
dieser ist ganz von der conscientia beansprucht. Darum argumentiert
Bonaventura folgendermaßen weiter : der Habitus der Conscientia hat
seinen Sitz in der Ratio. Die Ratio braucht aber eine Causa motrix.
Will man nun keine neue Entität schaffen, so muß man schließen, daß

1 Vgl. Loxtin a. a. O. 203-210 ; der locus proprius für die Gewissenslehre
Bonaventuras ist dessen Sentenzenkommentar lib. II, dist. 39 q. 1 a. 1. Ed. Qua-
racchi 1885, II 899.

2 In II Sent. 39, 1, 1.



Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre 303

diese Bewegungskraft nichts anderes ist als die Synteresis find muß
ihren Platz infolgedessen in der Ur-Sache der Bewegung suchen, nämlich

im Willen. Und noch tiefer begründend schreibt der Kirchenlehrer :

« Quemadmodum ab ipsa creatione animae intellectus habet lumen, quod
est sibi naturale judicatorium, dirigens ipsum intellectum in cognos-
cendis, sie affectus habet naturale quoddam pondus, dirigens ipsum in
appetendis. »1 Lottin vergleicht zutreffend : « La lumière naturelle de

la raison s'appelle conscience, quand il s'agit de la connaissance du bien
moral, et l'inclination de la volonté s'appelle syndérèse, quand il s'agit
de l'orientation vers ce même bien moral. »2 Die Bestimmung der

Synteresis ist also klar : sie besagt das, « quod stimulât ad bonum, et
ideo ex parte affectionis se tenet »3. In der gleichen Quaestion betont
Bonaventura nochmals : « Synderesis dicit potentiam affectivam in-
quantum naturaliter habilis est ad bonum et ad bonum tendit. »

Man fragt sich, wie jemand zu einer solchen Auffassung der
Synteresis kommen kann, wo doch jene Hieronymusstelle (« scintilla animae»)
eine Deutung im intellektuellen Sinne aufzudrängen scheint
Bonaventura begegnet diesem Einwand selbst in II Sent. 39, 2, 1 mit dem

schon oben gebrauchten Argument : « Ad illud quod obicitur quod
synderesis est scintilla conscientiae, dicendum quod ideo dicitur scintilla

pro eo quod conscientia, quantum est de se, non potest movere
nec pungere sive stimulare nisi mediante synderesi, quae est quasi
Stimulus et igniculus. Unde sicut ratio non potest movere nisi mediante
voluntate, sie nec conscientia nisi mediante synderesi ; et ideo non
sequitur ex hoc, quod sit ex parte cognitivae, immo potius quod sit
ex parte affectivae. »4 Und im Ad 2 desselben Artikels bringt
Bonaventura noch eine weitere Begründung seiner Ansicht in Verbindung
mit einer eigenartigen Auffassung der Ratio. Er spricht dort vom
« sensus rationalis » und will darunter selbst das « naturale judicatorium »

verstehen, während gewisse andere damit die Conscientia meinen. « Si

quis autem contendat, quod per sensum illum aeeipitur synderesis, dis-

tinguendum est, quod ratio aliquando aeeipitur proprie pro parte cogni-
tiva, aliquando aeeipitur communiter, prout comprehendit totum spiri-
tum rationalem ; et sie sensus rationis non tantum sumitur ex parte
cognitivae, sed etiam ex parte affectivae, sicut patet de spirituali gustu

1 In II Sent. 39, 2, 2.
2 Lottin a. a. O. 207.
3 In II Sent. 39, 2, 1.
4 L. c. ad 3.



304 Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

et tactu; et ideo ex hoc non sequitur, quod synderesis se tenet ex parte
cognitionis. »1

Das Dargelegte zeigt die starke Betonung des voluntativen Moments
in der Gevvissenslehre Bonaventuras und zwar mit dem Ausdruck eines
überraschenden « sensus » rationalis und eines « gustus et tactus
spirituals », was eine Realität anzudeuten scheint, welche die moderne

Psychologie mit « geistigem Fühlen », « geistigem Gespür » bezeichnet
und die dort, wie unten ausgeführt werden soll, eine nicht geringe Rolle
in der Gewissenslehre spielt.

Bonaventuras Theorie wurde von seinen Schülern übernommen
und in mehr oder weniger abgeänderter Form weitergebildet2. So sieht
der Dominikaner Peter von Tarantasia (gest. 1270) in der Synteresis eine

habituelle perfectio der voluntas ut natura und nennt die Conscientia,
die er an sich dem Verstandesvermögen zuteilt, eine « scientia affectioni
conjuncta ».

Während Peter die lex naturalis als habitus des Intellectus prac-
ticus scharf von der Synteresis als habitus des Willens schied, identifiziert

Walter von Brügge (gest. 1307) diese beiden Habitus mit dem
einen Unterschied, daß die Synteresis zur Lex naturalis, « quae est
habitus practicus in intellectu practico a natura insertus quo judicet
quid bonum, quid malum, quid faciendum, quid vitandum », lediglich
die Inclinatio ad opus hinzufügt.

Wilhelm de la Mare (gest. ca. 1274) stimmt fast gänzlich mit
Bonaventura überein, ebenso Richard von Mediavilla (gest. 1287). Dagegen

spekuliert Heinrich von Gent (gest. 1293) gänzlich ins Extrem, indem
er sowohl die Synteresis als auch die conscientia in den Willen verlegt,
also einem vollkommenen psychologischen Voluntarismus huldigt. Es

gibt Leute, sagt Heinrich in der Begründung seiner Ansicht, die zwar
zufolge rationeller Überlegung eine gute Erkenntnis über einen einzelnen
Fall (recta ratio), aber noch lange keine Conscientia haben. « Et ideo
conscientia ad partem animae cognitivam non pertinet, sed ad affec-
tivam. » Und dort ist sie ein « quidam motor particular-is Stimulans ad

opus secundum dictamen rationis rectae. »3

Über diesen kurzen Überblick der Tatsache, die sich durch weitere
Autoritäten belegen ließe, hinaus muß man sich fragen, wo die letzte
Quelle zu suchen ist, aus der eine so willensmäßig bestimmte Auffassung

1 In II Sent. 39, 2, 1, 2.
2 Vgl. zum Folgenden Lottin a. a. O. 236-300.
3 Quodl. I q. 18. Ed. Venedig 1608, zit. Lottin a.a.O. 246 f.



Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre 305

des Gewissens herkommt. Die Linie des Denkens ist nicht schwer zu
verfolgen. Sie geht über die Reihe der eben genannten Bonaventuraschüler

zurück auf Bonaventura selbst, von diesem auf Odo Rigaldus,
dessen Gedanken Lottin eindeutig bei Bonaventura wiederfindet1, nicht
zu schweigen von Bonaventuras Lehrer Alexander von Haies, — und
mit diesen Namen ist zugleich die Vertreterschaft jener mittelalterlichen
Geistesrichtung genannt, deren Väter Augustin und Plato heißen 2.

Man braucht sich über einen Umschwung in der Gewissensspekulation

in der Mitte des 13. Jahrhunderts nicht zu wundern, als mit der

Einführung und konsequenten Durchführung des aristotelischen Geistesgutes

Ernst gemacht wurde. Hierbei wirkte vor allem Albertus Magnus
bahnbrechend, der durch seine Aristotelesrezeption jene Wendung im
Denken herbeiführte und damit dem von Aristoteles vertretenen
Vorrang des Intellekts vor dem Willen auch in der Gewissenslehre Geltung
verschaffte. Ihm folgte sein Schüler Thomas von Aquin und die Dominikaner-

bzw. Thomistenschule 3.

Das durchaus Neue bei Albertus Magnus war nun, daß er das
tradierte Gedankengut nicht einfach nur auf seine Weise durchdachte, also

etwa untersuchte, ob die Synteresis Potenz oder Habitus sei usw.,
sondern von der Erscheinungsform des Gewissens ausging 4. Diese Form
sah Albert in einer Tätigkeit, nämlich im einzelnen Spruch des Gewissens,
der befiehlt, etwas zu tun oder zu lassen. « Proprie dicitur conscientia

quam dicimus aggravare peccatum ; et haec non est sinderesis, nec est

aliqua alia potentia vel habitus, sed actus. Quod enim non est actus
sed potentia vel habitus non potest aggravare peccatum. Hic autem
actus est actus cuiusdam conclusionis quae infertur ex duabus proposi-
tionibus quarum major est in sinderesi et minor in ratione. »5 Mit
dieser Auffassung hatte sich Albert einmal in Gegensatz gestellt zu allen
früheren Theorien, die die Conscientia als einen Habitus ansahen, und
zum andern mußte er sich nun konsequenterweise nach einem Habitus

1 Vgl. Lottin a. a. O. 208.
2 Vgl. Überweg-Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie11,

Berlin 1928, 381 fi.
3 Vgl. zum Folgenden Lottin a. a. O. 210-235 ; Hofmann a. a. O. 46 ff.
1 Locus proprius für Alberts Gewissenslehre ist seine Summa de creaturis,

pars II (Summa de homine), q. 72 a. 1. Ed. Borgnet 35, 599 ff.
6 Zitat aus einem nicht edierten Opus Alberts, veröffentlicht von F. M. Hen-

qIiinet unter dem Titel « Vingt-deux Questions inédites d'Albert le Grand dans
un manuscrit à l'usage de saint Thomas d'Aquin » in New Scholasticism 9 (1935)
312-322, zitiert bei Lottin a. a. O. 220.

Divus Thomas 20



306 Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

fragen, der dem Akt seiner Conscientia ein Prinzip für ihr Einzelurteil
liefere. Und weil die Conscientia ein Urteil der Ratio darstellt, mußte
die gesuchte Prinzipienquelle ebenfalls dem intellektuellen Bereich des

Geistes angehören. Was lag näher, als in der Synderesis diesen Habitus
der Erstprinzipien zu sehen « Dicimus quod conscientia conclusio est

rationis practicae ex duobus praemissis Major autem istius syllo-
gismi est Synderesis, cuius est inclinare in bonum per universales ra-
tiones boni. Minor vero est rationis, cuius est conferre particulare ad
universale. » 1 Mit einer strengen Logik ordnet Albert Synteresis und
Conscientia einander zu. Diese braucht, weil zuständig für die
Beurteilung in concreto, ein allgemeines Prinzip als Richtmaß, — die Synteresis

wiederum kann als universale Spruchinstanz keine Aussage über
das Konkrete fällen. Infolgedessen muß die Ratio intervenieren, um
die Universalia juris auf den Kasus hic et nunc anzuwenden. Damit
ist aber noch kein Gewissensakt gesetzt, sondern lediglich ein

moralphilosophischer bzw. -theologischer Schluß gezogen. Es muß noch ein
« decretum rationis » hinzukommen, d. h. die Erkenntnis, daß diese

Konklusio für ein Subjekt sittliche Verpflichtung bedeutet. « Cette décision

de la raison, 'decretum rationis', applicant les directives générales
de la syndérèse, 'decretum sinderesis', à l'action concrète, c'est précisément

la conscience. » 2

Es ist nun nicht so, daß Albert die voluntativen Kräfte beim
Zustandekommen des Gewissens ausgeschlossen hätte. Zwar sagt er : « dicimus

quod sinderesis est potentia rationalis animae. » Aber sie hat als

Kraft, die dirigendo (nicht movendo) zur guten Tat bewegen soll (ihr
Spruch: das Gute ist zu tun!) auch einen Zusammenhang .mit dem
Willen. « Sic ergo dicimus quod sinderesis est quaedam potentia motiva
per habitum universalium juris ; et habet aliquid de cognitione et
aliquid de appetitu ; sed plus (d. h. per se) se tenet ex parte cognitivarum.
Intellectus enim practicus magis répugnât malo, cum sit semper rectus

quam voluntas quae potest esse recta et non recta. » 3

Mit dieser von Albert errungenen Theorie war ein Dreifaches
zugunsten des wirklichen Sachverhaltes erreicht :

1. Das aristotelische Prinzip vom Primat des Intellekts über den

Willen war in die Gewissensspekulation eingeführt.
2. Durch die Erklärung der Conscientia zum Akt der Ratio, die

1 L. c. ; Lottin a. a. O. 217.
2 Lottin a. a. O. 220.
3 L. c. ; Lottin a. a. O. 219.



Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre 307

im Licht der Erstprinzipien ein sittliches Faciendum als Pflicht für ein

Subjekt aufstellt, kam eine klare Struktur in das Verhältnis Synteresis-
Conscientia.

3. Durch die Ausscheidung des Willens aus dem Wesensbegriff des

Gewissens wurde eine nicht geringe Schwierigkeit gelöst, welche die

Anschauung Bonaventuras und seiner Anhänger belastet. Wenn nämlich,

wie bei Bonaventura, der Wille als voluntas ut natura, d. h. als

determinatio naturalis ad bonum, in die Definition des Gewissens

hineingenommen wird, kann man sich mit Recht fragen, wie bei einer solchen

Gewissensbestimmung überhaupt noch eine Sünde möglich sei.

Bonaventura selbst entging dieser Einwand nicht, und er formuliert ihn mit
aller Schärfe : « Wie können in der einen einfachen Potenz ein actus
naturalis und ein ihm entgegengesetzter actus deliberativus zusammenbestehen

?» 1 Bonaventura sucht die Schwierigkeit zu beheben mit dem

Hinweis, daß die voluntas naturalis (Synteresis) nicht immer in actu
sei, weil entweder das Gute nicht bewußt werde, oder aber keinerlei
Reiz ausübe, sodaß es sich bei der Synteresis demnach um eine

habituelle, zeitweilig latente Determination des Willens handeln würde.
Man fragt sich nach der Stichhaltigkeit dieser Ausweg suchenden

Begründung, um mit Nölkensmeier 2 zu schließen : « Der Lösungsversuch,
den Bonaventura mit seiner Unterscheidung von Habitus und Akt bei
der Synderesis andeutete, dürfte also nicht genügen. »

Bei Albert und nicht weniger bei Thomas und seinen Anhängern
stehen sich Gewissen und Wille gegenüber, sie sind nicht miteinander
in derselben Wesenheit des Gewissens verquickt. So besteht keine

Schwierigkeit, daß sich der Wille nicht frei gegen den Spruch des

Gewissens entscheiden könnte. Der Wille bewahrt seine Wählkraft sowohl
für das gute als auch für das böse Tun, die Sicherheit des Gewissens

aber, zwar im einzelnen gefährdet, ruht in den Principia operabilia, die

jedem direkten Zugriff des Willens entzogen sind.

Der geschichtlichen Vollständigkeit halber muß noch erwähnt werden,

daß Albert in seiner Summa theologica, die er 30 Jahre nach der
Summa de creaturis schrieb (ca. 1270), von seiner ursprünglichen
Konzeption abgerückt und zu einer Gewissenslehre zurückgekehrt ist, die

von den traditionellen Ideen, und insbesondere wohl von Alexander von
Haies, inspiriert war 3.

1 In II Sent. 39, dub. 2.
2 Ethische Grundfragen bei Bonaventura, Leipzig 1932, 81.
3 Vgl. Hofmann a. a. O. 48.



308 Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

Welche Gestalt die Gewissenslehre bei Thomas von A quin
angenommen hat, wurde in der eingangs zitierten Abhandlung ausführlich
dargestellt. Der Gegensatz zu den älteren Theorien und in gewissem
Sinn auch zu Alberts späterer Ansicht fordert uns auf, noch einmal
die Frage nach dem Verhältnis von Gewissen und Willen zu stellen,
zumal Hofmann nach seinen gründlichen Untersuchungen und
Gegenüberstellungen der einzelnen Autoren meint : « Gerade die stark betonte
Einbeziehung des willensmäßigen Bestandteils in die Betrachtung der
Gewissenstätigkeit hat seiner (d. i. Bonaventuras) Theorie den echten
Gehalt gegeben In dieser Hinsicht kann er alle moderne theologische
Arbeit in der Gewissenslehre reichlich und maßgebend beeinflussen. »1

Zunächst soll wiederholt werden, daß Thomas die Synteresis
eindeutig in den Bereich der intellektuellen Erkenntnis verlegt2. Die
Quaestio « De potentiis intettectivis » ist der genaue systematische Ort,
an dem in der Summa das Gewissen behandelt wird (Ia pars, q. 79).
Damit wird aber irgendein Zusammenhang der Synteresis mit dem
Willen nicht aus-, sondern nach thomistischer Doktrin geradezu
eingeschlossen. Es fragt sich nur, in welchem Verhältnis gegenseitiger
Beeinflussung Intellekt und Wille zueinander stehen. Der Übersichtlichkeit

halber fassen wir die Lehre des hl. Thomas in vier Sätze zusammen.
1. Der Intellekt ist ein höheres Vermögen als der Wille. Zu verstehen

ist der Satz, wie Cajetan im Kommentar zu I 82, 4 unterstreicht, « sim-

pliciter », d. h. wenn man die Vermögen formell als Vermögen betrachtet,
insofern sie ausgerichtet und bestimmt sind von ihrem Objekt. Das

Objekt des Intellekts ist schlechthiniger und absoluter als das Objekt
des Willens, es ist nämlich das abstrakte ens simpliciter, während das

Objekt des Willens das ens-bonum-appetibile, also schon ein relativiertes
Objekt darstellt, dessen « ratio » (die Erkenntnisform des ens-bonum-

appetibile-esse) sich zudem im Intellekt befindet. Das, worin sich etwas

befindet, steht aber höher als das, was sich irgendworin befindet, also

folgt : secundum se et simpliciter intellectus est altior et nobilior volun-
tate.

2. Secundum quid kann der Wille den Verstand « interdum »

überragen. Dieser Fall ist gegeben, wenn sich das Objekt des Willens in
einer höheren « Sache » befindet als das Objekt des Verstandes, und das

1 A. a. O. 97 f.
2 Vgl. die o. g. Studie von Renz, bes. Abschnitt II : Die subjektive Seite

der Synteresis. « Das Urteil der Synteresis ist ein reines Vernunftsurteil, weil die
Vernunft allein fähig ist, dessen Wahrheit zu erkennen», ebd. S. 75.



Geistesgescliichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre 309

kommt in Frage, sobald sich der Wille auf ein Objekt bezieht, das die

Nobilität der intellektiven Seele selbst überragt wie z. B. das Bonum
Divinum. Darum ist die Gottesliebe « besser » als die Gotteserkenntnis 1.

Die für das Gewissensproblem wichtige Konsequenz zieht Thomas im
Ad 2 des eben angezogenen Artikels : der Intellekt kommt ebenso simpli-
citer vor dem Willen wie der Akt vor der Potenz, oder noch vielmehr
wie das Bewegende vor dem Bewegten und das Aktive vor dem Passiven :

« bonum enim intellectus movet voluntatem ».

Doch damit hat Thomas noch nicht alles gesagt. In einem weiteren
Artikel fragt er : « Utrum voluntas moveat intellectum. »2 Bei dieser

Frage ist allgemein zu unterscheiden, ob es sich um eine Bewegung
(Cajetan : « moveat » gleich « reducat intellectum de potentia ad actum »)

« per modum finis » (das Ziel bewegt den Zielenden) oder « per modum
agentis » (Cajetan : « effective » ; das Anstoßende bewegt das

Angestoßene) handelt. Auf das Verhältnis von Verstand und Wille
angewandt ergibt sich :

3. « Per modum finis » geht der aktive Einfluß zuerst vom Intellekt
aus: das Bonum intellectus bewegt den Willen finaliter zum Streben

nach dem aufgezeigten Gut.
4. Effektiv bewegt der Wille den Intellekt wie auch alle anderen Seelenkräfte

außer den vegetativen. Cajetan faßt den Beweis prägnant
zusammen : in allen nach einer Ordnung ausgerichteten aktiven Potenzen

bewegt diejenige, die sich auf den Finis universalis bezieht, aktiv die
Potenzen mit nur partikulären Zielen. Dieser letzten Art sind aber der
Verstand (Objekt : Verum) und alle anderen Potenzen (z. B. Visus),

ergo. Der Finis universalis des Willens ist das Bonum in communi.
Darunter fallen alle Bona particularia, also auch das Bonum des Intellekts

oder der Sinne.

Wenn man nun zusammenfassend vergleicht, muß man sagen :

a) Vergleicht man die beiden Potenzen in Bezug auf ihre Objekte,
so steht der Intellekt über dem Willen.

b) Vergleicht man den Intellekt in Bezug auf sein Objekt, den

Willen aber unter dem Gesichtspunkt, daß er irgendeine bestimmte
Potenz darstellt, dann überragt der Intellekt ebenfalls den Willen,
sowohl was seine « Nobilität », als auch was den Aktuierungsprimat
angeht. Denn so betrachtet untersteht der Wille dem Verstand als Objekt :

« intellectus intelligit voluntatem et actum eius et objectum ipsius » 3.

1 Cf. I 82, 4. 2 I 82, 4 ; cf. I-II 9, 2. 3 I 82, 4, 1.



310 Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

c) Betrachtet man umgekehrt den Willen formell als Potenz in
Bezug auf sein allumfassendes Objekt (Bonum in communi), den
Verstand jedoch als « irgendeine Sache » und spezielle Potenz mit speziellem

Objekt, sodaß der Verstand selbst samt seinem Akt und seinem Verum
cognitum zum partikulären Objekt des Willens wird, dann steht der
Wille über dem Verstand und vermag diesen zu bewegen.

Aus diesen Vergleichspunkten erhellt, wie sich Verstand und Wille
in ihren Akten und Objekten gegenseitig durchdringen und einander
einschließen : « intellectus intelligit voluntatem velle et voluntas vult
intellectum intelligere bonum continetur sub vero inquantum est

quoddam verum intellectum et verum continetur sub bono inquantum
est quoddam bonum desideratum » h

Für die Gewissensspekulation ergibt sich demnach, daß der Wille
kraft seiner allgemeinen Tendenz zum Guten die Erkenntnis des Bonum
desideratum herbeiführt (exercitium actus) und seinen Einfluß gemäß
seiner Natur (als voluntas ut natura) dauernd dahin geltend macht,
daß der Verstand das sittliche Bonum faciendum erkenne. Insofern
stehen Synteresis und conscientia unter der bewegenden Macht des

Willens, und in diesem Sinne kann man auch mit Thomas und Cajetan
vom Willen als einer «causa motrix » des Gewissens reden.

Im übrigen wird der Zusammenhang von Gewissen und Wille auch

noch durch die Tatsache betont, daß es sich bei der Synteresis um die

Erkenntnis der prima principia operabilia handelt, also um Erkenntnisse,

deren Objekte vom Willen im gewissensgemäßen Tun ergriffen
und verwirklicht werden wollen. Damit wird der gesamte Gewissensvorgang

unter die Bewegungskraft des Willens gestellt, der nur sein

Objekt im Intellekt zu sehen braucht, um seinem Pondus naturale in
der einzelnen sittlichen Tat Geltung zu verschaffen. So wirken Wille
und Gewissen zusammen zum einen gemeinsamen Ziel : das moralische

Gut der handelnden Person zu realisieren, und deren Ausrichtung auf
den Finis ultimus sicher zu stellen.

Es läßt sich jetzt auch sagen, inwiefern und inwieweit man von
einem « Intellektualismus » bei Thomas reden kann. Von vornherein wäre
es verfehlt, die Lehre eines so umsichtigen und tiefsichtigen Geistes vom
Format unseres Autors einfachhin mit extremen Schlagwörtern zu
diskriminieren. Hofmann trifft in der vorliegenden Frage wohl das Richtige,

wenn er schreibt : « Thomas darf nicht in seiner ganzen Moral-

1 Cf. I, 82, 4, 1.



Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre 311

theologie als Vertreter einer durchwegs intellektualistischen Richtung
angesprochen werden. Das würde besagen, daß er der Bedeutung der

Strebenssphäre im Menschen und ihrer Eigenart nicht gerecht geworden
wäre. Ebenso ist es auch in unserer Frage. Man muß die Zusammenhänge,

die zwischen seinen Traktaten über das Gewissen und seinen

übrigen Lehrgedanken bestehen, berücksichtigen, dann erweist sich, daß

er auch den ethisch-psychologischen Momenten, die wir heute in unserer
Betrachtung des Gewissens viel stärker betonen, als es die Scholastik

tat, in seiner Weise Rechnung trägt und insofern keinem einseitigen
Intellektualismus huldigt. Der Intellektualismus seiner Gewissenslehre

besteht darin, daß er bei Behandlung der einschlägigen Begriffe, die den

Theologen seines Jahrhunderts für die Erfassung der Erscheinung des

Gewissens traditionell und aus dem Sprachgebrauch zur Verfügung
standen, das eigentliche Willensmoment unberücksichtigt gelassen hat.
Deshalb umfaßt seine Synteresis- und Conscientialehre nur die vernunftmäßigen

Elemente der Gewissensfunktion. Mit diesen ist aber nach
seiner sonstigen Lehre auch eine naturhafte Willensbetätigung, ein
Antrieb zum Guten und ein Widerstand gegen das Böse innerlich
verbunden. Aber diese affektive Bewegung ist ganz allgemein, sie ist mit
der Erkenntnis von Gut und Bös an sich gegeben. »1 — Es müßte
zutreffender heißen : « sie — nämlich die Kraft der voluntas ut natura —
wird durch die Erkenntnis von gut und bös wirksam »

Über allen innerscholastischen Problematiken steht die aktuelle

Frage : Wie kann die thomasische Doktrin vor der modernen Wissenschaft
bestehen Dabei verstehen wir unter « modern » jene Arbeiten, die das

Gewissensproblem mit den Methoden der Phänomenologie erschließen,
und die in der theologischen Literatur einen zusammenfassenden Niederschlag

gefunden haben in Th. Münckers « Psychologischen Grundlagen
der katholischen Sittenlehre »2. Leider hat diese neue Sicht des

Gewissensproblems in der scholastisch bestimmten Literatur nicht jenen
Widerhall ausgelöst, der eigentlich hätte erwartet werden müssen,
erhebt die neue Theorie der alten gegenüber doch immerhin im Wesentlichen

den Vorwurf, daß sie am eigentlichen Gewissensphänomen vor-

1 A. a. O. 109.
2 Düsseldorf 1939 ; im Folgenden ohne Buchangabe zitiert. Wie weit die

traditionelle thomistische Gewissenslehre verbreitet und bis heute vertreten wird,
beweisen die bekannten Lehrbücher der Moral, desgl. Michael Buchberger,
Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg 1932, und Walter Brugger,
Philosophisches Wörterbuch, Freiburg 1951.



312 Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

beigesehen und in ihren Anschauungen mehr oder weniger nur das

erfasse, was geistig-intellektuelle Vorbereitung auf das eigentliche «

Gewissenserlebnis » und ihr metaphysischer Hintergrund sei. Zwar könnten
wir Münckers Gewissensdefinition wohl unterschreiben : « Gewissen ist
die Funktion der ganzen menschlichen Persönlichkeit, in der die persönlich

verpflichtende Forderung des sittlichen Sollens zum Bewußtsein
kommt» (26), aber neue und andere Gedanken bringt die Explikation
dieser Definition. Schon das Wort « Gewissenserlebnis » läßt den starken
Anteil an Gefühls- und Willenskräften beim Gewissen erkennen, und
tatsächlich will die moderne Phänomenologie das Gewissen « im letzten
Grunde in einem Gefühls- und Strebenserlebnis » (Müncker 39) bestehen

lassen, « in einem Gemütserlebnis bzw. in einer Reaktion des

Strebevermögens » (36). Noch mehr verdichtet sich der Sinn dieser

Bestimmungen, wenn es heißt : « Die in Beschämung und Furcht erfahrene
Schuld ist das eigentliche Gewissenserlebnis » (40).

Die phänomenologische Theorie erblickt das eigentliche Gewissen

in jenen gefühlsstarken Reaktionen, die Thomas als Folge des Gewissens

angibt : « dicitur enim conscientia testificari, ligare vel instigare et etiam
accusare vel remordere sive reprehendere. Et haec omnia consequuntur
applicationem alicuius nostrae cognitionis vel scientiae ad ea quae
agimus »1. Es ist freilich nicht so, als ob das Gefühlsmäßige nach
phänomenologischer Auffassung sich auf rein sensuelle (wohl zu beachten
menschlich sensuelle) Gefühlsqualitäten bezöge, « Gefühl » muß hier
verstanden werden im weiteren und auch geistigen Sinn, in einer Bedeutung,
die Joseph Geyser 2 als « das Bewußtseinssymptom des harmonischen
oder disharmonischen Verhältnisses der in uns verlaufenden körperlichen,
seelischen und geistigen Vorgänge zu den teils angeborenen, teils
erworbenen Betätigungstendenzen unserer Seele » bestimmt.

Über dem Phänomen des « eigentlichen Gewissenserlebnisses » übersieht

die moderne Theorie keineswegs die geistigen Hintergründe. Sie

weiß wohl, daß sich alle « Reaktion » letztlich nur erklären kann
angesichts eines sittlichen « Wertes », dem gegenüber die Person in eine

existentielle Entscheidung gedrängt wird. Das Erkennen dieses personalen

sittlichen Wertes ist geleitet und getragen vom geistigen
Strebevermögen der Voluntas ut natura und wiederum von vorangehenden
und begleitenden Gefühlen geistiger Art. « Die bestimmte Wertqualität

1 I 79, 13.
2 Lehrbuch der allgemeinen Psychologie2, Münster 1912, 654.



Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre 313

des Guten und Bösen wird unmittelbar gefühlt » (Müncker 28). Das
Gefühl ist « Vorbedingung des moralischen Lebens » (32). « Die geistige
Gefühlsantwort erfolgt überall da, wo ein schlicht erfaßter Wert dem
Bewußtsein aufgeht » (30). Treffend wird dieser kenntnisschaffende
Vorgang des « intentionalen Fühlens » (28) « Wertnehmung », « Wertschau »,

« Wertfindung » (29) genannt, und man kann ihn, wenigstens nach
seinem erkenntnismäßigen Gehalt, und sein Ergebnis wohl mit Recht mit
dem gleichsetzen, was die Alten unter den in Synteresis gefaßten
Wirklichkeiten verstanden.

Soll es darum gehen, einen wertenden Vergleich zwischen alter und
neuer Lehre anzustellen und vom Standpunkt eines Thomas aus ein
Urteil abzugeben, so ist ein Zweifaches zu sagen :

1. Es dürfte bei einem unvoreingenommenen Beobachter keinem
Zweifel unterliegen, daß das Gewissen erst dort und dann wirklich und
« erlebt » wird, wo die « scientia » eines sittlichen Spruches Aufruhr
erregend in alle Schichten der Person einbricht, um dort vom ganzen
menschlichen Ich Stellungnahme für oder gegen das personale Wohl
abzufordern. Die Tatsache der Gefühle im phänomenologischen Sinn als

geistig-sinnliche Realitäten und Reaktionen und ihre Bedeutung für
das Gewissen dürfte als unbestreitbare Tatsache gelten, so schwer sie

sich auch, wenigstens was die geistigen Gefühle angeht, in scholastisch-
thomistischen Kategorien ausdrücken läßt. Die entschiedene Betonung
des existentiellen Charakters des Gewissens in der modernen Theorie
des Gewissens zeigt wohl richtig dessen ausschlaggebende Bedeutung
für die Existenz der Person.

2. Ein gerechter Vergleich zwischen alter und neuer Gewissenslehre

läßt sich nur beschränkt anstellen. Entsprechend der allgemeinen
Mentalität kam es den Alten vor allem darauf an, das Überkommene

zu übernehmen, zu klären und in ein System einzubauen. Des weiteren

lag ihnen in erster Linie und grundsätzlich nicht ein phänomenologisches
Abtasten, sondern die spekulative Durchdringung und metaphysische
Fundierung des Objektes am Herzen. Das heißt : sie wollten das
Gewissen nicht so sehr — wie die Modernen — in seiner Funktion, als

unter dem formellen Gesichtspunkt seines Wesens betrachten. Hier liegt
Kraft und Wert vor allem der thomistischen Gewissenslehre. Darüber
hinaus muß man sich aber auch noch vergegenwärtigen, daß die
Gewissenslehre in der Scholastik doch ein wesentliches Wegstück zur
umfassenden Wahrheit hin zurückgelegt hat. Und sind schließlich in der
alten Theorie nicht Punkte sichtbar gemacht worden, an die sich zwang-



314 Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

los neue Erkenntnisse anschließen lassen Über das beste Stück thomi-
stischer Gewissenslehre mag Hofmann ein abschließendes Urteil
aussprechen : « Das stete Bemühen früherer Theologen, in der Synteresis
die letzte Gewähr der gesamten sittlichen Ordnung in der menschlichen
Natur zu finden, ist bei Thomas zu schönem Erfolg gekommen.
Dadurch, daß er auch den Begriff der Conscientia in geradliniger und

wesensnotwendiger Zuordnung zur Synteresis verstanden hat, konnte
er die Bedeutung des Gewissens für das ganze sittliche Leben und Handeln
in überzeugender Weise herausstellen. Jetzt erscheint klar, daß jeder
Spruch des Gewissens sich in der vom Habitus der Synteresis gegebenen
Teilhabe am ewigen göttlichen Gesetz ableitet, dort seinen Ausgangspunkt

hat und dort seine Sanktion empfängt. In dieser Sicht wird die
Gewissenslehre weitgehend den Gegebenheiten der Gewissensfunktion

gerecht Eine Lehre, die jeden Gewissensspruch letztlich der Synteresis

entstammen läßt, vermag zu erklären die Unbestechlichkeit, die

Einheitlichkeit und Unveränderlichkeit durch alle Zeiten und über alle
Völker hinweg, die uns auf dem Grunde jeden Gewissens irgendwie
begegnet, auch wenn es im einzelnen dem Irrtum unterworfen ist und
den Leidenschaften unterliegen kann. Denn jeder echte Gewissensspruch

trägt in sich etwas von der Kraft seines Prinzips, das an der Einheitlichkeit

und Unerschütterlichkeit der göttlichen Weltordnung teilhat. »
1

1 A. a. O. 66 f.


	Geistesgeschichtliche Würdigung der thomistischen Gewissenslehre

