Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Das Satzband und das géttliche Licht
Autor: Horvath, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762739

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Satzband und das gottliche Licht

Von Dr. P. ALEXANDER HORVATH O. P.

1. Bedeutung der « copula »
in den Urteilen des menschlichen Verstandes

Das Satzband (copula, «est») vertritt nach seiner Naturbestim-
mung in unseren Urteilen das Sein. Durch das «est » wird ausgedriickt,
daB der Verstand mit dem Sein irgendwie in Berithrung getreten ist.
Die eigentiimliche Beschaffenheit des menschlichen Verstandes bringt
dies mit sich. Nicht im einfachen Schauen, sondern nur in der Ver-
bindung oder Trennung (componendo et dividendo) von verschiedenen
Begriffsbestinden kann er das BewuBtsein der Seinshaftigkeit seiner
Erkenntnisse erhalten. Es ist in allen Einzelfillen eigens zu bestimmen,
von welchem Sein der Verstand erfaBt wird, und folglich in welchem
Grad seine Erkenntnis auf feste Realitit Anspruch erheben kann. Dies
hingt von den Erkenntnismitteln, von den Beweisen, von den rationes
inductivae ab. Zu welchem Sein diese gehoren, zu jenem gehdrt auch
die Erkenntnis ihrem Werte nach, und das Satzband vertritt jenes Sein,
von dessen Wahrheitsgehalt die Beweise ihre Leuchtkraft erhalten . Die
copula vertritt das allgemeine Sein, wenn fiir die Denkbarkeit des
Gegenstandes nur logische Beweismittel biirgen. Der Sinn solcher Sitze
ist : die Verbindung des Subjektes und des Pridikates entspricht den
logischen Gesetzen und auch inhaltlich ist kein Widerspruch festzu-
stellen. Wird aber die Verbindung durch reale Gegebenheiten der
Sinnenwelt unterstiitzt, so weist das Satzband auf dieses Seiende hin,
und mul als dessen Vertreter angesehen werden. Der Sinn solcher
Sitze ist demnach : der Denkgegenstand ist annehmbar als eine Reali-

1 Da die Téatigkeit des menschlichen Verstandes dem Gesetz der Potentialitit
unterworfen ist, bezeichnet die copula die einzelnen Stadien ihrer Bewegung und
endlich deren Abschluf3, die adhaesio veritati. Dieser Denkproze8 wird von den
Erkenntnismitteln geregelt und zum AbschluB gebracht.



282 Das Satzband und das géttliche Licht

tit, die im Rahmen des sinmenfilligen Seins gefunden werden muf. Sie
kann allerdings in ihren inneren Prinzipien die gleiche Gestaltung (Zu-
sammensetzung aus Materie und Form, ens mobile) aufweisen ; sie kann
aber auch eine hohere Seinsweise besitzen und als Prinzip oder Ursache
der sinnfilligen Gegebenheit mit dieser im notwendigen Zusammenhang
stehen. Ausdehnung und Grad der Biirgschaft richten sich nach dem
Wahrheitsgehalt und der Beweiskraft der Erkenntnismittel. Was wir
frither ! iiber die cognitio in alio gesagt haben, zeigt die Ausdehnung der
Biirgschaft fiir die Zugehorigkeit zu einem bestimmten Kreis des Seien-
den ; fiir den Grad aber ist einerseits die Klarheit iiber den Seinsgehalt
der Beweise, andererseits die Sicherheit der Verkniipfung zwischen ihnen
und dem neuen Gegenstand maBgebend. Das Satzband ist in allen
Fillen duBerlich unverindert, sein innerer Wert aber sehr verschieden
je nach den angegebenen Normen. Im Rahmen des gleichen Seienden,
dessen Vertreter es ist, verbindet oder trennt es bald notwendig, bald
zufillig zusammenhingende Bestinde. Der Verstand aber spricht seine
Zustimmung zum Gegenstand und somit die Uberzeugung von dessen
Zugehorigkeit zu einem bestimmten Seienden einmal mit voller Sicher-
heit, ein anderesmal aber bloB zweifelnd oder meinungshaft aus. Hier-
aus ersehen wir, daB das Satzband in verschiedener Ausdehnung und
bindender Kraft die Stelle eines bestimmten Seienden vertritt und die
Uberzeugung des Verstandes ausspricht. Dies deutet der hl. Thomas
mit den Worten an 2: «In nobis sunt quaedam vires, quae coguntur
ex subiecto, sicut vires sensitivae, quae excitantur et per coniunctionem
organi et per formationem obiecti. Intellectus vero non cogitur ex
subiecto, cum non utatur organo corporali, sed cogitur ex obiecto, quia
ex efficacia demonstrationis cogitur quis conclusiont constentire. » 3

Die Moglichkeit der Verbindung des menschlichen Verstandes mit
einer hoheren Seinsweise ist nicht ausgeschlossen. « Natura rationalis, in
quantum cognoscit universalem entis et boni rationem, habet imme-
diatum ordinem ad universale essendi principium », sagt Thomas ¢, Er
kann demnach Aussagen iiber Gott formen, in denen das Satzband und
die iibrigen Elemente gleich gestaltet erscheinen, wie es in den Sitzen
der Fall ist, die iiber das sinnenfillige Sein geformt werden. Werden
Aussagen iiber das Ansichseiende kraft des geschaffenen Seins gebildet,
so ist das Satzband ein Vertreter des letzteren und biirgt fiir deren

1 Divus Thomas 24. (1946) 43.
2 41 Verit. 3 ad 11. 3 Vgl. auch ebd. 1 ad 12. 4 TI-11I 2, 3.



Das Satzband und das géttliche Licht 283

Wabhrheit im Rahmen und in der Ausdehnung des sinnenfilligen Seins,
vermag aber den Verstand nicht mit Gott, mit dem gottlichen Sein in
sich zu verbinden. Hiefiir kann das niedere Sein bloB als Umrandung
dienen, woraus aber eine real wertvolle Erkenntnis nie folgen kann.
Nur die Offenbarung kann dem Verstand das géttliche Sein aufhellen.
Die Aufnahmefihigkeit des Verstandes ist in dieser Beziehung an die
logischen Schemata, inhaltlich aber an die Gegebenheiten des sinnen-
filligen Seins gebunden. Subjekt, Pradikat und Satzband erscheinen in
solchen Aussagen ganz nach den logischen Gesetzen geordnet ; inhalt-
lich aber sind sie so beschaffen, daB der Verstand nicht bei einem ge-
schaffenen Sein stehen bleibt, sondern einer hoéheren, iibernatiirlichen
Wahrheit sich bewuBt wird. Das Satzband kann als Vertreter des
sinnenfilligen Seins fiir die Verbindung des Subjektes und Pridikates
nicht biirgen und auch nicht als Ausdruck der objektiven Uberzeugung
des Verstandes gelten. Soweit also in den geoffenbarten Sitzen eine
formale, reale Wahrheit erscheint, mul der Verstand auf das géttliche
Sein hingewiesen werden ; das Satzband mubB als dessen Vertreter gelten
und die Uberzeugung selbst von dessen Licht geleitet und in ihm
gefestigt sein : eine Annahme in der iiberzeugenden Kraft des gottlichen
Seins- und Wahrheitsgehaltes, ein Bewuftwerden tn Gottes Licht. !

In jeder Erkenntnis scheint das géttliche Licht auf und das Satz-
band ist irgendwie dessen Vertreter und Ausdruck, nur in sehr verschie-
denen Formen und Graden. In der natiirlichen Erkenntnis wird durch
dasselbe der Verstand nicht direkt an das gottliche Sein gewiesen,
sondern an das sinnenfillige Sein, das seinerseits der Triger der Ideen
Gottes, der rationes aeternae ist. Es ist dies infolgedessen ein ganz
dunkles Licht (lumen obscurum), in dem das Goéttliche nur schatten-
haft erscheinen kann. In jeder natiirlich erkannten Wahrheit ist also
die Sehnsucht nach einer klaren und hellen Erkenntnis inbegriffen und
das Satzband spricht die nicht vollendete Berithrung mit der Wahrheit
aus. Diese geschieht in der unmittelbaren Schau des gottlichen Wesens,
in lumine Divino radioso. Hier ist kein Satzband mehr, da Gottes Wesen
selbst, der Inbegriff alles Seins, fiir die Wahrheit biirgt. Dieses gottliche
Licht kann in abgeschwichten Formen dem Verstand mitgeteilt werden :
als lumen divinum obscuratum propheticum et fidei. Hier kann das

! Deshalb ist bei solchen héheren Erkenntnisweisen (Glaube, Prophetie) eine
neue subjektive Ausriistung des menschlichen Geistes notig, die die Erfassung
des entsprechenden objektiven Seins ermoglicht.



284 Das Satzband und das gottliche Licht

Satzband nicht entbehrt werden, muB3 aber in allen Fillen als Vertreter
des gottlichen Seins und als Ausdruck des géttlichen Lichtes gelten. In
seiner Festigkeit bei der Bewerkstelligung der Verbindung des Sub-
jektes und Pridikates trigt es die gleiche Kraft in sich, die in der gott-
lichen Erkenntnis objektiv und subjektiv (als Uberzeugung) enthalten
ist. Aus diesem Grunde ist vom iibernatiirlichen Glauben jedes Schwan-
ken und Meinen ausgeschlossen.

Der Satz, daf in jeder Erkenntnis das gottliche Licht aufscheint, ist
auch tm System des hl. Thomas wahr, nur hat er hier einen anderen Sinn
als beim hl. Augustinus und im mittelalterlichen Augustinismus. Thomas
spricht hieriiber mit einer Klarheit, die nichts zu wiinschen iibrig 148t.
Indirekt kann man dies aus seiner Lehre von der Wahrheit ableiten.
«Si accipiatur veritas proprie dicta, sec. quam omnia principaliter
vera sunt, sic omnia sunt vera una veritate, 1. e. veritate intellectus
divini», sagt er!, womit er andeutet, daB3 die geschaffene Vernunft
in ihrem Wahrsein so an die gottliche Wahrheit gebunden ist, daB sie
von der Beziehung zu derselben nie befreit werden kann. Eine unmittel-
bare Berithrung mit den gottlichen Ideen oder mit deren Gegenwerien
(rationes aeternae) lehnt er indessen fiir den menschlichen Verstand ent-
schieden ab. In die reinen Geister stromt das Licht der géttlichen
Wabhrheit unmittelbar ein ; der menschliche Verstand empfingt es aber
nur durch Vermittlung der dinglichen, ontologischen Wahrheit (veritas
rei), so daB er in seinem eigentlichen Wahrsein nicht durch die rationes
aeternae, sondern durch deren Abbilder in den sinnenfilligen Wesen-
heiten bestimmt und gestaltet wird. Am angefiithrten Ort duBert sich
Thomas folgendermaflen : « Denominantur autem res verae (dies nennt
er ‘veritas proprie dicta’) a veritate, quae est in intellectu divino vel in
intellectu humano, sicut denominatur cibus a sanitate, quae est in
animali et non sicut a forma inhaerente ; sed a veritate, quae est n
ipsa re (quae nihil est aliud, quam entitas intellectui adaequata, vel
intellectum sibi adaequans) sicut a forma inhaerente ; sicut cibus deno-
minatur sanus a qualitate sua, a qua sanus dicitur 2. » Die sinnenfilligen
Dinge sind demnach die Triiger, die Vermittler der géttlichen Ideen, so
daB der menschliche Verstand in seinen wahren Erkenntnissen immer
mit ihnen in Berithrung gelangt.

1 1 Verit. 4.
2 Dies nennt er I 16, 5 esse conformabile intellectui, und 1 Verit. 4 veritas
improprie dicta.



Das Satzband und das géttliche Licht 285

2. Das Satzband als Abbild der Verwirklichung
des gottlichen Lichtes in seiner Beziehung zur Wirkkraft Gottes

Wir haben uns die Aufgabe gestellt, darauf hinzuweisen, wie das
gottliche Licht zur Vergegenwirtigung der Objekte des menschlichen
Verstandes mitwirkt, ihnen Festigkeit verleiht und infolgedessen den
Wert des Satzbandes modifiziert und bestimmt. Als subjektive Tatig-
keit wird das Denken von den Erkenntnismitteln geregelt, der objektive
Wert aber wird nach jenen ontologischen Wahrheitsbestinden be-
stimmt, die zum Sein der Objekte gehoéren. Wir wollen darauf hin-
weisen, welchen Teil das objektive gottliche Licht hierin besitzt. Wir
miissen alles, was wir in unserer Abhandlung « Das objektive Erkenntnis-
licht » gesagt haben, vor Augen halten, wobei manche Wiederholungen
unvermeidlich und entschuldbar sind.

Der unmittelbare Wertmesser der menschlichen Erkenntnis ist dem-
nach nicht in den rationes acternae, sondern in den rationes seminales der
Natur zu suchen. Von diesen spricht Thomas I 115, 2. Samenhafte
Wesensgriinde oder ideelle Samen der Natur (Geistessamen) kann man
sie nennen, wodurch ihre zweifache Betrachtungsweise passend unter-
schieden und ausgedriickt wird. Ihrem physischen Sein nach sind sie
samenhafte Wesensgriinde der Natur. Als solche bezeichnen sie die
aktiven und passiven Krifte, durch welche der rvegelmifige Ablauf des
Naturgeschehens bedingt und sichergestellt ist. Man wird darunter die ge-
samte Natur, sowohl ihrem substanziellen Sein nach, als auch nach den
aus demselben flieBenden akzidentellen Gegebenheiten verstehen, da eine
Trennung derselben fiir einen samenhaften Bestand unmdéglich ist. « Sa-
men » werden sie genannt, um das innere Prinzip der Dynamik auszu-
driicken. Die Krifte, die das regelmiBige Geschehen der Natur regieren,
sind in ihr selbst zu suchen und zu finden. Hierdurch erhilt unsere
Auffassung von der Gesamtnatur eine Ahnlichkeit mit den Lebewesen,
deren Fortpflanzung von innen heraus, vermittelst Samen vor sich geht.
Das Lebewesen ist im Samen der Potenz nach enthalten. Es sind damit
alle Arten der Ursichlichkeit ausgesprochen, ganz besonders aber die
Bedingungen der Wirk- und Materialursache, die fiir die Entstehung
(nativitas) des Lebewesens eine eigene Bedeutung haben. Durch diese
beiden Ursachen wird aber immerhin blo der materielle Teil der Wirkung
bedingt, so dall man den Samen in dieser Hinsicht nicht als Triger
von Geisteswerten bezeichnen kann. Dies kommt dann zum Vorschein,



286 Das Satzband und das gottliche Licht

wenn man die planmiBige Entwicklung der Wirkung in Betracht zieht.
Die inneren und duBeren Wirkursachen sind nicht in allen Fillen zur
Hervorbringung eines Lebewesens geeignet. Sie miissen planmaiBig ein-
gestellt sein, wodurch die zielbewulte Hervorbringung eines bestimmten
Wesens erreicht wird. Wie die Form in der Materie enthalten ist, wird
hier vorausgesetzt. Im Samen ist sie jedenfalls wie in einer vorbild-
artigen Ursache (causa exemplaris) eingeschlossen, von welcher die ge-
samten aktiven und passiven Krifte abhidngen ; nach ihrem Muster sind
sie bestimmt. Mit Riicksicht auf diese beiden Ursachen (exemplaris
und finalis) sprechen wir von der formalen Seite des Samens, der auf
diese Weise Triger von Geistesanlagen ist. Weil aber in demselben die
Wesensbestinde der Wirkung bestimmt werden, sprechen wir mit Recht
davon, daBl der Same das néchste Prinzip der Wesensgriinde ist. Samen-
hafter Wesensgrund bezeichnet demnach einen Bestand, in welchem eine
Wirkung nach allen ihren Wesensteilen potentiell enthalten und plan-
miBig vorbereitet ist. Wird nun mit dem Namen «Same » nicht blo8
eine spezifische Gemeinschaft ausgedriickt, sondern eine umfassende
Allgemeinheit bezeichnet, so gelangen wir zur Annahme, dafl die ratio
seminalis zu den Universalien gehort und nach deren Art zu erkliren
ist. So tut dies der hl. Thomas am angefithrten Ort.

Im Bereich der Universalien unterscheiden wir solche im transzen-
denten und im immanenten Sinn. Die ersten bezeichnen das universale
per essentiam, die zweiten das wuniversale per participationem, in einem
beschrinkten Sinn und fiir ein bestimmtes Gebiet. In unserem Falle
konnen wir von den rationes seminales naturae sprechen, sofern sie in
der natura naturans und in der natura naturata vorhanden sind. Gott
ist das universale in essendo infolge der Seinsfiille, die ihm als dem
esse per se subsistens zukommt. Kraft der allumfassenden Ursichlich-
keit ist er universale in causando. Auf diese Weise sind in Gott alle
Wesensgriinde der Natur als im letzten, transzendenten Prinzip ent-
halten und kommen ihm die erwihnten Benennungen wesenhaft und
ungeteilt zu. Teilnahmsweise (per participationem) kann man auch die
von Gott geschaffene Natur ein universale nennen. Kraft der von Gott
verlichenen Seinsfiille ist die Natur ein universale in essendo, nicht
schlechthin, sondern fiir den Bereich des sinnenfilligen Seins. Es ist
moglich, daB materiell und numerisch auch auf diesem Gebiet eine
groBere Seinsfillle vorhanden sein konnte ; aber wesentlich ist diese
Seinsart durch die Bestimmung des ens mobile erschopft, da jedes Wirk-
lichwerden nur im Rahmen der Materie und Form mdéglich ist. Die



Das Satzband und das goéttliche Licht 287

samenhaften Wesensgriinde der Natur sind demnach als im allgemeinen
Seinsprinzip, im ens mobile, in dessen inneren Beschaffenheit, in der
Richtung der Zusammensetzung aus Materie und Form vertreten und
enthalten. M. a. W. rationes seminales naturae bezeichnen die durch das
Gesetz der Materie und Form gevegelte Moglichkeit dev Seinsverwirklichung.
Hierdurch ist auch die Dynamik der Natur bestimmt und geregelt, so
daB sie nach ihren Wirkkriften, die nicht bloB in der Richtung der
Potentialitit, sondern auch in der Materie und Form, an eine genau
umschriebene GesetzmiBigkeit gebunden sind, eine geschlossene Kausa-
litit darstellt. In diesem Sinne nennen wir die Natur universale in
causando per participationem. Die rationes seminales naturae stellen
demnach einen synthetischen Gesichtspunkt in der Seinsordnung dar,
so daB3 der hl. Thomas in den rationes seminales naturae einen kostbaren
synthetischen Hilfsbegriff seines Systems mit den Worten gegeben hat :
« Secundo vero sunt (vationes seminales) in elementis mundi, ubi simul
a principio productac sunt, sicut in universalibus causis. »

Da die beschriebenen Naturkrifte weder einzeln, noch in ihrer Ge-
samtheit sich selbst begriinden (non sunt ratio sui), so weisen sie not-
wendig auf ein hoheres Prinzip hin und sind sowohl in ihrem Sein, als
in ihrer Erfassung durch die Denktiitigkeit von der Beziehung zu ihm
unzertrennlich. Aus diesem Grunde gehdrt wenigstens zum inbegriffenen
Inhalt jedes objektiven Seins, welches im Satzband ausgesprochen wird,
die natura naturans, d. h. die vermittelte Verbindung des Verstandes mit
dem gdttlichen Sein als Schipfer und Erhalter, also mit dem letzten
Prinzip der Weltregierung. Die Erkenntnismittel kénnen den Weg zu
ihm versperren, aber ein der Natur entsprechendes BewuBtsein von ihr
nicht vermitteln : die Verneinung des universale in essendo et operando
ist nicht blof eine Verfilschung der Natur, sondern in letzter Instanz ihre
Vernichtung. Die Einstellung der geschaffenen Vernunft der Natur gegen-
iiber besitzt weder einen schépferischen, noch einen vernichtenden Ein-
fluB. Fiir die Natur, fiir deren Ding an sich, ist sie nur eine denominatio
extrinseca, wohl aber fiir das denkende Subjekt, fiir dessen psychische
Personalitit. Erscheint daselbst das Ding an sich nicht mit seinem
vollen ontologischen Wert, fehlen in dessen Abbild die notwendigen
Zige — in diesem Fall der hochst charakteristische Zug derselben, so
ist der Geist der Triger der privatio, des Nichts, somit das Prinzip
der Vernichtung des Seins.

I 115, 2.



288 Das Satzband und das gottliche Licht

3. Beziehung des Satzbandes zu den géttlichen Ideen

Die zweite Betrachtungsweise der Allgemeinheit ist das wuniversale
tn repraesentando. Man versteht darunter den gemeinsamen ideellen
Grund (esse obiectivum) einer Vielheit, in welchem dieselbe, als in ihrem
Urbild -enthalten ist. Im synthetischen Sinne gehort zu dieser Allge-
meinheit das universale in essendo, als dessen weitere Grundlage ; die
nihere ist aber in der Idee zu suchen. Die Idee kann ihrem physischen
Sein nach betrachtet werden. In dieser Form kommt sie hier nicht
in Frage. Sofern sie aber reprisentativ ist, begriindet sie das gegen-
stindliche Sein des Objektes, richtiger, sie ist der objektive Gegenwert
eines physischen Seins. Zum physischen Sein ist eine reale Wesenheit
erfordert, die, durch den Daseinsakt verwirklicht, ein vollkommenes Ge-
bilde in diesem Seinsbereich darstellt. Wird das physische Sein seiner
Eignung nach betrachtet, abbildlich-intentionale Form einer anderen
Gegebenheit werden zu koénnen (esse conformabile), so erhilt es die
Benennung des Wahrseins, wodurch aber an ihm nicht eine neue Seins-
weise, sondern bloB eine Aussageform bestimmt wird. Wird jedoch das
physische Sein mit einer Gegebenheit verglichen, in welcher es ein
intentionales Sein erhalten kann, so entsteht ein neues Sein, das gegen-
stindliche, das esse obiectivum. Platon hat dieses in den Ideen hypo-
stasiert ; der objektive Idealismus sucht es auf einem anderen Weg zu
erkliren, ohne eine annehmbare Loésung herbeizufithren. Der Thomis-
mus steht diesem Problem nicht ratlos gegeniiber. In der Lehre iiber
die rationes aeternae hat der hl. Thomas den Weg gezeigt, wo auch
der Thomismus an dieses Problem herantreten und eine annehmbare
Losung finden kann. Gott besitzt nur eine Idee. « Essentia sua est idea
rerum, non quidem ut essentia, sed ut est intellecta » 1. Als Folge dieses
Vernunfterfassens erscheint die Vielfalt der Ideen. Gott erkennt sich
vollkommen, daher auch die ganze Abbildlichkeit seines Wesens. Der
Grund der Abbildlichkeit ist aus dem Vergleich des gottlichen Wesens
mit den verschiedenen Moglichkeiten zu bestimmen, nach welchen die
Geschopfe in unendlich vielen Vollkommenheitsgraden von Gott aus-
gehen und von ihm verwirklicht werden kénnen. « Ideo ipsa divina essen-
tia, cointellectis diversis proportionibus rerum ad eam, est idea ‘unius-
cuiusque rei’ », sagt er a. a. 0. « Unde cum sint diversae rerum propor-

1 3 Verit. 2.



Das Satzband und das géttliche Licht 289

tiones, necesse est esse plures ideas; et est quidem una omnium ex
parte essentiae, sed pluralitas invenitur ex parte diversarum propor-
tionum creaturarum ad ipsam » *. Durch diese Relationserkenntnis wer-
den die rationes aeternae und deren objektives Sein begriindet : a) die
rationes aeternae, die ja nichts anderes sind als die in der einen gott-
lichen Idee abgebildeten ewigen Wesensgriinde der Geschopfe ; b) das
objektive Sein, da sie nicht das physische Sein Gottes vertreten, auch
nicht die Idee, als Erkenntnisprinzip, sondern deren dargestellte Gegen-
werte (termini connotati), die auf diese Weise als ideelle Gegebenheiten
ein Objektsein oder objektives Sein erhalten. Es ist dieses Sein von dem
physischen Sein Gottes und seiner Idee real durchaus nicht verschieden,
wohl aber einem charakteristischen Zuge nach, der in den beiden nicht
ausgedriickt wird. «Relatio, quae est inter Deum et creaturam, non est
in Deo secundum rem ; est tamen in Deo secundum intellectum suum,
prout scilicet intelligit respectum rerum ad essentiam suam ; et sic
respectus illi sunt in Deo, ut intellecti ab ipso » 2. Das Objektsein der
rationes aeternae ist das ideelle Sein der Wesensgriinde der Natur.
« Huiusmodi virtutes activae et passivae (rationes seminales), sagt Tho-
mas ... sunt principaliter et originaliter in ipso Verbo Dei secundum
rationes ideales. » 3 Gottes Wesen als Idee ist das transzendente univer-
sale in repraesentando und die ewigen Wesensgrinde stellen in ihrem
gegenstindlichen Sein ein zweifaches dar : die Leistungsfihigkeit der All-
macht und die Beziehbarkeit des geschopflichen Seins (mit Riicksicht auf
dessen Erkennbarkeit) zur gottlichen Vernunft. Gott vermag alles zu
wirken, was in den ewigen Wesensgriinden ein objektives Sein hat, wo-
mit auch die Vollkommenheit der gottlichen Erkenntnis in bezug auf
die von Gott unterschiedenen Objekte ausgesprochen ist. Das esse
obiectivum der ewigen Wesensgriinde zeigt ferner, dal3 geschaffene Ob-
jekte im Wissen Gottes nur dann Gegenstinde sein konnen, wenn sie
bloB in der Wirklichkeit des gottlichen Seins erkannt und ausschlieBlich
auf dasselbe bezogen werden.

Die sinnenfillige Natur ist ein Abbild der ewigen Seinsgriinde, die
in derselben nicht in jener Reinheit, wie in den Engeln, sondern als
samenhafte Gegebenheiten enthalten sind. Als Triger der rationes
aeternae besitzt demnach das sinnenfillige Sein die Eignung, mit einer
Erkenntnisfihigkeit in Verbindung zu treten (hierin besteht seine onto-
logische Wahrheit) und im eigentlichen Wahrsein zu erstehen. Die

1 3 Verit. 2. 2 Ib. ad 8. 8T 115, 2.
Divus Thomas 19



290 Das Satzband und das gottliche Licht

rationes seminales kénnen fiir sich nicht auf ein ideales Sein Anspruch
erheben ; sofern sie aber von einem solchen abgeleitet werden, heil3en
sie Wesensgriinde und im Vergleich zu einer Vernunft kénnen sie in
einem objektiven Sein aufleuchten. « Huiusmodi virtutes activae et pas-
sivae rerum naturalium, etsi non possint dici rationes, sec. quod sunt
in materia corporali, possunt tamen dici rationes per comparationem ad
suam originem, sec. quod deducuntur a rationibus idealibus. »* Thr ob-
jektives Sein kann im Vergleich zur goéttlichen Vernunft, oder in bezug
auf den menschlichen Verstand bestimmt werden. Mit Riicksicht auf
die gottliche Vernunft haben wir ihr objektives Sein in den rationes
aeternae bestimmt ; im Vergleich zum menschlichen Verstand aber wollen
wir dies jetzt tun.

4. Beziehung des Satzbandes zum innerweltlichen objektiven Sein

Vergleichen wir das sinnenfillige Sein als universale in essendo et
causando mit dem menschlichen Verstand, als mit einem universalen
passiven Verdhnlichungsprinzip (intellectus natus est fieri omnia), so
finden wir einen gemeinsamen Treffpunkt, in welchem sie gleichsam aus-
geglichen und aufeinander bezogen werden. Dies ist das gegenstindliche
Sein des simmenfillig Seienden, das esse obiectivum desselben, welches im
Begriffe des esse participatum zum Ausdruck gelangt. Dieses gegenstind-
liche Sein ist vor allem eine Realitit, die durch zwei Realititen (des
Verstandes und des sinnenfilligen Seins) begriindet wird und davon
einen festen und dauernden Bestand erhilt. Solange die erwihnten
Gegebenheiten als Realitidten bestehen, besteht auch das objektive Sein,
von dem wir sprechen. Diese Realitit ist ferner mit dem physischen
Sein der beiden Prinzipien nicht identisch. Es wird in ihr das sinnen-
fillige Sein als Objekt und als Erkenntnisgrund gesetzt, was ihm nach
seinem physischen Sein durchaus nicht zukommt. Es erhiilt in diesem
Sein den Wert und die Bezeichnung des Objektseins, nach welchem es
vergegenstindlicht und als Prinzip der Seinsvollendung des Verstandes
auftreten kann. Diese Eignung kommt dem sinnenfilligen Sein auf
Grund seines physischen Seins potentiell zu ; als eine Wirklichkeit kann
aber dieselbe von ihm nur kraft der Beziehung zum Verstand ausgesagt
werden. Die Gegenstindlichkeit und die Vergegenstindlichung ist fiir

1 Ib. ad 1.



Das Satzband und das gottliche Licht 291

Gott und fiir die reinen Geister in den rationes aeternae gegeben ; fiir den
menschlichen Verstand sind aber dieselben direkt nicht erreichbar, so
daB fiir ihn das gegenstindliche Sein, nicht in ihnen, sondern, als
im nichsten Prinzip, anderswo zu suchen ist. Das eigentiimliche esse
obiectivum des sinnenfilligen Seins wivd darnach bestimmt, wie und unler
welchen Bedingungen es fiir den menschlichen Verstand vergegenstindlicht
werden kann. Nicht fir jeden Verstand kann das sinnenfillige Sein Er-
kenntnisgrund und Wertmesser sein, sondern nur fiir jenen, der auf
Grund seiner Wesenskonstitution auf den Kontakt mit ihm bestimmt
ist. Als solcher kommt nur der menschliche Verstand in Betracht, der
als Vermdogen der Seele, d. h. der Wesensform des Leibes, direkt auf
den Kontakt mit dem sinnenfilligen Sein eingestellt ist. Das esse obiec-
tivam, nach welchem das sinnenfillige Sein universale in repraesentando,
Erkenntnisgrund und Wertmesser eines Verstandes sein kann, ist eine
Bestimmtheit, die aus dem Vergleich zweier Gegebenheiten entsteht und
abgeleitet wird und durch deren Wirklichkeit die eigene Realitit behaup-
tet. Der Seinswert zweier physischer Bestinde wird hierin in einer
neuen Form bestimmt und ausgedriickt : im Objekisein des sinnenfilligen
Seins wird der Geltungsbereich seiner Vergegenstindlichung und das Ar-
beitsfeld des menschlichen Verstandes genaw umschrieben. Die Realitit
des Verstandes begriindet die Moglichkeit einer Vergegenstindlichung
des sinnenfilligen Seins und die Wirklichkeit des letzteren gestaltet den
Verstand zu seiner Fihigkeit, deren Arbeitsfeld und Arbeitsweise genau
umschrieben werden.

In dieser Hinsicht ist das sinnenfillige Sein fiir den menschlichen
Verstand das universale in repraesentando, Erkenntnisgrund und Wer-
tungsprinzip. Dieses ideelle Sein ist der Ausdruck der Leistungsfihig-
keit des menschlichen Verstandes. Er ist nicht fiir jede ontologische
Wahrheit empfinglich und es kann nicht jedes Objekt fir ihn vergegen-
stindlicht werden. Er ist in dieser Beziehung an jene ideellen Wesens-
griinde gebunden, die im sinnenfilligen Sein samenhaft eingeschlossen
sind. Dem physischen Sein nach ist dasselbe nach den Gesetzen der
Materie und Form wirklich. Es ist demnach in ihm neben dem Prinzip
des Seins auch jenes des Nichtseins, neben dem Akt die Potenz, neben
dem Prinzip der Ordnung und Gestaltung auch jenes der Unordnung
und Ungestaltung vorhanden und vertreten.

Das sinnenfillige Sein ist nicht ganz wirklich. Es vertritt nur einen
sehr geringen Teil der Realitit und nach der Verwirklichung einer parti-
kuldren Seinsform ist die Materie weiterer Formen immer fihig : est in



292 Das Satzband und das gottliche Licht

potentia ad omnes formas. Die verwirklichten oder verwirklichbaren
Wesensgriinde selbst vertreten bloB einen ganz kleinen Bruchteil der
Realitit, so daB sie gleichsam eine Zersplitterung desselben darstellen.
Die stindige Begleitung vom Schatten der Potentialitit, die Entwicklung
nach dem Gesetz des kontinuierlichen Werdens und die Partikularitit
der Seinsgegebenheiten sind die hauptsichlichen Merkmale des physisch
gefaBten sinnenfilligen Seins. Alle diese Ziige begleiten es auch in seiner
Eigenschaft als Objekt.

Als universale in repraesentando wird es dem Verstand unter dem
Begriff des esse participatum vorgelegt. In dieser Form enthilt es nicht
mehr bloB die Wesensziige des sinnenfillig Seienden, sondern auch
dessen notwendige Beziehungen, so dal} es auch fiir jene Gegebenheiten
als Erkenntnisgrund verwendet werden kann, die mit ihm in notwen-
digem Zusammenhang stehen, oder mit ihm in Beziehung gestellt wer-
den konnen. Das esse participatum ist demnach ein umfassender Erkennt-
nisgrund ; aber sein gegenstindliches Sein ist zwar in scharfen, doch nur
in ganz allgemeinen Ziigen gegeben, so daB die Merkmale der partiku-
liren Seinsweisen sich in ihm nur verschwommen widerspiegeln und auf
Grund dieses allgemeinen Erkenntnismittels allein ihren einzelnen, scharf
umschriebenen Bestimmtheiten nach nicht erkannt werden kénnen. Hier-
in unterscheidet sich eben das esse participatum als esse obiectivum
und universale in repraesentando von Gott als Idee und von den rationes
aeternae. In den letzteren sind alle Gegenstinde, deren Erkenntnis-
grund sie sind, bis in die kleinsten Ziige enthalten und erkennbar. Das
objektive Sein des esse participatum bleibt kraft seines Ursprungs immer
bloB ein Hilfsmittel und kann nicht ein alles umfassendes Erkenntnis-
mittel werden. Es enthilt die partikuliren Seinsweisen allerdings actu,
aber nicht distincte. Hier kann man dasselbe sagen, was der hl. Thomas
in einem anderen Zusammenhang von dhnlichen Prinzipien bemerkt :
« Diversitas et multitudo non potest cognosci in suo principio (quod non
est causa singularum rationum) sec. propriam cognitionem, sed solum
in communi » *. Demgegeniiber sind die geschaffenen Dinge in Gott, als
in ihrem allumfassenden Grunde enthalten und so kann es in ihnen
keinen Zug geben, der in ihm, in den rationes aeternae sich nicht wider-
spiegeln wiirde. Man darf eben nicht vergessen, daB das esse partici-
patum und dessen gegenstindliches Sein aus dem Vergleich mit dem
menschlichen Verstand entsteht und dessen potentielles Arbeitsfeld

11 14,6,



Das Satzband und das gottliche Licht 293

umschreibt und vertritt. In den rationes aeternae hat das sinnen-
fillige Sein ein esse obiectivum, in welchem jeder einzelne Zug der
partikuliren Gegebenheiten bis in die kleinsten Einzelheiten einge-
schlossen und erkennbar ist. Diesem ideellen Sein (esse obiectivum)
nach ist das esse participatum nicht nur Erkenntnisgrund, sondern auch
eine wirkliche Ursache der Einzel-Bestimmungen des sinnenfilligen
Seins. Betrachtet man indessen das gegenstindliche Sein, welches dem
esse participatum im Vergleich zum menschlichen Verstand zugeeignet
wird, so ist es bloB eine Zusammenfassung der Einzel-Bestimmungen
und auf diese Weise von denselben gegenstindlich verursacht und als
Vertreter ihres gemeinsamen Wesenszuges hingestellt. Auch der mensch-
liche Verstand gibt zur Gestaltung dieses gegenstindlichen Seins nur
seine Potentialitit her, so daB es nur ein Abbild eines Kénnens und
Vermogens, keineswegs aber eines seinsvollendeten Verstandes darstellt.
Aus diesem Grunde ist auf die gesamte Tétigkeit und auf die Seins-
vollendung des Verstandes der Stempel der Potentialitit, die Abhiingig-
keit von dem Akt-Potenz-Gesetz aufgeprigt und im gegenstindlichen
Sein des esse participatum vor- und abgebildet. In dieser Hinsicht ist
das Satzband der Ausdruck der Leistungsfihigkeit des menschlichen Geistes,
in dem sich alles widerspiegelt, was die Armut des sinnenfilligen Seins,
die Schwierigkeiten seiner Vergegenstindlichung betrifft und so das Ange-
wiesensein auf die gottliche Kraft und Licht in jedem Urteil verkiindigt.

5. Das Satzband als Form des Urteils

Das sinnenfillige Sein ist in der physischen Ordnung aus Materie
und Form zusammengesetzt. Diese Beschrinkung muBl auch in der
darstellenden Ordnung abgebildet sein. Gerade hieraus leitet der heilige
Thomas I 44, 3 ad 2 die Unmoglichkeit der platonischen Spezies ab.
Die Materie kann als Bestandteil eines Wesens abgebildet werden, keines-
wegs aber kann sie in einen Bestand, der uneingeschrinkt per se sub-
sistens sein sollte, aufgenommen werden. Als Prinzip der Beschrinkung
hindert sie jede reine, uneingeschrinkte Verwirklichung. Dementspre-
chend ist auch der ganze ErkenntnisprozeB des menschlichen Verstandes
zusammengesetzt : componendo-dividendo geht der Verstand vor, so
daB eine naturgemiBe Seinsvollendung nur in dieser Form moglich ist.
Selbst im iibernatiirlichen Glauben, dessen Gegenstand in der Form von
zusammengesetzten Aussagen vorgelegt wird, wird dieses Gesetz beob-



294 . Das Satzband und das géttliche Licht

achtet. Hierin ist auch der Grund zu suchen, warum das géttliche Licht
wn den menschlichen Verstand nie rein esndringt und ganz hell aufleuchtet :
der Verstand empfingt das gittliche Licht durch Vermittlung des zusammen-
gesetzten sinmenfilligen Seins und wird durch dessen Potentialitit abge-
blendet; es ist ein lumen obscuratum. Es kann keine geschaffene Er-
kenntnis geben, die von dem géttlichen Licht unabhingig wire und
nicht in dessen Kraft sich vollziehen wiirde. Nur die vermittelnden
Bestinde fiihren eine Férderung oder eine Hemmung herbei. Durch die
ontologische Wahrheit hellt das gottliche Licht auf ; aber wir miissen
in derselben auch das Prinzip der Hemmung oder der Foérderung beriick-
sichtigen. Ist sie nicht in sich hell und aufleuchtend, so hindert sie das
Einstromen des gottlichen Lichtes und tragt zu dessen Verfinsterung
bei. Betrachten wir demnach das vermittelnde Prinzip des géttlichen
Lichtes in seiner Zusammensetzung, so sehen wir sofort ein, daB es
eine betrichtliche Hemmung fiir das Einstromen desselben bildet und
die Erkenntnis selbst bedeutend erschwert. Das Mal der hemmenden
Beeinflussung ist der Verwendung des sinnenfilligen Seins zu entnehmen.
Ist es blof ein Werkzeug, durch welches das gottliche Licht aufleuchtet,
oder ein Kanal, durch welches dasselbe in die Seele hineinstrémt, so
wird das gottliche Licht nicht verfinstert : in seiner vollen Reinheit
leuchtet es auf und tritt fiir den Wert solcher Erkenntnisse als alleiniges
Prinzip ein. Ganz rein und als formales Erkenntnismittel kommi das
gottliche Licht nur im iibernatiirlichen Glauben und in einzelnen Weisen
der prophetischen Evleuchtung in Betracht. Hier ist das sinnenfillige Sein
bloB ein Werkzeug zur Vergegenstindlichung von Angaben, die iiber
die Reichweite desselben hinausragen. Materie und Form des Glaubens
stammen aus der Offenbarung des géttlichen Lichtes, das nur so weit
abgeblendet wird, als dies die unvermeidliche Verwendung des sinnen-
filligen Seins unbedingt erheischt. Jede andere natiirliche menschliche
Erkenntnis bewirkt eine Verdunkelung, ja eventuell eine Verfinsterung
des gottlichen Lichtes, da die Erkenntnismittel nicht als bloBe Werk-
zeuge verwendet werden, sondern als selbstindige Ursachen auftreten.

Von seiten der Materie (des zu gestaltenden Stoffes) ist nimlich der
Verstand auf Spezies, die seiner Natur angemessen sind, angewiesen.
Er erhilt dieselben nicht durch ein direktes Einstromen des gottlichen
Lichtes, sondern durch Abstraktion, indem er mit der Kraft des intel-
lectus agens die im sinnenhaften Sein eingeschlossenen Wesensziige von
den materiellen Bedingungen befreit und so aufleuchten liBt. Hierbei
bedient er sich der Urkenntnisse, die einerseits die Werkzeuge des intel-



Das Satzband und das gottliche Licht 295

lectus agens, andererseits aber die sichersten Vertreter des gdottlichen
Lichtes sind. Mag also die menschliche Erkenntnis von seiten des zu
gestaltenden Stoffes ein Prinzip der Verdunkelung des gottlichen Lichtes
vor sich haben : das Eindringen desselben tn den Verstand ist durch die
Urkenntnisse tmmer moglich. Aus diesem Grunde kann man sagen, dal3
auch die menschliche Erkenntnis, wenigstens wenn sie wahr ist, im
Lichte der ersten Wahrheit vor sich geht ; nicht unmittelbar wird sie
durch dieselbe bewertet und bemessen, wohl aber indirekt und mittel-
bar. « Veritas, sec. quam anima de omnibus iudicat, sagt der hl. Thomas
1 Verit. 4ad 5, est veritas prima. Sicut enim a veritate intellectus
divini effluunt in intellectum angelicum species rerum innatae, sec. quas
omnia cognoscit, ita a veritate intellectus divini exemplariter procedit
in intellectum nostrum veritas primorum principiorum, sec. quam de
omnibus iudicamus. Et quia per eam iudicare non possumus, nisi sec.
quod est similitudo primae veritatis, ideo sec. primam veritatem de
omnibus dicimur iudicare. » Das Satzband verweist also den Verstand
direkt an das sinnenfillige Sein, wobei von ihm der beziehende Hinweis
zur ersten Wahrheit unzertrennlich ist. — Aus diesen Uberlegungen geht
hervor, daB die Zusammensetzung jeder menschlichen Erkenntnis aus
Materie und Form, aus obiectum materiale und formale, eine Notwendig-
keit ist, die das gegenstindliche Sein des sinnenfilligen Seins unzer-
trennlich begleitet. Diese Zusammensetzung begleitet jede Erscheinung
auf dem Gebiet der menschlichen Erkenntnis. Uberall unterscheiden
wir materia et forma, den zu gestaltenden Stoff und das Prinzip der
Gestaltung. In diesem Sinne nennen wir das Saizband Form des Urieils,
Subjekt und Pridikat aber die Materie desselben.

6. Das Satzband als Sinnbild der Entwicklungsfihigkeit
der menschlichen Erkenntnis

Jede Wesenheit, die im Rahmen des sinnenfilligen Seins ver-
wirklicht wird, vertritt blo8 ein ganz kleines Bruchstiick der Realitiit
und ist dabei nicht ein allgemeiner, sondern ein individueller Wert, da
es in der Materie, nach den individuellen Einschrinkungen derselben,
verwirklicht wird. Auch in dem gegenstindlichen Sein wird das sinnen-
fallige Sein in dieser Form vorgelegt. Es ist nicht actu, sondern nur
i potentia erkennbar und die Wesensziige miissen durch eine eigene
abstraktive Téatigkeit vergegenwartigt werden. Der ganze Seinsgehalt



296 Das Satzband und das goéttliche Licht

einer Gegebenheit erscheint nie auf einmal. Einzelne Ziige leuchten auf,
die wieder durch eine neue Verstandestitigkeit (componendo et divi-
dendo) zusammengefiigt werden miissen, damit der Verstand im Satz-
band seine Ubereinstimmung mit der realen Gegebenheit aussprechen
kann. Wie die physische Entwicklung des sinnenfilligen Seins nach
dem Gesetz der Potentialitit vor sich geht, so auch die Verwirklichung
der menschlichen Erkenntnisse und die Seinsvollendung des Verstandes.
Hieraus erklirt sich die notwendige synthetische Tendenz und Ein-
stellung der menschlichen Erkenntnis, angefangen von der primiren Be-
griffsbildung bis zur héchsten weltanschaulichen Zusammenfassung. Ist
eine Gegebenheit in sich, in ihrer absoluten Wahrheit bekannt, so bleibt
Raum fiir die relative Erkennbarkeit, in welchen der Gegenstand unbe-
dingt eingestellt werden mufl, damit sein Wert fiir den Bereich der
Gesamtwahrheit und fiir die weltanschauliche Synthese des Verstandes
aufleuchten kann. Die Unterordnung und die Angliederung der Wissen-
schaften baut sich auf diesem Gesetz auf: ein Erkenntnisbestand, in
dem mehr Wirklichkeit vorhanden ist, kann aus seinem Seinsgehalt nie-
drigeren Bestinden leihen und dieselben an der eigenen Erkennbarkeit
teilnehmen lassen.

Aus der Zusammensetzung des sinnenfilligen Seins ist auch die
Schematisierung der menschlichen Evkenninis zu erkliren. Weil die Wesens-
griinde in der Materie verwirklicht werden und als allgemeine Werte
nur nach der abstraktiven Titigkeit des Verstandes aufscheinen, folgt,
daB sie nicht ihrem vollen Gehalt nach erkannt werden, sondern gleich-
sam nur ihr Gerippe in den Bestand unserer Erkenntnis eintritt. Diese
Schematisierung begleitet als Schatten den gesamten Erkenntnisprozef3.
Jeder Begriff ist aus mannigfachen Bestandteilen zusammengesetzt, die
entweder das logische Schema des Begriffes darstellen, oder in einer
solchen Einheit zusammengefal3t werden, wie wir dies in der physischen
Ordnung bei den chemischen Verinderungen feststellen konnen. In
diesem Fall haben wir das Schema der Wesenheiten ihrer metaphysi-
schen Allgemeinheit nach vor uns, in welchem die einzelnen Bestand-
teile ihre Selbstindigkeit nicht mehr bewahren, wie bei der logischen
Allgemeinheit, sondern in einem gemeinsamen Wesenszug aufgehen, in
welchem sie zwar actu, doch nicht formaliter, wohl aber virtualiter ent-
halten sind. Dies ist auch der Grund, warum die menschliche Erkennt-
nis so selten allumfassend, komprehensiv ist. Aus den trockenen all-
gemeinen Angaben kann nur schwer ein umfassender Begriff entstehen,
noch weniger aber ein solcher, der allen Forderungen der menschlichen



Das Satzband und das gottliche Licht 297

Person gerecht werden konnte. Aus diesem Grunde sprechen wir von
den ideellen Samen der Natur. Das sinnenfillige Sein ist Triger von
Wesensgriinden, die als Geisteserzeugnisse unter allen Umstinden einen
ideellen Wert vertreten. Da sie aber in der Materie verwirklicht und
aus derselben herausgearbeitet werden miissen, sind sie nicht in sich
formaliter, sondern samenhaft, virtualiter, in der Natur vorhanden : ihre
Allgemeinheit ist eine universalitas potentialis (actualis-virtualis), nicht
actualis-formalis. Vergleichen wir demnach das sinnenfillige Sein mit
dem menschlichen Verstand, so erscheint dessen gegenstindliches Sein
als ein gleichsam in unendliche Wesensgriinde teilbarer Bestand. Actu-
formaliter scheint nur das esse participatum in seiner charakteristischen
Zusammensetzung auf, in potentia aber die unendliche Méglichkeit der
faBbaren Wesensgriinde, von welchen jene, die unter der Reichweite
des sinnenfilligen Seins enthalten sind, virtualiter, jene aber, die dar-
iiber hinaus liegen, bloB in potentia aufscheinen. Unter den inhaltlichen
samenhaften Wesensgriinden verstehen wiv demnach das gegenstindliche
Sein des sinmenfilligen Seins, sofern es in der Kraft dev in ihm einge-
schlossenen ideellen Samen der Natur die menschliche Evkenntnis sicher
fishren und als ndichstes Prinzip bemessen und bewerten kann. Diese
Kraft entlehnt das esse obiectivum von dem physischen Sein des sinnen-
filligen Seins, in welchem jene virtutes activae et passivae enthalten
sind, von welchen die gesamte Statik und Dynamik der Natur abhingt.
Ahnlich sprechen wir auch von der logischen Schematisterung der mensch-
lichen Erkenntnis. Die ontologische Wahrheit einer jeden sinnenfilligen
Gegebenheit ist ungeteilt, kann aber infolge der Materie nur in einzelnen
Stiicken offenbar werden. Hierdurch wird dem Verstand, der die Er-
kenntnis des sinnenfiilligen Seins so benétigt, dall er von ihm zur Er-
kenntnis ursichlich bestimmt werde, die Notwendigkeit der logischen
Schemata auferlegt. Der Verstand ist nicht bloB an die inhaltlichen
Angaben des sinnenfilligen Seins gebunden, sondern auch in bezug auf
den logischen Umfang der Begriffe muf3 er sich nach dem schemati-
sierten Aufscheinen des Gegenstandes richten. Hiermit méchten wir nur
darauf hinweisen, daBl der menschliche Verstand auf dem Gebiet der
Erkenntnis in keiner Weise gesetzgeberisch auftreten kann. Sowohl die
inhaltliche als auch die logische Schematisierung hingt von dem eigen-
timlichen, gegenstindlichen Sein seines Objektes ab, so daB der Ver-
stand nicht die Gesetze der Evkemnbarkeit und der Vergegenstindlichung
vorschreibt, sondern an die Forderungen des Objekies gebunden ist.

Wir haben oben bemerkt, dall die bloBe Erkenntnis des sinnen-



298 Das Satzband und das gottliche Licht

filligen Seins nicht allen persénlichen Forderungen gerecht wird. Die
reinen Geister brauchen die Wahrheit nicht eigens zu assimilieren. Die-
selbe erscheint vor ihnen in ihrer ganzen Fiille und findet eine feind-
selige Einstellung von seiten des affektiven Lebens nicht vor. Mit dem
Aufscheinen der Wahrheit ist zugleich deren affektive Annahme gegeben,
so dal} eine Abkehr von derselben nie von seiten der Wahrheit, sondern
in der hoffirtigen Einstellung des Affektes zu suchen ist. Liebe oder
HaB sind notwendige Begleiter der im reinen Geist aufhellenden Wahr-
heit, woran keine Ubung oder Erziehung etwas indern kann. Ganz
anders im Menschen. Die Verwirklichung der Wahrheit ist in ihm in
jeder Beziehung so schwierig und im Endresultat so wenig befrie-
digend, daBl die affektive Annahme derselben mit ihrer Verwirklichung
durchaus nicht zusammenfillt. Die Wahrheit, welche durch das sinnen-
fillige Sein vermittelt wird, ist so arm, dal der Affekt fiir sie eigens
gewonnen werden muB. Aus diesem Grunde ist die Einfiigung der Wahr-
heit in das personliche Gesamtwohl eine direkte Folge der Schemati-
sierung der menschlichen Erkenntnis. Diesen Liuterungsproze haben
wir in unserem Buche La sintesi ... S. 462 ff. beschrieben.

*
* *

Wir haben den Zusammenhang zwischen dem Satzband und dem
gegenstindlichen Sein der Wahrheit untersucht. Das Satzband ver-
weist den Verstand an das esse obiectivum, das in letzter Instanz in
den gottlichen Ideen, in den rationes aeternae zu suchen ist. Fiir den
menschlichen Verstand miissen wir ein vermittelndes gegenstindliches
Sein suchen. Dies haben wir im sinnenfilligen Sein gefunden. Da aber
letzteres nicht eine isolierte Seinsweise darstellt, sondern mit den iibrigen
Arten des Seins in Verbindung steht, konnen dieselben in den Wesens-
grinden des sinnenfilligen Seins abgebildet und erkannt werden. Je
nach der Verschiedenheit dieser Beziehungen dndert sich der Wert des
Satzbandes. Der Verstand spricht den Abschlul des Denkprozesses und
die eigene Seinsvollendung aus. Dies gelangt im Satzband zum Aus-
druck. Ist hierin eine wirkliche Ubereinstimmung mit dem nichsten
esse obiectivum enthalten, so ist das Satzband ein Zeichen des Auf-
leuchtens des gottlichen Lichtes und der Ausdruck des Kontaktes mit
der ersten Wahrheit.



	Das Satzband und das göttliche Licht

