
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Das Satzband und das göttliche Licht

Autor: Horváth, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Satzband und das göttliche Licht
Von Dr. P. Alexander HORVÀTH O. P.

1. Bedeutung der « copula »

in den Urteilen des menschlichen Verstandes

Das Satzband (copula, « est ») vertritt nach seiner Naturbestimmung

in unseren Urteilen das Sein. Durch das « est » wird ausgedrückt,
daß der Verstand mit dem Sein irgendwie in Berührung getreten ist.
Die eigentümliche Beschaffenheit des menschlichen Verstandes bringt
dies mit sich. Nicht im einfachen Schauen, sondern nur in der
Verbindung oder Trennung (componendo et dividendo) von verschiedenen

Begriffsbeständen kann er das Bewußtsein der Seinshaftigkeit seiner
Erkenntnisse erhalten. Es ist in allen Einzelfällen eigens zu bestimmen,
von welchem Sein der Verstand erfaßt wird, und folglich in welchem
Grad seine Erkenntnis auf feste Realität Anspruch erheben kann. Dies

hängt von den Erkenntnismitteln, von den Beweisen, von den rationes
inductivae ab. Zu welchem Sein diese gehören, zu jenem gehört auch
die Erkenntnis ihrem Werte nach, und das Satzband vertritt jenes Sein,

von dessen Wahrheitsgehalt die Beweise ihre Leuchtkraft erhalten L Die
copula vertritt das allgemeine Sein, wenn für die Denkbarkeit des

Gegenstandes nur logische Beweismittel bürgen. Der Sinn solcher Sätze

ist : die Verbindung des Subjektes und des Prädikates entspricht den

logischen Gesetzen und auch inhaltlich ist kein Widerspruch
festzustellen. Wird aber die Verbindung durch reale Gegebenheiten der
Sinnenwelt unterstützt, so weist das Satzband auf dieses Seiende hin,
und muß als dessen Vertreter angesehen werden. Der Sinn solcher
Sätze ist demnach : der Denkgegenstand ist annehmbar als eine Reali-

1 Da die Tätigkeit des menschlichen Verstandes dem Gesetz der Potentialität
unterworfen ist, bezeichnet die copula die einzelnen Stadien ihrer Bewegung und
endlich deren Abschluß, die adhaesio veritati. Dieser Denkprozeß wird von den
Erkenntnismitteln geregelt und zum Abschluß gebracht.



282 Das Satzband und das göttliche Licht

tät, die im Rahmen des sinnenfälligen Seins gefunden werden muß. Sie

kann allerdings in ihren inneren Prinzipien die gleiche Gestaltung
(Zusammensetzung aus Materie und Form, ens mobile) aufweisen ; sie kann
aber auch eine höhere Seinsweise besitzen und als Prinzip oder Ursache
der sinnfälligen Gegebenheit mit dieser im notwendigen Zusammenhang
stehen. Ausdehnung und Grad der Bürgschaft richten sich nach dem

Wahrheitsgehalt und der Beweiskraft der Erkenntnismittel. Was wir
früher 1 über die cognitio in alio gesagt haben, zeigt die Ausdehnung der

Bürgschaft für die Zugehörigkeit zu einem bestimmten Kreis des Seienden

; für den Grad aber ist einerseits die Klarheit über den Seinsgehalt
der Beweise, andererseits die Sicherheit der Verknüpfung zwischen ihnen
und dem neuen Gegenstand maßgebend. Das Satzband ist in allen
Fällen äußerlich unverändert, sein innerer Wert aber sehr verschieden

je nach den angegebenen Normen. Im Rahmen des gleichen Seienden,
dessen Vertreter es ist, verbindet oder trennt es bald notwendig, bald

zufällig zusammenhängende Bestände. Der Verstand aber spricht seine

Zustimmung zum Gegenstand und somit die Überzeugung von dessen

Zugehörigkeit zu einem bestimmten Seienden einmal mit voller Sicherheit,

ein anderesmal aber bloß zweifelnd oder meinungshaft aus. Hieraus

ersehen wir, daß das Satzband in verschiedener Ausdehnung und
bindender Kraft die Stelle eines bestimmten Seienden vertritt und die

Überzeugung des Verstandes ausspricht. Dies deutet der hl. Thomas

mit den Worten an 2
: « In nobis sunt quaedam vires, quae coguntur

ex subiecto, sicut vires sensitivae, quae excitantur et per coniunctionem

organi et per formationem obiecti. Intellectus vero non cogitur ex
subiecto, cum non utatur organo corporali, sed cogitur ex obiecto, quia
ex efficacia demonstrationis cogitur quis conclusioni constentire. » 3

Die Möglichkeit der Verbindung des menschlichen Verstandes mit
einer höheren Seinsweise ist nicht ausgeschlossen. « Natura rationalis, in
quantum cognoscit universalem entis et boni rationem, habet imme-
diatum ordinem ad universale essendi prineipium », sagt Thomas 4. Er
kann demnach Aussagen über Gott formen, in denen das Satzband und
die übrigen Elemente gleich gestaltet erscheinen, wie es in den Sätzen

der Fall ist, die über das sinnenfällige Sein geformt werden. Werden

Aussagen über das Ansichseiende kraft des geschaffenen Seins gebildet,
so ist das Satzband ein Vertreter des letzteren und bürgt für deren

1 Divus Thomas 24. (1946) 43.
2 11 Verit. 3 ad 11. 3 Vgl. auch ebd. 1 ad 12. 1 II-II 2, 3.



Das SatzbancL und das göttliche Licht 283

Wahrheit im Rahmen und in der Ausdehnung des sinnenfälligen Seins,

vermag aber den Verstand nicht mit Gott, mit dem göttlichen Sein in
sich zu verbinden. Hiefür kann das niedere Sein bloß als Umrandung
dienen, woraus aber eine real wertvolle Erkenntnis nie folgen kann.
Nur die Offenbarung kann dem Verstand das göttliche Sein aufhellen.
Die Aufnahmefähigkeit des Verstandes ist in dieser Beziehung an die

logischen Schemata, inhaltlich aber an die Gegebenheiten des

sinnenfälligen Seins gebunden. Subjekt, Prädikat und Satzband erscheinen in
solchen Aussagen ganz nach den logischen Gesetzen geordnet ; inhaltlich

aber sind sie so beschaffen, daß der Verstand nicht bei einem
geschaffenen Sein stehen bleibt, sondern einer höheren, übernatürlichen
Wahrheit sich bewußt wird. Das Satzband kann als Vertreter des

sinnenfälligen Seins für die Verbindung des Subjektes und Prädikates
nicht bürgen und auch nicht als Ausdruck der objektiven Überzeugung
des Verstandes gelten. Soweit also in den geoffenbarten Sätzen eine

formale, reale Wahrheit erscheint, muß der Verstand auf das göttliche
Sein hingewiesen werden ; das Satzband muß als dessen Vertreter gelten
und die Überzeugung selbst von dessen Licht geleitet und in ihm
gefestigt sein : eine Annahme in der überzeugenden Kraft des göttlichen
Seins- und Wahrheitsgehaltes, ein Bewußtwerden in Gottes Licht. 1

In jeder Erkenntnis scheint das göttliche Licht auf und das Satzband

ist irgendwie dessen Vertreter und Ausdruck, nur in sehr verschiedenen

Formen und Graden. In der natürlichen Erkenntnis wird durch
dasselbe der Verstand nicht direkt an das göttliche Sein gewiesen,
sondern an das sinnenfällige Sein, das seinerseits der Träger der Ideen
Gottes, der rationes aeternae ist. Es ist dies infolgedessen ein ganz
dunkles Licht (lumen obscurum), in dem das Göttliche nur schattenhaft

erscheinen kann. In jeder natürlich erkannten Wahrheit ist also

die Sehnsucht nach einer klaren und hellen Erkenntnis inbegriffen und
das Satzband spricht die nicht vollendete Berührung mit der Wahrheit
aus. Diese geschieht in der unmittelbaren Schau des göttlichen Wesens,
in lumine Divino radioso. Hier ist kein Satzband mehr, da Gottes Wesen

selbst, der Inbegriff alles Seins, für die Wahrheit bürgt. Dieses göttliche
Licht kann in abgeschwächten Formen dem Verstand mitgeteilt werden :

als lumen divinum obscuratum propheticum et fidei. Hier kann das

1 Deshalb ist bei solchen höheren Erkenntnisweisen (Glaube, Prophétie) eine
neue subjektive Ausrüstung des menschlichen Geistes nötig, die die Erfassung
des entsprechenden objektiven Seins ermöglicht.



284 Das Satzband und das göttliche Licht

Satzband nicht entbehrt werden, muß aber in allen Fällen als Vertreter
des göttlichen Seins und als Ausdruck des göttlichen Lichtes gelten. In
seiner Festigkeit bei der Bewerkstelligung der Verbindung des

Subjektes und Prädikates trägt es die gleiche Kraft in sich, die in der
göttlichen Erkenntnis objektiv und subjektiv (als Überzeugung) enthalten
ist. Aus diesem Grunde ist vom übernatürlichen Glauben jedes Schwanken

und Meinen ausgeschlossen.
Der Satz, daß in jeder Erkenntnis das göttliche Licht aufscheint, ist

auch im System des hl. Thomas wahr, nur hat er hier einen anderen Sinn
als beim hl. Augustinus und im mittelalterlichen Augustinismus. Thomas

spricht hierüber mit einer Klarheit, die nichts zu wünschen übrig läßt.
Indirekt kann man dies aus seiner Lehre von der Wahrheit ableiten.
« Si accipiatur Veritas proprie dicta, sec. quam omnia principaliter
vera sunt, sic omnia sunt vera una veritate, i. e. veritate intellectus
divini », sagt er1, womit er andeutet, daß die geschaffene Vernunft
in ihrem Wahrsein so an die göttliche Wahrheit gebunden ist, daß sie

von der Beziehung zu derselben nie befreit werden kann. Eine unmittelbare

Berührung mit den göttlichen Ideen oder mit deren Gegenwerten
(rationes aeternae) lehnt er indessen für den menschlichen Verstand
entschieden ab. In die reinen Geister strömt das Licht der göttlichen
Wahrheit unmittelbar ein ; der menschliche Verstand empfängt es aber

nur durch Vermittlung der dinglichen, ontologischen Wahrheit (Veritas

rei), so daß er in seinem eigentlichen Wahrsein nicht durch die rationes

aeternae, sondern durch deren Abbilder in den sinnenfälligen Wesenheiten

bestimmt und gestaltet wird. Am angeführten Ort äußert sich
Thomas folgendermaßen : « Denominantur autem res verae (dies nennt
er 'veritas proprie dicta') a veritate, quae est in intellectu divino vel in
intellectu humano, sicut denominatur cibus a sanitate, quae est in
animali et non sicut a forma inhaerente ; sed a veritate, quae est m
ipsa re (quae nihil est aliud, quam entitas intellectui adaequata, vel
intellectum sibi adaequans) sicut a forma inhaerente ; sicut cibus
denominatur sanus a qualitate sua, a qua sanus dicitur2. » Die sinnenfälligen
Dinge sind demnach die Träger, die Vermittler der göttlichen Ideen, so

daß der menschliche Verstand in seinen wahren Erkenntnissen immer
mit ihnen in Berührung gelangt.

1 1 Verit. 4.
2 Dies nennt er I 16, 5 esse conformabile intellectui, und 1 Verit. 4 veritas

improprie dicta.



Das Satzband und das göttliche Licht 285

2. Das Satzband als Abbild der Verwirklichung
des göttlichen Lichtes in seiner Beziehung zur Wirkkraft Gottes

Wir haben uns die Aufgabe gestellt, darauf hinzuweisen, wie das

göttliche Licht zur Vergegenwärtigung der Objekte des menschlichen
Verstandes mitwirkt, ihnen Festigkeit verleiht und infolgedessen den

Wert des Satzbandes modifiziert und bestimmt. Als subjektive Tätigkeit

wird das Denken von den Erkenntnismitteln geregelt, der objektive
Wert aber wird nach jenen ontologischen Wahrheitsbeständen
bestimmt, die zum Sein der Objekte gehören. Wir wollen darauf
hinweisen, welchen Teil das objektive göttliche Licht hierin besitzt. Wir
müssen alles, was wir in unserer Abhandlung « Das objektive Erkenntnislicht

» gesagt haben, vor Augen halten, wobei manche Wiederholungen
unvermeidlich und entschuldbar sind.

Der immittelbare Wertmesser der menschlichen Erkenntnis ist demnach

nicht in den rationes aeternae, sondern in den rationes seminales der

Natur zu suchen. Von diesen spricht Thomas I 115, 2. Samenhafte

Wesensgründe oder ideelle Samen der Natur (Geistessamen) kann man
sie nennen, wodurch ihre zweifache Betrachtungsweise passend
unterschieden und ausgedrückt wird. Ihrem physischen Sein nach sind sie

samenhafte Wesensgründe der Natur. Als solche bezeichnen sie die

aktiven und passiven Kräfte, durch welche der regelmäßige Ablauf des

Naturgeschehens bedingt und sichergestellt ist. Man wird darunter die
gesamte Natur, sowohl ihrem substanziellen Sein nach, als auch nach den

aus demselben fließenden akzidentellen Gegebenheiten verstehen, da eine

Trennung derselben für einen samenhaften Bestand unmöglich ist. «

Samen » werden sie genannt, um das innere Prinzip der Dynamik
auszudrücken. Die Kräfte, die das regelmäßige Geschehen der Natur regieren,
sind in ihr selbst zu suchen und zu finden. Hierdurch erhält unsere
Auffassung von der Gesamtnatur eine Ähnlichkeit mit den Lebewesen,
deren Fortpflanzung von innen heraus, vermittelst Samen vor sich geht.
Das Lebewesen ist im Samen der Potenz nach enthalten. Es sind damit
alle Arten der Ursächlichkeit ausgesprochen, ganz besonders aber die

Bedingungen der Wirk- und Materialursache, die für die Entstehung
(nativitas) des Lebewesens eine eigene Bedeutung haben. Durch diese

beiden Ursachen wird aber immerhin bloß der materielle Teil der Wirkung
bedingt, so daß man den Samen in dieser Hinsicht nicht als Träger
von Geisteswerten bezeichnen kann. Dies kommt dann zum Vorschein,



286 Das Satzband und das göttliche Licht

wenn man die planmäßige Entwicklung der Wirkung in Betracht zieht.
Die inneren und äußeren Wirkursachen sind nicht in allen Fällen zur
Hervorbringung eines Lebewesens geeignet. Sie müssen planmäßig
eingestellt sein, wodurch die zielbewußte Hervorbringung eines bestimmten
Wesens erreicht wird. Wie die Form in der Materie enthalten ist, wird
hier vorausgesetzt. Im Samen ist sie jedenfalls wie in einer vorbildartigen

Ursache (causa exemplaris) eingeschlossen, von welcher die
gesamten aktiven und passiven Kräfte abhängen ; nach ihrem Muster sind
sie bestimmt. Mit Rücksicht auf diese beiden Ursachen (exemplaris
und finalis) sprechen wir von der formalen Seite des Samens, der auf
diese Weise Träger von Geistesanlagen ist. Weil aber in demselben die

Wesensbestände der Wirkung bestimmt werden, sprechen wir mit Recht
davon, daß der Same das nächste Prinzip der Wesensgründe ist. Samenhafter

Wesensgrund bezeichnet demnach einen Bestand, in welchem eine

Wirkung nach allen ihren Wesensteilen potentiell enthalten und
planmäßig vorbereitet ist. Wird nun mit dem Namen « Same » nicht bloß
eine spezifische Gemeinschaft ausgedrückt, sondern eine umfassende

Allgemeinheit bezeichnet, so gelangen wir zur Annahme, daß die ratio
seminalis zu den Universalien gehört und nach deren Art zu erklären
ist. So tut dies der hl. Thomas am angeführten Ort.

Im Bereich der Universalien unterscheiden wir solche im transzendenten

und im immanenten Sinn. Die ersten bezeichnen das universale

per essentiam, die zweiten das universale per participationem, in einem

beschränkten Sinn und für ein bestimmtes Gebiet. In unserem Falle
können wir von den rationes seminales naturae sprechen, sofern sie in
der natura naturans und in der natura naturata vorhanden sind. Gott
ist das universale in essendo infolge der Seinsfülle, die ihm als dem

esse per se subsistens zukommt. Kraft der allumfassenden Ursächlichkeit

ist er universale in causando. Auf diese Weise sind in Gott alle

Wesensgründe der Natur als im letzten, transzendenten Prinzip
enthalten und kommen ihm die erwähnten Benennungen wesenhaft und

ungeteilt zu. Teilnahmsweise (per participationem) kann man auch die

von Gott geschaffene Natur ein universale nennen. Kraft der von Gott
verliehenen Seinsfülle ist die Natur ein universale in essendo, nicht
schlechthin, sondern für den Bereich des sinnenfälligen Seins. Es ist
möglich, daß materiell und numerisch auch auf diesem Gebiet eine

größere Seinsfülle vorhanden sein könnte ; aber wesentlich ist diese

Seinsart durch die Bestimmung des ens mobile erschöpft, da jedes
Wirklichwerden nur im Rahmen der Materie und Form möglich ist. Die



Das Satzband und das göttliche Licht 287

samenhaften Wesensgründe der Natur sind demnach als im allgemeinen
Seinsprinzip, im ens mobile, in dessen inneren Beschaffenheit, in der

Richtung der Zusammensetzung aus Materie und Form vertreten und
enthalten. M. a. W. rationes seminales naturae bezeichnen die durch das

Gesetz der Materie und Form geregelte Möglichkeit der Seinsverwirklichung.
Hierdurch ist auch die Dynamik der Natur bestimmt und geregelt, so

daß sie nach ihren Wirkkräften, die nicht bloß in der Richtung der

Potentialität, sondern auch in der Materie und Form, an eine genau
umschriebene Gesetzmäßigkeit gebunden sind, eine geschlossene Kausalität

darstellt. In diesem Sinne nennen wir die Natur universale in
causando per participationem. Die rationes seminales naturae stellen
demnach einen synthetischen Gesichtspunkt in der Seinsordnung dar,
so daß der hl. Thomas in den rationes seminales naturae einen kostbaren

synthetischen Hilfsbegriff seines Systems mit den Worten gegeben hat:
« Secundo vero sunt (rationes seminales) in elementis mundi, ubi simul
a principio productae sunt, sicut in universalibus causis.1 »

Da die beschriebenen Naturkräfte weder einzeln, noch in ihrer
Gesamtheit sich selbst begründen (non sunt ratio sui), so weisen sie

notwendig auf ein höheres Prinzip hin und sind sowohl in ihrem Sein, als

in ihrer Erfassung durch die Denktätigkeit von der Beziehung zu ihm
unzertrennlich. Aus diesem Grunde gehört wenigstens zum inbegriffenen
Inhalt jedes objektiven Seins, welches im Satzband ausgesprochen wird,
die natura naturalis, d. h. die vermittelte Verbindung des Verstandes mit
dem göttlichen Sein als Schöpfer und Erhalter, also mit dem letzten

Prinzip der Weltregierung. Die Erkenntnismittel können den Weg zu
ihm versperren, aber ein der Natur entsprechendes Bewußtsein von ihr
nicht vermitteln : die Verneinung des universale in essendo et operando
ist nicht bloß eine Verfälschung der Natur, sondern in letzter Instanz ihre

Vernichtung. Die Einstellung der geschaffenen Vernunft der Natur gegenüber

besitzt weder einen schöpferischen, noch einen vernichtenden
Einfluß. Für die Natur, für deren Ding an sich, ist sie nur eine denominatio
extrinseca, wohl aber für das denkende Subjekt, für dessen psychische
Personalität. Erscheint daselbst das Ding an sich nicht mit seinem

vollen ontologischen Wert, fehlen in dessen Abbild die notwendigen
Züge — in diesem Fall der höchst charakteristische Zug derselben, so

ist der Geist der Träger der privatio, des Nichts, somit das Prinzip
der Vernichtung des Seins.

1 I 115, 2.



288 Das Satzband und das göttliche Licht

3. Beziehung des Satzbandes zu den göttlichen Ideen

Die zweite Betrachtungsweise der Allgemeinheit ist das universale

in repraesentando. Man versteht darunter den gemeinsamen ideellen
Grund (esse obiectivum) einer Vielheit, in welchem dieselbe, als in ihrem
Urbild-enthalten ist. Im synthetischen Sinne gehört zu dieser
Allgemeinheit das universale in essendo, als dessen weitere Grundlage ; die
nähere ist aber in der Idee zu suchen. Die Idee kann ihrem physischen
Sein nach betrachtet werden. In dieser Form kommt sie hier nicht
in Frage. Sofern sie aber repräsentativ ist, begründet sie das
gegenständliche Sein des Objektes, richtiger, sie ist der objektive Gegenwert
eines physischen Seins. Zum physischen Sein ist eine reale Wesenheit
erfordert, die, durch den Daseinsakt verwirklicht, ein vollkommenes
Gebilde in diesem Seinsbereich darstellt. Wird das physische Sein seiner

Eignung nach betrachtet, abbildlich-intentionale Form einer anderen

Gegebenheit werden zu können (esse conformabile), so erhält es die

Benennung des Wahrseins, wodurch aber an ihm nicht eine neue Seinsweise,

sondern bloß eine Aussageform bestimmt wird. Wird jedoch das

physische Sein mit einer Gegebenheit verglichen, in welcher es ein
intentionales Sein erhalten kann, so entsteht ein neues Sein, das

gegenständliche, das esse obiectivum. Piaton hat dieses in den Ideen hypo-
stasiert ; der objektive Idealismus sucht es auf einem anderen Weg zu
erklären, ohne eine annehmbare Lösung herbeizuführen. Der Thomis-
mus steht diesem Problem nicht ratlos gegenüber. In der Lehre über
die rationes aeternae hat der hl. Thomas den Weg gezeigt, wo auch
der Thomismus an dieses Problem herantreten und eine annehmbare

Lösung finden kann. Gott besitzt nur eine Idee. « Essentia sua est idea

rerum, non quidem ut essentia, sed ut est intellecta » 1. Als Folge dieses

Vernunfterfassens erscheint die Vielfalt der Ideen. Gott erkennt sich

vollkommen, daher auch die ganze Abbildlichkeit seines Wesens. Der
Grund der Abbildlichkeit ist aus dem Vergleich des göttlichen Wesens

mit den verschiedenen Möglichkeiten zu bestimmen, nach welchen die

Geschöpfe in unendlich vielen Vollkommenheitsgraden von Gott
ausgehen und von ihm verwirklicht werden können. « Ideo ipsa divina essentia,

cointellectis diversis proportionibus rerum ad earn, est idea 'unius-
cuiusque rei' », sagt er a. a. O. « Unde cum sint diversae rerum propor-

1 3 Verit. 2.



Das Satzband und das göttliche Licht 289

tiones, necesse est esse plures ideas ; et est quidem una omnium ex
parte essentiae, sed pluralitas invenitur ex parte diversarum propor-
tionum creaturarum ad ipsam » 1. Durch diese Relationserkenntnis werden

die rationes aeternae und deren objektives Sein begründet : a) die
rationes aeternae, die ja nichts anderes sind als die in der einen
göttlichen Idee abgebildeten ewigen Wesensgründe der Geschöpfe ; b) das

objektive Sein, da sie nicht das physische Sein Gottes vertreten, auch

nicht die Idee, als Erkenntnisprinzip, sondern deren dargestellte Gegenwerte

(termini connotati), die auf diese Weise als ideelle Gegebenheiten
ein Objektsein oder objektives Sein erhalten. Es ist dieses Sein von dem

physischen Sein Gottes und seiner Idee real durchaus nicht verschieden,
wohl aber einem charakteristischen Zuge nach, der in den beiden nicht
ausgedrückt wird. « Relatio, quae est inter Deum et creaturam, non est
in Deo secundum rem ; est tarnen in Deo secundum intellectum suum,
prout scilicet intelligit respectum rerum ad essentiam suam ; et sie

respectus illi sunt in Deo, ut intellecti ab ipso »2. Das Objektsein der
rationes aeternae ist das idéelle Sein der Wesensgründe der Natur.
« Huiusmodi virtutes activae et passivae (rationes seminales), sagt Thomas

sunt principaliter et originaliter in ipso Verbo Dei secundum

rationes ideales. » 3 Gottes Wesen als Idee ist das transzendente universale

in repraesentando und die ewigen Wesensgründe stellen in ihrem
gegenständlichen Sein ein zweifaches dar : die Leistungsfähigkeit der
Allmacht und die Beziehbarkeit des geschöpflichen Seins (mit Rücksicht auf
dessen Erkennbarkeit) zur göttlichen Vernunft. Gott vermag alles zu
wirken, was in den ewigen Wesensgründen ein objektives Sein hat, womit

auch die Vollkommenheit der göttlichen Erkenntnis in bezug auf
die von Gott unterschiedenen Objekte ausgesprochen ist. Das esse

obiectivum der ewigen Wesensgründe zeigt ferner, daß geschaffene
Objekte im Wissen Gottes nur dann Gegenstände sein können, wenn sie

bloß in der Wirklichkeit des göttlichen Seins erkannt und ausschließlich
auf dasselbe bezogen werden.

Die sinnenfällige Natur ist ein Abbild der ewigen Seinsgründe, die
in derselben nicht in jener Reinheit, wie in den Engeln, sondern als

samenhafte Gegebenheiten enthalten sind. Als Träger der rationes
aeternae besitzt demnach das sinnenfällige Sein die Eignung, mit einer

Erkenntnisfähigkeit in Verbindung zu treten (hierin besteht seine onto-
logische Wahrheit) und im eigentlichen Wahrsein zu erstehen. Die

1 3 Verit. 2. 2 Ib. ad 8. 3 I 115, 2.

Dipus Thomas 19



290 Das Satzband und das göttliche Licht

rationes seminales können für sich nicht auf ein ideales Sein Anspruch
erheben ; sofern sie aber von einem solchen abgeleitet werden, heißen
sie Wesensgründe und im Vergleich zu einer Vernunft können sie in
einem objektiven Sein aufleuchten. « Huiusmodi virtutes activae et pas-
sivae rerum naturalium, etsi non possint dici rationes, sec. quod sunt
in materia corporali, possunt tarnen dici rationes per comparationem ad

suam originem, sec. quod deducuntur a rationibus idealibus. »1 Ihr
objektives Sein kann im Vergleich zur göttlichen Vernunft, oder in bezug
auf den menschlichen Verstand bestimmt werden. Mit Rücksicht auf
die göttliche Vernunft haben wir ihr objektives Sein in den rationes
aeternae bestimmt ; im Vergleich zum menschlichen Verstand aber wollen
wir dies jetzt tun.

4. Beziehung des Satzbandes zum innerweltlichen objektiven Sein

Vergleichen wir das sinnenfällige Sein als universale in essendo et
causando mit dem menschlichen Verstand, als mit einem universalen

passiven Verähnlichungsprinzip (intellectus natus est fieri omnia), so

finden wir einen gemeinsamen Treffpunkt, in welchem sie gleichsam
ausgeglichen und aufeinander bezogen werden. Dies ist das gegenständliche
Sein des sinnenfällig Seienden, das esse obiectivwn desselben, welches im
Begriffe des esse participatum zum Ausdruck gelangt. Dieses gegenständliche

Sein ist vor allem eine Realität, die durch zwei Realitäten (des

Verstandes und des sinnenfälligen Seins) begründet wird und davon
einen festen und dauernden Bestand erhält. Solange die erwähnten

Gegebenheiten als Realitäten bestehen, besteht auch das objektive Sein,

von dem wir sprechen. Diese Realität ist ferner mit dem physischen
Sein der beiden Prinzipien nicht identisch. Es wird in ihr das sinnenfällige

Sein als Objekt und als Erkenntnisgrund gesetzt, was ihm nach
seinem physischen Sein durchaus nicht zukommt. Es erhält in diesem
Sein den Wert und die Bezeichnung des Objektseins, nach welchem es

vergegenständlicht und als Prinzip der Seinsvollendung des Verstandes
auftreten kann. Diese Eignung kommt dem sinnenfälligen Sein auf
Grund seines physischen Seins potentiell zu ; als eine Wirklichkeit kann
aber dieselbe von ihm nur kraft der Beziehung zum Verstand ausgesagt
werden. Die Gegenständlichkeit und die Vergegenständlichung ist für

1 Ib. ad 1.



Das Satzband und das göttliche Licht 291

Gott und für die reinen Geister in den rationes aeternae gegeben ; für den
menschlichen Verstand sind aber dieselben direkt nicht erreichbar, so

daß für ihn das gegenständliche Sein, nicht in ihnen, sondern, als

im nächsten Prinzip, anderswo zu suchen ist. Das eigentümliche esse

obiectivum des sinnenfälligen Seins wird darnach bestimmt, wie und unter
welchen Bedingungen es für den menschlichen Verstand vergegenständlicht
werden kann. Nicht für jeden Verstand kann das sinnenfällige Sein

Erkenntnisgrund und Wertmesser sein, sondern nur für jenen, der auf
Grund seiner Wesenskonstitution auf den Kontakt mit ihm bestimmt
ist. Als solcher kommt nur der menschliche Verstand in Betracht, der
als Vermögen der Seele, d. h. der Wesensform des Leibes, direkt auf
den Kontakt mit dem sinnenfälligen Sein eingestellt ist. Das esse

obiectivum, nach welchem das sinnenfällige Sein universale in repraesentando,
Erkenntnisgrund und Wertmesser eines Verstandes sein kann, ist eine

Bestimmtheit, die aus dem Vergleich zweier Gegebenheiten entsteht und
abgeleitet wird und durch deren Wirklichkeit die eigene Realität behauptet.

Der Seinswert zweier physischer Bestände wird hierin in einer

neuen Form bestimmt und ausgedrückt : im Obfektsein des sinnenfälligen
Seins wird der Geltungsbereich seiner Vergegenständlichung und das

Arbeitsfeld des menschlichen Verstandes genau umschrieben. Die Realität
des Verstandes begründet die Möglichkeit einer Vergegenständlichung
des sinnenfälligen Seins und die Wirklichkeit des letzteren gestaltet den
Verstand zu seiner Fähigkeit, deren Arbeitsfeld und Arbeitsweise genau
umschrieben werden.

In dieser Hinsicht ist das sinnenfällige Sein für den menschlichen
Verstand das universale in repraesentando, Erkenntnisgrund und
Wertungsprinzip. Dieses ideelle Sein ist der Ausdruck der Leistungsfähigkeit

des menschlichen Verstandes. Er ist nicht für jede ontologische
Wahrheit empfänglich und es kann nicht jedes Objekt für ihn
vergegenständlicht werden. Er ist in dieser Beziehung an jene ideellen Wesensgründe

gebunden, die im sinnenfälligen Sein samenhaft eingeschlossen
sind. Dem physischen Sein nach ist dasselbe nach den Gesetzen der
Materie und Form wirklich. Es ist demnach in ihm neben dem Prinzip
des Seins auch jenes des Nichtseins, neben dem Akt die Potenz, neben
dem Prinzip der Ordnung und Gestaltung auch jenes der Unordnung
und Ungestaltung vorhanden und vertreten.

Das sinnenfällige Sein ist nicht ganz wirklich. Es vertritt nur einen
sehr geringen Teil der Realität und nach der Verwirklichung einer
partikulären Seinsform ist die Materie weiterer Formen immer fähig : est in



292 Das Satzband und das göttliche Licht

potentia ad omnes formas. Die verwirklichten oder verwirklichbaren
Wesensgründe selbst vertreten bloß einen ganz kleinen Bruchteil der
Realität, so daß sie gleichsam eine Zersplitterung desselben darstellen.
Die ständige Begleitung vom Schatten der Potentialität, die Entwicklung
nach dem Gesetz des kontinuierlichen Werdens und die Partikularität
der Seinsgegebenheiten sind die hauptsächlichen Merkmale des physisch
gefaßten sinnenfälligen Seins. Alle diese Züge begleiten es auch in seiner

Eigenschaft als Objekt.
Als universale in repraesentando wird es dem Verstand unter dem

Begriff des esse participatum vorgelegt. In dieser Form enthält es nicht
mehr bloß die Wesenszüge des sinnenfällig Seienden, sondern auch
dessen notwendige Beziehungen, so daß es auch für jene Gegebenheiten
als Erkenntnisgrund verwendet werden kann, die mit ihm in notwendigem

Zusammenhang stehen, oder mit ihm in Beziehung gestellt werden

können. Das esse participatum ist demnach ein umfassender Erkenntnisgrund

; aber sein gegenständliches Sein ist zwar in scharfen, doch nur
in ganz allgemeinen Zügen gegeben, so daß die Merkmale der partikulären

Seinsweisen sich in ihm nur verschwommen widerspiegeln und auf
Grund dieses allgemeinen Erkenntnismittels allein ihren einzelnen, scharf
umschriebenen Bestimmtheiten nach nicht erkannt werden können. Hierin

unterscheidet sich eben das esse participatum als esse obiectivum
und universale in repraesentando von Gott als Idee und von den rationes
aeternae. In den letzteren sind alle Gegenstände, deren Erkenntnisgrund

sie sind, bis in die kleinsten Züge enthalten und erkennbar. Das

objektive Sein des esse participatum bleibt kraft seines Ursprungs immer
bloß ein Hilfsmittel und kann nicht ein alles umfassendes Erkenntnismittel

werden. Es enthält die partikulären Seinsweisen allerdings actu,
aber nicht distincte. Hier kann man dasselbe sagen, was der hl. Thomas
in einem anderen Zusammenhang von ähnlichen Prinzipien bemerkt :

« Diversitas et multitudo non potest cognosci in suo principio (quod non
est causa singularum rationum) sec. propriam cognitionem, sed solum
in communi » h Demgegenüber sind die geschaffenen Dinge in Gott, als

in ihrem allumfassenden Grunde enthalten und so kann es in ihnen
keinen Zug geben, der in ihm, in den rationes aeternae sich nicht
widerspiegeln würde. Man darf eben nicht vergessen, daß das esse participatum

und dessen gegenständliches Sein aus dem Vergleich mit dem
menschlichen Verstand entsteht und dessen potentielles Arbeitsfeld

1 I 14, 6.



Das Satzband und das göttliche Licht 293

umschreibt und vertritt. In den rationes aeternae hat das sinnenfällige

Sein ein esse obiectivum, in welchem jeder einzelne Zug der

partikulären Gegebenheiten bis in die kleinsten Einzelheiten
eingeschlossen und erkennbar ist. Diesem ideellen Sein (esse obiectivum)
nach ist das esse participatum nicht nur Erkenntnisgrund, sondern auch
eine wirkliche Ursache der Einzel-Bestimmungen des sinnenfälligen
Seins. Betrachtet man indessen das gegenständliche Sein, welches dem

esse participatum im Vergleich zum menschlichen Verstand zugeeignet

wird, so ist es bloß eine Zusammenfassung der Einzel-Bestimmungen
und auf diese Weise von denselben gegenständlich verursacht und als

Vertreter ihres gemeinsamen Wesenszuges hingestellt. Auch der menschliche

Verstand gibt zur Gestaltung dieses gegenständlichen Seins nur
seine Potentialität her, so daß es nur ein Abbild eines Könnens und
Vermögens, keineswegs aber eines seinsvollendeten Verstandes darstellt.
Aus diesem Grunde ist auf die gesamte Tätigkeit und auf die

Seinsvollendung des Verstandes der Stempel der Potentialität, die Abhängigkeit

von dem Akt-Potenz-Gesetz aufgeprägt und im gegenständlichen
Sein des esse participatum vor- und abgebildet. In dieser Hinsicht ist
das Satzband der Ausdruck der Leistungsfähigkeit des menschlichen Geistes,

in dem sich alles widerspiegelt, was die Armut des sinnenfälligen Seins,
die Schwierigkeiten seiner Vergegenständlichung betrifft und so das

Angewiesensein auf die göttliche Kraft und Licht in jedem Urteil verkündigt.

5. Das Satzband als Form des Urteils

Das sinnenfällige Sein ist in der physischen Ordnung aus Materie
und Form zusammengesetzt. Diese Beschränkung muß auch in der
darstellenden Ordnung abgebildet sein. Gerade hieraus leitet der heilige
Thomas I 44, 3 ad 2 die Unmöglichkeit der platonischen Spezies ab.

Die Materie kann als Bestandteil eines Wesens abgebildet werden, keineswegs

aber kann sie in einen Bestand, der uneingeschränkt per se sub-
sistens sein sollte, aufgenommen werden. Als Prinzip der Beschränkung
hindert sie jede reine, uneingeschränkte Verwirklichung. Dementsprechend

ist auch der ganze Erkenntnisprozeß des menschlichen Verstandes

zusammengesetzt : componendo-dividendo geht der Verstand vor, so

daß eine naturgemäße Seinsvollendung nur in dieser Form möglich ist.
Selbst im übernatürlichen Glauben, dessen Gegenstand in der Form von
zusammengesetzten Aussagen vorgelegt wird, wird dieses Gesetz beob-



294 Das Satzband und das göttliche Licht

achtet. Hierin ist auch der Grund zu suchen, warum, das göttliche Licht
in den menschlichen Verstand nie rein eindringt und ganz hell aufleuchtet:
der Verstand empfängt das göttliche Licht durch Vermittlung des zusammengesetzten

sinnenfälligen Seins und wird durch dessen Potentialität
abgeblendet; es ist ein lumen obscuratum. Es kann keine geschaffene
Erkenntnis gehen, die von dem göttlichen Licht unabhängig wäre und
nicht in dessen Kraft sich vollziehen würde. Nur die vermittelnden
Bestände führen eine Förderung oder eine Hemmung herbei. Durch die
ontologische Wahrheit hellt das göttliche Licht auf ; aber wir müssen
in derselben auch das Prinzip der Hemmung oder der Förderung
berücksichtigen. Ist sie nicht in sich hell und aufleuchtend, so hindert sie das

Einströmen des göttlichen Lichtes und trägt zu dessen Verfinsterung
bei. Betrachten wir demnach das vermittelnde Prinzip des göttlichen
Lichtes in seiner Zusammensetzung, so sehen wir sofort ein, daß es

eine beträchtliche Hemmung für das Einströmen desselben bildet und
die Erkenntnis selbst bedeutend erschwert. Das Maß der hemmenden

Beeinflussung ist der Verwendung des sinnenfälligen Seins zu entnehmen.
Ist es bloß ein Werkzeug, durch welches das göttliche Licht aufleuchtet,
oder ein Kanal, durch welches dasselbe in die Seele hineinströmt, so

wird das göttliche Licht nicht verfinstert : in seiner vollen Reinheit
leuchtet es auf und tritt für den Wert solcher Erkenntnisse als alleiniges
Prinzip ein. Ganz rein und als formales Erkenntnismittel kommt das

göttliche Licht nur im übernatürlichen Glauben und in einzelnen Weisen

der prophetischen Erleuchtung in Betracht. Hier ist das sinnenfällige Sein
bloß ein Werkzeug zur Vergegenständlichung von Angaben, die über
die Reichweite desselben hinausragen. Materie und Form des Glaubens
stammen aus der Offenbarung des göttlichen Lichtes, das nur so weit
abgeblendet wird, als dies die unvermeidliche Verwendung des

sinnenfälligen Seins unbedingt erheischt. Jede andere natürliche menschliche
Erkenntnis bewirkt eine Verdunkelung, ja eventuell eine Verfinsterung
des göttlichen Lichtes, da die Erkenntnismittel nicht als bloße Werkzeuge

verwendet werden, sondern als selbständige Ursachen auftreten.
Von Seiten der Materie (des zu gestaltenden Stoffes) ist nämlich der

Verstand auf Spezies, die seiner Natur angemessen sind, angewiesen.
Er erhält dieselben nicht durch ein direktes Einströmen des göttlichen
Lichtes, sondern durch Abstraktion, indem er mit der Kraft des intel-
lectus agens die im sinnenhaften Sein eingeschlossenen Wesenszüge von
den materiellen Bedingungen befreit und so aufleuchten läßt. Hierbei
bedient er sich der Urkenntnisse, die einerseits die Werkzeuge des intel-



Das Satzband und das göttliche Licht 295

lectus agens, andererseits aber die sichersten Vertreter des göttlichen
Lichtes sind. Mag also die menschliche Erkenntnis von Seiten des zu
gestaltenden Stoffes ein Prinzip der Verdunkelung des göttlichen Lichtes

vor sich haben : das Eindringen desselben in den Verstand ist durch die

Urkenntnisse immer möglich. Aus diesem Grunde kann man sagen, daß

auch die menschliche Erkenntnis, wenigstens wenn sie wahr ist, im
Lichte der ersten Wahrheit vor sich geht ; nicht unmittelbar wird sie

durch dieselbe bewertet und bemessen, wohl aber indirekt und mittelbar.

« Veritas, sec. quam anima de omnibus iudicat, sagt der hl. Thomas
1 Verit. 4 ad 5, est Veritas prima. Sicut enim a veritate intellectus
divini effluunt in intellectum angelicum species rerum innatae, sec. quas
omnia cognoscit, ita a veritate intellectus divini exemplariter procedit
in intellectum nostrum Veritas primorum principiorum, sec. quam de

omnibus iudicamus. Et quia per eam iudicare non possumus, nisi sec.

quod est similitudo primae veritatis, ideo sec. primam veritatem de

omnibus dicimur iudicare. » Das Satzband verweist also den Verstand
direkt an das sinnenfällige Sein, wobei von ihm der beziehende Hinweis

zur ersten Wahrheit unzertrennlich ist. — Aus diesen Überlegungen geht
hervor, daß die Zusammensetzung jeder menschlichen Erkenntnis aus

Materie und Form, aus obiectum materiale und formale, eine Notwendigkeit

ist, die das gegenständliche Sein des sinnenfälligen Seins

unzertrennlich begleitet. Diese Zusammensetzung begleitet jede Erscheinung
auf dem Gebiet der menschlichen Erkenntnis. Überall unterscheiden

wir materia et forma, den zu gestaltenden Stoff und das Prinzip der

Gestaltung. In diesem Sinne nennen wir das Satzband Form des Urteils,

Subjekt und Prädikat aber die Materie desselben.

6. Das Satzband als Sinnbild der Entwicklungsfähigkeit
der menschlichen Erkenntnis

Jede Wesenheit, die im Rahmen des sinnenfälligen Seins
verwirklicht wird, vertritt bloß ein ganz kleines Bruchstück der Realität
und ist dabei nicht ein allgemeiner, sondern ein individueller Wert, da
es in der Materie, nach den individuellen Einschränkungen derselben,
verwirklicht wird. Auch in dem gegenständlichen Sein wird das sinnenfällige

Sein in dieser Form vorgelegt. Es ist nicht actu, sondern nur
in potentia erkennbar und die Wesenszüge müssen durch eine eigene
abstraktive Tätigkeit vergegenwärtigt werden. Der ganze Seinsgehalt



296 Das Satzband und das göttliche Licht

einer Gegebenheit erscheint nie auf einmal. Einzelne Züge leuchten auf,
die wieder durch eine neue Verstandestätigkeit (componendo et divi-
dendo) zusammengefügt werden müssen, damit der Verstand im Satzband

seine Übereinstimmung mit der realen Gegebenheit aussprechen
kann. Wie die physische Entwicklung des sinnenfälligen Seins nach
dem Gesetz der Potentialität vor sich geht, so auch die Verwirklichung
der menschlichen Erkenntnisse und die Seinsvollendung des Verstandes.
Hieraus erklärt sich die notwendige synthetische Tendenz und
Einstellung der menschlichen Erkenntnis, angefangen von der primären
Begriffsbildung bis zur höchsten weltanschaulichen Zusammenfassung. Ist
eine Gegebenheit in sich, in ihrer absoluten Wahrheit bekannt, so bleibt
Raum für die relative Erkennbarkeit, in welchen der Gegenstand unbedingt

eingestellt werden muß, damit sein Wert für den Bereich der
Gesamtwahrheit und für die weltanschauliche Synthese des Verstandes
aufleuchten kann. Die Unterordnung und die Angliederung der
Wissenschaften baut sich auf diesem Gesetz auf : ein Erkenntnisbestand, in
dem mehr Wirklichkeit vorhanden ist, kann aus seinem Seinsgehalt
niedrigeren Beständen leihen und dieselben an der eigenen Erkennbarkeit
teilnehmen lassen.

Aus der Zusammensetzung des sinnenfälligen Seins ist auch die

Schematisierung der menschlichen Erkenntnis zu erklären. Weil die Wesensgründe

in der Materie verwirklicht werden und als allgemeine Werte

nur nach der abstraktiven Tätigkeit des Verstandes aufscheinen, folgt,
daß sie nicht ihrem vollen Gehalt nach erkannt werden, sondern gleichsam

nur ihr Gerippe in den Bestand unserer Erkenntnis eintritt. Diese

Schematisierung begleitet als Schatten den gesamten Erkenntnisprozeß.
Jeder Begriff ist aus mannigfachen Bestandteilen zusammengesetzt, die
entweder das logische Schema des Begriffes darstellen, oder in einer
solchen Einheit zusammengefaßt werden, wie wir dies in der physischen
Ordnung bei den chemischen Veränderungen feststellen können. In
diesem Fall haben wir das Schema der Wesenheiten ihrer metaphysischen

Allgemeinheit nach vor uns, in welchem die einzelnen Bestandteile

ihre Selbständigkeit nicht mehr bewahren, wie bei der logischen
Allgemeinheit, sondern in einem gemeinsamen Wesenszug aufgehen, in
welchem sie zwar actu, doch nicht formaliter, wohl aber virtualiter
enthalten sind. Dies ist auch der Grund, warum die menschliche Erkenntnis

so selten allumfassend, komprehensiv ist. Aus den trockenen
allgemeinen Angaben kann nur schwer ein umfassender Begriff entstehen,
noch weniger aber ein solcher, der allen Forderungen der menschlichen



Das Satzband und das göttliche Licht 297

Person gerecht werden könnte. Aus diesem Grunde sprechen wir von
den ideellen Samen der Natur. Das sinnenfällige Sein ist Träger von
Wesensgründen, die als Geisteserzeugnisse unter allen Umständen einen
ideellen Wert vertreten. Da sie aber in der Materie verwirklicht und
aus derselben herausgearbeitet werden müssen, sind sie nicht in sich

formaliter, sondern samenhaft, virtualiter, in der Natur vorhanden : ihre

Allgemeinheit ist eine universalitas potentialis (actualis-virtualis), nicht
actualis-formalis. Vergleichen wir demnach das sinnenfällige Sein mit
dem menschlichen Verstand, so erscheint dessen gegenständliches Sein

als ein gleichsam in unendliche Wesensgründe teilbarer Bestand. Actu-
formaliter scheint nur das esse participatum in seiner charakteristischen
Zusammensetzung auf, in potentia aber die unendliche Möglichkeit der
faßbaren Wesensgründe, von welchen jene, die unter der Reichweite
des sinnenfälligen Seins enthalten sind, virtualiter, jene aber, die
darüber hinaus liegen, bloß in potentia aufscheinen. Unter den inhaltlichen
samenhaften Wesensgründen verstehen wir demnach das gegenständliche
Sein des sinnenfälligen Seins, sofern es in der Kraft der in ihm
eingeschlossenen ideellen Samen der Natur die menschliche Erkenntnis sicher

führen und als nächstes Prinzip bemessen und bewerten kann. Diese

Kraft entlehnt das esse obiectivum von dem physischen Sein des

sinnenfälligen Seins, in welchem jene virtutes activae et passivae enthalten
sind, von welchen die gesamte Statik und Dynamik der Natur abhängt.
Ähnlich sprechen wir auch von der logischen Schematisierung der menschlichen

Erkenntnis. Die ontologische Wahrheit einer jeden sinnenfälligen
Gegebenheit ist ungeteilt, kann aber infolge der Materie nur in einzelnen
Stücken offenbar werden. Hierdurch wird dem Verstand, der die
Erkenntnis des sinnenfälligen Seins so benötigt, daß er von ihm zur
Erkenntnis ursächlich bestimmt werde, die Notwendigkeit der logischen
Schemata auferlegt. Der Verstand ist nicht bloß an die inhaltlichen
Angaben des sinnenfälligen Seins gebunden, sondern auch in bezug auf
den logischen Umfang der Begriffe muß er sich nach dem schematisierten

Aufscheinen des Gegenstandes richten. Hiermit möchten wir nur
darauf hinweisen, daß der menschliche Verstand auf dem Gebiet der

Erkenntnis in keiner Weise gesetzgeberisch auftreten kann. Sowohl die
inhaltliche als auch die logische Schematisierung hängt von dem
eigentümlichen, gegenständlichen Sein seines Objektes ab, so daß der
Verstand nicht die Gesetze der Erkennbarkeit und der Vergegenständlichung
vorschreibt, sondern an die Forderungen des Objektes gebunden ist.

Wir haben oben bemerkt, daß die bloße Erkenntnis des sinnen-



298 Das Satzband und das göttliche Licht

fälligen Seins nicht allen persönlichen Forderungen gerecht wird. Die
reinen Geister brauchen die Wahrheit nicht eigens zu assimilieren.
Dieselbe erscheint vor ihnen in ihrer ganzen Fülle und findet eine feindselige

Einstellung von Seiten des affektiven Lebens nicht vor. Mit dem
Aufscheinen der Wahrheit ist zugleich deren affektive Annahme gegeben,
so daß eine Abkehr von derselben nie von Seiten der Wahrheit, sondern
in der hoffärtigen Einstellung des Affektes zu suchen ist. Liebe oder
Haß sind notwendige Begleiter der im reinen Geist aufhellenden Wahrheit,

woran keine Übung oder Erziehung etwas ändern kann. Ganz
anders im Menschen. Die Verwirklichung der Wahrheit ist in ihm in
jeder Beziehung so schwierig und im Endresultat so wenig
befriedigend, daß die affektive Annahme derselben mit ihrer Verwirklichung
durchaus nicht zusammenfällt. Die Wahrheit, welche durch das Sinnen-

fällige Sein vermittelt wird, ist so arm, daß der Affekt für sie eigens

gewonnen werden muß. Aus diesem Grunde ist die Einfügung der Wahrheit

in das persönliche Gesamtwohl eine direkte Folge der Schematisierung

der menschlichen Erkenntnis. Diesen Läuterungsprozeß haben

wir in unserem Buche La sintesi S. 462 ff. beschrieben.

* *

Wir haben den Zusammenhang zwischen dem Satzband und dem

gegenständlichen Sein der Wahrheit untersucht. Das Satzband
verweist den Verstand an das esse obiectivum, das in letzter Instanz in
den göttlichen Ideen, in den rationes aeternae zu suchen ist. Für den

menschlichen Verstand müssen wir ein vermittelndes gegenständliches
Sein suchen. Dies haben wir im sinnenfälligen Sein gefunden. Da aber
letzteres nicht eine isolierte Seinsweise darstellt, sondern mit den übrigen
Arten des Seins in Verbindung steht, können dieselben in den Wesensgründen

des sinnenfälligen Seins abgebildet und erkannt werden. Je
nach der Verschiedenheit dieser Beziehungen ändert sich der Wert des

Satzbandes. Der Verstand spricht den Abschluß des Denkprozesses und
die eigene Seinsvollendung aus. Dies gelangt im Satzband zum
Ausdruck. Ist hierin eine wirkliche Übereinstimmung mit dem nächsten

esse obiectivum enthalten, so ist das Satzband ein Zeichen des

Aufleuchtens des göttlichen Lichtes und der Ausdruck des Kontaktes mit
der ersten Wahrheit.


	Das Satzband und das göttliche Licht

