
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge

Äthiopische Gebetbücher in Freiburg Schweiz

Die Kantons- und Universitätsbibliothek von Freiburg (Schweiz) besitzt seit
einigen Jahren zwei äthiopische Handschriften. Sie stammen aus dem
Naturhistorischen Museum von Pérolles, wo ich sie 1943 vorfand und durch freundliches

Entgegenkommen des Konservators Dr. Othmar Büchi einsehen konnte.

I

174 X 122 mm, Papier. Holzeinband mit braunem Lederüberzug;
einheimische gepreßte Verzierung : in der Mitte zwei Kreuze, oben ein
äthiopisches, unten ein lateinisches. Zum Buche gehört ein sogenannter
« Mahdar », eine Kapsel aus starkem Leder zum Aufbewahren der Hs. —-
142 Folios (in Wirklichkeit : 143 ; fol. 3 ist aus Versehen zweimal gezählt
worden). Nach Schrifttypus und Rechtschreibung zu urteilen, dürfte die
Hs aus dem 18. oder frühestens aus dem 17. Jahrhundert stammen. Spätere
Hände auf der Rückseite des vorderen Schutzblattes und am Ende, von
fol. 140& bis zum Schluß. Auf beiden Seiten des vorderen Schutzblattes
steht das Wort bev'e, d. h. Schreibrohr, wohl als Schriftprobe. Inhalt :

1. Auf der Rückseite des vorderen Schutzblattes Fragment eines
sogenannten Malke'e des heiligen Takla Häymänot. Der « Malke'e », d. h.
Abbildung oder Personsbeschreibung, bildet eine beliebte Hymnengattung,
die in den äthiopischen Hss unserer Bibliotheken reichlich vertreten ist ;

vgl. M. Chaîne, Répertoire des Salam et Malke'e contenus dans les manuscrits
éthiopiens des bibliothèques d'Europe, Revue de l'Orient chrétien, XVIII, S. 2-5.
Der hl. Takla Häymänot ist einer der berühmtesten einheimischen Heiligen
der äthiopischen Kirche, ein Klostergründer, der in der zweiten Hälfte des
13. Jahrhunderts gewirkt hat. Anfang des Fragments :

Salâm la'es\te~\nfäseka fawwâsë 'eduyän [sie] banefähätu wasaraya
[sic] gëgây bakehilotu

« Heil deinem Atem, der Kranke heilt durch seinen Hauch und
Sünde vergibt durch seine Kraft »

fol. la - b leer

2. fol. 2a -107«. Das Buch der Psalmen, nach äthiopischem Stil
stichisch in durchlaufenden Zeilen geschrieben und eingeteilt in fünfzehn
Abschnitte zu je zehn Psalmen. Voraus geht ein Vierzeiler zum Lobe
des Psalters :



Kleine Beiträge 229

Zäti mazmura Däwit temasel ganata
zatesagi segeyäta, watafari 'aqmähta,
temale' barakata, tesaded ' agänenta
watäqareb mala'ekta.

« Der Davidspsalter hier gleicht einem Garten,
der Blumen spendet und der Früchte zeitigt ;

von Segen ist er voll, vertreibt die Teufel,
lockt aber Engel an. »

Am Schluß steht auch der apokryphe Psalm 151.

3. fol. 107& - 119a. Die fünfzehn «Lieder der Propheten», die in
den äthiopischen Hss fast immer dem Psalter beigegeben werden :

a) Das Gebet des Moses Exod. XV 1-19 (Anfang und Schluß nicht
wie in den gewöhnlichen Ausgaben des Bibeltextes, sondern wie in
der Hs C in Dillmanns und in Boyds Ausgaben des Buches Exodus).

b) Das Gebet des Moses aus dem « zweiten Gesetz » Deut. XXXII 1-21.
c) Das Gebet des Moses aus den « zweiten Gesetz » Deut. XXXII 22 - 43.

d) Das Gebet der Hanna — 1 Kön. II 1 - 10.

e) Das Gebet des Königs Ezechias Isaias XXXVIII 10 - 20.

/) Das Gebet des « Propheten Manasses » (ein bekanntes weitverbreitetes
Apokryphon, das u. a. auch in den Anhängen zur lateinischen Vulgata
abgedruckt zu werden pflegt. Es gibt äth. Bibelhandschriften, in
denen dieses Apokryphon zum Text der Bücher Parolipomenon
gerechnet wird ; vgl. Patrol. Orient. XXIII, 747 - 749).

g) Das Gebet des Propheten Jonas Jonas II 3-10.
h) Das Gebet des Propheten Daniel Dan. III 26 - 45.

i) Das Gebet der drei Jünglinge Dan. III 52 - 56.

j) « Als Ananias, Zacharias und Misael Gott segneten » Dan. III 57 - 88a.

k) Das Gebet des Propheten 'Anbäqom Habakuk) Hab. III 1 - 19.

I) Das Gebet des Propheten Isaias Is. XXVI 9 - 20.

m) Das Gebet unserer Herrin Maria Luc. I 47 - 55.

n) Das Gebet des Propheten Zacharias Luc. I 68 - 79.

o) Das Gebet des Propheten Simeon Luc. II 29 - 32.

4. fol. 119a - 125a. Das Hohe Lied, wie die Psalmen stichisch in
durchlaufenden Zeilen geschrieben, nach äthiopischem Kirchengebrauch
eingeteilt in fünf Abschnitte (der erste schließt mit II 7, der zweite mit
III 5, der dritte mit V 8, der vierte mit VIII 4 ; am Ende des ersten und
des zweiten Abschnittes die Doxologie « Ehre dem Vater und dem
Sohn » usw.). — Die bei S. Euringer, Die Auffassung des Hohen Liedes
bei den Abessiniern, Leipzig 1900, wegen ihrer eigentümlichen Fassung
besprochenen Stellen, weisen in dieser Hs folgende Formen auf : I 6 :

'iter'ayani 'esma 'ana dalâm, 'esma 'ire'eyani dahay ; II 7 : 'amahalkuken,
'awalda 'Iyarusâlëm, bahäylu wabasen'u lagadäm. 'Ama tanse' a wa'anse'a
kuello mutäna, 'afaqero 'eska 'ama faqada (darauf folgt in Rotschrift die
Doxologie ; die Worte « 'ama tanse'a 'ama faqada » werden auch am



230 Kleine Beiträge

Schluß der Abschnitte II, III und IV wiederholt) ; V 10 : 'ehuya da'ädä
waqayhi, wulud 'em'ä'eläf ; VII 1 : waner'ay beki saläma ba'enta
saläma sejäwit.

5. fol. 125a- 1356. Das Marienoffizium für sämtliche Tage der
Woche, in zwei Kolonnen geschrieben, unter dem Titel : Weddâsëhâ la'Eg-
zi'etena Märyäm dengel, walädita 'Amläk. Text wie in der Ausgabe von
Karl Fries, Leipzig 1892 ; nur handelt es sich hier um die sogenannte
«Montagsrezension». — fol. 125« - 126a : Lobgesang für den Montag (am
Ende fehlt die bei Fries abgedruckte Sonderrubrik für die Fastenzeit). —
fol. 126a - 1276 : für den Dienstag. — fol. 1276 - 1296 : für den Mittwoch.
— fol. 1296 - 1316 : für den Donnerstag (Schluß wie in den bei Fries, S. 45,
Fußnote 11, erwähnten Hss C, D und E). — fol. 132a - 133a : für den
Freitag. — fol. 133a - 1356 : für den Samstag (auch hier der Schluß wie
in den Hss C, D und E bei Fries). — fol. 1346 - 1356 : für den Sonntag,
am Schluß fehlt die Formel « la'âlama 'âlam, 'amên ». Drei Abschnitte
(für Montag, Dienstag und Mittwoch) habe ich mit der Textausgabe von
Fries verglichen. Der Vergleich zeigt auffallende Ähnlichkeit des Textes
mit dem der Hss C, D und E von Fries, die alle drei auch die « Montagsrezension

» enthalten.

6. fol. 1356- 1406 in zwei Kolonnen der auch sonst in vielen Hss in
Anschluß an das Marienoffizium vorkommende Prosahymnus « Weddâsë

wagenäy » ; vgl. darüber Adolf Grohmann in den A bhandlungen der phil.-
hist. Klasse der sächsischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 33, N. IV,
S. 18 - 25. Ignazio Guidi hat den Text dieses Hymnus herausgegeben,
Rom 1900.

7. fol. 1406. Kolophon des Schreibers. Übersetzung : « Das Gebet
Mariae und ihre Fürsprache möge uns retten von dem Zorne ihres Sohnes
Das Gebet Mariae und ihre Fürsprache möge das Christenvolk retten vor
dem Zorne ihres Sohnes Das Gebet Mariae und ihre Fürsprache möge
unseren König retten von dem Zorne ihres Sohnes »

8. fol. 1406 - 1426 in zwei Kolonnen, von späterer Hand. Gebet an die
heiligen Erzengel Raphael, Sâtu'ël, Fânu'ël, Râgu'ël, 'Äfnin, Michael und
Gabriel. Die Einzelabschnitte fangen an mit einer kurzen « dersän »

(homiletische Erzählung), die erklärt, bei welchen Anlässen Gott der Herr
jedem einzelnen Erzengel gewisse Zauberworte anvertraut hat. Wir geben
hier den Anfang des ersten Abschnittes : « Im Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes, ein Gott Geschichte (dersän) des heiligen
Raphael. « Berhänä'el », « Mabhe'ël », « Kesatnâ'ël », « Bahasya'ël », « 'Es-
haye'ël » sind die Worte, die Gott dem hl. Raphael mitteilte, damals wo
er dem Auge des Tobit das Licht wiedergab » usw. — Der Betende bezeichnet

sich in den an die Erzengel gerichteten Gebetsformeln als « dein
Diener », worauf dann nach äthiopischem Brauch ein Eigenname, nl. der
des Betenden, folgen sollte, der aber überall fehlt. Zu vergleichen ist die
äth. Hs « Griaule 56 », fol. 16 - 8a, nach der Beschreibung von S. Grébaut,
Catalogue des Manuscrits Ethiopiens de la Collection Griaule II, p. 75 - 76.



Kleine Beiträge 231

II
150 X 134 mm, Pergament. Holzeinband ohne Lederüberzug. 122

Folios. Die Hs ist zwischen den Jahren 1755 und 1762 geschrieben worden
von einem gewissen Walda Hawäryät (fol. 29a) zum Gebrauche eines
gewissen Zakâryâs (fol. 29a, 876). Der Terminus a quo : 1755 und der
Terminus ad quem : 1762 ergeben sich daraus, daß die Hs angefertigt
worden ist unter der Regierung des Negus' 'Iyo'äs (1755-1769), dessen
Name in mehreren Gebeten erwähnt wird (fol. 766, 776, 83a, 1086, 114a)
und unter dem Pontifikate des Metropoliten Yohannes (1745-1762), dessen
Name fol. 766, 78a und 83a vorkommt. Zwei Kolonnen zu je 17-19 Zeilen.
Schrift sehr klein. Die meisten Stücke tragen oberhalb der Zeile winzig
kleine Musiknoten und dürften deshalb für die Geschichte der äthiopischen
Kirchenmusik ein gewisses Interesse haben. Sehr viele Abkürzungen,
besonders in der technischen liturgischen Terminologie. Anfang (fol. la bis
26) und Schluß (fol. 122a - b) von späterer Hand. Inhalt :

1. fol. la - 26. Leben und Martyrium eines Heiligen 'Abutarbu unter
Kaiser Diokletian. Der Text ist unvollständig und gehört nicht zur
ursprünglichen Hs.

2. fol. 3a - 87a. Die sogenannten « Me'eräf von Johannes bis Johannes »,

d. h. die Gesamtordnung der kirchlichen Gebete für das ganze Jahr,
soweit sie nicht zum Meßopfer gehören. —• fol. 3a - 7a : Das « Testament der
Morgenfrühe ». Anfang wie bei August Dillmann in der Chrestomathie,
S. 46, aber nach dem Lobe der hlst. Dreifaltigkeit weicht der Text ab. —
fol. 7a - IIa : Vespergebete für die einzelnen Wochentage. — fol. IIa - 29a :

« Me'eräf zamawaddes », Nachtoffizium am Sonntag für die verschiedenen
Abschnitte des Kirchenjahres. — fol. 29a - 33a : der hier « 'Anqa§a Berhän »

genannte Marienhymnus, der sonst auch als « Weddäse wagenäy » bezeichnet

wird. Text identisch mit dem auf fol. 1356 - 1406 der ersten
Handschrift ; hier aber mit Musiknoten und mit einigen Zusätzen am Schluß.
•— fol. 336 - 406 : Tägliche Morgengebete mit Variationen für gewisse Feste,
wie für das des hl. Michael und aller Engel, für das Fest des heiligen Kreuzes,
für Marienfeste, für die Festtage der Propheten usw. — fol. 406 - 67a :

Me'eräf für die Fastenzeit, eingeteilt nach Wochentagen und Tageszeiten.
— fol. 67a - 87a : die sogenannten « Me'eräf der Anfänge » (za'ar'est). Auf
fol. 87a das Kolophon : «die Me'eräf sind zum Abschluß gebracht im
Frieden Gottes : Ihm sei Ehre Herr (Christ), erbarme dich unser »

3. fol. 87a - 946. Das Marienoffizium [Weddäse Märyäm) und zwar
nach der «Montagsrezension», wie in der ersten Handschrift, fol. 125a bis
1356. Hier aber geht das Glaubenssymbolum (fol. 87a - 6) und «Vater
unser » (fol. 876) voraus, und das Ganze ist mit Musiknoten versehen.

4. fol. 946 - 98a. Eine Sammlung von je zwei Hymnen für jeden
Wochentag.

5. fol. 98a - 1196. Sammlung verschiedener Hymnen und Gebete ;

darunter einige bekannte Stücke, wie das « 'Aryäm » (fol. 100a - 1026), das
«Abendgebet für die Verstorbenen» (fol. lila - 112a), der Hymnus « Zaye-
nagé » für die Fastenzeit mit anschließenden Gebeten (fol. 112a - 1146), das



232 Kleine Beiträge

offizielle Morgengebet « Testament der Morgenfrühe », hier identisch mit
dem von Dillmann in seiner Chrestomathie, S. 46 - 50, abgedruckten Text
(fol. 1146-117«), der « Hymnus über die Lehre der Geheimnisse », der für
gewöhnlich als Vorbereitung auf die Meßfeier vorgetragen wird (fol. 118«
bis 1196) usw.

6. fol. 120«-1216. Das sogenannte « Alleluja - Kapitel », eine Rubrikangabe

über die Verwendung des « Alleluja » bei den verschiedenen Hymnen
nach den drei von alters her überlieferten Singweisen der äthiopischen
Kirchenmusik.

7. fol. 122« - 6. Fragment eines Hymnus, der die Nummer « 262 »

trägt ; gehört nicht zum ursprünglichen Textbestand der Hs. So auch :

8. fol. 1226. Zauberfigur, wohl zum Wahrsagen oder zum Befragen
der Zukunft. Es ist eine roh gezeichnete, aus Quadraten kreuzförmig
aufgebaute Menschenfigur. Die Quadrate tragen, mit Ausnahme des Mittleren,
in kleiner Schrift den Namen je eines Evangelisten oder einer Himmelsgegend.

Und damit wird in dieser Figur jeder beliebige Raum und jede
beliebige Zeit ausgedrückt, denn die Jahre werden von alters her
eingeteilt nach einem vierjährigen Zyklus, dessen einzelne Jahre nach dem
Namen je eines Evangelisten benannt werden. Die Figur zeigt diese Form :

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.



Petrus Jünger - Apostel - Märtyrer

Das so betitelte Buch von Oskar Cullmann 1 wird bestimmt für die
Geschichte der katholisch-protestantischen Auseinandersetzung mit dem
römischen Primat epochemachend sein. Es fordert sowohl für die katholische

als auch für die protestantische Seite zu neuen Untersuchungen auf
In einem ersten Teil wird zunächst das geschichtliche Petrusproblem

gestellt. Wir begegnen hier einem protestantischen Forscher, der nach
schürfender und eingehender Untersuchung bekennt, Petrus habe in der
Urkirche eine wirkliche Rechtsgewalt, einen eigentlichen Primat, ausgeübt,
— und dies auf Grund des Willens Christi. Ferner wird als sicher betrachtet,
Petrus sei nach Rom gekommen, habe dort das Apostelamt ausgeübt und
sei höchst wahrscheinlich dort als Märtyrer gestorben. Trotzdem entfernt
sich aber die geschichtliche Rekonstitution von Cullmann in einem nicht
unbedeutenden, im zweiten Teil weiter ausgewerteten Punkt von der
traditionell katholischen Auffassung. Als Petrus nach Rom kam, so sagt
Cullmann, übte er die Obergewalt über die gesamte Kirche nicht mehr aus.
Er legte dieses Amt schon geraume Zeit vorher zu Gunsten von Jakobus,
des Vorstehers der Kirche von Jerusalem, nieder. Den Grund für diese

Behauptung sieht man erstens in einer gewissen Veränderung der Haltung
und Handlungsweise des Petrus. Vor der Gefangensetzung durch Herodes
sehen wir ihn als eigentliches Haupt der Kirche. Kachher aber, als er unter
dem Druck der Verfolgung gezwungen war, Jerusalem zu verlassen, erscheint
er nur noch als Missionar, der sich ausschließlich um die Ausbreitung des

Glaubens bemüht. Zweitens macht man geltend, Petrus stehe als Vorsteher
der Judenmission (Paulus leitet die Bekehrung der Heiden) in engster
Abhängigkeit von Jerusalem, mit anderen Worten unter der Führung von
Jakobus. Wie hätte er also, fragt man, Rom ein Amt, den Primat übergeben
können, den er selber nicht mehr besaß

Zunächst sei darauf hingewiesen, daß der Wechsel im Leben des Petrus
nicht so klar und so deutlich zutage tritt, wie man es gerne haben möchte.
Es ist zwar richtig, daß Petrus in den ersten fünf Kapiteln der
Apostelgeschichte Jerusalem nicht verläßt. Das kommt aber daher, daß die Kirche
sich noch nicht nach außen entwickelt hatte, wie dies deutlich aus dem
Gesamtplan der Apostelgeschichte hervorgeht (dazu Apg. 8, 1 ; 11, 19). Was
tut aber Petrus, wenn er in Jerusalem das Wort Gottes verkündet (Apg. 6, 2 ;

ferner die großen Missionspredigten Kap. 2 u. 3), anders, als für die
Ausbreitung des Glaubens zu wirken Alle Texte der Kapitel 8-12, d. h. bevor
er Jerusalem verläßt, zeigen ihn als Verkünder des Wortes Gottes ; er wird
mit Johannes nach Samaria geschickt, um den Neubekehrten den Geist zu
spenden, und « nachdem sie Zeugnis abgelegt und das Wort des Herrn ver-

1 Petrus Jünger-Apostel-Märtyrer. Das historische und das theologische
Petrusproblem. — Zwingli-Verlag, Zürich 1952. 285 SS.

Saint Pierre Disciple-Apôtre-Martyr. Histoire et Théologie. — Delachaux &
Niestlé S.A. Neuchâtel-Paris 1952. 229 pages.



234 Kleine Beiträge

kündet hatten, kehrten sie wieder nach Jerusalem zurück, indem sie die
Frohbotschaft in verschiedene samaritische Dörfer trugen» (Apg. 8, 25).
Später, bevor die Tätigkeit des Petrus in Lydda und Joppe berichtet wird,
schiebt Lukas folgenden kleinen Satz ein : « Petrus, der eine Rundreise
machte, kam zu den Heiligen von Lydda » (Apg. 9, 32). Wir sehen also,
daß alle Stellen der Apostelgeschichte, die sich auf Petrus beziehen, ihn
als Missionar, mit dem Werk der Bekehrung beschäftigt, zeigen ; dies
sowohl in Jerusalem, als in Samaria, als auch in den übrigen Gebieten Judäas.
Wenn er also, um nicht wieder in die Hände desHerodes zu fallen (Apg.12, 17),

gezwungen wurde, Jerusalem zu verlassen, so brauchte er deswegen nicht
notwendig seine Handlungsweise zu ändern. Sie bestand ja schon vorher
darin : das Wort Gottes zu verkünden, Zeuge der Auferstehung zu sein
und die neuen Christengemeinden im Glauben zu bestärken.

Und hört er im übrigen nach dem Verlassen von Jerusalem wirklich
auf, sein Amt als Haupt der Kirche auszuüben Zeigen ihn die Texte
in einem Abhängigkeitsverhältnis von Jerusalem »? — Um dies darzulegen
stützt sich Cullmann erstens auf den Bericht des Apostelkonzils, zweitens
auf die näheren Umstände des Zwischenfalls von Antiochien. Der Bericht
des jerusalemischen Konzils aber birgt, in der Form wie er im Kap. 15 der
Apostelgeschichte vorliegt, nicht wenige Schwierigkeiten. Manche Autoren
nehmen an, Lukas habe hier zwei verschiedene Ereignisse zusammengekoppelt

: eine erste Apostelversammlung, auf der die Frage der Aufnahme
der Heiden erörtert wurde ; eine andere, spätere Zusammenkunft, auf der
das den Heidenchristen ein Minimum von Gesetzesvorschriften auferlegende
«Dekret» erlassen wurde (Cullmann S. 49). Wenn man aber annimmt, das
« Dekret » sei erst später, und unter veränderten Umständen, promulgiert
worden, wie kann man dann da noch behaupten, es sei Jakobus gewesen,
der, weil er « aus dem Gehörten die Schlußfolgerung zieht und das 'Dekret'
formuliert» (Cullmann S. 49), den Vorsitz der Verhandlungen geführt habe
Anderseits ist es ungenau, die Rolle des Petrus auf diejenige eines Missionars
zu beschränken, der die Erfahrungen seiner Tätigkeit erzählt. In Wirklichkeit

nimmt Petrus auf ein einziges Ereignis Bezug, das stattfand, als er
nach der Meinung von Cullmann noch Vorsteher der Gesamtkirche war : die
unter der Eingebung des Heiligen Geistes erfolgte Taufe des Hauptmanns
Kornelius. Er spricht als erster, und seine Rede geht darauf hin, die Frage
zu entscheiden, und zwar nicht auf Grund von willkürlichen Ansprüchen,
sondern kraft göttlichen Willens, der sich ihm, dem Vorsteher der Kirche,
kundtat. So wäre es vielleicht besser, im Einklang mit verschiedenen Autoren
sich die Ereignisse des 15. Kapitels der Apostelgeschichte folgendermaßen
vorzustellen : zunächst eine Versammlung der Apostel, wobei Petrus den
Vorsitz führte, und auf der beschlossen wurde, daß die Heidenchristen völlige

Freiheit genießen (Befreiung von den alten Gesetzesvorschriften), wie
dies auch Paulus Gal. 2 betont ; eine andere Versammlung, die bedeutend
später stattfand, höchst wahrscheinlich unmittelbar vor den Ereignissen,
die Apg. 21, 15-26 berichtet werden. Anläßlich dieser wurde das « Dekret »

erlassen, auf das Apg. 15, 20 anspielt. Auf dieser zweiten Zusammenkunft
führte tatsächlich Jakobus den Vorsitz, Petrus weilte schon fern.



Kleine Beiträge 235

Was den Zwischenfall von Antiochien, von dem Paulus im Galaterbrief
berichtet, betrifft, fragen wir, ob er wirklich folgende Worte rechtfertigen
kann : « Immerhin hängt Petrus in dieser Stellung eines Leiters der
judenchristlichen Mission von Jerusalem ab. Daraus erklärt es sich, daß er nach
Gab 2, 12 die 'Jakobusleute' zu fürchten hat und sich ihretwegen 'verstellen'
muß » (Cullmann S. 42) Gewiß, Petrus hat « Angst gehabt vor den Leuten
der Beschneidung» (daselbst Anm. 61a), und wir hätten unrecht, die
Ausdrücke von Paulus abschwächen zu wollen. Aber hatte er Angst vor ihnen,
weil sie Abgeordnete des Jakobus waren, die Vertreter einer Autorität, die
er anerkannte, oder hatte er einfach Angst, weil er ihre fanatische Gesinnung
kannte Halten wir zunächst fest, daß es nicht leicht ist, die genaue Bedeutung

jener « Leute des Jakobus » zu bestimmen. Wir können hier nichts
besseres tun, als die Worte von Professor Bonnard aus seinem jüngst
erschienenen Kommentar zum Galaterbrief zitieren : « Stehen wir wirklich
vor einer ersten Art kirchlicher Visitation Soll der Name Jakobus
Jerusalem bedeuten Kommen diese Leute wirklich in seinem persönlichen
Namen und im Namen der Kirche Alle diese Fragen stellen sich dem
Exegeten, können aber nicht eindeutig beantwortet werden. » Anderseits
steht fest, daß es in Jerusalem eine ganze Partei bekehrter Juden gab,
besonders aus den Kreisen der Pharisäer (Apg. 15, 5), die sich nie mit der
Abschaffung des Gesetzes, der Beschneidung und der übrigen Vorschriften,
abfinden konnten. Diese Partei stützte sich vorzüglich auf Jakobus, der
persönlich dem Festhalten an der alten Observanz günstig gesinnt war.
Man sieht ihn schon etwas ungehalten, als Petrus das erste Mal einen Heiden,
den Hauptmann Kornelius, zur Taufe zuläßt (Apg. 11, 1 ff.). Es handelte
sich um eine Partei von Gewaltsamen, die, wie wir später sehen, Paulus
mit Haß verfolgen und Unkraut in die von ihm gegründeten Kirchen sähen.
Petrus, man muß es anerkennen, hatte nicht das gleiche Temperament wie
Paulus Wenn er nachgab, so deshalb, weil er jene Hitzgeister kannte, die
die junge Kirche mit Zwietracht und Schisma zu zersetzen drohten. Wir
müssen auch zugeben, daß diese Befürchtung nicht falsch war. Wir wissen,
daß jene Judenchristen von Jerusalem nach dem Tod des Jakobus, der für
sie die Rolle eines Vermittlers und Besänftigers gespielt haben muß, sich
immer mehr durch übertriebene Betonung des Gesetzes von der Kirche
entfernten, um jene Splittergruppe, Ebioniten oder andere, zu bilden, die sich
schließlich unseren Blicken entzieht. Daß der Kreis dieser aufrührerischen
Judenchristen von Anfang an Jakobus über Petrus zu stellen versuchte,
davon haben wir fast Gewißheit. Verschiedene Schriften, wie z. B. die
Pseudo-Clementinen, bekräftigen dies. Aber kann man deshalb sich gerade
auf diese Schriften stützen, um zu beweisen, Jakobus habe wirklich auf die
Gesamtkirche jenen Primat ausgeübt, von dem sich Petrus entledigte Im
Gegenteil, nichts erlaubt uns anzunehmen, Petrus sei, als er nach Rom
kam, nicht mehr im Besitz des von Christus ihm übertragenen Primats
gewesen. Mit welchem Recht, so müssen wir weiter fragen, hätte er
überhaupt auf ihn so kurze Zeit, nachdem er damit bekleidet wurde, verzichten
können Wieso hätten denn die Evangelisten Matthäus, Lukas und
Johannes sich die Mühe genommen, die feierlichen Worte Christi aufzu-



236 Kleine Beiträge

schreiben, oder doch wenigstens mehr oder weniger auf sie anzuspielen, wenn
ihre ganze Wirkung darin bestanden hätte, Petrus einen beschränkten,
kurzlebigen Primat zu übertragen

Im zweiten Teil seines Werkes behandelt Cullmann im besonderen den
Primattext, wie er bei Mt. 16, 17-19 vorliegt. Auch hier wird man mit
Freude sehen, wie ein protestantischer Gelehrter die Authentizität des
Textes verteidigt und annimmt, das Ziel jener Worte sei gewesen, Petrus
einen wirklichen Primat im Apostelkollegium und eine eigentliche Rechtsgewalt

über die gesamte Kirche zu verleihen. Man ist der Ansicht, das

Logion sei von Christus nicht anläßlich des Bekenntnisses von Cäsarea, wie
es Matthäus möchte, gesprochen worden, sondern im Verlauf des
Abendmahles, wie dies Lukas, ja sogar Johannes, nahezulegen scheinen. Die Hypothese

scheint ziemlich annehmbar zu sein und würde der Eigenart des

griechischen Redaktors des ersten Evangeliums entsprechen. Sie bringt im
übrigen dem historischen Wert der bei Matthäus überlieferten Worte keinen
Abbruch.

Cullmann nimmt also an, daß diese Worte einen wirklichen Primat,
wie wir ihn verstehen, an Petrus verliehen haben. Doch glaubt er, diese
Worte können sich nur auf Petrus, und dies in einem unühertragbaren Sinn,
beziehen. Deshalb wird folgende, im übrigen völlig berechtigte,
Unterscheidung gemacht : « Wir haben gesehen, dem Petrus wird zweierlei
verheißen : 1. er ist der Fels für die kommende Kirche, die gebaut wird ; 2. er
hat in der Kirche, deren Bau begonnen wird, die Leitung inne. Dem
entspricht es, daß Petrus im Urchristentum eine doppelte Rolle spielt : die
einmalige des Apostels und die in der Kirche sich fortsetzende des Leiters
der Kirche» (Cullmann S. 241). Es ist klar, und wir hätten unrecht, es zu
leugnen, daß Petrus als Apostel, als eminenter Zeuge der Auferstehung
Christi, zu Beginn der Kirche eine völlig unübertragbare Rolle gespielt hat.
Das Zeitalter der Apostel, der Zeugen des Lebens und der Auferstehung
Christi, der « Fundamente », die die Apostel sind, ging mit dem Hinscheiden
des letzten von ihnen zu Ende. In diesem Sinn kann und muß man sagen,
daß dieses Wort Christi : « Du bist der Fels, und auf diesem Felsen will ich
meine Kirche bauen » von Petrus in einer ganz besonderen Weise galt, in
einer Weise, wie sie niemand anders nach ihm für sich in Anspruch nehmen
kann. Man ist also nicht berechtigt, diese Worte im strengen Sinn auf die
Nachfolge der Päpste anzuwenden, um auch aus ihnen « Felsen » zu machen,
auf denen die Kirche Christi ruht.

Doch schließt dieses Wort des Herrn einen besonderen Primat, eine
eigentliche Jurisdiktionsgewalt über die gesamte Urkirche ein. Diesen
Primat, der sowohl bei der Verheißung Mt. 16, 19 (Vollmacht zu binden
und zu lösen), als auch im Text von Jo. 21, 15-27 (« Weide meine Schafe »)

deutlich hervortritt, hat Petrus denn auch in Wirklichkeit ausgeübt. Diese
Rechtsgewalt aber, diese Rolle als Leiter, bezieht sich nicht notwendigerweise

auf den Apostel Petrus als solchen. Demzufolge sieht man nicht ein,
aus was für einem Grund Petrus diese Gewalt nicht auch einem andern
hätte weitergeben können. Auch gerät Cullmann hier mit seinen
Erklärungen deutlich in Verlegenheit. Er gibt wohl zu, « Die Apostel übergaben



Kleine Beiträge 237

jenen Männern [den Presbytern] die Leitung [der Kirchen], nicht aber ihr
eigenes Apostelamt » (Cullmann S. 247). Noch mehr : « Wir haben gesehen,
Leitung muß es in der Kirche auch nach der apostolischen Zeit der Grundlegung

bis heute geben, und in dieser Hinsicht mag des ersten Kirchenhauptes

Leitung Vor- und Urbild sein » ; doch fügt man auf der Stelle bei :

« nicht mehr als das » (Cullmann S. 255). Petrus kann als Vorbild des Hirten
betrachtet werden, als Vorbild an das sich die folgenden Hirten der
Einzelkirchen halten sollen ; aber : « nicht mehr als das » — Wieso diese

Einschränkung Es ist wahr, daß es ohne Zweifel eitel wäre, bei der Auslegung
von Mt. 16, 17-19 in bezug auf die Nachfolge des Petrus in seinem Primat
einen ausdrücklichen Willen Christi suchen zu wollen. Wenn es aber die
Absicht Christi war, daß die Kirche von Anfang an von einem Einzelnen
geleitet werde ; wenn anderseits das Bedürfnis der Kirche geleitet zu werden
bis zum heutigen Tag weiter besteht ; und wenn man endlich anerkennt,
daß die Apostel die von ihnen ausgeübten Gewalten an andere nach ihnen
weiter gaben, wieso soll man denn da nicht anerkennen, daß auch Petrus
die ihm von Christus über die gesamte Kirche gegebene, höchste .Gewalt
an andere weitergeben konnte und auch wirklich gab — Weil er sich
selbst ihrer entledigt hatte — Die Grundlagen einer solchen Hypothese
sind, wie wir gesehen haben, zu schwach. — Weil im Neuen Testament
nichts darauf hinweist, daß ein solches Amt an die Kirche von Rom
übergehen sollte, und weil außerhalb Rom keine andere Kirche einen solchen
Primat für sich beansprucht

Gewiß, das Neue Testament sagt nichts über die Beziehung zwischen
Petrus und Rom aus (Cullmann S. 256). Doch geht es hier um die Geschichte,
um die von Gott geleitete Geschichte, die diese Beziehung dartut. Am
Anfang war das Zentrum der Kirche Jerusalem. Man glaubte, das Christentum

würde sich ganz normal innerhalb des Judentums entwickeln. Nachdem
jedoch die Aufnahme der Heiden im Prinzip anerkannt war, folgte von
Seiten der Juden eine gewisse Verhärtung der Opposition. Diese
entwickelte sich schließlich zu einer radikalen Trennung von Juden und Heiden.
Wie sollte man da, unter diesen Umständen, den Blick nicht nach Rom,
dem Mittelpunkt der damaligen heidnischen Welt, wenden Die
Apostelgeschichte und auch die Briefe des hl. Paulus weisen an verschiedenen
Stellen auf den Wunsch von Paulus, das Evangelium nach Rom zu bringen,
hin. Ist es wirklich Zufall, wenn diejenigen, die Cullmann als die Leiter
der judenchristlichen und heidenchristlichen Mission betrachtet, sich am
Ende ihrer Laufbahn in Rom zusammenfinden und dort für den Namen
Christi Zeugnis ablegen Die beiden Apostel sahen wohl schon voraus,
was die Worte Christi durchblicken ließen, und was die Geschichte in einigen
Jahren deutlich machen sollte : die Verwerfung Israels ; an seine Stelle
treten die Heiden als neues Gottesvolk ; besiegelt wird diese Entwicklung
durch den Untergang des Tempels. Lag es da nicht in der Natur der Sache,
aus Rom, dem Mittelpunkt der damaligen Welt, auch das Zentrum des

allumfassenden Christentums zu machen

Freiburg. M.-E. Boismard O. P.



« Expleto terrestris vitae cursu »

Die folgenden Zeilen wollen einen ganz bescheidenen Beitrag bieten
zur Frage nach der Weise des Heimganges der Gottesmutter aus diesem
irdischen Leben. Bekanntlich hat die Apostolische Konstitution « Munifi-
centissimus Deus » nicht entscheiden wollen, auf welche Art und Weise
Maria den irdischen Lebenslauf vollendete, sie sah von einer solchen
Entscheidung ab wohl auch mit Rücksicht auf die verschiedenen Schulmeinungen,

deren die Apostolische Konstitution keine ausdrücklich ablehnen oder

gar verurteilen wollte. Darum wählte Pius XII. eine beiden Meinungen
gegenüber offene Formulierung, welche also dem Wortlaute nach weder
den Tod Mariens noch ihr Nichtsterben behauptet. « Definimus divinitus
revelatum Dogma esse : Immaculatam Deiparam semper Virginem Mariam,
expleto terrestris vitae cursu, fuisse corpore et anima ad caelestem gloriam
assumptam. »1 Das Hinscheiden Mariens wird mit den Worten
ausgesprochen « Expleto terrestris vitae cursu ». Es wird also nur definiert nach
Beendigung des irdischen Lebenslaufes sei Maria mit Leib und Seele in
den Himmel aufgenommen worden. Alle an der Vorbereitung der Konstitution

beteiligten Theologen sind einmütig der Meinung, Pius XII. habe
hinsichtlich der Art und Weise, wie sie den irdischen Lebenslauf
vollendete, ob durch Tod oder Nichtsterben, den Theologen Freiheit belassen 2.

Darum die « elastische » Formulierung.
Damit ist aber keineswegs gesagt, man solle nun diese Frage auf sich

beruhen lassen und es lohne sich des weitern Nachdenkens darüber nicht
mehr. Im Gegenteil der Vorsitzende des ersten internationalen marianischen
Kongresses Card. Pizzardo, ermunterte die Teilnehmer geradezu, sich nun
auch um die Klärung dieser Frage zu bemühen 3. Demgemäß haben denn
auch die Theologen beider Richtungen, solche, die den Tod Mariens annehmen

und solche, die ihn leugnen, versucht, ihre jeweilige These durch
Hinweise auf die Tradition, durch theologische Gründe und durch eine
Beweisführung aus der Konstitution selbst zu stützen. Jede Richtung glaubt
Gesichtspunkte geltend machen zu können, die eine Auslegung der Formel

1 Pius XII., Constitutio apostolica « Munificentissimus Deus ». AAS XLII
(1950), 770.

2 F. Maggioni, La morte della Madonna in scritti recenti. La Scuola catto-
lica. LXXXI (1953) S. 36-37.

3 Alma Socia Christi. Acta Congressus Mariologici-Mariani Romae. Anno
Santo MCML celebrati. Vol. I, Academia Mariana, p. 104. Romae 1951.



Kleine Beiträge 239

« expleto terrestris vitae cursu » im Sinne des Todes beziehungsweise im
Sinne eines todlosen Heimganges nahezulegen scheinen. Nur die Gründe,
welche der Konstitution selbst entnommen werden, seien hier angeführt.

Für den Tod Mariens scheint gemäß der Konstitution Folgendes zu
sprechen : « Munificentissimus Deus » zitiert eine Anzahl Autoren, welche
ausdrücklich den Tod Mariens lehrten (Sacramentarium Gregorianum,
Modestus von Jerusalem, der hl. Antonius von Padua, der hl. Bonaventura,

der Franz von Sales, der hl. Alfons von Liguori) ; der Papst spricht
nur von der Bewahrung vor dem Verfall des Leibes der Gottesmutter
im Grabe, nicht aber von der Bewahrung vor dem Tode. Die Lehre
vom Tode Mariens war immer ausgesprochen in den liturgischen Gebeten

der Kirche, war angenommen vom Glauben des katholischen Volkes

und diesem Glauben habe der Heilige Vater nicht entgegentreten
wollen und können. Pius XII., der doch eine Anzahl Gegner der Unsterblichkeit

Mariens aufführe, nenne nicht einen einzigen Theologen oder
Kirchenvater, der sich für die Unsterblichkeit der Gottesmutter einsetze.
Zudem sei zu beachten, daß der Papst in der Aufzählung der den Tod Mariens
lehrenden Theologen nicht als bloß berichtender Historiker, sondern als
Verwalter des Lehramtes spreche, der gerade mit diesen Angaben eine
integrale Vorstellung vom Privileg der Assumptio habe vermitteln wollen.
Alledem müsse man entnehmen, Pius XII. habe trotz der sehr klugen und
weiten Formulierung in der Definition selbst, doch für den Tod Mariens
eintreten wollen.

Die Theologen, welche sich für die Unsterblichkeit der Gottesmutter
einsetzen, buchen für sich die Tatsachen, daß der Papst bewußt den Tod
Mariens übergehe, weil er ihn nicht annehme ; der Begriff der Assumptio
beinhalte nur die Verherrlichung des Leibes und der Seele, man müsse
darum Tod und Auferweckung gänzlich davon ausschließen. Der Papst
vermeide es, wo er in eigener Person und nicht bloß referierend spreche,
den Tod Mariens zu erwähnen. Man fügt hinzu, die Sekret des
Himmelfahrtsfestes enthalte nicht mehr wie früher eine Andeutung des Todes
(nämlich « pro condicione carnis migrasse cognoscimus »). So sei zu erwarten,

daß die Zahl der Theologen anwachsen werde, die das « Expleto
terrestris vitae cursu » im Sinne der Unsterblichkeit Mariens verstehen.

Die Voraussetzung aller Theologen scheint also diese zu sein : die
Formulierung « expleto terrestris vitae cursu » ist indifferent hinsichtlich
des Sterbens und Nichtsterbens, sie ist im kirchlichen Sprachgebrauch nicht
determiniert, als sei diese oder jede Weise des Hinscheidens aus dieser
Welt schon mitbestimmt, sie kann das Hinscheiden durch Tod ebensowohl
als den todlosen Heimgang meinen.

Stimmt diese Voraussetzung, oder wird die Prägung « expleto terrestris
vitae cursu » doch von der Kirche in einem ganz bestimmten Sinn
angewandt Gibt es etwa schon Jahrhunderte hindurch gebrauchte liturgische
Texte, welche mit diesen Worten ein Hinscheiden aus diesem Leben auf
dem Wege des Todes bezeichnen Wenn dem so wäre, so könnte man
jedenfalls nicht mehr behaupten, im Sprachgebrauch der Kirche sei diese
Formel ganz indifferent und man könnte geneigt sein, Schlüsse zu ziehen



240 Kleine Beiträge

für den Sinn dieser Worte in der dogmatischen Definition von « Muni-
ficentissimus Deus ».

Nun findet sich tatsächlich im Offizium der hl. Agnes von Monte-
pulciano (20.4) im Missale Ord. Praed. folgende Postcommunio : « Sacra-
tissimi corporis et sanguinis tui Domine sanctificati libamine, praesta, ut
huius vitae cursu laetanter expleto intercedente B. Agnete Virgine Tibi accep-
tissima aeternis gaudiis perfrui mereamur. » Von ganz undedeutenden
Abweichungen abgesehen, haben wir hier in dieser Postcommunio den gleichen
Wortlaut wie in der Definition der Apostolischen Konstitution. Welcher
Sinn liegt aber hier diesen Worten zugrunde Diejenigen, von denen das
explere vitae cursum ausgesagt wird, sind die bittenden Gläubigen. Der
Modus aber, in dem diese den Lauf dieses Lebens vollenden, ist sicher der
Modus des Todes, was der Zusammenhang eindeutig dartut. Wir, die hier
Bittenden, vollenden den Lauf dieses Lebens durch den Tod. Nicht aus
dem Wortlaut als solchem, sondern aus dem Zusammenhang ergibt sich
dieser in der Postcommunio gemeinte Sinn, insofern nämlich einerseits
bekannt ist, daß es ohne spezielles Privilegium, das aber für keinen der
hier Bittenden angenommen werden kann, ein explere huius vitae cursum
nicht gibt ohne den Tod und zudem zahllose Menschen, die dieses Gebet
gesprochen haben, tatsächlich gestorben sind.

Läßt sich nun aus der Bedeutung der Formel « Expleto huius vitae
cursu » in dieser Postcommunio etwas Sicheres entnehmen über den Sinn
derselben Worte in Munificentissimus Deus » Können die sogenannten
« Mortalisten » diese determinierte Bedeutung buchen für ihre These vom
Tode Mariens durch Berufung auf den eindeutigen Sinngehalt im Offizium
der hl. Agnes Eines wenigstens scheint sicher zu sein : Sie können den
« Immortalisten » gegenüber geltend machen, daß die Nichterwähnung des
Todes in der Formel, sofern man den kirchlichen Sprachgebrauch in Betracht
zieht, noch keineswegs die Unsterblichkeit Mariens näher legt. Im Lichte
dieses kirchlichen Sprachgebrauches, wie er sich in der Postcommunio
manifestiert, scheinen sie sogar ein Recht zu haben, die Definition im Sinne
der Sterblichkeit Mariens zu deuten.

Aber auch hier darf man keine von Voreingenommenheit beeinflußten
übereilten Schlüsse ziehen. Denn es bleibt trotz der ganz bestimmten
Bedeutung in der Postcommunio wahr : Die Formel « expleto terrestris
vitae cursu » ist an sich indeterminiert, sie ist indifferent hinsichtlich des
Modus des Hinscheidens, sie bleibt an sich offen für einen doppelten
Sinngehalt.

Aus dem unmittelbaren Kontexte ist auch nichts zu entnehmen, was
einen Anlaß bieten würde, den determinierten Sinn zu unterlegen, wie es

in der Postcommunio geschehen mußte. Der Kontext gibt nur den
Terminus a quo, das irdische Leben, und den Terminus ad quem, die Seele

und Leib erfassende Glorie des Himmels an. Und bezüglich der Person,
von der das explere terrestris vitae cursu ausgesagt wird, steht eben nicht
fest, wie bei den Bittenden in der Postcommunio, daß sie sterblich ist,
sondern gerade dies steht in Frage, auf welche Weise sie den Lebensweg
beschloß.



Kleine Beiträge 241

Wenn wir also auch nicht sagen dürfen : weil in der Postcommunio
die Formel einen ganz bestimmten Sinn hat, so muß sie denselben bestimmten

Sinn in der dogmatischen Definition haben, so wird man den kirchlichen

Sprachgebrauch, wie er schon vor der Definition feststellbar war,
in das Gesamt der Beweise für diese oder jene These berücksichtigen
müssen. Sollte sich die derzeitige sententia communior, Maria sei gestorben,
mehr und mehr durchsetzen, so werden die Theologen nach Beibringung
wirklich stichhaltiger theologischer Gründe sich an die Formulierung der
Postcommunio erinnern : « Sacratissimi corporis et sanguinis tui Domine
sanctificati libamine praesta, ut hums vitae cursu laetantev expleto, inter-
cedente B. Agnete Virgine Tibi acceptissima aeternis gaudiis perfrui
mereamur. »

Freiburg. A. Hoffmann O. P.

Divus Thomas in


	Kleine Beiträge

