
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer : eine kritische
Untersuchung

Autor: Pfaffenwimmer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Wandel im Weltbild
nach Albert Mitterer

Eine kritische Untersuchung

Von Dr. P. Georg PFAFFENWIMMER C. Ss. R., Mautern, Steiermark

Professor Dr. Albert Mitterer (im folgenden : M.) verficht bereits
seit mehreren Jahren einen von der modernen Naturwissenschaft
herbeigeführten Wandel im Weltbild (WW). Das Weltbild des hl. Thomas

entspreche heute nicht mehr und es sei daher an der Zeit, daß sich
auch die klassische Naturphilosophie dementsprechend umstelle h

Im nachstehenden Artikel soll zur Theorie Mitterers etwas ausführlicher

Stellung genommen werden. Wir setzen die wichtigsten Ergebnisse

der Naturwissenschaft, insbesondere der Biologie voraus und
befassen uns in erster Linie mit den daraus resultierenden Schlüssen der

Naturphilosophie. Hiezu fühlen wir uns umso mehr veranlaßt, als einerseits

der Unterschied zwischen aristotelisch-thomistischer Naturbeob-

1 Die wichtigsten diesbezüglichen Publikationen sind :

Der Bewegungssatz (omne quod movetur ab alio movetur) nach dem Weltbild
des hl. Thomas und dem der Gegenwart. Scholastik 9 (1934).

Das Ringen der alten Stoff-Form-Metaphysik mit der heutigen Stoff-Physik. Inns¬
bruck-Leipzig (Tyrolia) 1935. Wird zitiert in seinen Schriften : WW 1.

Wesensartwandel und Artensystem der physikalischen Körperwelt, Bressanone-
Brixen-Leipzig 1936, bzw. Herder-Wien. WW 2.

Die Zeugung der Organismen, insbesondere des Menschen, nach dem Weltbild des

hl. Thomas und dem der Gegenwart. Wien-Herder. 1947. WW 3. Dieses
Werk enthält die Gesamtdarstellung des WW und wird von den folgenden
vorausgesetzt.

Elternschaft und Gattenschaft nach dem Weltbild des hl. Thomas und dem der
Gegenwart. Wien-Herder. 1948. WW 4.

Dogma und Biologie der Hl. Familie nach dem Weltbild des hl. Thomas und dem
der Gegenwart. Wien-Herder. 1951. WW 5.

Geheimnisvoller Leib Christi. Nach St. Thomas von Aquin und Papst Pius XII.
Wien-Herold. 1950. WW 6.



186 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

achtung und der modernen Naturwissenschaft auf Grund des enormen
Fortschrittes sowohl in der Physik als auch in der Biologie zu bekannt
ist, als daß darüber noch ein Wort zu verlieren wäre ; anderseits aber
M. auf philosophischem Gebiete zu einem von der klassischen
Philosophie abweichenden Ergebnis kommt.

M. geht von der organischen Welt aus und sucht dort seine Theorie

zu begründen. Wir beziehen uns daher auf sein Werk : Die Zeugung
der Organismen insbesondere des Menschen 1. Auf Grund der modernen

Biologie glaubt er nun gegenüber der klassischen Naturphilosophie die

folgenden Abänderungen treffen zu müssen : Zeugung ist nicht Erzeugung,

sondern Entwicklung ; Lebensbetätigung ist nicht eine inadäquate,

sondern eine adäquate Selbstbewegung ; der Bewegungssatz der

Metaphysik gilt daher nicht allgemein ; das Werden ist Entwicklung ;

die Weltkörper sind nicht nur beweglich, sondern von Natur aus bewegt ;

Gott hat nicht eine bewegliche, sondern eine bewegte Welt erschaffen ;

es gibt daher keine äußeren geschaffenen Wirkursachen ; Gott bringt
selber die Effekte hervor ; die Erhaltung besteht in einer beständigen
Neuschöpfung des jeweiligen Zustandes. Dies gilt zunächst, auf Grund
der Erkenntnisse in der Entstehung der Organismen, vom biologischen
Körper ; gilt aber analog auch von jedem physikalischen Weltkörper
und damit von der gesamten Körperwelt.

Bevor wir nun näher darauf eingehen, wollen wir das Weltbild des

hl. Thomas kurz entwerfen, wobei wir, wie M., vom Begriff der Zeugung
ausgehen.

Grundzüge des « alten » Weltbildes

In der klassischen Philosophie hat der Ausdruck generatio, den man
mit Zeugung wiedergeben kann, einen weiteren Umfang als das Wort
Zeugung ; er bedeutet das Werden schlechthin. Ganz allgemein wird
daher die « generatio » definiert als : transitus seu mutatio, qua sub-

jectum reale transfertur de non-esse ad esse 2. Zum Unterschied von
der Erschaffung wird dabei immer ein reales Subjekt vorausgesetzt, das

gleichsam der Träger der Veränderung ist 3. Die Zeugung der lebenden
Substanzen, die wir im deutschen als eigentliche Zeugung bezeichnen,
wird besonders definiert als : origo viventis a principio vivente conjuncto.

1 (1947) WW 3.
2 Vgl. Gredt, Elem. n. 374 ; S. Th. I q. 27 a. 2 c.
3 Vgl. Phys. lib. 1, lect. 11.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 187

Diese Bestimmungen setzen die aristotelische Akt-Potenz-Lehre voraus
und verlangen vor allem eine klare Erfassung des Begriffes der forma
substantialis.

Die klassische Philosophie unterscheidet auch am physikalischen
Körper Substanz und Akzidens. Die Substanz ist jenes Ding, das für
sich sein kann ; dem es zukommt schlechthin zu sein, und daher vom
Sein eines anderen Weltkörpers unabhängig ist. Daß es demnach eine

Substanz geben muß, liegt auf der Hand. Denn, wenn es nichts gibt,
was schlechthin ist, dann gibt es schlechthin nichts. Da nun etwas da

ist, wie uns die Sinne lehren, so muß auch etwas da sein, was schlechthin

ist, und das nennen wir Substanz1.
Nun gibt es aber viele, dem Wesen nach verschiedene Körpersubstanzen,

die nach ihrem substantiellen Sein auch veränderlich sind. Jede

Veränderung setzt nun ein Subjekt voraus, da sich nichts nach seinem

ganzen Sein natürlicherweise verändern kann 2. Es würde ja sonst ins
Nichts verwandelt, aus dem dann nichts mehr werden könnte. Also
verändern sich die Körpersubstanzen nur nach jenem Teil ihres Seins,
der ihnen das spezifische Sein gibt. Diesen nennen wir forma substantialis.

Das Subjekt der Veränderung hingegen heißt Materie (materia
prima).

Da nun jedes Ding nur insofern ist, als es eins ist, so ist auch die
Substanz eine Einheit. Das Prinzip der Einheit ist die substantielle

Form, da sie ja der Substanz das spezifische Sein gibt. Die Körper sind
auf Grund ihrer Quantität teilbar. Da die Quantität wirkliche Teile hat,
so können wir auch von der Körpersubstanz aktuelle Teile aussagen.
Jedoch sind diese Teile zusammengeschlossen und stehen unter der

gemeinsamen substantiellen Form. So ist die Substanz trotz ihrer Quantität

und Teilbarkeit eine natürliche Einheit. Die lebenden Substanzen
haben nun keine bloß homogenen Teile, sondern heterogene, die durch
die substantielle Form zu einer Einheit verbunden sind. Diese
Verbindung ist nun keine bloß akzidentelle oder zufällige ; sondern ist eine

natürliche, wesentliche, substantielle. Um diese Verbindung der Teile
und deren Verhältnis zum Ganzen richtig zu verstehen, mag ein

Vergleich mit der Maschine dienen. Die Maschine hat auch heterogene
Teile, die zu einem Ganzen und zu einer Einheit zusammengefügt sind.

1 Vgl. Met. lib. VII, lect. 1, n. 1248-1256 ; Arist. 1028 a, 10 ; 30 : ens simpli-
citer substantia utique est.

2 Vgl. S. Th. in I. dist. 8 q. 3 a. 2 c.



188 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Jedoch ist das Verhältnis der Teile zum Ganzen gerade umgekehrt. Bei
der lebenden Substanz, beim Organismus, sind die Teile infolge des

Ganzen, sie haben ihr Sein und ihre besondere Eigenart durch das Ganze,
oder besser durch die eine Form des Ganzen. Bei der Maschine hingegen
erhält das Ganze das Sein und seine Eigenart aus den Teilen. Beim

Organismus ist somit zuerst das Ganze, dann erst sind die Teile ; bei

der Maschine aber sind zuerst die Teile, dann erst ist das Ganze. Dies

geht klar hervor, wenn wir das Werden dieser Beiden betrachten. Die
Maschine wird aus den Teilen, die zuerst hergestellt wurden, zusammengesetzt

; der Organismus aber wird zuerst als Ganzes, als eine Einheit
nämlich, der die Teile folgen, die in ihrer Gesamtheit wegen dieser Einheit

ein Ganzes genannt werden. Der Organismus hat zwar Teile,
besteht aber nicht aus Teilen, wie die Maschine. Diese ist nämlich eine

solche, weil sie solche Teile hat ; der Organismus hingegen ist nicht ein

solcher, weil er solche Teile hat, sondern hat vielmehr solche Teile, weil
er ein solcher ist. « Das Ganze, sagt Rauber, bestimmt die Teile, und
nicht umgekehrt. »1

In gewisser Beziehung sind auch bei der Maschine die Teile solche,
weil das Ganze ein solches ist ; jedoch nur zufällig und nicht natürlich,
wesentlich, substantiell. Daher ist auch das Ganze nur ein unum per
accidens und nicht ein unum per se. Die Maschine hat ihre Einheit und
die daraus abgeleitete Eigenart der Teile durch eine äußere Ursache. Sie

ist nicht von Natur aus eine solche, sondern nur durch den Zweck, den

der Techniker mit ihr verfolgt. Wie daher die Teile der Maschine durch
den Zweck des Ganzen, der nicht eine innere, konstituierende, sondern
eine äußere, dirigierende Ursache ist, bestimmt werden, so werden beim
natürlichen Organismus die Teile durch das innere Seinsprinzip, durch
die substantielle Form bestimmt. Daher sagt man : Ars imitatur
naturam. Denn, so lehrt der hl. Thomas, « in nullo alio natura ab arte
videtur differre, nisi quia natura est principium intrinsecum, et ars
est principium extrinsecum » 2. Somit ist der Organismus ein unum
per se per causam intrinsecam ; die Maschine hingegen ein unum
per accidens per causam extrinsecam. Hierin besteht nun ein wesentlicher

Fortschritt der aristotelischen Philosophie gegenüber den älteren

1 Neue Grundlegung zur Kenntnis der Zelle. Morph. Jahrb. Bd. VIII. Vgl.
O. Hertwig, Das Werden des Organismus (1918), S. 146 ff. ; Schubert-Soldern,
Philosophie des Lebendigen (1951), S. 80 ff.

2 Phys. II, lect. 14.



Der Wandel im Weltbild nach. Albert Mitterer 189

Naturphilosophen, z. B. Empedocles, nach dem die Tiere so entstanden,
indem sich zuerst deren einzelne Teile bildeten und dann durch
die Liebe vereinigten h

Das Ganze und die Teile sind korrelative Begriffe. Das Ganze ist
nichts anderes als die Einheit. Diese wird Ganzes genannt, weil ihr
in irgendeiner Weise Teile zugeschrieben werden. Daher erkennen wir
die Natur der Teile aus der Natur der Einheit des Ganzen. Ist die

Einheit ein unum per accidens, dann sind auch die Teile nur per accidens

solche, während sie simpliciter und per se selbständige, substantielle
Einheiten sind ; z. B. das ganze Universum, das wir als eine Einheit
auffassen können, das jedoch aus selbständigen Wesen besteht.

Hingegen ist ein natürlicher Organismus ein unum per se, wie z. B. ein
Baum oder ein tierischer Körper. Der Baum ist eine natürliche Einheit
und wird in Bezug auf seine Teile, die wir in der heterogenen Struktur
des einen Baumes unterscheiden können, ein Ganzes genannt. Wo immer
jedoch eine Einheit oder die Natur als solche zu verstehen ist, spricht
man auch nicht mehr von einem Ganzen, wenngleich auch sie Teile hat.
So sagt man nicht, ein ganzer Mensch sei geboren worden oder ein

ganzer Mensch sei gestorben, denn : unum et ens convertuntur.
Der natürliche Organismus ist eine substantielle Einheit, die

zusammengesetzt ist aus dem doppelten Prinzip von Materie, als der reinen
Potenz oder realen Anlage, und aus der Form, als dem spezifischen
Wesens- und Einheitsprinzip. Diese Form heißt bei den lebenden
Substanzen Seele. Sie aktuiert oder verwirklicht die Materie oder reale

Anlage nicht nur zum lebendigen Organismus, sondern auch zum Körpersein.

Wir dürfen uns daher den lebendigen Körper nicht vorstellen als

ein aktuelles doppeltes Wesen von Körper und Seele, da der Körper
sein Körpersein der Seele verdankt. Die Seele wohnt nicht im Leibe,
sondern der Leib ist gleichsam in der Seele ; ist selber ein Formaleffekt
der Seele. Nach Aristoteles « ist der Leib der Anlage nach (potentiell)
das, was aus ihm in Verbindung mit der Seele wird » 2. Somit wird
der Leib von der Seele nicht so bewegt, wie der Fährmann das Schiff
bewegt, oder wie der Dämon den Leib des Besessenen vergewaltigt. Die
Seele gibt das Sein des Leibes.

Wie nun der Organismus das Körpersein der Seele zu verdanken

1 Vgl. Diels, Vors. 21, B, 57, 58, und Arist. Phys. II, 8, 198 b, 29 ; De part,
anim. 640, a. 20 ss. ; De coelo III, 2, 300 b, 29 ; S. Th. in Phys. II, lect. 12 ; De
anim. III, lect. 11.

2 Vgl. Überweg-Prächter, S. 386.



190 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

hat, so hat er auch die Heterogenität seiner Teile von der einen Seele.

Diese formt sich selber den Organismus in allen seinen Teilen, so daß

er eine natürliche Einheit ist, wenngleich er in seinen Teilen verschieden

ist. Desgleichen stammt auch die Tätigkeit der Teile von derselben

Seele. Jedoch ist die Seele nicht selber unmittelbar tätig, da keine
geschaffene Substanz ihre eigene Kraft sein kann. Daher hat die Seele

verschiedene Kräfte, die mit Ausnahme des Verstandes und des Willens,
organische Kräfte sind, weil wir sie mit der Materie verbunden und

gleichsam verwachsen (konkret) finden. Die Seele bewegt daher nicht
unmittelbar den Körper, sondern ist das Lebensprinzip, das Prinzip der

Selbstbewegung nur in actu primo. Die Lebenstätigkeit wird durch die

Seelenkräfte ausgeübt, die nicht alle in gleicher Weise auf den ganzen
Organismus verteilt sind. So bewegt sich der organische Körper selber ;

er lebt, indem ein Teil den anderen bewegt. Der lebendige Leib bewegt
sich nicht adäquat selber, sondern inadäquat. Er bewegt sich selber,
weil die Bewegung innerhalb desselben Ganzen von den eigenen
substantiellen Kräften ausgeführt wird. Da alle Kräfte von der einen Seele

stammen, so bewegen sie auch nur im Dienste und zum Zwecke des

Ganzen. Diese innere Bewegung ist aber nicht als eine actio immanens

aufzufassen, da nicht das Tätigkeitsprinzip als solches vervollkommnet
wird, sondern als eine actio transiens, bei der ein Subjekt die Wirkung
der Tätigkeit erfährt, insofern die Tätigkeit einen Effekt hervorbringt.
Der Organismus betätigt nun sein Leben zunächst durch die Nährkraft.
Diese hat die Aufgabe, artfremde Stoffe in arteigenen Stoff so

umzuwandeln, daß er ein Teil des Organismus und der eigenen Substanz wird.
Dadurch erhält die Substanz nicht nur die erforderlichen chemischen

Kräfte, die im Dienste der Substanz zur weiteren Lebensbetätigung
beitragen, sondern auch den Ausbau der für die Substanz dienlichen und

von ihrer Natur geforderten Struktur, wie auch die Zunahme der Masse

bis zum natürlichen Quantum. Der Ausbau der Struktur, der heterogenen

Teile, wie auch die Massenzunahme wird gelenkt von der vis

augmentativa, insofern auch diese nicht einfachhin weiterbaut, sondern
im Dienste der Substanz und damit des Ganzen steht. Wie nun der
Mensch nicht jedwede Nahrung aufnehmen kann, sondern nur eine

solche, welche von der vis nutritiva in die eigene Substanz umgewandelt
werden kann, so darf er weder immer noch in jeder Richtung gleich
wachsen, sondern nur bis zur natürlichen Größe und Gestalt, die von
der vis augmentativa geregelt werden. Da sich die Spezies auch
fortzupflanzen verlangt, so sorgt die vis generativa (Zeugungskraft) auch



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 191

dafür, indem sie mittels eines eigenen Organs die Artzellen produziert,
die geeignet sind, ein neues Individuum hervorzubringen.

Mit diesen Aufstellungen der klassischen Philosophie stimmen auch
die Ergebnisse der modernen Biologie überein. Über die Art und Weise,
wie sich die Vorgänge im einzelnen abspielen, hat die moderne Biologie
einen ungleich besseren Einblick gewonnen, als es den Alten gegönnt
war. Vor allem war ihnen der Weg, den die Vervollkommnung oder

Entwicklung des Organismus nimmt, nicht näher bekannt. Sie wußten
nicht, daß der Organismus über den Weg der Zellteilung wächst, und
daß das Zeugungsprodukt, die Artzelle (Spermium, Ei) Leben enthalte.
Dadurch war es den Alten sehr erschwert, die richtige Definition der

Zeugung : origo viventis a vivente conjuncto für das Werden des neuen
Individuums anzuwenden. Sie behalfen sich mit verschiedenen
Annahmen, wie der vis plasmativa, der Mitwirkung der Sonne und der

Himmelsgeister usw., um für die Entstehung des Lebens einen
hinreichenden Grund zu finden. Heute ist dies viel leichter. Die Zeugungsdefinition

der klassischen Philosophie läßt sich mühelos auf den

Zeugungsvorgang, wie ihn die moderne Biologie beschreibt, anwenden. So

machen wir hier dieselbe Erfahrung, wie in der Atomphysik betreffs
des Aufbaues des anorganischen Stoffes. Je mehr die Naturwissenschaft

voranschreitet, umso mehr nähert sie sich den Prinzipien der klassischen

Philosophie. Daher haben auch die Vertreter der klassischen

Philosophie bisher keinen Anlaß gefunden, von einem Wandel im Weltbilde
zu sprechen, da sie die philosophischen Prinzipien des hl. Thomas vielfach

auch durch die modernen Erfahrungswissenschaften bestätigt sehen h

Die Gründe für den « Wandel im Weltbild »

M. glaubt nun auf Grund der modernen Naturwissenschaft,
insbesondere der Biologie, einen Wandel für das gesamte Gebiet der
Philosophie, speziell der Metaphysik, lehren zu müssen. Wir wollen den

Gedankengang Ms. kurz skizzieren. Er geht von der Biologie aus und
meint nun so : « Aristoteles und Thomas haben nicht gewußt, daß das

Sperma bei der Zeugung des Menschen Leben enthalte. » Um sich nun
das Entstehen des neuen Lebens zu erklären, nahmen sie ihre Zuflucht
zur Technik ; sie erklärten es kurzerhand auf technische Weise, d. h.

1 Vgl. Zeno Bucher, Die Innenwelt der Atome (1946) ; Alfred Holländer,
Vom Wesen der Natur (1948) ; Rainer Schubert-Soldern, Philosophie des Lebendigen

(1951) ; Josef Freisling, Was ist Leben (1949) ; Allg. Biologie (1952).



192 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

technomorph. Diesen Technomorphismus, der sich bei der Erklärung
der Menschwerdung so hervorragend bewährte, dehnten sie dann auf
alles Werden und Geschehen in der Natur aus, indem sie jede Veränderung

technisch auffaßten. Hören wir nun den Autor selber : « Da wir
in diesem und weiteren Büchern sehen werden, und bei anderer Gelegenheit

1 gesehen haben zu wie weitgehenden Folgerungen die Thomasische

Biologie schließlich kam, so muß uns der Anfang interessieren, der zu
solchem Ende führte. Dieser Anfang ist einerseits ein theoretisches
Modell und anderseits die wissenschaftliche Anwendung dieses Modells
auf das erfahrbare Geschehen der Natur. In der handwerklichen Technik
(ars) lassen sich folgende Ursachen, das heißt erste Sachen unterscheiden,
die an dem Zustandekommen der letzten Sache, nämlich des

Werkstückes (artificiatum), beteiligt sind : einerseits der Werkmeister oder

Handwerker (artifex) mit Werkzeug (instrumentum), Werkvorlage
(exemplar), Werkziel (finis, intentio), eventuell auch Werkgehilfen
(minister), anderseits der Werkstoff (materia) mit der Werkform (forma,
figura). Aus diesen ersten Sachen ragen zwei dadurch hervor, daß sie

einander als tätiges Subjekt (subjectum agens) und erleidendes Subjekt
(subjectum patiens) gegenüberstehen Der Mann ist der Werkmeister,
bzw. Zeugmeister, der mittels eines Werkzeuges (Sperma), das er bewegt,
einem Werkstoff (Gebärmutterblut), den der Werkgehilfe (Weib) bereitstellt,

verändert, und so aus diesem Werkstoff das Werkstück (Kind)
durch Werkformgebung erzeugt. Wir erleben hier die Anwendung eines

technischen Modells, um eine naturwissenschaftliche empirische
Tatsache, die Zeugung, theoretisch zu deuten. Das wäre in der
Naturwissenschaft des hl. Thomas eine immerhin bedeutsame, aber doch

verhältnismäßig untergeordnete Angelegenheit, wenn sie vereinzelt
dastünde. Allein mit Hilfe dieses technischen Modells wurde nicht bloß
die biologische Tatsache der Zeugung, sondern das biologische
Geschehen überhaupt, nicht bloß dieses, sondern auch das der Physik
und Psychologie gedeutet. » 2

« Haben wir, so fährt er fort, bisher vom Anfang einer Theorie

gesprochen, so müssen wir nun vom Ende reden, zu dem dieser Anfang
führte. Wurde die Welt mit Hilfe des geschilderten technischen Modells

erzeugungs- bzw. bewegungstheoretisch gedeutet, so mußte alles
Geschehen in ihr den Charakter des Erzeugens und Erzeugtwerdens, des

1 MW, Mann und Weib nach dem biologischen Weltbild des hl. Thomas und
dem der Gegenwart. ZkTh. 57 (1933) 491-556.

2 WW 3, S. 27 f.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 193

Bewegens und Bewegtwerdens haben. Es mußten infolgedessen in
diesem Weltbegriff zwei Dinge fehlen : Die Schöpfung und die konstitutionelle

Bewegung, darunter das konstitutionelle Werden, die Entwicklung.

Die Schöpfung mußte fehlen, weil es im Begriff derselben liegt,
daß nur eines, das tätige Subjekt (subjectum agens), werkbeteiligt ist,
nämlich der Schöpfer als Werkmeister, Zweck und Vorbild Fehlt
im Begriff der Schöpfung das leidende Subjekt, so fehlt im Begriff der

Entwicklung das andere Subjekt, nämlich das transitiv tätige
Entwicklung ist doch das Werden eines Subjektes (z. B. eines Eies) bei dem
das werdende Subjekt zugleich das werdungstätige Subjekt ist. »1

Der « Technizismus » bei Aristoteles und Thomas

Nach M. hat sich Aristoteles, der Begründer des alten Weltbildes,
von folgenden Gedankengängen leiten lassen : In der Natur beobachten
wir ein beständiges Werden und Vergehen. Wir fragen uns, wie kann
etwas werden Ein Blick auf die Technik lehrt uns, daß alles Werden
aus einem Subjekt geschieht, das werdungsfähig ist. Hiezu bedarf es

aber eines äußeren Faktors, der die neue Form dem Subjekt mitteilt.
Für das Werden des Organismus läßt M. Aristoteles in folgender Weise

argumentieren : « Inwärtiges Tätigsein und Werden eines Naturdinges
verhält sich trotz Inwärtigkeit wie technisches Tätigsein und Werden

(erzeugungstheoretische Grundgleichung). Allein technisches Tätigsein
und Werden eines Seins fordert das Sein von zwei Subjekten, einem

tätigen und einem erleidenden. Also müssen in dem einen Subjekt
(Naturding) zwei Subjekte vorhanden sein. » 2

Dazu möchten wir kurz Stellung nehmen. Wir glauben vor allem
nicht, daß Aristoteles und nach ihm Thomas den Dualismus von tätigem
und leidendem Subjekt in die Naturerklärung deshalb aufgenommen
haben, weil sie ihn in der Technik verwirklicht sahen. Ihre
Beweisführung lautet vielmehr umgekehrt : In der Technik findet sich auch

der Dualismus, weil in der Technik etwas wird und alles Werden einen

Dualismus verlangt. Der Dualismus wurde von ihnen daher nicht erst
in der Physik oder in der Technik, sondern bereits in der Metaphysik
nachgewiesen und gilt für jedes Werden 3.

1 WW 3, S. 29 f. 2 WW 3, S. 51.
3 Vgl. Phys. lib. I, lect. 11. « Ostendit (Arist.) quod supposuerat, seil, quod

in omni factione naturali oporteat esse subjectum : et hoc quidem per rationem
probare pertinet ad Metaphysicum, unde probatur in VII. Metaph. » Dort heißt

Divus Thomas 13



194 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Die Technik unterscheidet sich daher nach Aristoteles von der
Natur nicht durch den Dualismus von tätigem und leidendem Subjekt,
sondern dadurch, daß in der Technik die Prinzipien äußerlich sind,
während sie hei der natürlichen Zeugung der Natur selber zukommen.
Daher nennen wir auch die technische Tätigkeit eine factio (Machen) ;

während die Tätigkeit der Naturdinge eine generatio (Zeugung) heißt.
Die zahlreichen Hinweise auf die Technik, die M. aus Arist. und Thomas
anführt, dienen daher lediglich zur Illustration dessen, was Aristoteles
in der Natur gefunden hat. Daher werden von ihm aus der Technik
nicht « wissenschaftliche Schlüsse auf das Tun der Natur gezogen » ',
sondern es wird vielmehr das Tun der Natur durch Vergleiche erklärt,
in denen analog dieselben Prinzipien verwirklicht sind 2.

Nehmen wir nun aber einmal an, Aristoteles hätte wirklich aus den

Prinzipien der technischen Veränderung Schlüsse auf die Naturvorgänge

gezogen, so müßte diese Argumentation nicht falsch sein, wenn er nämlich

die Prinzipien nicht von der Veränderung ableitete, insofern sie

eine solche ist, d. h. eine technische, sondern insofern sie eine Veränderung

ist. Was nämlich der technischen Veränderung zukommt insofern
sie eine Veränderung ist, muß von jeder Veränderung gelten, somit auch

von der Natur. Nun versteht aber Aristoteles tatsächlich die Prinzipien
der Technik auch von der Natur nicht insofern sie technisch sind,
sondern nur insofern sie Prinzipien der Veränderung und des Werdens sind.
Die technischen Modelle wären also nur dann abzulehnen, wenn sie auch

von der Natur technisch zu verstehen wären, d. h. wenn wir durch die
Modelle in die Naturvorgänge auch das hineinlegten, was spezifisch
technisch ist. So sind aber diese Modelle oder Beispiele sicher nicht
aufzufassen ; denn die Prinzipien der Natur sind als solche per se, die der
Technik aber als Prinzipien per accidens zu verstehen. Der Künstler
hat die Statue nur in seiner Idee und ist nicht selber eine Statue ; der

zeugende Mensch aber zeugt einen Menschen und ist selber ein Mensch.

In beiden Fällen muß jedoch aus metaphysischen Gründen das tätige
Subjekt vom leidenden unterschieden werden. Desgleichen ist der Stoff
nicht von Natur aus veranlagt, eine Statue zu werden ; wohl aber hat
die Materie die natürliche Veranlagung, ein Organismus zu werden.3

es unter anderem : « Probat quod unum trium (materia, agens, compositum) seil,

prineipium ex quo inveniatur in omni generatione ; non solum in naturali, sed

etiam in artificiali (de aliis enim duobus est manifestum) » Metaph. VII, lect. 6,

n. 1388. Vgl. Arist. De anim. gen. II 734 b, 36 ; Metaph. VI, c. 7, 1032 a, 20.
1 WW 3, S. 53 ; vgl. S. 50. 2 Vgl. Phys. II, c. 1-15. 3 Vgl. Phys. II, lect. 1.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 195

Entweder hat Aristoteles die Zeugung technisch aufgefaßt, dann konnte
er unmöglich zwischen Technik und Natur unterscheiden ; oder er hat
sie nach allgemeinen Prinzipien verstanden, dann kann man seine

Erklärung nicht mehr technisch nennen. Nun müssen wir aber sagen, daß

Aristoteles ganz bewußt seine Philosophie des Seins (philosophia prima)
von der Technik unterschieden und damit auch die Naturvorgänge nicht
technisch gedeutet hat1.

Einwand

Darauf würde uns M. jedoch antworten : Mag sein, daß Aristoteles
subjektiv überzeugt war, eine Philosophie des Seins zu schreiben ; es

fragt sich aber, ob ihm das bei den primitiven Kenntnissen der Natur
auch möglich war. Er kannte noch nicht die lebendigen Spermatozoen
und wußte noch nichts von der Entwicklung. So mußte seine erste

Philosophie (Metaphysik), die für jede Veränderung gelten soll,
erzeugungsmechanisch und damit technisch ausfallen. Er trug also den Tech-
nizismus zuerst unbewußt auch in die Natur hinein und wenn er dann
glaubte, auf Grund der allgemeinen Seinsprinzipien die Naturvorgänge
erklären zu müssen, so war das eben eine petitio principii. M. sagt
daher : « Die Berechtigung einer technomorphen Deutung der Natur
begründet Thomas mit Aristoteles folgendermaßen : Die Natur ist eine

den Naturdingen von einer höheren Intelligenz verliehene Technik.
Diese Technik ist nachahmbar. Bei unserer Erkenntnis der Natur lernen
wir die Technik der Natur kennen und ahmen sie in unserer Technik
nach. Infolgedessen ist menschliche Technik eine Nachahmung der
Natur. Wie man sieht, enthält dieser Gedankengang einen Fehlschluß

(petitio principii), insofern er einerseits eine technische Deutung der
Natur voraussetzt, wenn gesagt wird, Gott habe in die Natur eine
Technik hineingelegt, von der die menschliche Technik ein Abbild sei,

und insofern anderseits daraus wieder die Berechtigung abgeleitet wird,
die Natur technisch zu deuten. » 2

Daraus geht hervor, daß wir nach M. nicht nur das für spezifisch
technisch zu halten haben, was Aristoteles damit gemeint hat, sondern
auch den Dualismus des tätigen und leidenden Subjektes und vor allem
den Bewegungssatz. Und wenn nun Aristoteles diese Prinzipien in der

1 Vgl. Metaph. I, n. 18-26; IV, n. 590 ff.
2 WW 3, S. 55 f.



196 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Metaphysik als allgemeine Prinzipien der Veränderung und des Werdens

hinstellt, so ist damit nur soviel gesagt, daß uns mit der aristotelischen

Metaphysik für die Naturerklärung nicht gedient ist. Wir würden ja
wiederum Gefahr laufen, die ganz untechnischen Tatsachen des Werdens
technisch zu erklären. Denn, so fragt M., « worin liegt die Falschheit
der Zeugungsbiologie Es sind einerseits die generellen Züge der
Erzeugungswissenschaft überhaupt : Wir finden den ganzen Technomor-

phismus wieder, den Dualismus der Subjekte (Werkmeister, Werkstoff),
das Schema der Kategorien Tun und Leiden, das beziehungsstiftende
Erzeugen und Erzeugtwerden eines Subjektes von (ab) einem Subjekt... » 1

Somit wendet sich das neue Weltbild gegen die Allgemeingültigkeit
des Bewegungssatzes (omne quod movetur ab alio movetur) und gegen
die Seinsprinzipien, die für das Werden den Dualismus von Subjekten
verlangen. Seit der Entdeckung des konstitutionell bewegten Seins

kommen diese Prinzipien für die Naturerklärung nicht mehr in Frage.
M. sucht uns das im ganzen I. Kapitel von über hundert Seiten seines

WW 3 zu beweisen. Aristoteles konnte seinerzeit nur insoweit eine

Metaphysik, d. i. eine Philosophie des Seins schreiben, als ihm das Sein

bekannt war. Nun aber wußte weder er, noch Thomas, daß das Spermium
ein Teil des Organismus ist, dem es angehört, und kam somit zu einem
Dualismus von Subjekten ; nahm auch dort zwei Subjekte an, wo nur
eines angenommen werden darf. « Alle von Thomas aufgeführten
äusseren Erzeugungsfaktoren kommen somit als solche für die
Menschwerdung in Wegfall Damit fällt der Dualismus des erzeugungstätigen

und erzeugungsleidenden Subjektes. Es bleibt nur ein Subjekt :

der werdende Mensch. » 2

Desgleichen wußten weder Aristoteles noch Thomas etwas von
einem Sein, das sich konstitutionell selbst bewegt, in dem nicht ein

Teil den anderen, sondern das sich als Ganzes bewegt. Sie kannten
daher immer nur ein Werden nach Art des Erzeugens, nicht aber ein

Werden in der Form von Entwicklung. « Der hl. Thomas, sagt M.,
kennt nur eine Form des Werdens. Es ist jenes Werden, von dem der
Satz gilt : Jedes Subjekt, das bewegt ist (anders wird oder wird), wird
von einem anderen Subjekt bewegt (anders gemacht, erzeugt). Dieser

sogenannte Bewegungssatz in allgemeinster Form ist nichts anderes als

die Übertragung des technischen Modells der Bewegung und der

Erzeugung aus der tätigen in die leidende Form. Die tätige Form haben

1 WW 3, S. 89 f. a S. 187 ; vgl. S. 132, 51 und 52.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 197

wir oben kennengelernt : In jedem Naturding, das manchmal im
Zustand der Fähigkeit und der Tatsächlichkeit ist, das also irgendwie
bewegt ist, anders wird oder wird, gibt es ein Subjekt, das sich verhält
wie tätige Ursache, und eines, das wie der leidende Stoff ist. Mit dieser

allgemeinen Behauptung ist jene untechnische Form des Werdens

ausgeschlossen, bei der, wie im Fall der Entwicklung, ein einziges Subjekt
innenursächlich, das heißt von Konstitution aus bewegt ist, anders wird,
ohne daß es von einem anderen Subjekt wirkursächlich bewegt, anders

gemacht, erzeugt würde, sei dieses Subjekt draußen oder (als Teil)
drinnen. » 1

Darin besteht nun nach M. der Fehler der aristotelisch-thomisti-
schen Naturphilosophie, daß sie die Natur technomorph zu erklären
sucht, d. h. daß sie dualistisch ist, immer zwischen einem tätigen und
leidenden Subjekt unterscheidet, und daß sie alles Werden nach dem

Bewegungssatz auffaßt, weil sie das sichselbstbewegende Sein nicht
kennt. « Man braucht, so schreibt M. weiter, den heuristischen Wert
des geschilderten Technomorphismus für den Anfang einer naturwissenschaftlichen

Forschung nicht zu verkennen. Aber es hat sich im weiteren
Verlauf gezeigt, daß er falsch ist, und daß man der Erkenntnis der

Natur, wie sie ist, umso näher kommt, je mehr man alle Anthropo-
morphismen, seien es Psychomorphismen, seien es Technomorphismen
abstreift. Es ist höchste Zeit für uns, das einzusehen. Daß das innerhalb

unseres Thomismus noch immer nicht genügend eingesehen und
eingestanden wird, ist einer der schwersten Mängel seines gegenwärtigen
Zustandes und eines der schwersten Hindernisse eines künftigen
Fortschrittes. Denn man vernachlässigt infolgedessen die dringende
Aufgabe, die untechnischen Vorgänge der Natur naturphilosophisch zu
studieren und die den Tatsachen entsprechenden Lösungen zu suchen. » 2

Welches nun das Anliegen Ms. ist, dürfte aus dem Gesagten klar
sein. Die klassische Philosophie versagt, weil sie die Natur « technisch »

auffaßt, wobei wir uns unter Technik nicht das vorstellen dürfen, was
Aristoteles darunter meint, sondern die Anwendung des Dualismus und
des Bewegungssatzes. Wir wollen diese Auffassung nach den Prinzipien
der thomistischen Philosophie näher untersuchen. Da es sich hier um
eine Naturbetrachtung handelt, müssen wir zunächst die Naturwissenschaft

zu Rate ziehen.

1 WW 3, S. 57 f. 2 WW 3, S. 57.



198 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Die moderne Naturwissenschaft
und die « technische » Naturbetrachtung

Die Naturwissenschaft scheint uns durchaus nicht zu zwingen,
beim Werden der Organismen nur ein Subjekt anzunehmen ; im Gegenteil.

Die moderne Biologie unterscheidet sehr wohl zwischen dem

zeugenden und dem gezeugten Subjekt. Desgleichen unterscheidet sie

zwischen den eigentlichen Teilen des Organismus, den Organen, und den

organischen Produkten. Die Spermatozoen werden ausdrücklich als

Geschlechtsprodukte bezeichnet und von den Geschlechtsorganen
unterschieden x.

Erstere haben ein gewisses Eigenleben und sind wahre supposita,
was man von den Teilen aber nicht sagen kann. So schreibt Yenzmer :

« Als Bereitungsstätten der Geschlechtshormone dienen diejenigen Teile
der Fortpflanzungsorgane, die man folgerichtig als 'Keimdrüsen'
bezeichnet ; und zwar beim Manne die Hoden, beim Weibe die Eierstöcke.
Beide Organe stellen übrigens Drüsen mit gemischter Funktion dar ;

denn einmal sind die Keimdrüsen ja Aussonderungsdrüsen durch die

Tatsache, daß sie ihre Erzeugnisse, nämlich Samenfäden beziehungsweise

Eier, durch besondere Ausführgänge nach außen entleeren, zum
anderen sind sie aber auch Einsonderungsdrüsen, indem sie die
Geschlechtshormone unmittelbar in den Blutstrom entsenden. » 2 Die
Erzeugnisse sind nun sicherlich keine Organe im biologischen Sinne. Sie

sind vielmehr eigenständige Subjekte, die als wahre supposita auch noch
weiterbestehen können, wenn auch das Organ, dem sie entstammten,
zugrunde gegangen ist. Vom männlichen Geschlechtsprodukt der Fledermaus

weiß man, daß es im Uterus des Weibchens überwintert und erst
im Frühjahr noch lebensfähig das Ei befruchtet. Die Eigenart dieses

Lebens zeigt sich darin, daß sich seine Kraft je nach den rein äußeren
Umständen in längerer oder kürzerer Zeit erschöpft. Gerade die für
die Lebensbetätigung günstigen Umstände führen nur umso schneller
den Tod der Spermatozoen herbei 3. Das Geschlechtsprodukt — dieser

Terminus ist ganz allgemein in der modernen Biologie — oder, wie
Venzmer sagt, das Erzeugnis, ist daher vom Organ zu unterscheiden ;

es kann unbeschadet des Organs auch ausgeschieden werden, während

1 Vgl. O. Hertwig, Allgemeine Biologie, S. 361 (1920) ; Schubert-Soldern,
Philosophie des Lebendigen, S. 199 (1951).

2 Die Wirkstoffe des Lebendigen, Stuttgart (1948), S. 20.
3 Vgl. Knaus, Die Physiologie der Zeugung des Menschen (1950), S. 53.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 199

die Entfernung des Organs immer eine Verstümmelung bedeutet, wie
Aristoteles lehrte 1.

Wenn man dagegen einwenden wollte, daß nur « gewisse » Teile
abtrennbar seien2, so müssen wir eben die Frage stellen, warum sie

« gewisse » Teile sind und was sie befähigt, abtrennbar zu sein. Im
Organismus ist ja zuerst das Ganze und dann erst sind die Teile 3.

Abtrennbare Teile können daher keine Teile desselben Organismus
mehr sein. Gegen Empedocles wurde oben bereits festgestellt, daß der

Organismus keine bloß künstliche oder zufällige Einheit ist, sondern
eine natürliche, ein unum per se. Er ist keine Maschine. Die von der
Entwicklungs-Teilungsbiologie Ms. unterstellte Abtrennbarkeit gewisser
Teile muß doch einen Grund haben, der nicht in der bloßen
Unterscheidung gelegen sein kann, da vielmehr die Unterscheidung in einem
Unterschied begründet sein muß. Worin besteht nun dieser Unterschied

Er besteht eben darin, daß die sogenannten « abtrennbaren
Teile » keine Teile des Organismus mehr sind, sondern Produkte,
selbständige Individuen und daher andere Subjekte.

Ferner lehrt die moderne Biologie, daß bei der Amphimixis
(Vereinigung von Spermium und Ei) ein ganz neuer Organismus entsteht 4.

Darnach wird also ein neues und damit anderes Subjekt geschaffen, das

vom Subjekt, dem es entstammt, verschieden ist. So haben wir hier
wiederum nicht bloß ein, sondern zwei Subjekte. Nach der
Entwicklungsbiologie, wie sie M. auffaßt, « entsteht jeder neue Organismus aus
Teilen des alten » 5. Wenn aber, so antworten wir, der neue Organismus
ein « Teil » des alten sein soll, dann ist er entweder nicht neu, oder er
ist kein Organismus, weil der « Teil » nicht gleich dem Ganzen sein kann.

Schließlich werden nach der modernen Biologie bei der Zeugung
nicht alte Anlagen entwickelt, sondern es werden ganz neue Anlagen
geschaffen, damit der Prozeß, wie die Biologen sagen, wieder von vorne
beginnen könne 6. Neue Anlagen verlangen aber ein anderes Subjekt

1 Vgl. De anim. gen. I, c. 18, 724 b, 19 s.
2 WW 3, S. 229. Vgl. S. 128 f.
3 Haldane : « We are dealing with an indivisible whole when we are dealing

with a life. » Philosophical basis of biology (1931) ; vgl. Bertalanffy, Das Gefüge
des Lebens (1937) ; Fischer, Naturphilosophische Grenzfragen (1947).

1 Vgl. O. Hertwig, Das Werden der Organismen : « Hier wird wirklich
etwas Neues geschaffen, was in der Artzelle als solcher noch nicht vorhanden
ist », S. 135.

5 WW 3, S. 102.
6 Vgl. Ellenberg-Baum, Handbuch der vergleichenden Anatomie (1926), S. 9.

Freisling, a. a. O. S. 45.



200 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

und so zwingt uns die moderne Biologie zur Annahme der Verschiedenheit

von Subjekten und verlangt denselben Dualismus, den Aristoteles
bereits gelehrt hat1.

Der zweite Wesenszug der klassischen Naturphilosophie, die M. als

« Technizismus » bezeichnet, ist das kausale Abhängigkeitsverhältnis des

leidenden Subjekts vom transitiv tätigen, oder kurz der «Bewegungssatz

». Nach Aristoteles ist der Bewegungssatz oder das Kausalitätsprinzip

nicht spezifisch technischer, sondern ganz allgemeiner Natur.
M. argumentiert aber auch hier : Weil wir dieses Prinzip in der Technik
verwirklicht sehen, ist es ein bloß technisches und ist daher auf die

Naturvorgänge nicht mehr anwendbar 2.

Was sagt nun die Naturwissenschaft dazu Sie leugnet keineswegs

« das Erzeugen und Erzeugtwerden, das Bewegen und Bewegtwerden

»3, sondern erklärt alles Geschehen sowohl in der Physik als

auch in der Biologie nach den Grundsätzen der Bewegung und Kausalität,

da sie die notwendige Voraussetzung für jedes wissenschaftliche
Forschen sind.

Im einzelnen können wir auf folgende drei Punkte hinweisen, die
das organische Geschehen selbst betreffen und das Kausalitätsprinzip
(Bewegungssatz) auch innerhalb des Organismus befolgen.

1. Es sind zunächst die Wirkstoffe (Fermente, Hormone und
Vitamine), die ebensoviele Wirkursachen im Sinne der klassischen

Philosophie bedeuten. Selbst die katalytischen Funktionen der Fermente

(Enzyme) sind wahre Bewegungsprinzipien, so daß auch da ein Teil den

anderen bewegt 4.

2. Ferner, ist die Assimilation der Organismen ein Prozeß, der
arteigenen Stoff erzeugt. Beachtenswert ist, wie der hl. Thomas diesen

Vorgang darstellt : « Agens enim assimilât sibi patiens : unde in fine pas-
sionis oportet passum esse simile agenti, et per hunc modum potest
agere id quod alitur. »

5 Und die moderne Biologie sagt : « Man nennt
bekanntlich die Verarbeitung des einem lebenden Organismus zur
Verfügung stehenden, sei es nun anorganischen oder organischen Materials

1 « Nihil se ipsum générât, sed postquam generatum est, se ipsum jam äuget. »

De anim. gen. II, c. 1, 735 a, 13.
a Vgl. WW 3, S. 2 7 f.
3 WW 3, S. 29.
1 Vgl. Abderhalden, Lehrbuch der Physiologie (1946) ; Venzmer, Die Wirkstoffe

des Lebendigen (1948).
5 De anim. lib. II, lect. 9.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 201

zu körpereigener Substanz Assimilation. » 1 Diese « Verarbeitung » werden

wir uns als eine causa efficiens vorstellen müssen, bei der ein agens
(Werkmeister) das « Material » (Werkstoff) so bearbeitet, daß er ihm
eine ganz bestimmte Form verleiht, wodurch es körpereigene Substanz

wird. Da nun der Werkmeister, d. i. der lebende Organismus nicht nach
einer Idee (exemplar ad quod respiciens artifex operatur), sondern mit
der eigenen substantiellen Form das Material beformt, ist nach der
modernen Biologie der Vorgang kein technischer im klassischen Sinne,
sondern ein natürlicher, wenngleich ein « technischer » im Sinne Ms. Wie
daher die Technik ein Material voraussetzt, um eine akzidentelle Form
(Gestalt, Figur) zu induzieren, wodurch ein unum per accidens als Werkstück

entsteht, so verlangt der Naturvorgang der Assimilation ein

Material, um eine substantielle Form daraus zu aktuieren. Dies gilt
sowohl für die Zeugung, wie auch für die Anerzeugung.

3. Damit kommen wir zum dritten Punkt, der uns ebenso, wie die

vorausgehenden, das kausale Abhängigkeitsverhältnis zwischen tätigem
und leidendem Subjekt im Organismus bestätigt. Die Assimilation stellt
sich als ein allgemeiner Vorgang dar, wodurch arteigener Stoff im
allgemeinen erzeugt wird. Welcher Funktion dieser Stoff nun dienen soll,
ob der Zeugung eines neuen Individuums durch die Entwicklung der

Keimzellen, oder der Ansammlung potentieller Energie zur Ausübung
der vitalen Tätigkeit, oder zum Aufbau der eigenen Körpersubstanz bis

zu einem bestimmten Quantum, muß durch besondere Kräfte bestimmt
werden, welche die Assimilation wirksam steuern. Da sich diese

Wirkung im selben Organismus findet, in dem die Ursache tätig ist, sprechen
wir, zum Unterschied von der Zeugung, von einer Entwicklung. Sie

tritt uns beim Wachstum am deutlichsten entgegen. Hier scheint der
Unterschied zwischen dem tätigen und dem leidenden Subjekt
aufgehoben zu sein. Doch müssen wir auch hier feststellen, daß ja nicht
die Wirkung als leidendes Subjekt zu gelten hat, sondern der zunächst
artfremde Stoff. Die Wirkung ist ein integrierender Teil der
Körpersubstanz, des Organismus, und die Ursache ist nicht erst durch den

Wachstumsprozeß geworden, sondern ist die notwendige Voraussetzung
und unterscheidet sich subjektiv von der Wirkung selber. Der Organismus

wächst nicht in allen Teilen gleich, sondern wird durch eine formative

Kraft (Hertwig), die in der Substanz verwurzelt ist, gestaltet.
Daß sich das Wachstum über den Weg der Zellteilung vollzieht,

1 Bavink, Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften (1949), S. 332.



202 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

hat man erst in neuerer Zeit erkannt ; die Ursache aber hat schon

Aristoteles entdeckt, weil er den Effekt, das Werden des arteigenen
Stoffes, beobachtet hat. Die Teilung der Zellen kann uns jedoch das

Wachstum nicht erklären ; denn durch Teilung werden die physikalischen

Körper in dem Maße kleiner als die Zahl der Teilungen zunimmt.
Für das Wachstum, zur Vermehrung der Masse bedarf es daher einer

eigenen Kraft (vis augmentativa), deren Tätigkeit in der Zuteilung des

von der Nährkraft bereitgestellten arteigenen Stoffes besteht. Sie kann
eine Funktion der Nährkraft genannt werden. Die einzelnen Zellen
teilen sich daher immer erst dann, wenn sie von der Nährkraft die

erforderliche Menge an Stoff erhalten haben. So verstehen es auch die

Vertreter der modernen Naturwissenschaft : « Das embryonale Wachstum

besteht nur darin, daß die infolge der Zellteilung auf die Hälfte
herabgesetzte Masse des Protoplasma wieder auf die ursprünglich
vorhandene vermehrt wird. Dann tritt nach einer bestimmten Zeit wieder

Teilung ein. »1

Entwicklung stellt sich somit als eine besondere Art von Erzeugung
heraus. Die Wirkursache (Nährkraft, Wachstumsfähigkeit) ist bei der

Entwicklung zwar im selben Subjekt wie der Effekt, d. i. im selben

Organismus, wie die Wirkung, ist aber nicht dasselbe Subjekt, da der

Organismus verschiedene Kräfte und heterogene Teile hat, die sich
untereinander real unterscheiden. So ist ja auch der Akt des Verstandes in
einem anderen Subjekt als der Akt des Willens, weil Verstand und
Wille real verschieden sind, wenngleich sie in demselben Subjekt, d. i.
in der Seele sind.

Die Erzeugung scheint daher der generelle Begriff zu sein, so daß

zwar jede Entwicklung eine Erzeugung sein muß, nicht aber jede
Erzeugung Entwicklung genannt werden kann. Aus diesem Grunde nennen
die modernen Biologen auch jenen Vorgang « Erzeugen », wo es sich
zweifellos um eine Entwicklung handelt2.

Wenn es aber keine Entwicklung ohne Erzeugung gibt, ist auch
die von M.3 vorgetragene Unterscheidung von Erzeugungs- und
Entwicklungsbiologie hinfällig geworden. Nach dem neuen Weltbild muß
daher der Begriff « Entwicklung » in einem anderen Sinne zu verstehen
sein. Er bedeutet hier nicht mehr eine besondere Art von Erzeugung,
sondern setzt sich selber an Stelle der Erzeugung. Daher sagt M. aus-

1 Heitz, Elemente der Botanik (1950), S. 78.
2 Vgl. Schubert-Soldern, a. a. O. S. 168.
3 WW 3, S. 65 fi.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 203

drücklich : « Wenn in diesem Buch 1 von Entwicklung die Rede ist,
dann ist damit der Gegensatz zur Erzeugung gemeint. »2 Wir müssen

uns daher das Grundprinzip des neuen Weltbildes ganz anders denken,
als es uns die klassische Philosophie erlaubt oder auch nur ermöglicht.
« Entwicklung ist somit ein Vorgang von besonderer Art. » 3 « Infolgedessen

fehlen in der naturwissenschaftlichen und naturphilosophischen
Begriffswelt des hl. Thomas die obersten Begriffe, unter welche diese

untechnische Form des Werdens eingereiht werden könnte. » 4 Damit
kommen wir in unserer Untersuchung gleichsam zum innersten Wesen
des neuen Weltbildes ; es ist der Begriff der Entwicklung.

Der Begriff « Entwicklung » im neuen Weltbild

M. stellt der Erzeugungsmechanik des alten Weltbildes die
Entwicklungsmechanik des neuen gegenüber. Damit steht der Begriff der
Entwicklung im Brennpunkt der Problematik. Wir fragen uns : Was
ist Entwicklung im Sinne des neuen Weltbildes Diese Frage läßt sich
nicht ohne weiteres beantworten. Wir finden bei M. zwei Definitionen.
Die eine lautet : « Entwicklung ist ein konstitutioneller Vorgang der
durch Entwicklung werdenden Subjekte. »

5 Diese verstößt aber leider

gegen die Regel : Definitio ne ingrediatur definitum. Die andere heißt :

« Entwicklung ist das Werden eines Subjektes, bei dem das werdende

Subjekt zugleich das werdungstätige Subjekt ist. » 6 Doch fragen wir
uns da : Wie kann ein Subjekt durch seine eigene Tätigkeit werden

Es scheint also in der Natur dieses Begriffes zu liegen, daß er nicht
streng definierbar ist. Entwicklung ist nämlich ein « Vorgang, dessen

Ursächlichkeit mit den erzeugungstheoretischen Begriffen nicht erfaßt
werden kann »7. M. findet den Grund darin, weil die bekannten
Kategorien des Aristoteles nach den Grundsätzen der Technik oder
Erzeugungswissenschaft aufgestellt wurden. « Das erzeugungswissenschaftliche

Werden, sagt er, stand unter keiner Aristotelischen Kategorie. Es

war ja nicht das Sosein eines Subjektes, sondern der Übergang (motus)
eines Subjektes von einem Sosein zum anderen. Es wurde folgerichtig
unter die nachkategorialen Aussagen (postpraedicamenta) gerechnet, auf
die Kategorie des Werdungsproduktes rückgeführt und darnach
eingeteilt und benannt. Aber ein Werden, das wie die Entwicklung zur

1 WW 3 2 A. a. O. S. 42. 3 A. a. O. S. 59. 4 Ebend. S. 58.
s WW 3, S. 65. 6 WW 3, S. 30. 7 WW 3, S. 202.



204 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Konstitution eines Naturdinges gehört, gehört ebenso folgerichtig zum
Sosein des Konstitutes und es müßte oberste Soseinsgattungen
(Kategorien) geben, unter die es einzureihen wäre, wie andere konstitutionelle
Beschaffenheiten eingereiht werden. Wo sind sie ?»1 Daraus zieht M.

den Schluß : « Es fehlt jede Möglichkeit, die Entwicklung mit Thomasischen

Kategorien zu beschreiben Denn Entwicklung ist weder

Tun noch Erleiden im Thomasischen Sinn. Es ist kein Tun (facere),
weil es ein Werden (fieri), und weil Werden nach ihm stets ein Erleiden
ist. Es ist kein Erleiden, weil ein Erleiden nach ihm von einem anderen

Subjekt angetan werden muß. Entwicklung ist somit ein Vorgang
besonderer Art. » 2 Nach M. liegt die Schwierigkeit den Begriff der
Entwicklung zu fassen, weniger auf logischem Gebiete. « Nicht logische,
sondern psychologische Schwierigkeiten sind es, die heute eine Trennung
beider so erschweren. » 3 Der Grund hiefür ist «die technische Auffassung,
die leider viele von uns bis heute blind gemacht hat nicht bloß dafür,
daß es Subjekte tatsächlich gibt, sondern selbst dafür, daß es solche

Subjekte geben könne, die werden, weil sie von Konstitution aus
werdend beschaffen (wie ein Organismus), oder metaphysisch gesprochen,
weil sie vom Schöpfer werdend geschaffen und erhalten sind » 4. « Will
man daher, so fährt er fort, die Entwicklung beschreiben, dann bleibt
einstweilen nichts anderes übrig als dabei von den bisherigen Vorstellungen

unserer Naturphilosophie auszugehen und sie Schritt für Schritt
zu berichtigen und durch andere zu ersetzen. Vor allem gibt es in einem
solchen Subjekt keinen teilheitlichen Dualismus von Untersubjekten,
von denen das eine tätig, das andere erleidend ist. Das Subjekt als

Ganzes, das Konstitut als solches, ist bewegt, wird anders, wird,
entwickelt sich. » 5 Wir brauchen daher keine geschaffenen äußeren Prinzipien

der Bewegung mehr ; sie werden durch die inneren ersetzt 6. Das
bewegende, tätige Prinzip ist der Stoff, die Seele hingegen ist nur das

leitende Prinzip 7. Wenn man dann die Frage stellt, wie sich das Ganze
als solches überhaupt bewegen könne, so antwortet M., daß dies eben
die Natur des biologischen Körpers sei, der sich aus sich bewegt und
entwickelt. Es bewegt da nicht ein Teil den anderen, wie die klassische

Philosophie meint, sondern das Subjekt bewegt sich selber, indem es

das Anderswerden von Konstitution aus in sich schließt. Seine Er-

1 WW 3, S. 58. 2 WW 3, S. 59.
3 « Wissenschaft und Weltbild», 3. Jg. 7, S. 293.
4 WW 3, S. 58. 5 Ebend. S. 61.
6 Vgl. WW 3, S. 196. ' Vgl. ebend.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 205

klärung lautet so : « Kausal läßt sich dieses Werden vielleicht so
betrachten : Wir können etwa, ähnlich wie die Erzeugungswissenschaft
eine sukzessive und eine simultane Komponente unterscheiden. Die
sukzessive Komponente sieht so aus : Ein Zustand (1) hat den nächsten (2)

zur Folge. Mit anderen Worten : Diese gedachten Soseinstatsächlich-
keiten (actus) sind ihrer wirklichen Natur nach gar nicht so, daß sie

von Dauer sein könnten, sondern so, daß sie innerlich notwendig einer
nächsten Platz machen müssen. » 1

« Das Subjekt ist daher von Konstitution aus so beschaffen, daß
sein wirklicher Zustand eine Zustandsfolge ist, sein jeweiliger aber ein
Teil dieser Zustandsfolge, außenursächlich (Gott-Simultankomponente)
kommt das daher, weil es so geschaffen und daher infolge seiner so
geschaffenen Natur so beschaffen ist. » 2

Wir wollen nun versuchen, durch einen Vergleich mit der klassischen

Bewegungslehre diese neue Auffassung verständlich zu machen. Wie
kommen wir zum Begriff der Bewegung Wir erkennen sie nur daraus,
daß ein und dasselbe Ding, das schlechthin unverändert bleibt, per
accidens bald so und bald anders ist. Denn nur an dem Unveränderlichen

können wir die Bewegung erkennen. Wenn wir einen Stein werfen,
so erkennen wir seine Bewegung nach dem « Wo » (ubi) daran, daß
derselbe Stein bald dort und bald da ist. Würde sich der Stein nach seinem

Wesen verändern, könnten wir auch nicht erkennen, daß er sich bewegt.
Da er aber das bleibt, was er ist, erkennen wir auch, daß er sich bewegt,
weil er sich nur nach dem verändert, was er nicht ist. Das ist in unserem
Falle das akzidentelle « Wo ». Indem nun die Sophisten die Veränderung

per accidens ins Wesen verlegten, konnten sie sagen Coriscus ist ein
anderer als er selber ist, d. h. Coriscus ist nicht Coriscus ; denn Coriscus
im Forum ist nicht Coriscus im Theater3.

So verlegt auch das neue Weltbild die Bewegung ins Wesen des

Dinges selber und kommt damit zur beständigen substantiellen
Veränderung. « Es gehört zur Wesensart oder Quiddität Mensch, diese
substantiellen Veränderungen zu durchlaufen. » 4

1 WW 3, S. 62. — Es ist gewiß von besonderem Interesse, das neue Weltbild

mit der Naturphilosophie Heraklits zu vergleichen ; dieser lehrte zweifellos
dasselbe. « Alles liegt auf der Linie kontinuierlichen Fortganges von einem
Zustande, den wir als a, zu einem anderen, den wir nicht mehr als a, sondern als b
zu bezeichnen gewohnt sind. » So nach Überweg-Prachter, Gesch. d. Phil. I
(1926), S. 57.

2 Ebend. 3 Vgl. Arist. Phys. IV, c. 11, 219 b; Thom. lect. 13.
4 WW 3, S. 210.



206 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Während also nach der klassischen Philosophie sich jedes Ding nur
nach einer Seite hin verändert 1, bewegt sich nach dem neuen Weltbild

das Ding (Organismus) als Ganzes, so daß darin nichts unverändert
bleibt. Diese Bewegung ist dann seine Entwicklung. « Das Subjekt als

Ganzes, das Konstitut als solches, ist bewegt, wird anders, wird,
entwickelt sich. »

2

Kritik

Das neue Weltbild (Entwicklungsmechanik) wird beherrscht von
dem etwas allgemeinen Begriff der « Entwicklung ». Wir wollen nun
diesen Begriff nach den Prinzipien der klassischen Philosophie näher
beleuchten und fragen : Welches ist das Subjekt der Entwicklung und
wie haben wir diese selbst zu beurteilen

A. Das Subjekt der Entwicklung

Die Idee der Entwicklung verlangt die Identität des Subjektes. Es
entwickelt sich immer nur ein Subjekt, dessen Existenz von der
Entwicklung vorausgesetzt wird. Entwickeln heißt ja nichts anderes als
sich vervollkommnen (perfici). Entwickeln kann sich daher nur, was
hiezu auch veranlagt ist. Die Anlage ist zwar bereits eine gewisse
Vollkommenheit ; jedoch noch in einem unvollkommenen Zustand. Erst
wenn sich die veranlagte Vollkommenheit herausgestaltet, zur
Wirklichkeit (actu), dieselbe Vollkommenheit tatsächlich wird, nennen wir
das Entwicklung. Die Veranlagung aber setzt ein Subjekt voraus, das

die Anlage, die Vollkommenheit in Potenz, hat. Wo daher kein Subjekt

vorhanden ist, können wir nicht von einer Entwicklung reden. So

kann sich der Sohn nicht aus dem Vater « entwickeln », weil er im Vater

1 Vgl. S. Thom. « Omne quod movetur quantum ad aliquid manet et quantum
ad aliquid transit». S. Th. I q. 9 a. 1.

2 WW 3, S. 61. — Vgl. dazu Heraklit bei Zeller : « Auf dieser beständigen
Bewegung beruht alles Leben und Lebensgefühl, nur in ihr besteht überhaupt
das Dasein der Dinge : kein Ding ist dieses oder jenes, sondern es wird es nur in
Bewegung des Naturlebens, die Dinge sind nicht etwas Beharrliches, was ein für
allemal fertig wäre, sondern sie werden im Fluß der Erscheinung durch die
wirkenden Kräfte fortwährend neu erzeugt, sie bezeichnen nur die Punkte, in denen
die entgegengesetzten Strömungen des Naturlebens sich kreuzen. » Phil. d. Gr.4 I,
S. 583 f. Das Wesen, dem es zukommt sich beständig zu ändern, nennt Heraklit
das Feuer, « weil es eben in seiner Natur liegt, sich immer zu ändern, weil es das
àsiÇoov ist. » Zeller, a. a. O. S. 595, Anm. 2. Vgl. Clemens Alex. Strom. V. 14,
PG. 9, col. 160.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 207

noch gar kein subjektives Sein hat. Die Präformationstheorie der
Ovisten bzw. Animalculisten hat sich als biologisch unhaltbar erwiesen 1.

Das Subjekt der Entwicklung muß zuerst mit seiner Veranlagung sein.

Die klassische Philosophie unterscheidet daher zwischen ens simpliciter
und ens secundum quid. Ersteres bedeutet die Substanz, das Sein, das

schlechthin ist. Dieses wird vom ens secundum quid vorausgesetzt.
Es muß zuerst etwas sein, das die Anlagen hat, das Subjekt. Die
Anlagen und ihre Entwicklung verlangen somit eine Substanz, die sich

gemäß ihren Anlagen entwickelt. Die Entwicklung selber ist daher ein

ens secundum quid, ein Akzidens. Das Akzidens kann aber nicht in
mehreren Subjekten sein, da es durch das Subjekt individuiert wird.
Es hat ja nur insofern ein Sein, als es an der Substanz ist. Die Identität
des Subjektes hat aber die Einheit desselben zur Voraussetzung ; denn

jedes Ding ist nur insofern als es eins ist. Daß wir es bei der Entwicklung

mit nur einem Subjekt zu tun haben, gibt uns M. ausdrücklich
zu. « Alle von Thomas aufgeführten äußeren Erzeugungsfaktoren kommen

somit als solche für die Menschwerdung in Wegfall Es bleibt
nur ein Subjekt : der werdende Mensch. » 2 Wir beginnen also beim
Kinde. Dieses hat keine äußeren Faktoren. Das Kind entwickelt sich

aus dem Spermium des Vaters. Dieses ist aber ein Teil des Vaters.
Es lebt somit durch die Seele des Vaters. Also hat das Kind dasselbe

Lebens-Seins- und Einheitsprinzip, wie der Vater. Aber auch der Vater
ist ein Mensch, der durch Entwicklung aus Menschen geworden ist. Wie
sich nun der Vater von Konstitution aus selbst bewegt, so entwickelt
oder bewegt sich die ganze Spezies Mensch von Konstitution aus, da
der Vater ebenso ein Teil der Spezies Mensch ist, wie das Spermium
(Kind) ein Teil des Vaters. Das Spermium ist ein Teil des Organismus,
wie die Organe, im besonderen, wie das Geschlechtsorgan, dessen Teil
das Spermium ist. « Falsch ist erst recht (nach dem Weltbild des

hl. Thomas), daß die wirklichen Erzeugungsmittel keine Körperteile
der Eltern seien, Spermium und Ei sind Zellen, die aus der ersten Zelle
durch Entwicklung hervorgegangen sind wie die anderen Zellen und
Gewebe des elterlichen Körpers, und die dann wie diese als Organe und
Organteile dem Organismus angehören Sie sind Körperbestandteile
wie die Organe (Keimdrüsen, Hoden, Eierstöcke), denen sie angehören. » 3

1 Vgl. Hertwig, Biologie, S. 407 ; Bavink9 Ergebnisse und Probleme, S. 377.
2 S. 187. Vgl. S. 41 u. 58.
3 WW 3, S. 132.



208 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Wie also das Herz oder sonst ein Teil dem Organismus angehört
und so durch die Zugehörigkeit zum Ganzen konstitutionell bewegt
wird, so gehört jeder Organismus wieder dem Ganzen seiner Spezies

an, die wiederum der Grund ist, warum der einzelne Organismus
konstitutionell bewegt ist. Aber auch die Spezies gehört wieder einem

größeren Ganzen als Teil an und wird dadurch bewegt, weil auch dieses

von Konstitution aus bewegt ist und dieses Ganze ist der Makrokosmus,
das Universum. « Das konstitutionell bewegte Herz z. B. gehört einem

größeren Ganzen, dem menschlichen Organismus an, der ebenfalls
konstitutionell bewegt ist, dieser wieder einem größeren Ganzen, der menschlichen

Spezies, und so in immer weiter geschweiften Bogen größeren
Ganzen bis zum konstitutionell bewegten Weltall. »1 Sonach läßt sich
die Bewegung der einzelnen Körper nur erklären, weil sie Teile eines

konstitutionell bewegten Ganzen sind. « Denn wie jeder Weltkörper als

Körper ein Teil der Körperwelt ist (viel inniger als Thomas ahnt), so

ist auch seine konstitutionelle Bewegung immer ein Teil der Bewegung
der Gesamtkörperwelt. » 2 Wie daher z. B. das Auge gar nicht sein

kann, wenn es nicht in und durch den Organismus ist und sich nur
als Teil des Organismus bewegen kann « so wäre auch das spezifische
Bewegtsein eines Organismus, wie die Entwicklung u. dgl. so unmöglich

wie sein spezifisches Sein », wenn es nicht ein Teil des konstitutionell
bewegten Universums wäre 3.

Daraus geht hervor, daß M. die Bewegung des Makrokosmos ebenso

organisch auffaßt, wie die des Mikrokosmos und daß er daher auch
für den Makrokosmos ebenso notwendig ein einheitliches Bewegungsprinzip

der konstitutionellen Bewegung annimmt, wie für den einzelnen

Organismus. M. meint daher, daß auch der hl. Thomas die Welt bio-
morph, d. i. « als Organismus im großen » aufgefaßt habe ; und er findet
diese Auffassung auch ganz in Ordnung. Falsch sei die Ansicht des

hl. Thomas nur insofern, als er diesen Biomorphismus technomorph
verstanden habe 4.

Der Makrokosmos bewegt sich daher nicht deshalb, weil sich die

Teile, die einzelnen Weltkörper bewegen, sondern die Teile bewegen sich
durch die Zugehörigkeit zur Bewegtheit des Ganzen, des Universums 5.

1 WW 3, S. 65 ; vgl. ebend. S. 45 ; 90 ; 200 ; 213 f. ; 216.
2 Ebend. S. 214.
3 Vgl. ebend.
4 Vgl. WW 3, S. 48.
6 Vgl. ebend. S. 90.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 209

Der monistische Charakter dieser Lehre ist unverkennbar. Es
braucht darnach keinen äußeren Beweger mehr ; die Welt ist als Ganzes

selbst in Bewegung, ist von Natur aus, « von Konstitution aus » in Bewegung

1. Gott, als Motor wurde von Aristoteles eingeführt ; er beruht
aber nur auf der technischen Vorstellung der Bewegung 2. Der motor
immobilis fällt daher ganz weg3.

In diesem Sinne hat schon Haeckel4 das Problem der Bewegung
gelöst. « Nach unserer Ansicht, sagt er, wird dieses zweite Welträtsel
(die Frage nach dem Ursprung der Bewegung) durch die Annahme
gelöst, daß die Bewegung ebenso eine immanente und ursprüngliche
Eigenschaft der Substanz ist, wie die Empfindung. Die Berechtigung
zu dieser monistischen Annahme finden wir erstens im Substanzgesetz
und zweitens in den großen Fortschritten, welche die Astronomie und
Physik in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts gemacht hat. »

Klimke antwortet den Monisten mit dem Satz : « Nicht Bewegung,
sondern Beweglichkeit, d. h. die Fähigkeit, eine Bewegung anzunehmen,
gehört zum Wesen der Materie. » 5

Aber gerade das leugnet M., indem er sagt : « Der Entwicklungsgedanke

besagt, daß Körper und Körperwelt an sich (per se) von Natur
und Konstitution und daher von Schöpfung aus, somit als erste

Einrichtung, nicht ein konstantes, gleichförmiges fortgesetztes Sein haben,
sondern ein inkonstantes, ungleichförmig fortgesetztes Sein eine

Abfolge bzw. Abwicklung, aus deren Ganzem die biologische Entwicklung

ein besonderer Ausschnitt ist, deren Ganzes aber alles das umfaßt,
was die Erzeugungskosmologie Bewegung, Veränderung, Erzeugung
nannte und als zweite Einrichtung der Körperwelt nicht der Erschaffung
und Forterschaffung durch Gott, sondern mit Aristoteles einem anderen
Werke Gottes nach außen, der Bewegung, Veränderung und Erzeugung
glaubte zuschreiben zu müssen. » 6

M. hat den monistischen Zug seines Weltbildes gefühlt und sich
daher genötigt gesehen, dagegen Stellung zu nehmen. « Unzutreffend
aber wäre es, wenn man Schöpfungsgeschichte bloß als natürliche
(horizontal-sukzessive) Entwicklungsgeschichte auffaßte, und mit dem

1 Ebend. S. 46 u. 60 f.
2 Vgl. ebend. S. 30.
3 Vgl. ebend. S. 31.
4 Welträtsel, Volksausgabe, S. 97.
5 Der Monismus (1911), S. 142.
6 WW 3, S. 31 f. Vgl. S. 47 f., 58 ;

Divus Thomas

Gloria Dei V. 2 (1950), S. 123.

Il



210 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

'natürlich' die (vertikal-simultane) Schöpfung durch Gott ausschließen

und durch eine monistische Deutung der Entwicklung ersetzen wollte. »1

Doch scheint diese Antwort ungenügend zu sein ; denn 1. ist mit der

Behauptung, der Makrokosmos sei wie der Mikrokosmos (Organismus)
konstitutionell bewegt, der substantielle Monismus bereits eindeutig
ausgesprochen, und 2. können wir eine « vertikal-simultane Schöpfung »,

wie wir weiter unten sehen werden und M. auch ausdrücklich zugibt,
nach dem neuen Weltbild aus der Natur nicht mehr beweisen.

Vor allem aber folgt aus dieser modernen Entwicklungstheorie die
Einheit der Seele in allen lebenden Körpern. Was die menschhche Seele

betrifft, so wurde diese Einheit von der Kirche bereits ausdrücklich
verworfen 2. Sie widerspricht außerdem der Erfahrung des persönhchen
Bewußtseins. Die Menschheit (species) ist nicht als Ganzes konstitutionell

bewegt, ihre numerische Einheit existiert überhaupt nicht real,
und was an der menschlichen Natur real ist, das sind die individuell
verschiedenen menschlichen Naturen.

Da sich das Spermium allein nicht zum Menschen entwickeln kann,
sondern zwei Faktoren, das Spermium und das Ei, zum Menschwerden
erforderlich sind, wird nach dem neuen Weltbild der Fall noch komplizierter.

Was soll das Kind dann eigentlich sein Es müßte eine
zweifache Seele haben, da doch jeder Same durch das Ganze lebt, dem er
angehört. Nehmen wir aber an, es würden diese Keimzellen ein
getrenntes und von den Eltern verschiedenes Lebensprinzip haben. Welches
soll nun bei der Amphimixis bleiben Da nun beide, wie M. sagt 3,

« gleichwertige » Faktoren sind, so werden sich auch beide behaupten
wollen. « Entwicklungsbiologisch sind Spermium und Ei als Keimzellen
wesentlich gleichzusetzen. » 4 Sollen aber beide bestehen bleiben, dann

folgt daraus wieder ein Individuum mit zwei Lebensprinzipien. Das
ist dann ein unum per accidens, niemals jedoch eine Natur. M.
verweist darauf, daß sich an der weiteren Entwicklung beide beteiligen.
Man sieht ja ganz deutlich, wie sich die Chromosomen auf einmal ganz
anders bewegen und eine neue Stellung beziehen. Nach dem neuen
Weltbild müssen wir daher im Embryo des Menschen zwei Geistseelen

annehmen, da sowohl das Spermium wie auch das Ei ihr Leben behalten
und sich weiter entwickeln. Diese Folgerung ergibt sich zwangsläufig

1 WW 3, S. 217.
2 Vgl. Cone. Lat. V. Denz. 738.
3 Vgl. ZkTh. (1933), S. 497.
4 WW 3, S. 145 ; vgl. S. 134.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 211

aus der neuen Entwicklungsmechanik ; ist aber evident falsch. In der

Tat ist weder das Spermium noch das Ei die gezeugte noch unentwickelte
Substanz, sondern es sind beide die natürlichen Faktoren, die durch
gemeinsames Zusammenwirken und gegenseitiges Verschmelzen die

Disposition für die neue Substanz schaffen. Für die Zeugung des

Menschen wissen wir dies sicher, weil die Geistseele von Gott erschaffen

wird. Daher wird auch die Erbsünde, die nur in der menschlichen Natur
ist, durch das Spermium nicht subjektiv, sondern dispositiv übertragen 1.

Das Einheitsprinzip und damit das innerste Wesen der befruchteten
Keimzelle wird den Naturforschern immer unbekannt bleiben. Dies zu
erschließen ist Sache der Naturphilosophie. Der Physiker oder Biolog
kann als solcher niemals die forma substantialis oder die materia prima
feststellen, so wenig er den motor immobilis mit dem Fernrohr
entdecken wird. Der Grund ist, weil die Substanz nicht unmittelbar,
sondern nur per accidens durch die Sinne erkannt und daraus per se durch
den Verstand erschlossen werden kann.

Das Werden des neuen Organismus können wir also nicht auf jene
Weise erklären, wie M. meint. Die Zeugung besteht nicht in einer

fortgesetzten Entwicklung dessen, was schon vorhanden ist, sondern ist das

Werden eines ganz neuen Lebewesens, das eine Wirkursache, die es

selber nicht ist, voraussetzt.
Die sogenannte Entwicklungsmechanik ist daher naturphilosophisch

aus drei Gründen abzulehnen.
1. Sie erklärt nicht die substantielle Einheit des gezeugten

Individuums. Wenn aus zwei Prinzipien eine Natur werden soll, dann müssen
sie sich so verhalten, daß das eine bloß reine Potenz oder Anlage, das

andere hingegen der Formalakt ist, wodurch das Ganze ist, was es ist.
Aus zwei kompletten Substanzen wird daher nie eine Substanz, eine

Natur, wenn sie sich nicht so verändern, daß sie das, was sie aus sich

sind, verlieren und durch gemeinsames Zusammenwirken aus der
Anlage der Materie die neue Form hervorbringen, oder wenigstens, wie
beim Menschen, hiezu disponieren. Bei jeder anderen Erklärung wird
entweder nichts Neues, kein selbständiges Individuum, oder es wird

1 Vgl. S. Th. I-II q. 81 a. 1 ad 2. Wenn M. meint, die Erbsündelehre des
hl. Thomas führe auf Grund der modernen Biologie zu einer Häresie, da nach
Thomas die Erbsünde durch ein anderes Prinzip, d. i. das Sperma übertragen
wird als die Natur, deren Übertragung durch Spermium und Ei geschieht, so ist
darauf zu sagen, daß auch nach der modernen Biologie das Spermium allein die
Erbsünde übertragen kann ; denn bonum ex intégra causa, malum autem ex
quolibet defectu. Vgl. M. Dogma und Biologie (1952), S. 36.



212 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

keine substantielle Einheit, sondern eine bloß äußere und zufällige
Verbindung von zwei Naturen. Beide Auffassungen sind nun aber von der

Kirche verworfen : die, wonach nichts neues wird, da sie ausdrücklich
die Ansicht verwirft, alle Menschen zusammen hätten nur eine Seele1

und daher eindeutig lehrt, es habe jeder Mensch eine Seele 2 und zwar
eine einzige 3, wodurch er neu geworden ist, was er ist ; ferner die zweite

Auffassung, indem sie erklärt, daß die Seele die substantielle Form des

Leibes ist, womit naturphilosophisch jede andere Wesensform

ausgeschlossen wird, da eine Natur nur eine Wesensform haben kann 4.

2. Sie erklärt uns nicht das Werden einer Substanz. Der Mensch

entsteht nämlich durch Zeugung, die sich in einem Augenblick vollzieht,
weil er seiner Substanz nach nicht allmählich, sondern auf einmal wird.
Die Substanz ist nämlich unteilbar und kann daher nicht allmählich
werden. Die Entwicklung hingegen bedeutet einen sukzessiven Prozeß

und kann sich daher nur auf jene Vollkommenheiten beziehen, die
entweder quantitativ zusammengesetzt sind oder qualitativ ein Mehr oder

Weniger zulassen. Für das Werden des substantiellen Seins ist daher
die Entwicklung nicht zuständig s.

Würden wir alles Werden als Entwicklung auffassen, so müßten
wir leugnen, daß eine neue Substanz geworden ist ; wir hätten somit
wieder den bereits oben erwähnten Monismus. Von einer Entwicklung
können wir daher nur dann reden, wenn wir damit entweder den

Zeugungsprozeß meinen, der der Menschwerdung (Zeugung) zwecks Schaffung

der nächsten Disposition vorausgeht oder der Menschwerdung als

Entfaltung der neu gewordenen Anlagen in Form von Wachstum und
Lebensbetätigung nachfolgt.

3. Die Entwicklungsmechanik wird uns nie erklären können, warum
ein zweites Individuum von derselben Natur geworden ist. Entwicklung

ist doch die Vervollkommnung der real, subjektiv vorhandenen
Anlagen ein- und desselben Subjektes. Soll sich daher auch ein zweites

entwickeln, dann muß es vor allem zuerst sein. Es kann aber im Laufe
der Entwicklung nicht ein anderes Individuum werden, weil eins nicht
gleich zwei ist. Infolgedessen braucht das Individuum zur Fortpflanzung

des Geschlechtes, der Spezies, eine eigene Kraft, die nicht die

1 Unicam in cunctis hominibus, Denz. 738.
2 Ebend.
3 Denz. 338.
4 Denz. 480, 738, 1655.
5 Vgl. S. Thom. de pot. q. 3 a. 12 c. Arist. Phys. V, c. 2, 225, b 10.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 213

eigene Natur selber ist, sondern der Natur folgt, wodurch es dann als

Wirkursache aus einer anderen Materie die Wirklichkeit der Natur
herausführt.

Die Bereitstellung des Stoffes geschieht nun entweder durch ein

anderes Geschlecht mittels eines besonderen Organs, oder er wird im
selben Individuum durch Wachstum bereitgestellt, wie es bei der

Parthenogenese der Fall ist. Die Zeugung ist aber in beiden Fällen ein
überleitender Akt, actio transiens, zur Hervorbringung einer neuen Substanz

mit deren Anlagen, nicht aber zur Verwirklichung der eigenen Anlagen,
wie bei der Entwicklung. Daher sagt der hl. Thomas mit Aristoteles :

« Non tarnen ahmen tum est prineipium generationis ejus quod alitur,
sed alterius quod est tale secundum speciem quale est quod alitur : quia
substantia quae alitur jam est, et quod est non generatur, et nihil
generat seipsum ; quia quod general jam est, quod generatur nondum
est. Sed aliquid potest agere ad sui conservationem. »1 Würde daher
das neue Individuum durch Entwicklung entstehen, müßte sich eine

individuelle Natur selber hervorbringen, was schon deshalb unmöglich
ist, weil sie ja bereits ist und nicht erst werden kann.

Aber gerade das scheint M. zu lehren : « Das Subjekt als Ganzes,

das Konstitut als solches, ist bewegt, wird anders, wird, entwickelt
sich. »

2 Desgleichen : « Entwicklung ist das Werden eines Subjektes,
bei dem das werdende Subjekt zugleich das werdungstätige Subjekt
ist. »3

B. Die Entwicklung

Damit kommen wir zum zweiten Teil unserer Kritik der Prinzipien
des neuen Weltbildes. Bisher haben wir das Subjekt der Entwicklung
untersucht und gesehen, daß uns das neue Weltbild zum Monismus
führt und weder die numerische Verschiedenheit der Substanzen noch
die substantielle Einheit der Individuen erklären kann. Die weitere

Untersuchung gilt dem Begriff « Entwicklung », wie ihn das neue Weltbild

entwirft. Er hängt aufs innigste mit dem Begriff der Bewegung
zusammen. Die diesbezüglichen Prinzipien wollen wir denen, der
klassischen Philosophie gegenüberstellen.

I. Klassische Philosophie : Die Weltkörper sind beweglich, nicht
von Natur aus bewegt.

1 In de anim. lib. II, lect. 9.
2 WW 3, S. 61.
3 WW 3. S. 30.



214 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Neues Weltbild : Die Weltkörper sind nicht bloß beweglich,
sondern von Konstitution aus bewegt1.

Kritik :

1. Der physikalische Körper ist nicht von Natur aus bewegt,
sondern ist nur beweglich. Es kann nämlich überhaupt nichts von Natur
aus bewegt sein, da alles Bewegliche zumindest zuerst sein muß, um
dann bewegt werden zu können. Die Erschaffung ist daher keine

Bewegung 2. Sie wird nun nicht deshalb keine Bewegung genannt, weil
sie etwa keine Ursache wäre, sondern weil sich die Ursache auch auf
das Bewegliche selber erstreckt. Es kann aber nichts im ersten Augenblick

des Seins schon bewegt sein, da nur das Bleibende im ersten Augenblick

das ist, was es ist. Die Bewegung fängt erst an, wenn das Bewegliche

aufgehört hat, unbewegt zu sein. Bei der Schöpfung beginnt daher
die Substanz und damit das Bewegliche zu sein ; die Schöpfung selber

ist aber keine Bewegung, da nichts da war, was hätte bewegt werden
können.

2. Wäre der physikalische Körper von Konstitution aus bewegt,
müßte die Bewegung zu seinem Wesen gehören. Nun aber besagt die

Bewegung eine Veränderung dessen, was ist. Somit wäre der physikalische

Körper immer etwas anderes als er ist. Dadurch könnten wir
ihn auch nicht erkennen 3.

3. Der physikalische Körper müßte immer zugleich so und anders
sein. Er müßte so sein, wie er ist und was seine Definition sagt ; er
müßte aber zugleich etwas anderes sein, weil sonst sein Sosein nicht
Bewegung und damit nicht sein Sosein wäre 4. Dieses Ineinander der

Dinge, wie es sich aus dem neuen Weltbild ergibt, findet sich bereits bei

Heraklit, dessen Ansicht Überweg-Prächter so zusammenfaßt : « Einen
Scheidepunkt, bei dem a aufhört und b beginnt, gibt es nicht, und so

hat alles noch a und schon b in sich, es ist a und b zu gleicher Zeit. » 5

So begreifen wir auch, wenn M. den Ahnherrn seiner Idee und
seines Weltbildes ausdrücklich in Schutz nimmt. « Jedenfalls, so sagt

1 WW 3, S. 61 f., S. 216. Vgl. dazu Hengstenberg, Grundlagen zu einer
Metaphysik der Gesellschaft, Nürnberg 1949, S. 21.

2 Vgl. Arist. Phys. VIII, 1, und dazu S. Thom. lect. 2.
3 Vgl. Heraklit bei Arist. Met. I, 6 ; Zelter, Phil. d. Griechen I, S. 650 ff. ;

Arist. Phys. VIII, 3 ; S. Thom. lect. 5 ; Epicharmos, Diels I, 119, fr.2 ; Piaton,
Theät. 152, E.

4 Vgl. Heraklit bei Diog. IX, 7 ; Stob. Eklog. I, 58.
6 Gesch. d. Phil. I, S. 57 ; vgl. Zeller, a. a. O. S. 576 und 596.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 215

er, hat die heutige Naturwissenschaft als ihre wichtigste Entdeckung
die zu buchen, daß die Welt ein Sein hat, das zugleich Bewegtsein und
Tätigsein ist, zusammengefaßt also ein ungleichförmig fortgesetztes Sein,

in dem zugleich ein Zustand mit Notwendigkeit auf den anderen folgt. »1

4. Das Wesen des physikalischen Körpers müßte sich beständig
selbst verleugnen. Der Weltkörper hätte kein Wesen ; denn das Wesen

ist nur das, wodurch etwas das ist, was es ist ; nicht aber was es nicht
ist, oder was nur an ihm ist, war oder sein wird 2.

5. Hätte der physische Körper die Bewegung aus sich, müßte er
wesentlich Bewegung sein. Die Bewegung müßte subsistieren oder es

gäbe keine Substanz in der sichtbaren Welt. Letzteres ist undenkbar,
weil es dann nichts Sichtbares gäbe und wir nichts mehr erkennen
könnten. Ersteres ist gleichfalls unmöglich, weil die Béwegung nur am
Beweglichen sein kann und nicht selber subsistiert. Würde sie nämlich
subsistieren, wäre sie entweder eine geschaffene oder eine ungeschaffene.
Letzteres ist ausgeschlossen, weil die ungeschaffene Substanz absolut
unbeweglich ist. Geschaffen kann sie nicht sein, weil sie im ersten
Moment ihres Daseins zugleich sein und nicht sein müßte. Somit ist
jede Bewegung nur an einem Beweglichen, wie Aristoteles bereits
nachgewiesen hat 3.

Würden wir die Bewegung als ein Proprium der Natur auffassen,
wie die Beweglichkeit generisch allen Körpern eigentümlich ist, müßten
wir jeden Unterschied der Körper leugnen. Es könnte nur ein physikalischer

Körper existieren, der seine Spezies wäre, da der Akt der Bewegung

nur einer sein kann. Wir können ja nur dann von mehreren Akten
reden, wenn es mehrere Subjekte gibt, die sich vom Akt real
unterscheiden. Wenn hingegen das Aktsein als Proprium zum Wesen gehört,
dann kann es nur einen physikalischen Körper und nur eine Bewegung
geben, weil die aktuelle Bewegung immer nur eine ist.

Die Vielheit und die Verschiedenheit der Naturkörper wäre nur
mehr scheinbar. Das alles widerstreitet aber der Erfahrung und wird
auch von der modernen Naturwissenschaft nicht gelehrt. Man kann
aus denselben naturwissenschaftlichen Ergebnissen richtige und falsche
Schlüsse ziehen, ja nachdem man sie nach den richtigen oder falschen

philosophischen Prinzipien beurteilt. Aristoteles hat die älteren Natur-

1 Gloria Dei, V. 2 (1950/51), S. 123.
2 Vgl. Met. VII, 4.
3 Vgl. Phys. VIII, 1.



216 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Philosophen in erster Linie nicht durch seine größeren naturwissenschaftlichen

Kenntnisse, sondern durch philosophische Prinzipien widerlegt.
6. Die Bewegung ist der Akt einer realen Anlage als solcher. Wo

immer daher eine reale Anlage vorhanden ist, da ist auch die
Beweglichkeit gegeben. Wäre nun die Bewegung selber eine Kategorie, oder

gehörte sie zu einer bestimmten Kategorie, die wir noch nicht kennen,
dann gäbe es in den uns bekannten Kategorien keine Bewegung ; was
der Erfahrung widerspricht.

7. Da die Bewegtheit von Natur aus ein Akt ist, kann dieses Wesen,
das den Akt von Natur aus hat, in keine Kategorie eingereiht werden,
weil nur solche Wesen ein kategoriales Sein haben, die sich vom Akt
real unterscheiden.

8. Wenn M. sagt : « Es müßte oberste Soseinsgattungen
(Kategorien) geben, unter die es (Werden) einzureihen wäre »1, so ist zu
bemerken, daß kein Wesen unter mehrere Soseinsgattungen direkt
eingereiht werden kann, weil diese obersten Gattungen primo diversa sind.
Die Einreihung des Werdens kann daher nur analog zu einzelnen

Gattungen geschehen, zu denen eben die verschiedenen Anlagen (Potenzen)
gehören, deren Übergang zum Wirklichsein das Werden bedeutet2.

II. Die klassische Philosophie lehrt : Die Selbstbewegung der
Organismen ist eine inadäquate.

Das neue Weltbild hingegen verlangt eine adäquate Selbstbewegung.
Diesen Unterschied betont M. wiederholt, indem er unter anderem

sagt : « Vor allem gibt es in einem solchen Subjekt keinen teilheitlichen
(meristischen) Dualismus von Untersubjekten, von denen das eine tätig,
das andere erleidend ist. » 3

Kritik : Die adäquate Selbstbewegung hat bereits Aristoteles
ausführlich behandelt und widerlegt 4.

Daher lehrt auch der hl. Thomas : « Omne enim quod movetur ab

alio movetur. Neque aliquid movet seipsum nisi per partes, inquantum
una pars ejus movet aliam, ut probatur in 8 Physic. » 5 Es kann ja kein
Subjekt unter derselben Rücksicht zugleich in Akt und Potenz sein.

« Et sie universaliter verum est, quod movens est in actu secundum

1 WW 3, S. 58.
2 Vgl. Arist. bei Zeller, a. a. O. S. 351 ff.
3 WW 3, S. 61 ; vgl. S. 57 und S. 212.
4 Vgl. Phys. III, 4, 255 a, 12; c. 5, 257 b, 2; VII, 1, 241b; Metaph. II, 2,

994 a; V. c. 12 ; XII. c. VI. 1071 bs.
5 Metaph. V, lect. 14, n. 955.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 217

id, secundum quod mobile est in potentia. Si igitur totum moveat se

secundum totum, sequitur quod idem sit simul actu et potentia : quod
est impossibile. »1 Mit diesen Prinzipien lösen Aristoteles und Thomas
das Problem der Bewegung. Das Begriffspaar Akt-Potenz ist gleichsam
der goldene Schlüssel zum Geheimnis der Bewegung. Parmenides und
Heraklit konnten dieser Frage nicht Herr werden, obgleich auch sie

große Denker waren. Andere hingegen haben das Problem nicht gesehen
und daher auch nicht näher behandelt. Die Bewegung liegt uns gleichsam

zu nahe, als daß wir uns noch lange fragen würden, was sie sei.

Wir glauben es zu wissen, jedenfalls, solange wir nicht gefragt werden.
Die Lösung des Stagiriten schien den größten Denkern richtig und
geradezu evident ; sie ist auch ein Grundpfeiler der klassischen
Philosophie. Nach dem neuen Weltbild gäbe es nun eine Kategorie, die den

Alten vollkommen unbekannt war, sie heißt Entwicklung. Nach dieser

gibt es eine Selbstbewegung des eigenen Subjektes als Ganzes. Das
Wesen dieses Subjektes ist ein beständiges Etwas-Anderes-Sein. « Seine

Soseinstatsächlichkeiten (actus), sagt M., sind ihrer wirklichen Natur
nach gar nicht so, daß sie von Dauer sein könnten, sondern so, daß

sie innerlich notwendig einer nächsten Platz machen müssen Wenn
das Subjekt formal als wirklichen Zustand eine Zustandsfolge hat, so

kann das innenursächlich nicht daher kommen, daß ein Teil des

Subjektes als Techniker tätig ist, wie die Erzeugungswissenschaft meinte,
sondern daher, daß das Subjekt von Konstitution aus so beschaffen ist,
daß sein wirklicher Zustand eine Zustandsfolge ist, sein jeweiliger aber
ein Teil dieser Zustandsfolge. » 2

Wir antworten darauf : Ein solches Wesen hätte zunächst gar
keinen Sinn. Dadurch, daß es beständig etwas anderes wird, muß es

gleichsam immer sterben und zugrunde gehen. Es wäre auch kein
Subjekt vorhanden, das sich entwickeln würde. Denn da es sich als
Ganzes bewegt, wird es auch als Ganzes verändert. Man kann dann
auch nicht mehr sagen, daß ein Mensch so und so lange gelebt habe ;

sein Leben hätte ja nur einen Augenblick gewährt und was dann ist,
wäre schon etwas anderes. Ein solches Wesen wäre ferner ein innerer
Widerspruch. Es müßte nämlich aus sich etwas anderes werden als es

selber ist. Entweder hat es dieses Anderssein bereits in sich, dann ist
es eben dieses andere ; oder es hat dieses nicht aus sich, dann kann es

auch nichts anderes aus sich werden. Es kann daher jedes Subjekt

1 In Phys. VIII, lect. 10. 2 WW 3, S. 62.



218 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

immer nur durch ein anderes ein anderes werden. Ein solches Wesen,

dessen « Werden als Ganzes in der Konstitution des werdenden

Subjektes seine innere Ursache hat » 1, ist daher unmöglich.
So begreifen wir aber auch, warum Aristoteles und dem hl. Thomas

diese Seinskategorie völlig unbekannt war. Diese « Kategorie » hat nur
Heraklit gekannt, der die Einheit der Gegensätze, die Identität von
Sein und Nichtsein zuerst erkannt und zur Grundlage seines Systems

gemacht hat, wie ihm nachgerühmt wird 2.

Von diesem Subjekt, das sich als Ganzes selbst bewegt, sagt schon

Aristoteles gegen Heraklit, daß es jede Bewegung ausschließt und daher
die vollkommene Ruhe sein müßte 3.

Gewiß lehrt die Biologie « ein ständiges Geschehen, ein Aufeinanderfolgen

von Zuständen und Phasen » im Leben einer Zelle und des

Organismus 4. Sie will aber damit nicht behaupten, daß dies eine adäquate

Selbstbewegung sei, sondern forscht vielmehr nach den « Prinzipien »

dieser Selbstbewegung B. Die moderne Biologie scheint vielmehr auf
Seiten des hl. Thomas zu stehen, wenn sie unter anderem lehrt : « Das

harmonische Zusammenwirken aller seiner Teile verdankt der Organismus

zweifellos dem Umstand, daß die Funktion des einen Organes das

andere kausal beeinflußt, das heißt, daß ein Organ einen Reiz ausübt,
auf den ein anderes mit einer Wirkung zugeordnet ist. »6

III. Die Bewegungslehre der klassischen Philosophie ist aufgebaut
auf dem Prinzip : Omne quod movetur ab alio movetur 7.

Das neue Weltbild leugnet dieses Prinzip 8. Die Erkenntnis, daß

sich nichts adäquat selbst bewegen kann, zwang zur Annahme, daß

zu jeder Bewegung ein doppeltes Prinzip erforderlich sei : ein Subjekt,
das bewegt wird, und ein anderes, das bewegt. Auch bei der
Selbstbewegung des organischen Körpers ist der Dualismus der Subjekte
vorhanden, indem ein Teil (Organ, Fähigkeit) einen anderen im selben

Organismus, d. h. im selben Subjekt von heterogenen Teilen bewegt.

1 WW 3, S. 63.
2 Vgl. Hegel, Gesch. d. Phil. I, 305 ; Lasalle, Die Phil. Herakleitos I

S. 81, der sich ähnlich, wie M., auf die Ergebnisse der Naturforschung beruft,
Gloria Dei, V. 2, S. 123 ; WW 3, S. 65.

3 Metaph. IV, 5, 1010 a, 35.
4 Vgl. Schubert-Soldern, Philosophie des Lebendigen (1951), S. 128 ;

J. Freisling, Allgemeine Biologie (1952), S. 15 f., 168.
5 Vgl. Bertalanffy, Das biologische Weltbild, Bd. I (1949), S. 123.
6 Schubert-Soldern, S. 170 f.
7 Vgl. Phys. VII, 1, 241 b s.
8 WW 3, S. 64, 212, 213.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 219

Gerade deshalb darf der lebende Körper kein homogener, gleichförmiger
Klumpen sein, sondern braucht eine organische Struktur, ist ein
Organismus. Der Grund hiefür ist folgender : Die Bewegung selbst ist ein
Akt. Dieser war nicht immer da ; er war nicht vorher im Subjekt
(Untersubjekt), sondern ist erst später hinzugekommen. Wäre er nämlich
schon vorher im Subjekt gewesen, dann hätte sich das Subjekt nicht
geändert und wir hätten auch keinen Grund von einer Bewegung zu
reden. Es kann aber ein Subjekt nicht zugleich einen Akt haben und
nicht haben. Diese beiden kontradiktorischen Aussagen unterscheiden
sich daher, wie Sein und Nichtsein. Das ist nun gerade das

Kontradiktionsprinzip : Es kann etwas unter derselben Rücksicht nicht
zugleich sein und nicht sein. Der Bewegungssatz ist daher nichts anderes
als das Kontradiktionsprinzip durch die Bewegung ausgedrückt. Er ist
zunächst identisch mit dem Kausalitätsprinzip1. Nun ist aber das

Kausalitätsprinzip ein analytisches Prinzip des Seins und kann daher
ohne Negation des Kontradiktionsprinzips nicht geleugnet werden. Daher

hat bereits Aristoteles wiederholt darauf hingewiesen, daß nach
Heraklit das Kontradiktionsprinzip keine Geltung habe 2. Mit der Leugnung

des Bewegungssatzes haben wir das Kontradiktionsprinzip
getroffen, und damit das Sein, und so bleibt uns nur mehr der Nihilismus.
Selbstverständlich dürfte man dagegen nicht einwenden, das neue Weltbild

leugne nur die Allgemeingültigkeit dieses Prinzips, nicht aber das

Bewegungsprinzip selber, da die Allgemeingültigkeit mit dem Prinzip
zusammenfällt. Sätze also wie : « Allein die Entwicklung ist eine andere

Kategorie des Anderswerdens und setzt andere Subjekte voraus. Für
sie gilt der Bewegungssatz nicht »3, sind unhaltbar und würden aus
unserer Vernunfterkenntnis herausfallen. Wer daher von einer Bewegung

oder Veränderung spricht, muß das darunter verstehen, was Thomas
damit gemeint hat. Würde er die Bewegung anders auffassen, dann
müßte er auch ein anderes Wort hiefür gebrauchen, weil wir uns unter
Bewegung immer nur das denken können, was Thomas darunter
verstanden hat. Somit wird das neue Weltbild schlechterdings
unaussprechlich. Es scheint sich selber zu widersprechen, indem es den

1 Vgl. Gredt : « Veteres principium causalitatis enuntiaverunt trita ilia
formula : Quidquid movetur ab alio movetur. » Elem. 749, 5.

2 Metaph. IV, 3, 1005 b, 23 ; c. 4, 1006 a ; c. 7, 1112 a, 24 ; XI, c. 5, 1062 a, 31 ;

Top. VIII, c. 5, 155 b, 30 ; Phys. I, c. 185 b, 19. Vgl. Thorn. Metaph. IV, lect. 16,
n. 734.

3 WW 3, S. 212.



220 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Terminus Bewegung gebraucht, womit aber keine Bewegung gemeint
sein soll. Mit anderen Worten : Da sich nichts selbst bewegt1, ist das,

was sich selbst bewegt, eben nichts.
IV. Die klassische Philosophie lehrt, was immer zu existieren

beginnt, muß eine (äußere) Wirkursache haben.

Das neue Weltbild : Zum Werden des Organismus und schließlich

zu allem Werden bedarf es keiner äußeren Wirkursache, da sich alles

von Konstitution aus entwickelt.
Während der hl. Thomas lehrt : « Semen, ut dicit Philosophus in

phys. 2, 31 et metaph. 5, 2 est in genere causae efficientis 2, schreibt M. :

« Im Gegenteil, die Spermien haben die genau entgegengesetzten
Eigenschaften. Sie entstehen durch innere Entwicklung und sind Teile des

väterlichen Organismus. Sie sind ihrer Konstitution nach lebendige
Zellen und haben die Fähigkeit, sich vom väterlichen Organismus zu
trennen, sich mit dem Ei zu vereinigen und durch innere Entwicklung
ein fertiger Organismus zu werden. » 3 Die äußeren Ursachen (causa
efficiens und causa finalis) fallen ganz weg und « der Ersatz hiefür
besteht vor allem darin, daß an die Stelle der zahlreichen
Hauptursachen der Erzeugungsmechanik innere Hauptursachen treten, nämlich

das sich entwickelnde Konstitut und seine Konstituenten. » 4

Wie wir uns diese « inneren Hauptursachen » vorzustellen haben,

geht aus dem neuen Begriff der « Entwicklung » hervor s.

Wir antworten : Was die Ergebnisse der Naturwissenschaft in
diesem Punkte betrifft, so leugnen sie keineswegs die äußere Wirk-
ursächlichkeit. Z. B. : « Der Stoffwechsel besteht in einem Wechsel
zwischen außen und innen, ebenso wie die Formbildung einer Reihe

von Außenfaktoren nicht entraten kann. » 6 « Zum richtigen Verständnis
der Korrelationen, schreibt O. Hertwig, muß man in Betracht ziehen,
daß innerhalb eines Organismus, wie auf S. 518 auseinandergesetzt
wurde, sich jeder Teil zum anderen als Außenwelt verhält. Daher sind
für die Beurteilung ihrer gegenseitigen Beziehungen dieselben Gesichtspunkte

maßgebend, wie für die Beziehungen zwischen Organismus und
Außenwelt. Wie diese auf den Organismus mit unzähligen, mannig-

1 Vgl. Thomas : «Nihil movet seipsum » I S. c. G. c. 13
2 In III. dist. 3, qu. 5 expos. Vgl. Arist. « Principium namque et efficiens

rei, quae gignitur, semen est. » De part. anim. 641 b, 38.
3 WW 3, S. 143 f.
1 Ebend. S. 200. Vgl. dazu Heraklit bei Clemens Alex. Strom. V, c. 14,

PG 9, 157 s. ; Lasalle, a. a. O. II, S. 55 ff.
6 Vgl. oben S. 19. 6 Schubert-Soldern, S. 170.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 221

faltigen Reizen einwirkt, die wir als mechanische, chemische, thermische,
elektrische etc. unterschieden haben, so ist im Organismus ein Teil als

eine Reizquelle für andere Teile in genau der gleichen Weise anzusehen. »1

Die moderne Biologie lehrt unter anderem, daß sich das Spermium
aktiv verhalte und durch seine Tätigkeit den Entwicklungsprozeß des

auf diese Weise neu gewordenen Individuums anrege und einleite. Wäre
das Kind bereits subjektiv im Vater, könnte man von einer Entwicklung

reden, wenn auch diese eine effektive Ursache beim Wachstum
nicht ausschließt. Das Kind ist nun aber nicht subjektiv, sondern nur
effektiv im Vater ; es kann daher nur durch die besondere Wirkursache
der Erzeugung der individuell verschiedenen und spezifisch gleichen
Natur gezeugt werden.

Demgegenüber lehrt das neue Weltbild : « Entwicklungsbiologisch
sieht der Zeugungsvorgang so aus : Aus einem Teil der Eltern, dem
befruchteten Ei, wird durch inwärtige Entwicklung das Kind. Freilich
ist das nur möglich, weil es zur Natur, zur Konstitution des Menschen

gehört, solche Teile zu haben und sich aus solchen Teilen zu entwickeln.
Und dazu gehört es, weil die Natur von Gott so erschaffen worden ist
und von ihm so forterschaffen oder erhalten wird. Das alles gilt
grundsätzlich für die ganze Biologie, gilt unter entsprechenden Änderungen
ebenso für die Physik, gilt für einzelne Körper, für ihre Systeme, wie
für das ganze Weltall. Der so verstandene Vorgang der Entwicklung
setzt an die Stelle der zwei Subjekte, nämlich des erzeugenden und des

erzeugten eines, das innerlich werdende Subjekt. » 2

Damit wird die geschaffene Wirkursache in der Biologie und im
ganzen Weltall ausgeschaltet. Die Negierung der geschöpflichen
Wirkursache bietet uns allerdings ein ganz neues Weltbild dar. Es fragt
sich nur, ob eine solche Aufstellung auch mit der Erfahrung und der
Vernunfterkenntnis übereinstimmt. Wie jede Bewegung einen Beweger
voraussetzt, so verlangt auch das Werden einer neuen Substanz eine

Wirkursache, die mit dem Subjekt der gewordenen Substanz nicht identisch

sein kann. Wir brauchen hier nicht mehr näher darauf einzugehen,
weil oben bereits im Zusammenhang mit der Bewegung darüber
gehandelt wurde. Wir ziehen nur einige Schlüsse aus dem neuen Weltbild.

M. meint, die Naturen seien von Gott so erschaffen und seien

daher auch so beschaffen, daß sie sich selber bewegen und entwickeln
könnten. Daß solche Naturen nicht möglich sind und daher auch von

1 AUgem. Biologie, S. 638, 5. Aufl. Vgl. oben S. 16 und 33. 2 WW 3, S. 41.



222 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Gott nicht « so » erschaffen werden können, haben wir oben gesehen.

Wir fragen uns hier, wie können wir noch annehmen, daß sie von Gott
erschaffen sind Wenn sie nämlich solche Naturen sind, die ihre
Vollkommenheit aus sich entwickeln können, dann brauchen sie gar nicht
mehr erschaffen zu werden, da sie sich die Wirklichkeit auf dem Wege
der Entwicklung selber geben.

M. unterscheidet zwischen einer vertikal-simultanen und einer
horizontal-sukzessiven Erzeugerlinie. Letztere bedeutet die Reihe der
geschaffenen Ursachen, während erstere die Erschaffung und Erhaltung
durch Gott ausdrücken soll. Das neue Weltbild brachte nun beide zu
Fall : Die horizontal-sukzessive, weil sie durch die Entwicklung ersetzt
wird ; die vertikal-simultane aber dadurch, weil nach dem alten Weltbild

des hl. Thomas beide so gekoppelt waren, daß « nach Aristotelisch-
Thomasischer Auffassung die horizontal-sukzessive nur möglich war im
Verein mit der vertikal-simultanen Erzeugung »1. Wenn wir nun von
der horizontal-sukzessiven Linie nicht mehr auf die vertikal-simultane
schließen können, wie sollen wir jetzt noch aus der Welt, in der wir
leben, die Existenz Gottes beweisen Bisher haben wir sie mit dem

Bewegungssatz beweisen können. Nach dem hl. Thomas steht Gott
am Anfang des Prinzips : quidquid movetur ab alio movetur. Mit dem

Ausfall dieses Prinzips müssen wir auch auf den Anfang verzichten.
Dasselbe gilt dann auch betreffs der Wirkursachenreihe. Nach dem

neuen Weltbild « ist Gott auf keinen Fall mittelbarer Erzeuger »2.

Damit ist auch jede Möglichkeit geschwunden, aus der Erzeugerreihe
der Kreatur auf einen überweltlichen Erzeuger zu schließen. Wenn es

kein Erzeugen mehr gibt, kann Gott nicht als die Causa prima ef&ciens

non effecta aus der Kreatur erschlossen werden. Wir kommen also nie

aus der horizontal-sukzessiven Reihe, die uns die Erfahrung lehren soll,
auf die vertikal-simultane Reihe, die uns die Erfahrung nicht lehrt, die

wir vielmehr aus ersterer erschließen sollen.

M. spricht zwar wiederholt davon, daß Gott der Schöpfer des

Konstituts sei, das sich innerlich entwickelt. Woher aber, so fragen wir,
können wir aus eben diesem Konstitut beweisen, daß es erschaffen ist
Was zwingt uns, anzunehmen, daß es nicht ebenso von jeher aus sich

war und ist, und damit unerschaffen ist, wie Heraklit sagt3. Die Gottes-

1 WW 3, S. 38. 2 WW 3, S. 177.
3 Vgl. bei Clemens Alex. « Mundum eundem, inquit, rerum universitatem

complexum, deorum hominumque nemo condidit ; sed fuit idem, est eritque
semper, Ignis quidam semper vivens. » Strom. PG. 9, 159.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 223

beweise verlieren ihren Halt in dieser Welt. Die Existenz Gottes ist
nur mehr Sache der freiwilligen Entscheidung oder subjektiven
Einstellung. Das gibt M. auch unumwunden zu. Er sagt : « Wer
naturwissenschaftlich die Entwicklung annimmt, mag sich auf dieser Linie
für die Unerschaffenheit der Welt, für Schöpfung der Welt durch Gott,
für Entwicklung der Welt aus Gott oder was immer entscheiden, aber

er kann sich nicht darauf berufen, daß die naturwissenschaftliche
Annahme der Entwicklung die theologische Annahme der Schöpfung
ausschließe. »1 Man beachte hier : M. sagt nicht, die Beweise der
Theologen, sondern nur « die theologische Annahme », d. h. man kann die
Existenz Gottes nicht mehr aus der Natur beweisen, sondern aus
anderen Gründen « annehmen ».

Diese Auffassung läßt sich wohl kaum mit der kirchlichen Lehre
vereinbaren, wonach wir die Existenz Gottes aus der Kreatur sicher
erkennen 2 und beweisen können 3. Es bleibt somit niemandem mehr
unbenommen, die Unerschaffenheit der Welt anzunehmen, da bereits
feststeht, daß man aus dem Bestehen der sichtbaren Welt die Existenz
Gottes, bzw. die Erschaffung der Welt durch Gott beweisen kann. Nach
dem neuen Weltbild hingegen wäre die Existenz Gottes nur mehr aus

dem Glauben sicher erkennbar ; sie wäre ein natürliches Geheimnis,
dessen Gegenteil allerdings nicht bewiesen werden kann. Die positive
Beweisbarkeit aber müßte fallen. Ja, es scheint sogar, daß es vernünftiger

wäre, einen solchen « Deus ex machina » ganz zu leugnen, da sich

die Natur von Konstitution aus selber genügt. Die Bewegung ist nämlich

ein Akt, eine Wirklichkeit, die sich die Welt selber geben könnte.
Damit würde sie sich aber auch die Existenz selber geben, weil dieser

Akt (Bewegung) ihr Wesen ist.
M. weist darauf hin, daß Aristoteles nicht einen Schöpfergott,

sondern nur einen unbeweglichen Beweger erweisen konnte. Und der heilige
Thomas « wies wenigstens für die Schöpfung von Anfang auf die Bibel hin,
ohne sie eingestandenermaßen profanwissenschaftlich erweisen zu können»4.

Wir antworten :

1. Ist nicht der erste Beweger auch ein Schöpfer Er ist zumindest

der Schöpfer der Bewegung, weshalb der hl. Thomas den motor
immobilis mit Gott bezeichnet.

1 Wissenschaft und Weltbild, 3. Jg. (1950), S. 296. Vgl. Gloria Dei, a. a. O.
S. 135.

2 Denz. 2072. 3 Denz. 2145. 4 Wissenschaft und Weltbild a. a. O. S. 295.



224 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

2. Es ist wohl nicht richtig, daß der hl. Thomas den Schöpfer nicht
profanwissenschaftlich habe erweisen können 1.

Es ist zwar richtig, daß der erste Beweger nicht auch die Ursache
des Beweglichen ist, insofern er als Beweger aufgefaßt wird. Aber der
hl. Thomas läßt die Annahme, nach Aristoteles sei der erste Beweger
nicht auch Schöpfer des Beweglichen, gar nicht gelten, sondern
verweist auf das zweite Buch der Metaphysik, woraus hervorgeht, daß man
nach Aristoteles Gott auch als den Schöpfer des Beweglichen (Materie)
ansehen müsse, weil Gott die Ursache alles Seins ist2.

V. Die klassische Philosophie hält auf Grund der genannten
Prinzipien daran fest, daß es auch geschaffene, wahre Wirkursachen gibt.

Nach dem neuen Weltbild können wir von kreatürlichen
Wirkursachen im eigentlichen Sinne nicht mehr reden.

Diese Gegenüberstellung ergibt sich aus dem Gesagten zwar schon

von selber ; verdient aber noch besonders hervorgehoben zu werden.
Da es nach dem neuen Weltbild keinen Duahsmus von Subjekten
(aktivpassiv) mehr gibt, so bleiben nur mehr jeweilige Zustände, Zustands-
tatsachen, die zwar mit den vorangegangenen in einem kausalen
Verhältnis stehen sollen, dennoch aber nicht im eigentlichen Sinne von
diesen bewirkt worden sind. M. nimmt nun an, der jeweilige Zustand
sei nicht von einem vorausgehenden verursacht worden, sondern Gott
selber, der das Ganze am Anfang gemacht hat, erschaffe zugleich mit
der Erhaltung des Wesens, das sich substantiell beständig ändert, den

jeweiligen Zustand neu. Durch diese Annahme scheint die adäquate
Selbstbewegung mittels des Schöpfungsbegriffes umgangen zu werden.
Doch entsteht daraus gleich eine neue Schwierigkeit. Wenn Gott die

jeweihgen Zustände erschafft, woher kommt dann das kausale
Abhängigkeitsverhältnis, wie zwischen Vater und Sohn Darauf
antwortet M. mit der Frage : « Warum denn Gott nicht auch diesen

Zusammenhang erschaffen könnte ?» 3

Antwort : Diese Aufstellung, die eine große Ähnlichkeit mit dem
Okkasionalismus hat, scheint nun nicht nur gegen die Erfahrung unseres
Bewußtseins, sondern auch gegen die Lehre der Kirche zu sein 4. Endlich

schließt sie einen Widerspruch in sich. Denn, wenn Gott das

Abhängigkeitsverhältnis schafft, dann muß er auch das Fundament der

1 Vgl. S. Th. I q. 41 a. 1.
2 In Phys. VIII, lect. 2. Vgl. De pot. q. 3 a. 5 c ; S. Th. I q. 44 a. 2.
3 Wissenschaft und Weltbild a. a. O. S. 294.
4 Vgl. Trid. sess. VI, c. 16 und can. 32, Denz. 842 bzw. 809.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 225

Beziehung erschaffen, weil es eine Beziehung ohne Fundament (causa

formalis) nicht geben kann. Damit muß Gott die Geschöpfe zu wahren
Ursachen machen und wir gelangen wieder zu jenen äußeren Ursachen,
die nach dem neuen Weltbild geleugnet werden sollen.

Damit glauben wir die Hauptgedanken des neuen Weltbildes
hinreichend beleuchtet zu haben. Es widerstreitet in mehreren wesentlichen

Punkten der kirchlichen Lehre, ganz offensichtlich der
Philosophie des hl. Thomas und damit den Prinzipien der klassischen
Philosophie. Daß das neue Weltbild mit den 24 Thesen, die im Sinne des

Motu proprio vom 29. 6. 1914 von der S. stud. Congreg. am 27. 7. 1914

herausgegeben wurden, in vielen Punkten nicht mehr vereinbart werden
kann, sei nur nebenbei bemerkt1. Wir finden aber vor allem in ihm
einen gewaltigen Rückschritt in der Naturphilosophie. Aristoteles hat
schon den jonischen Naturphilosophen den Vorwurf nicht ersparen
können, daß sie die Ursachen zu wenig oder gar nicht berücksichtigt
hätten. M. hat sie wieder gestrichen, und glaubt mit dem undefinierbaren

Begriff der Entwicklung allein auskommen zu können und in die

Fußstapfen Heraklits treten zu müssen. Heute wird man das umso

weniger verstehen, als die Naturwissenschaft in die Bahnen des Stagi-
riten einlenkt und zum naturphilosophischen Weltbild des hl. Thomas

hingedrängt wird.

Eine verhängnisvolle Verwechslung, die Fehlerquelle des N. Ws.

Die vorstehende Untersuchung mag uns von der Unhaltbarkeit des

N. Ws. überzeugt haben. Wir fragen uns nur noch, was war denn der

eigentliche Anlaß, ein solches Weltbild überhaupt aufzustellen Hierüber

kann uns eine philosophische Betrachtung bei Bavink Aufschluß
geben. Dieser Autor kommt bei der Frage nach dem Individuum zu
dem Schluß, daß wir den Begriff des Individuums, des unteilbaren
Ganzen in der Biologie nicht anwenden können, « daß wir überhaupt
das organische Individuum nicht als absolute Einheit, geschieden von
allem anderen betrachten dürfen, sondern es als mehr oder minder deutlich

sich abhebende Welle auf dem großen Strome organischen
Geschehens ansehen müssen, für die auch ein zeitlich absolut genau
bestimmter Anfangs- und Endpunkt nicht angebbar ist. »2

1 Vgl. These : VIII, IX, XI, XIII, XIV, XVI, XXII, XXIV.
2 Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften (1949), S. 401 f. V gl.

Bertalanffy, Das biologische Weltbild, Bd. I (1949), S. 119 f.

Divus Thomas 15



226 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Nach dieser Auffassung wäre also der « Strom organischen Lebens »

das Primäre, das unum per se, die Substanz oder suppositum, während
die einzelnen Individuen nur Teile am Ganzen des Lebensstromes wären.
Wir hätten uns daher die Individuen in ihrem Verhältnis zum Lebensstrom

ungefähr so vorzustellen, wie die Teile eines organischen Ganzen.

Dazu möchten wir zunächst bemerken, wenn wir auch nicht genau
wissen, wann ein Individuum zu sein begonnen hat, daraus noch nicht
gefolgert werden könne, wir wüßten auch nicht, daß es zu sein begonnen
habe ; denn wir wissen ganz sicher, daß ein Individuum zu leben
angefangen hat und daß es wieder zugrunde gegangen ist, wenngleich wir
den Zeitpunkt nicht genau feststellen können. Dies nur nebenbei. Uns
beschäftigt jetzt hauptsächlich das Bild vom Lebensstrom.

Die Individuen sind darnach nur als Teile eines größeren Ganzen

zu betrachten, die für sich keine absolute Einheit bilden. Diese Parallele
zieht auch M. 1 Dieses Bild erinnert uns an die heraklitische Idee von
der Welt als Fluß. Wenn jemand die Worte Bavinks so nimmt, wie
sie lauten, dann könnte er allerdings zur Vorstellung gelangen, daß die

Individuen nur als Erscheinungsformen am Lebensstrom zu denken

seien, so daß sie nur sind, weil ein Lebensstrom ist, nicht aber ein

Lebensstrom ist, weil es aufeinanderfolgende Individuen gibt. Das also,

was schlechthin ist, wäre der Strom ; dieser wäre dann freilich ein Sein,
das die bisherige Philosophie nicht kennt 2.

Doch scheint uns das Bild bei Bavink nur eine Darstellung dessen

zu sein, was per accidens ist. Die Welle, z. B. des Wassers, hat ja kein
absolutes Sein, sondern ist nur die Bewegung der Wassermoleküle.
Zuerst muß also das Wasser (Moleküle) per se sein, damit dann die Bewegung

und damit die Welle entstehen kann. Die Welle ist daher nur
ein ens per accidens, das ein absolutes Sein voraussetzt. Wie wir nicht
sagen können, das Wasser sei, weil eine Welle ist, sondern sagen müssen,
die Welle ist, weil das Wasser, das zuerst ist, bewegt wird, so dürfen
wir auch nicht sagen, die Einzelwesen sind, weil etwas vorübergehend
in Erscheinung tritt, sondern es tritt etwas vorübergehend in Erscheinung,

weil etwas (Individuum) zu sein angefangen und wieder zu sein

aufgehört hat. Derselbe Vergleich wird auch mit dem Fluß angestellt.
Auch da müssen wir sagen, nicht deshalb bewegen sich die Teile, weil
es einen Fluß gibt, sondern deshalb gibt es einen Fluß, weil sich die

1 Vgl. WW 3, S. 48, 58, 65, 90 ; MW in ZkTh. 57 (1933), S. 513.
2 Vgl. M. WW 3, S. 211.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 227

Teile bewegen. Der Fluß ist also nicht eine Substanz, ein absolutes

Sein, sondern ist nur eine akzidentelle Erscheinung an einem absoluten
Sein, am Wasser, das aus Teilen (Molekülen) besteht, die sich bewegen.
Der Fluß kann nicht als ein absolutes, bewegtes Sein aufgefaßt werden,
weil ein solches Sein ein absoluter Widersinn wäre. Desgleichen ist auch

der sogenannte Strom des Lebens nicht ein unum per se, sondern per
accidens, das seine Einheit dem kausalen Abhängigkeitsverhältnis
verdankt. Ganz anders verhält es sich mit der Selbstbewegung des

Organismus. Hier haben wir in der Tat ein unum per se, ein Wesen, das

für sich existiert und das sich in seinen Teilen selber bewegt. Die
einzelnen Teile sind aber keine supposita (Substanzen), sondern nur
integrierende Teile eines Ganzen, durch das sie sind und auch bewegt werden.
Die Individuen hingegen sind keine bloß integrierenden Teile des

Lebensstromes, sondern sind selber wahre supposita, während der Lebensstrom
selber kein suppositum ist, sondern nur eine außenursächüche Verkettung

von Individuen. Nicht deshalb gibt es mehrere Menschen, weil
sie ein Lebensstrom durchzieht, sondern deshalb reden wir von einem

Strom des Lebens, weil mehrere Menschen sind und waren, von denen

die einen ihr Dasein der Kausalität der anderen verdanken.

Wir schließen daher mit dem Satz : Nicht die Naturwissenschaft

hat ein Sein entdeckt, « das zugleich Bewegtsein und Tätigsein ist,
zusammengefaßt also ein ungleichförmig fortgesetztes Sein », sondern
gewisse Naturphilosophen haben das unum per se mit dem unum per
accidens verwechselt.


	Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer : eine kritische Untersuchung

