Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer : eine kritische
Untersuchung

Autor: Pfaffenwimmer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762737

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Wandel im Weltbild
nach Albert Mitterer

Eine kritische Untersuchung

Von Dr. P. GEorc PFAFFENWIMMER C. Ss. R., Mautern, Steiermark

Professor Dr. Albert Mitterer (im folgenden: M.) verficht bereits
seit mehreren Jahren einen von der modernen Naturwissenschaft her-
beigefiihrten Wandel im Weltbild (WW). Das Weltbild des hl. Thomas
entspreche heute nicht mehr und es sei daher an der Zeit, daB sich
auch die klassische Naturphilosophie dementsprechend umstelle 1

Im nachstehenden Artikel soll zur Theorie Mitterers etwas ausfithr-
licher Stellung genommen werden. Wir setzen die wichtigsten Ergeb-
nisse der Naturwissenschaft, insbesondere der Biologie voraus und be-
fassen uns in erster Linie mit den daraus resultierenden Schliissen der
Naturphilosophie. Hiezu fiihlen wir uns umso mehr veranlaf3t, als einer-
seits der Unterschied zwischen aristotelisch-thomistischer Naturbeob-

1 Die wichtigsten diesbeziiglichen Publikationen sind :

Der Bewegungssatz (omne quod movetur ab alio movetur) nach dem Weltbild
des hl. Thomas und dem der Gegenwart. Scholastik 9 (1934).

Das Ringen dér alten Stoff-Form-Metaphysik mit der heutigen Stoff-Physik. Inns-
bruck-Leipzig (Tyrolia) 1935. Wird zitiert in seinen Schriften: WW 1.

Wesensartwandel und Artensystem der physikalischen Korperwelt, Bressanone-
Brixen-Leipzig 1936, bzw. Herder-Wien. WW 2,

Die Zeugung dev Ovganismen, insbesondeve des Menschen, nach dem Weltbild des
hl. Thomas und dem dey Gegenwart. Wien-Herder. 1947. WW 3. Dieses
Werk enthilt die Gesamtdarstellung des WW und wird von den folgenden
vorausgesetzt.

Elternschaft und Gattenschaft nach dem Weltbild des hl. Thomas und dem der
Gegenwart. Wien-Herder. 1948. WW 4.

Dogma und Biologie der Hl. Familie nach dem Weltbild des hl. Thomas und dem
der Gegenwart. Wien-Herder. 1951. WW 5.

Geheimnisvoller Leib Christi. Nach St. Thomas von Aquin und Papst Pius XII.
Wien-Herold. 1950. WW 6.



186 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

achtung und der modernen Naturwissenschaft auf Grund des enormen
Fortschrittes sowohl in der Physik als auch in der Biologie zu bekannt
ist, als daB3 dariiber noch ein Wort zu verlieren wire ; anderseits aber
M. auf philosophischem Gebiete zu einem von der klassischen Philo-
sophie abweichenden Ergebnis kommt.

M. geht von der organischen Welt aus und sucht dort seine Theorie
zu begriinden. Wir beziehen uns daher auf sein Werk : Die Zeugung
der Organismen insbesondere des Menschen . Auf Grund der modernen
Biologie glaubt er nun gegeniiber der klassischen Naturphilosophie die
folgenden Abinderungen treffen zu miissen : Zeugung ist nicht Erzeu-
gung, sondern Entwicklung ; Lebensbetitigung ist nicht eine inadi-
quate, sondern eine adiquate Selbstbewegung ; der Bewegungssatz der
Metaphysik gilt daher nicht allgemein ; das Werden ist Entwicklung ;
die Weltkérper sind nicht nur beweglich, sondern von Natur aus bewegt ;
Gott hat nicht eine bewegliche, sondern eine bewegte Welt erschaffen ;
es gibt daher keine #uBeren geschaffenen Wirkursachen ; Gott bringt
selber die Effekte hervor ; die Erhaltung besteht in einer bestindigen
Neuschépfung des jeweiligen Zustandes. Dies gilt zundchst, auf Grund
der Erkenntnisse in der Entstehung der Organismen, vom biologischen
Korper ; gilt aber analog auch von jedem physikalischen Weltkorper
und damit von der gesamten Korperwelt.

Bevor wir nun niher darauf eingehen, wollen wir das Weltbild des
hl. Thomas kurz entwerfen, wobei wir, wie M., vom Begriff der Zeugung
ausgehen.

Grundziige des « alten » Weltbildes

In der klassischen Philosophie hat der Ausdruck generatio, den man
mit Zeugung wiedergeben kann, einen weiteren Umfang als das Wort
Zeugung ; er bedeutet das Werden schlechthin. Ganz allgemein wird
daher die «generatio» definiert als: transitus seu mutatio, qua sub-
jectum reale transfertur de non-esse ad esse ®. Zum Unterschied von
der Erschaffung wird dabei immer ein reales Subjekt vorausgesetzt, das
gleichsam der Triger der Veridnderung ist ®. Die Zeugung der lebenden
Substanzen, die wir im deutschen als eigentliche Zeugung bezeichnen,
wird besonders definiert als : origo viventis a principio vivente conjuncto.

1 (1947) WW 3.
? Vgl. Grept, Elem. n. 374; S. Th. I q. 27 a. 2c.
3 Vgl. Phys. lib. 1, lect. 11.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 187

Diese Bestimmungen setzen die aristotelische Akt-Potenz-Lehre voraus
und verlangen vor allem eine klare Erfassung des Begriffes der forma
substantialis.

Die klassische Philosophie unterscheidet auch am physikalischen
Korper Substanz und Akzidens. Die Substanz ist jenes Ding, das fiir
sich sein kann ; dem es zukommt schlechthin zu sein, und daher vom
Sein eines anderen Weltkérpers unabhingig ist. DaB es demnach eine
Substanz geben muB, liegt auf der Hand. Denn, wenn es nichts gibt,
was schlechthin ist, dann gibt es schlechthin nichts. Da nun etwas da
ist, wie uns die Sinne lehren, so muf3 auch etwas da sein, was schlecht-
hin ist, und das nennen wir Substanz 1.

Nun gibt es aber viele, dem Wesen nach verschiedene Korpersub-
stanzen, die nach ihrem substantiellen Sein auch veranderlich sind. Jede
Verinderung setzt nun ein Subjekt voraus, da sich nichts nach seinem
ganzen Sein natiirlicherweise verindern kann 2. Es wiirde ja sonst ins
Nichts verwandelt, aus dem dann nichts mehr werden kénnte. Also
verandern sich die Kérpersubstanzen nur nach jenem Teil ihres Seins,
der ihnen das spezifische Sein gibt. Diesen nennen wir forma substan-
tialis. Das Subjekt der Verdnderung hingegen heiit Materie (materia
prima).

Da nun jedes Ding nur insofern ist, als es eins ist, so ist auch die
Substanz eine Einheit. Das Prinzip der Einheit ist die substantielle
Form, da sie ja der Substanz das spezifische Sein gibt. Die Kérper sind
auf Grund ihrer Quantitit teilbar. Da die Quantitdt wirkliche Teile hat,
so kénnen wir auch von der Korpersubstanz aktuelle Teile aussagen.
Jedoch sind diese Teile zusammengeschlossen und stehen unter der
gemeinsamen substantiellen Form. So ist die Substanz trotz ihrer Quan-
titat und Teilbarkeit eine naturliche Einheit. Die lebenden Substanzen
haben nun keine bloB8 homogenen Teile, sondern heterogene, die durch
die substantielle Form zu einer Einheit verbunden sind. Diese Ver-
bindung ist nun keine bloB akzidentelle oder zufillige ; sondern ist eine
natiirliche, wesentliche, substantielle. Um diese Verbindung der Teile
und deren Verhiltnis zum Ganzen richtig zu verstehen, mag ein Ver-
gleich mit der Maschine dienen. Die Maschine hat auch heterogene
Teile, die zu einem Ganzen und zu einer Einheit zusammengefiigt sind.

1 Vgl. Met. lib. VII, lect. 1, n. 1248-1256 ; Arist. 1028 a, 10; 30 : ens simpli-
citer substantia utique est.
* Vgl. S. Th. in I. dist. 8 q. 3 a. 2¢.



188 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Jedoch ist das Verhiltnis der Teile zum Ganzen gerade umgekehrt. Bei
der lebenden Substanz, beim Organismus, sind die Teile infolge des
Ganzen, sie haben ihr Sein und ihre besondere Eigenart durch das Ganze,
oder besser durch die eine Form des Ganzen. Bei der Maschine hingegen
erhilt das Ganze das Sein und seine Eigenart aus den Teilen. Beim
Organismus ist somit zuerst das Ganze, dann erst sind die Teile ; bei
der Maschine aber sind zuerst die Teile, dann erst ist das Ganze. Dies
geht klar hervor, wenn wir das Werden dieser Beiden betrachten. Die
Maschine wird aus den Teilen, die zuerst hergestellt wurden, zusammen-
gesetzt ; der Organismus aber wird zuerst als Ganzes, als eine Einheit
nimlich, der die Teile folgen, die in ihrer Gesamtheit wegen dieser Ein-
heit ein Ganzes genannt werden. Der Organismus hat zwar Teile, be-
steht aber nicht aus Teilen, wie die Maschine. Diese ist ndmlich eine
solche, weil sie solche Teile hat ; der Organismus hingegen ist nicht ein
solcher, weil er solche Teile hat, sondern hat vielmehr solche Teile, weil
er ein solcher ist. « Das Ganze, sagt Rauber, bestimmt die Teile, und
nicht umgekehrt. »?

In gewisser Beziehung sind auch bei der Maschine die Teile solche,
weil das Ganze ein solches ist ; jedoch nur zufillig und nicht natiirlich,
wesentlich, substantiell. Daher ist auch das Ganze nur ein unum per
accidens und nicht ein unum per se. Die Maschine hat ihre Einheit und
die daraus abgeleitete Eigenart der Teile durch eine dulere Ursache. Sie
ist nicht von Natur aus eine solche, sondern nur durch den Zweck, den
der Techniker mit ihr verfolgt. Wie daher die Teile der Maschine durch
den Zweck des Ganzen, der nicht eine innere, konstituierende, sondern
eine duBere, dirigierende Ursache ist, bestimmt werden, so werden beim
natiirlichen Organismus die Teile durch das innere Seinsprinzip, durch
die substantielle Form bestimmt. Daher sagt man: Ars imitatur
naturam. Denn, so lehrt der hl. Thomas, «in nullo alio natura ab arte
videtur differre, nisi quia natura est principium intrinsecum, et ars
est principium extrinsecum » 2, Somit ist der Organismus ein unum
per se per causam intrinsecam ; die Maschine hingegen ein unum
per accidens per causam extrinsecam. Hierin besteht nun ein wesent-
licher Fortschritt der aristotelischen Philosophie gegeniiber den ilteren

1 Neue Grundlegung zur Kenntnis der Zelle. Morph. Jahrb. Bd. VIII. Vgl.
O. HErTWiG, Das Werden des Organismus (1918), S. 146 ff. ; SCHUBERT-SOLDERN,
Philosophie des Lebendigen (1951), S. 80 ff.

? Phys. I1, lect. 14.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 189

Naturphilosophen, z. B. Empedocles, nach dem die Tiere so entstanden,
indem sich zuerst deren einzelne Teile bildeten und dann durch
die Liebe vereinigten 1.

Das Ganze und die Teile sind korrelative Begriffe. Das Ganze ist
nichts anderes als die Einheit. Diese wird Ganzes genannt, weil ihr
in irgendeiner Weise Teile zugeschrieben werden. Daher erkennen wir
die Natur der Teile aus der Natur der Einheit des Ganzen. Ist die
Einheit ein unum per accidens, dann sind auch die Teile nur per accidens
solche, wihrend sie simpliciter und per se selbstindige, substantielle
Einheiten sind ; z. B. das ganze Universum, das wir als eine Einheit
auffassen konnen, das jedoch aus selbstindigen Wesen besteht. Hin-
gegen ist ein natiirlicher Organismus ein unum per se, wie z. B. ein
Baum oder ein tierischer Kérper. Der Baum ist eine natiirliche Einheit
und wird in Bezug auf seine Teile, die wir in der heterogenen Struktur
des einen Baumes unterscheiden kénnen, ein Ganzes genannt. Wo immer
jedoch eine Einheit oder die Natur als solche zu verstehen ist, spricht
man auch nicht mehr von einem Ganzen, wenngleich auch sie Teile hat.
So sagt man nicht, ein ganzer Mensch sei geboren worden oder ein
ganzer Mensch sei gestorben, denn : unum et ens convertuntur.

Der natiirliche Organismus ist eine substantielle Einheit, die zu-
sammengesetzt ist aus dem doppelten Prinzip von Materie, als der reinen
Potenz oder realen Anlage, und aus der Form, als dem spezifischen
Wesens- und Einheitsprinzip. Diese Form heiBt bei den lebenden Sub-
stanzen Seele. Sie aktuiert oder verwirklicht die Materie oder reale
Anlage nicht nur zum lebendigen Organismus, sondern auch zum Kérper-
sein. Wir diirfen uns daher den lebendigen Kérper nicht vorstellen als
ein aktuelles doppeltes Wesen von Kérper und Seele, da der Koérper
sein Korpersein der Seele verdankt. Die Seele wohnt nicht im Leibe,
sondern der Leib ist gleichsam in der Seele ; ist selber ein Formaleffekt
der Seele. Nach Aristoteles «ist der Leib der Anlage nach (potentiell)
das, was aus ihm in Verbindung mit der Seele wird » 2. Somit wird
der Leib von der Seele nicht so bewegt, wie der Fihrmann das Schiff
bewegt, oder wie der Didmon den Leib des Besessenen vergewaltigt. Die
Seele gibt das Sein des Leibes.

Wie nun der Organismus das Kérpersein der Seele zu verdanken

1 Vgl. Diers, Vors. 21, B, 57, 58, und Arist. Phys. II, 8, 198 b, 29 ; De part.
anim. 640, a. 20 ss.; De coelo III, 2, 300 b, 29; S. Th. in Phys. II, lect. 12 ; De
anim. III, lect. 11.

2 Vgl. UBERWEG-PRACHTER, S. 386.



190 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

hat, so hat er auch die Heterogenitit seiner Teile von der einen Seele.
Diese formt sich selber den Organismus in allen seinen Teilen, so dal3
er eine natiirliche Einheit ist, wenngleich er in seinen Teilen verschieden
ist. Desgleichen stammt auch die Tétigkeit der Teile von derselben
Seele. Jedoch ist die Seele nicht selber unmittelbar téitig, da keine ge-
schaffene Substanz ihre eigene Kraft sein kann. Daher hat die Seele
verschiedene Krifte, die mit Ausnahme des Verstandes und des Willens,
organische Krifte sind, weil wir sie mit der Materie verbunden und
gleichsam verwachsen (konkret) finden. Die Seele bewegt daher nicht
unmittelbar den Koérper, sondern ist das Lebensprinzip, das Prinzip der
Selbstbewegung nur in actu primo. Die Lebenstitigkeit wird durch die
Seelenkrifte ausgeiibt, die nicht alle in gleicher Weise auf den ganzen
Organismus verteilt sind. So bewegt sich der organische Korper selber ;
er lebt, indem ein Teil den anderen bewegt. Der lebendige Leib bewegt
sich nicht adiquat selber, sondern inadiquat. Er bewegt sich selber,
weil die Bewegung innerhalb desselben Ganzen von den eigenen sub-
stantiellen Kriften ausgefithrt wird. Da alle Kréfte von der einen Seele
stammen, so bewegen sie auch nur im Dienste und zum Zwecke des
Ganzen. Diese innere Bewegung ist aber nicht als eine actio immanens
aufzufassen, da nicht das Titigkeitsprinzip als solches vervollkommnet
wird, sondern als eine actio transiens, bei der ein Subjekt die Wirkung
der Titigkeit erfihrt, insofern die Titigkeit einen Effekt hervorbringt.
Der Organismus betitigt nun sein Leben zunichst durch die Nihrkraft.
Diese hat die Aufgabe, artfremde Stoffe in arteigenen Stoff so umzu-
wandeln, daf er ein Teil des Organismus und der eigenen Substanz wird.
Dadurch erhilt die Substanz nicht nur die erforderlichen chemischen
Kriifte, die im Dienste der Substanz zur weiteren Lebensbetitigung bei-
tragen, sondern auch den Ausbau der fiir die Substanz dienlichen und
von ihrer Natur geforderten Struktur, wie auch die Zunahme der Masse
bis zum natiirlichen Quantum. Der Ausbau der Struktur, der hetero-
genen Teile, wie auch die Massenzunahme wird gelenkt von der vis
augmentativa, insofern auch diese nicht einfachhin weiterbaut, sondern
im Dienste der Substanz und damit des Ganzen steht. Wie nun der
Mensch nicht jedwede Nahrung aufnehmen kann, sondern nur eine
solche, welche von der vis nutritiva in die eigene Substanz umgewandelt
werden kann, so darf er weder immer noch in jeder Richtung gleich
wachsen, sondern nur bis zur natiirlichen GréBe und Gestalt, die von
der vis augmentativa geregelt werden. Da sich die Spezies auch fort-
zupflanzen verlangt, so sorgt die vis generativa (Zeugungskraft) auch



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 191

dafiir, indem sie mittels eines eigenen Organs die Artzellen produziert,
die geeignet sind, ein neues Individuum hervorzubringen.

Mit diesen Aufstellungen der klassischen Philosophie stimmen auch
die Ergebnisse der modernen Biologie iiberein. Uber die Art und Weise,
wie sich die Vorginge im einzelnen abspielen, hat die moderne Biologie
einen ungleich besseren Einblick gewonnen, als es den Alten gegotnnt
war. Vor allem war ihnen der Weg, den die Vervollkommnung oder
Entwicklung des Organismus nimmt, nicht niher bekannt. Sie wulBten
nicht, daB der Organismus iiber den Weg der Zellteilung wichst, und
daB das Zeugungsprodukt, die Artzelle (Spermium, Ei) Leben enthalte.
Dadurch war es den Alten sehr erschwert, die richtige Definition der
Zeugung : origo viventis a vivente conjuncto fiir das Werden des neuen
Individuums anzuwenden. Sie behalfen sich mit verschiedenen An-
nahmen, wie der vis plasmativa, der Mitwirkung der Sonne und der
Himmelsgeister usw., um fiir die Entstehung des Lebens einen hin-
reichenden Grund zu finden. Heute ist dies viel leichter. Die Zeugungs-
definition der klassischen Philosophie 148t sich miihelos auf den Zeu-
gungsvorgang, wie ihn die moderne Biologie beschreibt, anwenden. So
machen wir hier dieselbe Erfahrung, wie in der Atomphysik betreffs
des Aufbaues des anorganischen Stoffes. Je mehr die Naturwissenschaft
voranschreitet, umso mehr nihert sie sich den Prinzipien der klassischen
Philosophie. Daher haben auch die Vertreter der klassischen Philo-
sophie bisher keinen AnlaB gefunden, von einem Wandel im Weltbilde
zu sprechen, da sie die philosophischen Prinzipien des hl. Thomas viel-
fach auch durch die modernen Erfahrungswissenschaften bestitigt sehen 1.

Die Griinde fiir den « Wandel im Weltbild »

M. glaubt nun auf Grund der modernen Naturwissenschaft, insbe-
sondere der Biologie, einen Wandel fiir das gesamte Gebiet der Philo-
sophie, speziell der Metaphysik, lehren zu miissen. Wir wollen den
Gedankengang Ms. kurz skizzieren. Er geht von der Biologie aus und
meint nun so : « Aristoteles und Thomas haben nicht gewuflt, dall das
Sperma bei der Zeugung des Menschen Leben enthalte. » Um sich nun
das Entstehen des neuen Lebens zu erkliren, nahmen sie ihre Zuflucht
zur Technik ; sie erklirten es kurzerhand auf technische Weise, d. h.

1 Vgl. ZENo BUCHER, Die Innenwelt der Atome (1946) ; ALFRED HOLLANDER,
Vom Wesen der Natur (1948) ; RAINER SCHUBERT-SOLDERN, Philosophie des Leben-
digen (1951) ; JosEF FrEi1sLING, Was ist Leben ? (1949) ; Allg. Biologie (1952).



192 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

technomorph. Diesen Technomorphismus, der sich bei der Erklirung
der Menschwerdung so hervorragend bewdhrte, dehnten sie dann auf
alles Werden und Geschehen in der Natur aus, indem sie jede Verinde-
rung technisch auffaBten. Héren wir nun den Autor selber: « Da wir
in diesem und weiteren Biichern sehen werden, und bei anderer Gelegen-
heit ! gesehen haben zu wie weitgehenden Folgerungen die Thomasische
Biologie schlieBlich kam, so muB uns der Anfang interessieren, der zu
solchem Ende fiihrte. Dieser Anfang ist einerseits ein theoretisches
Modell und anderseits die wissenschaftliche Anwendung dieses Modells
auf das erfahrbare Geschehen der Natur. In der handwerklichen Technik
(ars) lassen sich folgende Ursachen, das heilt erste Sachen unterscheiden,
die an dem Zustandekommen der letzten Sache, ndmlich des Werk-
stiickes (artificiatum), beteiligt sind : einerseits der Werkmeister oder
Handwerker (artifex) mit Werkzeug (instrumentum), Werkvorlage
(exemplar), Werkziel (finis, intentio), eventuell auch Werkgehilfen
(minister), anderseits der Werkstoff (materia) mit der Werkform (forma,
figura). Aus diesen ersten Sachen ragen zwel dadurch hervor, daB sie
einander als titiges Subjekt (subjectum agens) und erleidendes Subjekt
(subjectum patiens) gegeniiberstehen ... Der Mann ist der Werkmeister,
bzw. Zeugmeister, der mittels eines Werkzeuges (Sperma), das er bewegt,
einem Werkstoff (Gebdrmutterblut), den der Werkgehilfe (Weib) bereit-
stellt, verindert, und so aus diesem Werkstoff das Werkstiick (Kind)
durch Werkformgebung erzeugt. Wir erleben hier die Anwendung eines
technischen Modells, um' eine naturwissenschaftliche empirische Tat-
sache, die Zeugung, theoretisch zu deuten. Das wire in der Natur-
wissenschaft des hl. Thomas eine immerhin bedeutsame, aber doch ver-
héltnismiBig untergeordnete Angelegenheit, wenn sie vereinzelt da-
stiinde. Allein mit Hilfe dieses technischen Modells wurde nicht bloB
die biologische Tatsache der Zeugung, sondern das biologische Ge-
schehen iiberhaupt, nicht bloB dieses, sondern auch das der Physik
und Psychologie gedeutet. » 2

« Haben wir, so fihrt er fort, bisher vom Anfang einer Theorie
gesprochen, so miissen wir nun vom Ende reden, zu dem dieser Anfang
fithrte. Wurde die Welt mit Hilfe des geschilderten technischen Modells
erzeugungs- bzw. bewegungstheoretisch gedeutet, so muBte alles Ge-
schehen in ihr den Charakter des Erzeugens und Erzeugtwerdens, des

1 MW, Mann und Weib nach dem biologischen Weltbild des hl. Thomas und
dem der Gegenwart. ZkTh. 57 (1933) 491-556.
2 WW 3, S. 271,



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 193

Bewegens und Bewegtwerdens haben. Es muflliten infolgedessen in
diesem Weltbegriff zwei Dinge fehlen : Die Schépfung und die konstitu-
tionelle Bewegung, darunter das konstitutionelle Werden, die Entwick-
lung. Die Schopfung muBte fehlen, weil es im Begriff derselben liegt,
daB nur eines, das titige Subjekt (subjectum agens), werkbeteiligt ist,
nimlich der Schopfer als Werkmeister, Zweck und Vorbild ... Fehlt
im Begriff der Schopfung das leidende Subjekt, so fehlt im Begriff der
Entwicklung das andere Subjekt, nimlich das transitiv titige ... Ent-
wicklung ist doch das Werden eines Subjektes (z. B. eines Eies) bei dem
das werdende Subjekt zugleich das werdungstitige Subjekt ist. »!

Der « Technizismus » bei Aristoteles und Thomas

Nach M. hat sich Aristoteles, der Begriinder des alten Weltbildes,
von folgenden Gedankengingen leiten lassen : In der Natur beobachten
wir ein bestindiges Werden und Vergehen. Wir fragen uns, wie kann
etwas werden ? Ein Blick auf die Technik lehrt uns, dal} alles Werden
aus einem Subjekt geschieht, das werdungsfihig ist. Hiezu bedarf es
aber eines #duBleren Faktors, der die neue Form dem Subjekt mitteilt.
Fiir das Werden des Organismus 148t M. Aristoteles in folgender Weise
argumentieren : « Inwirtiges Titigsein und Werden eines Naturdinges
verhilt sich trotz Inwirtigkeit wie technisches Tatigsein und Werden
(erzeugungstheoretische Grundgleichung). Allein technisches Titigsein
und Werden eines Seins fordert das Sein von zwel Subjekten, einem
titigen und einem erleidenden. Also miissen in dem einen Subjekt
(Naturding) zwei Subjekte vorhanden sein. » 2

Dazu méchten wir kurz Stellung nehmen. Wir glauben vor allem
nicht, da3 Aristoteles und nach ihm Thomas den Dualismus von titigem
und leidendem Subjekt in die Naturerklirung deshalb aufgenommen
haben, weil sie ihn in der Technik verwirklicht sahen. Ihre Beweis-
fithrung lautet vielmehr umgekehrt : In der Technik findet sich auch
der Dualismus, weil in der Technik etwas wird und alles Werden einen
Dualismus verlangt. Der Dualismus wurde von ihnen daher nicht erst
in der Physik oder in der Technik, sondern bereits in der Metaphysik
nachgewiesen und .gilt fiir jedes Werden 2.

1 WW 3, S. 291{. 2 WW 3, S. 51.

¥ Vgl. Phys. lib. I, lect. 11. « Ostendit (Arist.) quod supposuerat, scil. quod
in omni factione naturali oporteat esse subjectum : et hoc quidem per rationem
probare pertinet ad Metaphysicum, unde probatur in VII. Metaph.» Dort heil3t

Divus Thomas 13



194 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Die Technik unterscheidet sich daher nach Aristoteles von der
Natur nicht durch den Dualismus von titigem und leidendem Subjekt,
sondern dadurch, daB in der Technik die Prinzipien duBerlich sind,
wihrend sie bei der natiirlichen Zeugung der Natur selber zukommen.
Daher nennen wir auch die technische Tétigkeit eine factio (Machen) ;
wiihrend die Tétigkeit der Naturdinge eine generatio (Zeugung) heift.
Die zahlreichen Hinweise auf die Technik, die M. aus Arist. und Thomas
anfiihrt, dienen daher lediglich zur Illustration dessen, was Aristoteles
in der Natur gefunden hat. Daher werden von ihm aus der Technik
nicht « wissenschaftliche Schliisse auf das Tun der Natur gezogen »?,
sondern es wird vielmehr das Tun der Natur durch Vergleiche erklirt,
in denen analog dieselben Prinzipien verwirklicht sind 2.

Nehmen wir nun aber einmal an, Aristoteles hiatte wirklich aus den
Prinzipien der technischen Verinderung Schliisse auf die Naturvorginge
gezogen, so miiBte diese Argumentation nicht falsch sein, wenn er nim-
lich die Prinzipien nicht von der Verdnderung ableitete, insofern sie
eine solche ist, d. h. eine technische, sondern insofern sie eine Verinde-
rung ist. Was nimlich der technischen Veranderung zukommt insofern
sie eine Verinderung ist, muB von jeder Verinderung gelten, somit auch
von der Natur. Nun versteht aber Aristoteles tatsichlich die Prinzipien
der Technik auch von der Natur nicht insofern sie technisch sind, son-
dern nur insofern sie Prinzipien der Verinderung und des Werdens sind.
Die technischen Modelle wiren also nur dann abzulehnen, wenn sie auch
von der Natur technisch zu verstehen wiren, d. h. wenn wir durch die
Modelle in die Naturvorginge auch das hineinlegten, was spezifisch tech-
nisch ist. So sind aber diese Modelle oder Beispiele sicher nicht auf-
zufassen ; denn die Prinzipien der Natur sind als solche per se, die der
Technik aber als Prinzipien per accidens zu verstehen. Der Kiinstler
hat die Statue nur in seiner Idee und ist nicht selber eine Statue ; der
zeugende Mensch aber zeugt einen Menschen und ist selber ein Mensch.
In beiden Fillen muB jedoch aus metaphysischen Griinden das titige
Subjekt vom leidenden unterschieden werden. Desgleichen ist der Stoff
nicht von Natur aus veranlagt, eine Statue zu werden ; wohl aber hat
die Materie die natiirliche Veranlagung, ein Organismus zu werden. *

es unter anderem : « Probat quod unum trium (materia, agens, compositum) scil.
principium ex quo inveniatur in omni generatione; non solum in naturali, sed
etiam in artificiali (de aliis enim duobus est manifestum)» Metaph. VII, lect. 6,
n. 1388. Vgl. Arist. De anim. gen. IT 734 b, 36 ; Metaph. VI, c. 7, 1032 a, 20.

1'WW 3, S. 53; vgl. S. 50. 2 Vgl. Phys. II, c. 1-15. 2 Vgl. Phys. II, lect. 1.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 195

Entweder hat Aristoteles die Zeugung technisch aufgefalt, dann konnte
er unmoglich zwischen Technik und Natur unterscheiden ; oder er hat
sie nach allgemeinen Prinzipien verstanden, dann kann man seine Er-
klirung nicht mehr technisch nennen. Nun miissen wir aber sagen, daf3
Aristoteles ganz bewuBt seine Philosophie des Seins (philosophia prima)
von der Technik unterschieden und damit auch die Naturvorgiinge nicht
technisch gedeutet hat®.

Einwand

Darauf wiirde uns M. jedoch antworten : Mag sein, daBB Aristoteles
subjektiv iiberzeugt war, eine Philosophie des Seins zu schreiben : es
fragt sich aber, ob ihm das bei den primitiven Kenntnissen der Natur
auch moglich war. Er kannte noch nicht die lebendigen Spermatozoen
und wuBte noch nichts von der Entwicklung. So mubBte seine erste
Philosophie (Metaphysik), die fiir jede Verdnderung gelten soll, erzeu-
gungsmechanisch und damit technisch ausfallen. Er trug also den Tech-
nizismus zuerst unbewuBt auch in die Natur hinein und wenn er dann
glaubte, auf Grund der allgemeinen Seinsprinzipien die Naturvorginge
erkliren zu miissen, so war das eben eine petitio principii. M. sagt
daher : « Die Berechtigung einer technomorphen Deutung der Natur
begriindet Thomas mit Aristoteles folgendermaBen : Die Natur ist eine
den Naturdingen von einer héheren Intelligenz verliehene Technik.
Diese Technik ist nachahmbar. Bei unserer Erkenntnis der Natur lernen
wir die Technik der Natur kennen und ahmen sie in unserer Technik
nach. Infolgedessen ist menschliche Technik eine Nachahmung der
Natur. Wie man sieht, enthilt dieser Gedankengang einen Fehlschluf3
(petitio principii), insofern er einerseits eine technische Deutung der
Natur voraussetzt, wenn gesagt wird, Gott habe in die Natur eine
Technik hineingelegt, von der die menschliche Technik ein Abbild sei,
und insofern anderseits daraus wieder die Berechtigung abgeleitet wird,
die Natur technisch zu deuten. » 2

Daraus geht hervor, daBB wir nach M. nicht nur das fiir spezifisch
technisch zu halten haben, was Aristoteles damit gemeint hat, sondern
auch den Dualismus des titigen und leidenden Subjektes und vor allem
den Bewegungssatz. Und wenn nun Aristoteles diese Prinzipien in der

1 Vgl. Metaph. I, n. 18-26; IV, n. 590 ff.
2 WW 3, S. 551,



196 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Metaphysik als allgemeine Prinzipien der Verinderung und des Werdens
hinstellt, so ist damit nur soviel gesagt, dal uns mit der aristotelischen
Metaphysik fiir die Naturerklirung nicht gedient ist. Wir wiirden ja
wiederum Gefahr laufen, die ganz untechnischen Tatsachen des Werdens
technisch zu erkliren. Denn, so fragt M., « worin liegt die Falschheit
der Zeugungsbiologie ? Es sind einerseits die generellen Ziige der Er-
zeugungswissenschaft iiberhaupt : Wir finden den ganzen Technomor-
phismus wieder, den Dualismus der Subjekte (Werkmeister, Werkstoff),
das Schema der Kategorien Tun und Leiden, das beziehungsstiftende Er-
zeugen und Erzeugtwerden eines Subjektes von (ab) einem Subjekt. ..»?

Somit wendet sich das neue Weltbild gegen die Allgemeingiiltigkeit
des Bewegungssatzes (omne quod movetur ab alio movetur) und gegen
die Seinsprinzipien, die fiir das Werden den Dualismus von Subjekten
verlangen. Seit der Entdeckung des konstitutionell bewegten Seins
kommen diese Prinzipien fiir die Naturerkldrung nicht mehr in Frage.
M. sucht uns das im ganzen I. Kapitel von iiber hundert Seiten seines
WW 3 zu beweisen. Aristoteles konnte seinerzeit nur insoweit eine
Metaphysik, d. i. eine Philosophie des Seins schreiben, als ihm das Sein
bekannt war. Nun aber wuBte weder er, noch Thomas, dafl das Spermium
ein Teil des Organismus ist, dem es angehért, und kam somit zu einem
Dualismus von Subjekten ; nahm auch dort zwei Subjekte an, wo nur
eines angenommen werden darf. « Alle von Thomas aufgefiihrten Zus-
seren Erzeugungsfaktoren kommen somit als solche fiir die Mensch-
werdung in Wegfall ... Damit fillt der Dualismus des erzeugungs-
titigen und erzeugungsleidenden Subjektes. Es bleibt nur ein Subjekt :
der werdende Mensch. » 2

Desgleichen wuBten weder Aristoteles noch Thomas etwas von
einem Sein, das sich konstitutionell selbst bewegt, in dem nicht ein
Teil den anderen, sondern das sich als Ganzes bewegt, Sie kannten
daher immer nur ein Werden nach Art des Erzeugens, nicht aber ein
Werden in der Form von Entwicklung. «Der hl. Thomas, sagt M.,
kennt nur eine Form des Werdens. Es ist jenes Werden, von dem der
Satz gilt : Jedes Subjekt, das bewegt ist (anders wird oder wird), wird
von einem anderen Subjekt bewegt (anders gemacht, erzeugt). Dieser
sogenannte Bewegungssatz in allgemeinster Form ist nichts anderes als
die Ubertragung des technischen Modells der Bewegung und der Er-
zeugung aus der titigen in die leidende Form. Die titige Form haben

1 WW 3, S. 891 2 8.187; vgl. S. 132, 51 und 52.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 197

wir oben kennengelernt : In jedem Naturding, das manchmal im Zu-
stand der Fihigkeit und der Tatsichlichkeit ist, das also irgendwie
bewegt ist, anders wird oder wird, gibt es ein Subjekt, das sich verhilt
wie titige Ursache, und eines, das wie der leidende Stoff ist. Mit dieser
allgemeinen Behauptung ist jene untechnische Form des Werdens aus-
geschlossen, bei der, wie im Fall der Entwicklung, ein einziges Subjekt
innenursichlich, das hei3t von Konstitution aus bewegt ist, anders wird,
ohne dall es von einem anderen Subjekt wirkursichlich bewegt, anders
gemacht, erzeugt wiirde, sei dieses Subjekt drauBen oder (als Teil)
drinnen. » !

Darin besteht nun nach M. der Fehler der aristotelisch-thomisti-
schen Naturphilosophie, daB sie die Natur technomorph zu erkliren
sucht, d. h. daB sie dualistisch ist, immer zwischen einem titigen und
leidenden Subjekt unterscheidet, und dafB sie alles Werden nach dem
Bewegungssatz auffaBt, weil sie das sichselbstbewegende Sein nicht
kennt. « Man braucht, so schreibt M. weiter, den heuristischen Wert
des geschilderten Technomorphismus fiir den Anfang einer naturwissen-
schaftlichen Forschung nicht zu verkennen. Aber es hat sich im weiteren
Verlauf gezeigt, daB er falsch ist, und daB man der Erkenntnis der
Natur, wie sie ist, umso niher kommt, je mehr man alle Anthropo-
morphismen, seien es Psychomorphismen, seien es Technomorphismen
abstreift. Es ist hochste Zeit fiir uns, das einzusehen. DaB das inner-
halb unseres Thomismus noch immer nicht geniigend eingesehen und
eingestanden wird, ist einer der schwersten Mingel seines gegenwiirtigen
Zustandes und eines der schwersten Hindernisse eines kiinftigen Fort-
schrittes. Denn man vernachlissigt infolgedessen die dringende Auf-
gabe, die untechnischen Vorginge der Natur naturphilosophisch zu
studieren und die den Tatsachen entsprechenden Losungen zu suchen. » 2

Welches nun das Anliegen Ms. ist, diirfte aus dem Gesagten klar
sein. Die klassische Philosophie versagt, weil sie die Natur « technisch »
auffa3t, wobei wir uns unter Technik nicht das vorstellen diirfen, was
Aristoteles darunter meint, sondern die Anwendung des Dualismus und
des Bewegungssatzes. Wir wollen diese Auffassung nach den Prinzipien
der thomistischen Philosophie niher untersuchen. Da es sich hier um
eine Naturbetrachtung handelt, miissen wir zunéichst die Naturwissen-
schaft zu Rate ziehen.

1 WW 3, S. 57 1. 2 WW 3, S. 57.



198 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Die moderne Naturwissenschaft
und die « technische » Naturbetrachtung

Die Naturwissenschaft scheint uns durchaus nicht zu zwingen,
beim Werden der Organismen nur ein Subjekt anzunehmen ; im Gegen-
teil. Die moderne Biologie unterscheidet sehr wohl zwischen dem zeu-
genden und dem gezeugten Subjekt. Desgleichen unterscheidet sie
zwischen den eigentlichen Teilen des Organismus, den Organen, und den
organischen Produkten. Die Spermatozoen werden ausdriicklich als
Geschlechtsprodukte bezeichnet und von den Geschlechtsorganen unter-
schieden 1.

Erstere haben ein gewisses Eigenleben und sind wahre supposita,
was man von den Teilen aber nicht sagen kann. So schreibt Venzmer :
« Als Bereitungsstitten der Geschlechtshormone dienen diejenigen Teile
der Fortpflanzungsorgane, die man folgerichtig als ‘Keimdriisen’ be-
zeichnet ; und zwar beim Manne die Hoden, beim Weibe die Eierstocke.
Beide Organe stellen iibrigens Driisen mit gemischter Funktion dar ;
denn einmal sind die Keimdriisen ja Aussonderungsdriisen durch die
Tatsache, dal3 sie ihre Erzeugnisse, nimlich Samenfiden beziehungs-
weise Eier, durch besondere Ausfiihrginge nach aullen entleeren, zum
anderen sind sie aber auch Einsonderungsdriisen, indem sie die Ge-
schlechtshormone unmittelbar in den Blutstrom entsenden. » 2 Die Er-
zeugnisse sind nun sicherlich keine Organe im biologischen Sinne. Sie
sind vielmehr eigenstindige Subjekte, die als wahre supposita auch noch
weiterbestehen koénnen, wenn auch das Organ, dem sie entstammten,
zugrunde gegangen ist. Vom minnlichen Geschlechtsprodukt der Fleder-
maus weil man, daB es im Uterus des Weibchens iiberwintert und erst
im Frithjahr noch lebensfihig das Ei befruchtet. Die Eigenart dieses
Lebens zeigt sich darin, daB sich seine Kraft je nach den rein duBeren
Umstinden in lingerer oder kiirzerer Zeit erschépft. Gerade die fiir
die Lebensbetitigung ginstigen Umstinde fiihren nur umso schneller
den Tod der Spermatozoen herbei 3. Das Geschlechtsprodukt — dieser
Terminus ist ganz allgemein in der modernen Biologie — oder, wie
Venzmer sagt, das Erzeugnis, ist daher vom Organ zu unterscheiden ;
es kann unbeschadet des Organs auch ausgeschieden werden, wihrend

! Vgl. O. HErRTWIG, Allgemeine Biologie, S. 361 (1920) ; SCHUBERT-SOLDERN,
Philosophie des Lebendigen, S. 199 (1951).

* Die Wirkstoffe des Lebendigen, Stuttgart (1948), S. 20.

3 Vgl. Knaus, Die Physiologie der Zeugung des Menschen (1950), S. 53.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 199

die Entfernung des Organs immer eine Verstiimmelung bedeutet, wie
Aristoteles lehrte 1.

Wenn man dagegen einwenden wollte, dal nur « gewisse » Teile ab-
trennbar seien 2, so miissen wir eben die Frage stellen, warum sie
« gewisse » Teile sind und was sie befdhigt, abtrennbar zu sein. Im
Organismus ist ja zuerst das Ganze und dann erst sind die Teile 3.

Abtrennbare Teile kénnen daher keine Teile desselben Organismus
mehr sein. Gegen Empedocles wurde oben bereits festgestellt, daf3 der
Organismus keine bloB kiinstliche oder zufillige Einheit ist, sondern
eine natiirliche, ein unum per se. Er ist keine Maschine. Die von der
Entwicklungs-Teilungsbiologie Ms. unterstellte Abtrennbarkeit gewisser
Teile muB doch einen Grund haben, der nicht in der bloBen Unter-
scheidung gelegen sein kann, da vielmehr die Unterscheidung in einem
Unterschied begriindet sein muB. Worin besteht nun dieser Unter-
schied ? Er besteht eben darin, dal die sogenannten « abtrennbaren
Teile » keine Teile des Organismus mehr sind, sondern Produkte, selb-
stindige Individuen und daher andere Subjekte.

Ferner lehrt die moderne Biologie, daB3 bei der Amphimixis (Ver-
einigung von Spermium und Ei) ein ganz neuer Organismus entsteht 4.
Darnach wird also ein neues und damit anderes Subjekt geschaffen, das
vom Subjekt, dem es entstammt, verschieden ist. So haben wir hier
wiederum nicht bloB3 ein, sondern zwei Subjekte. Nach der Entwick-
lungsbiologie, wie sie M. auffaBt, « entsteht jeder neue Organismus aus
Teilen des alten » >. Wenn aber, so antworten wir, der neue Organismus
ein « Teil » des alten sein soll, dann ist er entweder nicht neu, oder er
ist kein Organismus, weil der « Teil » nicht gleich dem Ganzen sein kann.

SchlieBlich werden nach der modernen Biologie bei der Zeugung
nicht alte Anlagen entwickelt, sondern es werden ganz neue Anlagen
geschaffen, damit der Prozel3, wie die Biologen sagen, wieder von vorne
beginnen kénne . Neue Anlagen verlangen aber ein anderes Subjekt

1 Vgl. De anim. gen. I, c. 18, 724 b, 19 s.

2 WW 3, S.229. Vgl. S. 1281

* HALDANE : « We are dealing with an indivisible whole when we are dealing
with a life. » Philosophical basis of biology (1931) ; vgl. BerTALANFFY, Das Gefiige
des Lebens (1937) ; Fiscuir, Naturphilosophische Grenzfragen (1947).

* Vgl. O. HertwiGg, Das Werden der Organismen : « Hier wird wirklich
etwas Neues geschaffen, was in der Artzelle als solcher noch nicht vorhanden
ist», S. 135.

5 WW 3, S.102.

¢ Vgl. ELLENBERG-BauM, Handbuch der vergleichenden Anatomie (1926), S. 9.
FrEeIisLiNG, a.a. O. S. 45,



200 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

und so zwingt uns die moderne Biologie zur Annahme der Verschieden-
heit von Subjekten und verlangt denselben Dualismus, den Aristoteles
bereits gelehrt hat .

Der zweite Wesenszug der klassischen Naturphilosophie, die M. als
« Technizismus » bezeichnet, ist das kausale Abhingigkeitsverhiltnis des
leidenden Subjekts vom transitiv tdtigen, oder kurz der « Bewegungs-
satz ». Nach Aristoteles ist der Bewegungssatz oder das Kausalitits-
prinzip nicht spezifisch technischer, sondern ganz allgemeiner Natur.
M. argumentiert aber auch hier : Weil wir dieses Prinzip in der Technik
verwirklicht sehen, ist es ein bloB technisches und ist daher auf die
Naturvorginge nicht mehr anwendbar 2

Was sagt nun die Naturwissenschaft dazu ? Sie leugnet keines-
wegs «das Erzeugen und Erzeugtwerden, das Bewegen und Bewegt-
werden » 3, sondern erklirt alles Geschehen sowohl in der Physik als
auch in der Biologie nach den Grundsitzen der Bewegung und Kausa-
litit, da sie die notwendige Voraussetzung fiir jedes wissenschaftliche
Forschen sind.

Im einzelnen kénnen wir auf folgende drei Punkte hinweisen, die
das organische Geschehen selbst betreffen und das Kausalititsprinzip
(Bewegungssatz) auch innerhalb des Organismus befolgen.

1. Es sind zunichst die Wirkstoffe (Fermente, Hormone und Vita-
mine), die ebensoviele Wirkursachen im Sinne der klassischen Philo-
sophie bedeuten. Selbst die katalytischen Funktionen der Fermente
(Enzyme) sind wahre Bewegungsprinzipien, so dafl auch da ein Teil den
anderen bewegt 2.

2. Ferner.ist die Assimilation der Organismen ein Prozel3, der art-
eigenen Stoff erzeugt. Beachtenswert ist, wie der hl. Thomas diesen Vor-
gang darstellt : « Agens enim assimilat sibi patiens: unde in fine pas-
sionis oportet passum esse simile agenti, et per hunc modum potest
agere id quod alitur. » > Und die moderne Biologie sagt : « Man nennt
bekanntlich die Verarbeitung des einem lebenden Organismus zur Ver-
fiigung stehenden, sei es nun anorganischen oder organischen Materials

1 « Nihil se ipsum generat, sed postquam generatum est, se ipsum jam auget. »
De anim. gen. II, c. 1, 735a, 13.

2 Vgl. WW 3, S. 27 1.

3 WW 3, S. 29.

* Vgl. ABDERHALDEN, Lehrbuch der Physiologie (1946) ; VENZMER, Die Wirk-
stoffe des Lebendigen (1948).

5 De anim. lib. II, lect. 9.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 201

zu korpereigener Substanz Assimilation. »* Diese « Verarbeitung » wer-
den wir uns als eine causa efficiens vorstellen miissen, bei der ein agens
(Werkmeister) das « Material » (Werkstoff) so bearbeitet, dafl er ihm
eine ganz bestimmte Form verleiht, wodurch es koérpereigene Substanz
wird. Da nun der Werkmeister, d. i. der lebende Organismus nicht nach
einer Idee (exemplar ad quod respiciens artifex operatur), sondern mit
der eigenen substantiellen Form das Material beformt, ist nach der
modernen Biologie der Vorgang kein technischer im klassischen Sinne,
sondern ein natiirlicher, wenngleich ein « technischer » im Sinne Ms. Wie
daher die Technik ein Material voraussetzt, um eine akzidentelle Form
(Gestalt, Figur) zu induzieren, wodurch ein unum per accidens als Werk-
stiick entsteht, so verlangt der Naturvorgang der Assimilation ein
Material, um eine substantielle Form daraus zu aktuieren. Dies gilt
sowohl fiir die Zeugung, wie auch fiir die Anerzeugung.

3. Damit kommen wir zum dritten Punkt, der uns ebenso, wie die
vorausgehenden, das kausale Abhiingigkeitsverhiltnis zwischen titigem
und leidendem Subjekt im Organismus bestiitigt. Die Assimilation stellt
sich als ein allgemeiner Vorgang dar, wodurch arteigener Stoff im all-
gemeinen erzeugt wird. Welcher Funktion dieser Stoff nun dienen soll,
ob der Zeugung eines neuen Individuums durch die Entwicklung der
Keimzellen, oder der Ansammlung potentieller Energie zur Ausiibung
der vitalen Tiétigkeit, oder zum Aufbau der eigenen Korpersubstanz bis
zu einem bestimmten Quantum, muBl durch besondere Kriifte bestimmt
werden, welche die Assimilation wirksam steuern. Da sich diese Wir-
kung im selben Organismus findet, in dem die Ursache tiitig ist, sprechen
wir, zum Unterschied von der Zeugung, von einer Entwicklung. Sie
tritt uns beim Wachstum am deutlichsten entgegen. Hier scheint der
Unterschied zwischen dem titigen und dem leidenden Subjekt auf-
gehoben zu sein. Doch miissen wir auch hier feststellen, daB ja nicht
die Wirkung als leidendes Subjekt zu gelten hat, sondern der zunichst
artfremde Stoff. Die Wirkung ist ein integrierender Teil der Kérper-
substanz, des Organismus, und die Ursache ist nicht erst durch den
Wachstumsprozell geworden, sondern ist die notwendige Voraussetzung
und unterscheidet sich subjektiv von der Wirkung selber. Der Organis-
mus wichst nicht in allen Teilen gleich, sondern wird durch eine forma-
tive Kraft (Hertwig), die in der Substanz verwurzelt ist, gestaltet.

DaB sich das Wachstum iiber den Weg der Zellteilung vollzieht,

1 BaviNg, Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften (1949), S. 332.



202 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

hat man erst in neuerer Zeit erkannt; die Ursache aber hat schon
Aristoteles entdeckt, weil er den Effekt, das Werden des arteigenen
Stoffes, beobachtet hat. Die Teilung der Zellen kann uns jedoch das
Wachstum nicht erkliren; denn durch Teilung werden die physika-
lischen Korper in dem MaBe kleiner als die Zahl der Teilungen zunimmt.
Fiir das Wachstum, zur Vermehrung der Masse bedarf es daher einer
eigenen Kraft (vis augmentativa), deren Tatigkeit in der Zuteilung des
von der Nihrkraft bereitgestellten arteigenen Stoffes besteht. Sie kann
eine Funktion der Nihrkraft genannt werden. Die einzelnen Zellen
teilen sich daher immer erst dann, wenn sie von der Nihrkraft die
erforderliche Menge an Stoff erhalten haben. So verstehen es auch die
Vertreter der modernen Naturwissenschaft : « Das embryonale Wachs-
tum besteht nur darin, daB die infolge der Zellteilung auf die Hilfte
herabgesetzte Masse des Protoplasma wieder auf die urspriinglich vor-
handene vermehrt wird. Dann tritt nach einer bestimmten Zeit wieder
Teilung ein. » !

Entwicklung stellt sich somit als eine besondere Art von Erzeugung
heraus. Die Wirkursache (Néhrkraft, Wachstumsfihigkeit) ist bei der
Entwicklung zwar im selben Subjekt wie der Effekt, d.i. im selben
Organismus, wie die Wirkung, ist aber nicht dasselbe Subjekt, da der
Organismus verschiedene Krifte und heterogene Teile hat, die sich unter-
einander real unterscheiden. So ist ja auch der Akt des Verstandes in
einem anderen Subjekt als der Akt des Willens, weil Verstand und
Wille real verschieden sind, wenngleich sie in demselben Subjekt, d. i.
in der Seele sind.

Die Erzeugung scheint daher der generelle Begriff zu sein, so daB3
zwar jede Entwicklung eine Erzeugung sein mul, nicht aber jede Er-
zeugung Entwicklung genannt werden kann. Aus diesem Grunde nennen
die modernen Biologen auch jenen Vorgang « Erzeugen», wo es sich
zweifellos um eine Entwicklung handelt 2.

Wenn es aber keine Entwicklung ohne Erzeugung gibt, ist auch
die von M. ?® vorgetragene Unterscheidung von Erzeugungs- und Ent-
wicklungsbiologie hinfillig geworden. Nach dem neuen Weltbild muf
daher der Begriff « Entwicklung » in einem anderen Sinne zu verstehen
sein. Er bedeutet hier nicht mehr eine besondere Art von Erzeugung,
sondern setzt sich selber an Stelle der Erzeugung. Daher sagt M. aus-

! Heirz, Elemente der Botanik (1950), S. 78.
2 Vgl. SCHUBERT-SOLDERN, a.a. O. S. 168.
3 WW 3, S. 65 1.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 203

driicklich : « Wenn in diesem Buch?! von Entwicklung die Rede ist,
dann ist damit der Gegensatz zur Erzeugung gemeint. » 2 Wir miissen
uns daher das Grundprinzip des neuen Weltbildes ganz anders denken,
als es uns die klassische Philosophie erlaubt oder auch nur erméglicht.
« Entwicklung ist somit ein Vorgang von besonderer Art.»2 « Infolge-
dessen fehlen in der naturwissenschaftlichen und naturphilosophischen
Begriffswelt des hl. Thomas die obersten Begrifte, unter welche diese
untechnische Form des Werdens eingereiht werden koénnte. »* Damit
kommen wir in unserer Untersuchung gleichsam zum innersten Wesen
des neuen Weltbildes ; es ist der Begriff der Entwicklung.

Der Begriff « Entwicklung » im neuen Weltbild

M. stellt der Erzeugungsmechanik des alten Weltbildes die Ent-
wicklungsmechanik des neuen gegeniiber. Damit steht der Begriff der
Entwicklung im Brennpunkt der Problematik. Wir fragen uns: Was
ist Entwicklung im Sinne des neuen Weltbildes ? Diese Frage 148t sich
nicht ohne weiteres beantworten. Wir finden bei M. zwei Definitionen.
Die eine lautet: « Entwicklung ist ein konstitutioneller Vorgang der
durch Entwicklung werdenden Subjekte. » ® Diese verstoBt aber leider
gegen die Regel : Definitio ne ingrediatur definitum. Die andere heiBt :
« Entwicklung ist das Werden eines Subjektes, bei dem das werdende
Subjekt zugleich das werdungstitige Subjekt ist.»® Doch fragen wir
uns da: Wie kann ein Subjekt durch seine eigene Tatigkeit werden ? !
Es scheint also in der Natur dieses Begriffes zu liegen, daB er nicht
streng definierbar ist. Entwicklung ist nimlich ein « Vorgang, dessen
Ursichlichkeit mit den erzeugungstheoretischen Begriffen nicht erfaB3t
werden kann » 7. M. findet den Grund darin, weil die bekannten Kate-
gorien des Aristoteles nach den Grundsitzen der Technik oder Erzeu-
gungswissenschaft aufgestellt wurden. «Das erzeugungswissenschaft-
liche Werden, sagt er, stand unter keiner Aristotelischen Kategorie. Es
war ja nicht das Sosein eines Subjektes, sondern der Ubergang (motus)
eines Subjektes von einem Sosein zum anderen. Es wurde folgerichtig
unter die nachkategorialen Aussagen (postpraedicamenta) gerechnet, auf
die Kategorie des Werdungsproduktes riickgefiihrt und darnach ein-
geteilt und benannt. Aber ein Werden, das wie die Entwicklung zur

1 WW 3

2 A a O. 0. 4 Ebend. S. 58.
5 WW 3, S. 65. S WW 3, 3

S v B
Si \/W



204 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Konstitution eines Naturdinges gehort, gehort ebenso folgerichtig zum
Sosein des Konstitutes und es miillte oberste Soseinsgattungen (Kate-
gorien) geben, unter die es einzureihen ware, wie andere konstitutionelle
Beschaffenheiten eingereiht werden. Wo sind sie ? » ! Daraus zieht M.
den SchluB3 : « Es fehlt jede Moglichkeit, die Entwicklung mit Thoma-
sischen Kategorien zu beschreiben ... Denn Entwicklung ist weder
Tun noch Erleiden im Thomasischen Sinn. Es ist kein Tun (facere),
weil es ein Werden (fieri), und weil Werden nach ihm stets ein Erleiden
ist. Es ist kein Erleiden, weil ein Erleiden nach ihm von einem anderen
Subjekt angetan werden mufB}. Entwicklung ist somit ein Vorgang
besonderer Art. » 2 Nach M. liegt die Schwierigkeit den Begriff der Ent-
wicklung zu fassen, weniger auf logischem Gebiete. « Nicht logische,
sondern psychologische Schwierigkeiten sind es, die heute eine Trennung
beider so erschweren. » 3 Der Grund hiefiir ist «die technische Auffassung,
die leider viele von uns bis heute blind gemacht hat nicht blof3 dafiir,
daB es Subjekte tatsichlich gibt, sondern selbst dafiir, da es solche
Subjekte geben kénne, die werden, weil sie von Konstitution aus wer-
dend beschaffen (wie ein Organismus), oder metaphysisch gesprochen,
weil sie vom Schépfer werdend geschaffen und erhalten sind » 4. « Will
man daher, so fihrt er fort, die Entwicklung beschreiben, dann bleibt
einstweilen nichts anderes iibrig als dabei von den bisherigen Vorstel-
lungen unserer Naturphilosophie auszugehen und sie Schritt fiir Schritt
zu berichtigen und durch andere zu ersetzen. Vor allem gibt es in einem
solchen Subjekt keinen teilheitlichen Dualismus von Untersubjekten,
von denen das eine titig, das andere erleidend ist. Das Subjekt als
Ganzes, das Konstitut als solches, ist bewegt, wird anders, wird, ent-
wickelt sich. » ® Wir brauchen daher keine geschaffenen duB3eren Prinzi-
pien der Bewegung mehr ; sie werden durch die inneren ersetzt 6. Das
bewegende, titige Prinzip ist der Stoff, die Seele hingegen ist nur das
leitende Prinzip . Wenn man dann die Frage stellt, wie sich das Ganze
als solches iiberhaupt bewegen konne, so antwortet M., dal3 dies eben
die Natur des biologischen Korpers sei, der sich aus sich bewegt und
entwickelt. Es bewegt da nicht ein Teil den anderen, wie die klassische
Philosophie meint, sondern das Subjekt bewegt sich selber, indem es
das Anderswerden von Konstitution aus in sich schlieBt. Seine Er-

1 WW 3, S. 58. *WW 3, S. 59.
3 « Wissenschaft und Weltbild », 3. Jg. 7, S. 293,
* ' WW 3, S. 58. 5 Ebend. S. 61.

¢ Vgl. WW 3, S.196. 7 Vgl. ebend.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 205

kldrung lautet so: « Kausal 146t sich dieses Werden vielleicht so be-
trachten : Wir kénnen etwa, dhnlich wie die Erzeugungswissenschaft
eine sukzessive und eine simultane Komponente unterscheiden. Die
sukzessive Komponente sieht so aus: Ein Zustand (1) hat den néichsten (2)
zur Folge. Mit anderen Worten : Diese gedachten Soseinstatsichlich-
keiten (actus) sind ihrer wirklichen Natur nach gar nicht so, daB sie
von Dauer sein kénnten, sondern so, daB sie innerlich notwendig einer
nichsten Platz machen miissen. » !

« Das Subjekt ist daher von Konstitution aus so beschaffen, dal3
sein wirklicher Zustand eine Zustandsfolge ist, sein jeweiliger aber ein
Teil dieser Zustandsfolge, auBlenursichlich (Gott~Simu1tankomponente)
kommt das daher, weil es so geschaffen und daher infolge seiner so
geschaffenen Natur so beschaffen ist. » 2

Wir wollen nun versuchen, durch einen Vergleich mit der klassischen
Bewegungslehre diese neue Auffassung verstindlich zu machen. Wie
kommen wir zum Begriff der Bewegung ? Wir erkennen sie nur daraus,
daB ein und dasselbe Ding, das schlechthin unverdndert bleibt, per
accidens bald so und bald anders ist. Denn nur an dem Unverinder-
lichen koénnen wir die Bewegung erkennen. Wenn wir einen Stein werfen,
o erkennen wir seine Bewegung nach dem « Wo » (ubi) daran, dal3 der-
selbe Stein bald dort und bald da ist. Wiirde sich der Stein nach seinem
Wesen verdndern, kénnten wir auch nicht erkennen, dal} er sich bewegt.
Da er aber das bleibt, was er ist, erkennen wir auch, daB er sich bewegt,
weil er sich nur nach dem verindert, was er nicht ist. Das ist in unserem
Falle das akzidentelle « Wo ». Indem nun die Sophisten die Verdnderung
per accidens ins Wesen verlegten, konnten sie sagen Coriscus ist ein
anderer als er selber ist, d. h. Coriscus ist nicht Coriscus ; denn Coriscus
im Forum ist nicht Coriscus im Theater 3.

So verlegt auch das neue Weltbild die Bewegung ins Wesen des
Dinges selber und kommt damit zur bestindigen substantiellen Ver-
dnderung. « Es gehort zur Wesensart oder Quidditdt Mensch, diese sub-
stantiellen Verinderungen zu durchlaufen. »*

I WW 3, S. 62. — Es ist gewiB von besonderem Interesse, das neue Welt-
bild mit der Naturphilosophie Heraklits zu vergleichen ; dieser lehrte zweifellos
dasselbe. « Alles liegt auf der Linie kontinuierlichen Fortganges von einem Zu-
stande, den wir als a, zu einem anderen, den wir nicht mehr als a, sondern als b
zu bezeichnen gewohnt sind.» So nach UBERWEG-PRACHTER, Gesch. d. Phil. I
(1926), S. 57.

2 Ebend. 3 Vgl. Arist. Phys. IV, c. 11, 219 b; Thom. lect. 13.

* WW 3, S. 210.



206 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Wihrend also nach der klassischen Philosophie sich jedes Ding nur
nach einer Seite hin veridndert !, bewegt sich nach dem neuen Welt-
bild das Ding (Organismus) als Ganzes, so daf3 darin nichts unverindert
bleibt. Diese Bewegung ist dann seine Entwicklung. « Das Subjekt als
Ganzes, das Konstitut als solches, ist bewegt, wird anders, wird, ent-
wickelt sich. » 2

Kritik

Das neue Weltbild (Entwicklungsmechanik) wird beherrscht von
dem etwas allgemeinen Begriff der « Entwicklung ». Wir wollen nun
diesen Begriff nach den Prinzipien der klassischen Philosophie niher
beleuchten und fragen : Welches ist das Subjekt der Entwicklung und
wie haben wir diese selbst zu beurteilen ?

A. Das Subjekt der Entwicklung

Die Idee der Entwicklung verlangt die Identitit des Subjektes. Es
entwickelt sich immer nur ein Subjekt, dessen Existenz von der Ent-
wicklung vorausgesetzt wird. Entwickeln heiBt ja nichts anderes als
sich vervollkommnen (perfici). Entwickeln kann sich daher nur, was
hiezu auch veranlagt ist. Die Anlage ist zwar bereits eine gewisse Voll-
kommenheit ; jedoch noch in einem unvollkommenen Zustand. Erst
wenn sich die veranlagte Vollkommenheit herausgestaltet, zur Wirk-
lichkeit (actu), dieselbe Vollkommenheit tatsichlich wird, nennen wir
das Entwicklung. Die Veranlagung aber setzt ein Subjekt voraus, das
die Anlage, die Vollkommenheit in Potenz, hat. Wo daher kein Sub-
jekt vorhanden ist, kénnen wir nicht von einer Entwicklung reden. So
kann sich der Sohn nicht aus dem Vater « entwickeln », weil er im Vater

! Vgl. S. Thom. « Omne quod movetur quantum ad aliquid manet et quantum
ad aliquid transit». S.Th. I q.9 a. 1.

* WW 3, S. 61. — Vgl. dazu Heraklit bei ZELLER : « Auf dieser bestindigen
Bewegung beruht alles Leben und Lebensgefiihl, nur in ihr besteht iiberhaupt
das Dasein der Dinge : kein Ding ist dieses oder jenes, sondern es wird es nur in
Bewegung des Naturlebens, die Dinge sind nicht etwas Beharrliches, was ein fiir
allemal fertig wire, sondern sie werden im FluB der Erscheinung durch die wir-
kenden Krifte fortwihrend neu erzeugt, sie bezeichnen nur die Punkte, in denen
die entgegengesetzten Stromungen des Naturlebens sich kreuzen. » Phil. d. Gr.* I,
S. 583 f. Das Wesen, dem es zukommt sich bestindig zu dndern, nennt Heraklit
das Feuer, « weil es eben in seiner Natur liegt, sich immer zu indern, weil es das
aetlwov ist. » ZELLER, a.a. O. S. 595, Anm. 2. Vgl. Clemens Alex. Strom. V. 14,
PG. 9, col. 160.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 207

noch gar kein subjektives Sein hat. Die Priformationstheorie der
Ovisten bzw. Animalculisten hat sich als biologisch unhaltbar erwiesen 1.
Das Subjekt der Entwicklung mul} zuerst mit seiner Veranlagung sein.
Die klassische Philosophie unterscheidet daher zwischen ens simpliciter
und ens secundum quid. Ersteres bedeutet die Substanz, das Sein, das
schlechthin ist. Dieses wird vom ens secundum quid vorausgesetzt.
Es muB} zuerst etwas sein, das die Anlagen hat, das Subjekt. Die An-
lagen und ihre Entwicklung verlangen somit eine Substanz, die sich
gemilB ihren Anlagen entwickelt. Die Entwicklung selber ist daher ein
ens secundum quid, ein Akzidens. Das Akzidens kann aber nicht in
mehreren Subjekten sein, da es durch das Subjekt individuiert wird.
Es hat ja nur insofern ein Sein, als es an der Substanz ist. Die Identitit
des Subjektes hat aber die Einheit desselben zur Voraussetzung ; denn
jedes Ding ist nur insofern als es eins ist. Dal3 wir es bei der Entwick-
lung mit nur einem Subjekt zu tun haben, gibt uns M. ausdriicklich
zu. « Alle von Thomas aufgefiithrten dulleren Erzeugungsfaktoren kom-
men somit als solche fiir die Menschwerdung in Wegfall ... Es bleibt
nur ein Subjekt: der werdende Mensch.» 2 Wir beginnen also beim
Kinde. Dieses hat keine duBeren Faktoren. Das Kind entwickelt sich
aus dem Spermium des Vaters. Dieses ist aber ein Teil des Vaters.
Es lebt somit durch die Seele des Vaters. Also hat das Kind dasselbe
Lebens-Seins- und Einheitsprinzip, wie der Vater. Aber auch der Vater
ist ein Mensch, der durch Entwicklung aus Menschen geworden ist. Wie
sich nun der Vater von Konstitution aus selbst bewegt, so entwickelt
oder bewegt sich die ganze Spezies Mensch von Konstitution aus, da
der Vater ebenso ein Teil der Spezies Mensch ist, wie das Spermium
(Kind) ein Teil des Vaters. Das Spermium ist ein Teil des Organismus,
wie die Organe, im besonderen, wie das Geschlechtsorgan, dessen Teil
das Spermium ist. « Falsch ist erst recht (nach dem Weltbild des
hl. Thomas), daB3 die wirklichen Erzeugungsmittel keine Kérperteile
der Eltern seien, Spermium und Ei sind Zellen, die aus der ersten Zelle
durch Entwicklung hervorgegangen sind wie die anderen Zellen und
Gewebe des elterlichen Kérpers, und die dann wie diese als Organe und
Organteile dem Organismus angehéren ... Sie sind Kérperbestandteile
wie die Organe (Keimdriisen, Hoden, Eierstocke), denen sie angehéren. » 3

1 Vgl. HErRTWIG, Biologie, S. 407 ; BaviNk ? Ergebnisse und Probleme, S. 377.
2 S.187. Vgl S. 41 u. 58.
I WW 3, S. 132.



208 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Wie also das Herz oder sonst ein Teil dem Organismus angehort
und so durch die Zugehorigkeit zum Ganzen konstitutionell bewegt
wird, so gehort jeder Organismus wieder dem Ganzen seiner Spezies
an, die wiederum der Grund ist, warum der einzelne Organismus kon-
stitutionell bewegt ist. Aber auch die Spezies gehért wieder einem
groferen Ganzen als Teil an und wird dadurch bewegt, weil auch dieses
von Konstitution aus bewegt ist und dieses GGanze ist der Makrokosmus,
das Universum. « Das konstitutionell bewegte Herz z. B. gehort einem
groBeren Ganzen, dem menschlichen Organismus an, der ebenfalls kon-
stitutionell bewegt ist, dieser wieder einem groBeren Ganzen, der mensch-
lichen Spezies, und so in immer weiter geschweiften Bogen gréBeren
Ganzen bis zum konstitutionell bewegten Weltall. » 1 Sonach 148t sich
die Bewegung der einzelnen Korper nur erkliren, weil sie Teile eines
konstitutionell bewegten Ganzen sind. « Denn wie jeder Weltkorper als
Kérper ein Teil der Kérperwelt ist (viel inniger als Thomas ahnt), so
ist auch seine konstitutionelle Bewegung immer ein Teil der Bewegung
der Gesamtkérperwelt. »2 Wie daher z.B. das Auge gar nicht sein
kann, wenn es nicht in und durch den Organismus ist und sich nur
als Teil des Organismus bewegen kann «so widre auch das spezifische
Bewegtsein eines Organismus, wie die Entwicklung u. dgl. so unmég-
lich wie sein spezifisches Sein », wenn es nicht ein Teil des konstitutionell
bewegten Universums wiire 2.

Daraus geht hervor, da3 M. die Bewegung des Makrokosmos eben-
so organisch auffait, wie die des Mikrokosmos und dafl er daher auch
fiir den Makrokosmos ebenso notwendig ein einheitliches Bewegungs-
prinzip der konstitutionellen Bewegung annimmt, wie fiir den einzelnen
Organismus. M. meint daher, daB auch der hl. Thomas die Welt bio-
morph, d.i. «als Organismus im groBen » aufgefallt habe ; und er findet
diese Auffassung auch ganz in Ordnung. Falsch sei die Ansicht des
hl. Thomas nur insofern, als er diesen Biomorphismus technomorph ver-
standen habe %.

Der Makrokosmos bewegt sich daher nicht deshalb, weil sich die
Teile, die einzelnen Weltkérper bewegen, sondern die Teile bewegen sich
durch die Zugehorigkeit zur Bewegtheit des Ganzen, des Universums 5,

1 WW 3, S.65; vgl. ebend. S.45; 90; 200; 213 f.; 216.
? Ebend. S. 214.

3 Vgl. ebend.

* Vgl. WW 3, S. 48.

5 Vgl. ebend. S. 90.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 209

Der monistische Charakter dieser Lehre ist unverkennbar. Es
braucht darnach keinen dulleren Beweger mehr ; die Welt ist als Ganzes
selbst in Bewegung, ist von Natur aus, « von Konstitution aus » in Bewe-
gung 1. Gott, als Motor wurde von Aristoteles eingefiihrt ; er beruht
aber nur auf der technischen Vorstellung der Bewegung 2. Der motor
immobilis fillt daher ganz weg 3.

In diesem Sinne hat schon Haeckel * das Problem der Bewegung
gelost. « Nach unserer Ansicht, sagt er, wird dieses zweite Weltritsel
(die Frage nach dem Ursprung der Bewegung) durch die Annahme
gelost, daB die Bewegung ebenso eine immanente und urspriingliche
Eigenschaft der Substanz ist, wie die Empfindung. Die Berechtigung
zu dieser monistischen Annahme finden wir erstens im Substanzgesetz
und zweitens in den groBen Fortschritten, welche die Astronomie und
Physik in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts gemacht hat. »
Klimke antwortet den Monisten mit dem Satz: «Nicht Bewegung,
sondern Beweglichkeit, d. h. die Fihigkeit, eine Bewegung anzunehmen,
gehort zum Wesen der Materie. » 8

Aber gerade das leugnet M., indem er sagt: « Der Entwicklungs-
gedanke besagt, daB Korper und Koérperwelt an sich (per se) von Natur
und Konstitution und daher von Schépfung aus, somit als erste Ein-
richtung, nicht ein konstantes, gleichférmiges fortgesetztes Sein haben,

. sondern ein inkonstantes, ungleichférmig fortgesetztes Sein ... eine
Abfolge bzw. Abwicklung, aus deren Ganzem die biologische Entwick-
lung ein besonderer Ausschnitt ist, deren Ganzes aber alles das umfaft,
was die Erzeugungskosmologie Bewegung, Verinderung, Erzeugung
nannte und als zweite Einrichtung der Kérperwelt nicht der Erschaffung
und Forterschaffung durch Gott, sondern mit Aristoteles einem anderen
Werke Gottes nach auBen, der Bewegung, Verdnderung und Erzeugung
glaubte zuschreiben zu miissen. » ¢

M. hat den monistischen Zug seines Weltbildes gefiihit und sich
daher genétigt gesehen, dagegen Stellung zu nehmen. « Unzutreffend
aber wire es, wenn man Schépfungsgeschichte blo3 als natiirliche
(horizontal-sukzessive) Entwicklungsgeschichte auffalite, und mit dem

1 Ebend. S. 46 u. 60 f.

* Vgl. ebend. S. 30.

3 Vgl. ebend. S. 31.

* Weltritsel, Volksausgabe, S. 97.

8 Der Monismus (1911), S. 142.

¢ WW 3, S.31£f Vgl S.471., 58; Gloria Dei V. 2 (1950), S. 123.

Diyvus Thomas 14



210 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

‘natiirlich’ die (vertikal-simultane) Schépfung durch Gott ausschliefen
und durch eine monistische Deutung der Entwicklung ersetzen wollte. » !
Doch scheint diese Antwort ungeniigend zu sein ; denn 1. ist mit der
Behauptung, der Makrokosmos sei wie der Mikrokosmos (Organismus)
konstitutionell bewegt, der substantielle Monismus bereits eindeutig
ausgesprochen, und 2. kénnen wir eine « vertikal-simultane Schépfung »,
wie wir weiter unten sehen werden und M. auch ausdriicklich zugibt,
nach dem neuen Weltbild aus der Natur nicht mehr beweisen.

Vor allem aber folgt aus dieser modernen Entwicklungstheorie die
Einheit der Seele in allen lebenden Korpern. Was die menschliche Seele
betrifft, so wurde diese Einheit von der Kirche bereits ausdriicklich ver-
worfen 2. Sie widerspricht auBerdem der Erfahrung des personlichen
BewuBtseins. Die Menschheit (species) ist nicht als Ganzes konstitu-
tionell bewegt, ihre numerische Einheit existiert {iberhaupt nicht real,
und was an der menschlichen Natur real ist, das sind die individuell
verschiedenen menschlichen Naturen.

Da sich das Spermium allein nicht zum Menschen entwickeln kann,
sondern zwei Faktoren, das Spermium und das Ei, zum Menschwerden
erforderlich sind, wird nach dem neuen Weltbild der Fall noch kompli-
zierter. Was soll das Kind dann eigentlich sein ? Es miiBte eine zwei-
fache Seele haben, da doch jeder Same durch das Ganze lebt, dem er
angehért. Nehmen wir aber an, es wiirden diese Keimzellen ein ge-
trenntes und von den Eltern verschiedenes Lebensprinzip haben. Welches
soll nun bei der Amphimixis bleiben ? Da nun beide, wie M. sagt 3,
« gleichwertige » Faktoren sind, so werden sich auch beide behaupten
wollen. « Entwicklungsbiologisch sind Spermium und Ei als Keimzellen
wesentlich gleichzusetzen. » 4 Sollen aber beide bestehen bleiben, dann
folgt daraus wieder ein Individuum mit zwei Lebensprinzipien. Das
ist dann ein unum per accidens, niemals jedoch eine Natur. M. ver-
weist darauf, daB sich an der weiteren Entwicklung beide beteiligen.
Man sieht ja ganz deutlich, wie sich die Chromosomen auf einmal ganz
anders bewegen und eine neue Stellung beziehen. Nach dem neuen
Weltbild miissen wir daher im Embryo des Menschen zwei Geistseelen
annehmen, da sowohl das Spermium wie auch das Ei ihr Leben behalten
und sich weiter entwickeln. Diese Folgerung ergibt sich zwangsliufig

T'WW 3, S. 217.

2 Vgl. Conc. Lat. V. Denz. 738.
3 Vgl. ZkTh. (1933), S. 497.

1 WW 3, S.145; vgl. S. 134,



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 211

aus der neuen Entwicklungsmechanik ; ist aber evident falsch. In der
Tat ist weder das Spermium noch das Ei die gezeugte noch unentwickelte
Substanz, sondern es sind beide die natiirlichen Faktoren, die durch
gemeinsames Zusammenwirken und gegenseitiges Verschmelzen die
Disposition fiir die neue Substanz schaffen. Fiir die Zeugung des Men-
schen wissen wir dies sicher, weil die Geistseele von Gott erschaffen
wird. Daher wird auch die Erbsiinde, die nur in der menschlichen Natur
ist, durch das Spermium nicht subjektiv, sondern dispositiv iibertragen 1.

Das Einheitsprinzip und damit das innerste Wesen der befruchteten
Keimzelle wird den Naturforschern immer unbekannt bleiben. Dies zu
erschliefen ist Sache der Naturphilosophie. Der Physiker oder Biolog
kann als solcher niemals die forma substantialis oder die materia prima
feststellen, so wenig er den motor immobilis mit dem Fernrohr ent-
decken wird. Der Grund ist, weil die Substanz nicht unmittelbar, son-
dern nur per accidens durch die Sinne erkannt und daraus per se durch
den Verstand erschlossen werden kann.

Das Werden des neuen Organismus kénnen wir also nicht auf jene
Weise erkldren, wie M. meint. Die Zeugung besteht nicht in einer fort-
gesetzten Entwicklung dessen, was schon vorhanden ist, sondern ist das
Werden eines ganz neuen Lebewesens, das eine Wirkursache, die es
selber nicht ist, voraussetzt.

Die sogenannte Entwicklungsmechanik ist daher naturphiloso-
phisch aus drei Griinden abzulehnen.

1. Sie erklirt nicht die substantielle Einheit des gezeugten Indivi-
duums. Wenn aus zwei Prinzipien eine Natur werden soll, dann miissen
sie sich so verhalten, daB das eine bloB reine Potenz oder Anlage, das
andere hingegen der Formalakt ist, wodurch das Ganze ist, was es ist.
Aus zwei kompletten Substanzen wird daher nie eine Substanz, eine
Natur, wenn sie sich nicht so verindern, da3 sie das, was sie aus sich
sind, verlieren und durch gemeinsames Zusammenwirken aus der An-
lage der Materie die neue Form hervorbringen, oder wenigstens, wie
beim Menschen, hiezu disponieren. Bei jeder anderen Erklirung wird
entweder nichts Neues, kein selbstindiges Individuum, oder es wird

1 Vgl. S. Th. I-II q. 81 a.1 ad 2. Wenn M. meint, die Erbsiindelehre des
hl. Thomas fithre auf Grund der modernen Biologie zu einer Héiresie, da nach
Thomas die Erbsiinde durch ein anderes Prinzip, d.i. das Sperma iibertragen
wird als die Natur, deren Ubertragung durch Spermium und Ei geschieht, so ist
darauf zu sagen, daB auch nach der modernen Biologie das Spermium allein die
Erbsiinde iibertragen kann ; denn bonum ex integra causa, malum autem ex
quolibet defectu. Vgl. M. Dogma und Biologie (1952), S. 36.



212 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

keine substantielle Einheit, sondern eine blo8 duBere und zufillige Ver-
bindung von zwei Naturen. Beide Auffassungen sind nun aber von der
Kirche verworfen : die, wonach nichts neues wird, da sie ausdriicklich
die Ansicht verwirft, alle Menschen zusammen hitten nur eine Seelel
und daher eindeutig lehrt, es habe jeder Mensch eine Seele * und zwar
eine einzige 3, wodurch er neu geworden ist, was er ist ; ferner die zweite
Auffassung, indem sie erklirt, daB die Seele die substantielle Form des
Leibes ist, womit naturphilosophisch jede andere Wesensform aus-
geschlossen wird, da eine Natur nur eine Wesensform haben kann ¢,

2. Sie erklirt uns nicht das Werden einer Substanz. Der Mensch
entsteht nimlich durch Zeugung, die sich in einem Augenblick vollzieht,
weil er seiner Substanz nach nicht allmihlich, sondern auf einmal wird.
Die Substanz ist nimlich unteilbar und kann daher nicht allmihlich
werden. Die Entwicklung hingegen bedeutet einen sukzessiven Prozef}
und kann sich daher nur auf jene Vollkommenheiten beziehen, die ent-
weder quantitativ zusammengesetzt sind oder qualitativ ein Mehr oder
Weniger zulassen. Fiir das Werden des substantiellen Seins ist daher
die Entwicklung nicht zustindig °.

Wiirden wir alles Werden als Entwicklung auffassen, so mii3ten
wir leugnen, dall eine neue Substanz geworden ist; wir hitten somit
wieder den bereits oben erwiihnten Monismus. Von einer Entwicklung
kénnen wir daher nur dann reden, wenn wir damit entweder den Zeu-
gungsprozeB meinen, der der Menschwerdung (Zeugung) zwecks Schaf-
fung der nichsten Disposition vorausgeht oder der Menschwerdung als
Entfaltung der neu gewordenen Anlagen in Form von Wachstum und
Lebensbetitigung nachfolgt.

3. Die Entwicklungsmechanik wird uns nie erkliren kénnen, warum
ein zweites Individuum von derselben Natur geworden ist. Entwick-
lung ist doch die Vervollkommnung der real, subjektiv vorhandenen
Anlagen ein- und desselben Subjektes. Soll sich daher auch ein zweites
entwickeln, dann muf es vor allem zuerst sein. Es kann aber im Laufe
der Entwicklung nicht ein anderes Individuum werden, weil eins nicht
gleich zwei ist. Infolgedessen braucht das Individuum zur Fortpflan-
zung des Geschlechtes, der Spezies, eine eigene Kraft, die nicht die

1 Unicam in cunctis hominibus, Denz. 738.

? Ebend.

3 Denz. 338.

4 Denz. 480, 738, 1655.

5 Vgl. S. Thom. de pot. q. 3 a.12c¢. Arist. Phys. V, c. 2, 225, b 10.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 213

eigene Natur selber ist, sondern der Natur folgt, wodurch es dann als
Wirkursache aus einer anderen Materie die Wirklichkeit der Natur
herausfiihrt.

Die Bereitstellung des Stoffes geschieht nun entweder durch ein
anderes Geschlecht mittels eines besonderen Organs, oder er wird im
selben Individuum durch Wachstum bereitgestellt, wie es bei der Par-
thenogenese der Fall ist. Die Zeugung ist aber in beiden Fillen ein iiber-
leitender Akt, actio transiens, zur Hervorbringung einer neuen Substanz
mit deren Anlagen, nicht aber zur Verwirklichung der eigenen Anlagen,
wie bei der Entwicklung. Daher sagt der hl. Thomas mit Aristoteles :
« Non tamen alimentum est principium generationis ejus quod alitur,
sed alterius quod est tale secundum speciem quale est quod alitur : quia
substantia quae alitur jam est, et quod est non generatur, et nihil
generat seipsum ; quia quod generat jam est, quod generatur nondum
est. Sed aliquid potest agere ad sui conservationem.»' Wiirde daher
das neue Individuum durch Entwicklung entstehen, miilte sich eine
individuelle Natur selber hervorbringen, was schon deshalb unmgglich
ist, weil sie ja bereits ist und nicht erst werden kann.

Aber gerade das scheint M. zu lehren : « Das Subjekt als Ganzes,
das Konstitut als solches, ist bewegt, wird anders, wird, entwickelt
sich. » 2 Desgleichen : « Entwicklung ist das Werden eines Subjektes,
bei dem das werdende Subjekt zugleich das werdungstitige Subjekt
ist. » 3

B. Die Entwicklung

Damit kommen wir zum zweiten Teil unserer Kritik der Prinzipien
des neuen Weltbildes. Bisher haben wir das Subjekt der Entwicklung
untersucht und gesehen, daB uns das neue Weltbild zum Monismus
fithrt und weder die numerische Verschiedenheit der Substanzen noch
die substantielle Einheit der Individuen erkliren kann. Die weitere
Untersuchung gilt dem Begriff « Entwicklung », wie ihn das neue Welt-
bild entwirft. Er hidngt aufs innigste mit dem Begriff der Bewegung
zusammen. Die diesbeziiglichen Prinzipien wollen wir denen, der klas-
sischen Philosophie gegeniiberstellen.

I. Klassische Philosophie: Die Weltkorper sind beweglich, nicht
von Natur aus bewegt.

1 In de anim. lib. II, lect. 9.
2 WW 3, S. 61.
3 WW 3, S. 30.



214 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Neues Weltbild : Die Weltkérper sind nicht bloB beweglich, son-
dern von Konstitution aus bewegt 1.

Kritik :

1. Der physikalische Korper ist nicht von Natur aus bewegt, son-
dern ist nur beweglich. Es kann nédmlich {iberhaupt nichts von Natur
aus bewegt sein, da alles Bewegliche zumindest zuerst sein muB, um
dann bewegt werden zu koénnen. Die Erschaffung ist daher keine Be-
wegung 2. Sie wird nun nicht deshalb keine Bewegung genannt, weil
sie etwa keine Ursache wire, sondern weil sich die Ursache auch auf
das Bewegliche selber erstreckt. Es kann aber nichts im ersten Augen-
blick des Seins schon bewegt sein, da nur das Bleibende im ersten Augen-
blick das ist, was es ist. Die Bewegung fdngt erst an, wenn das Beweg-
liche aufgehért hat, unbewegt zu sein. Bei der Schopfung beginnt daher
die Substanz und damit das Bewegliche zu sein ; die Schopfung selber
ist aber keine Bewegung, da nichts da war, was hitte bewegt werden
konnen.

2. Wire der physikalische Korper von Konstitution aus bewegt,
miiBte die Bewegung zu seinem Wesen gehoren. Nun aber besagt die
Bewegung eine Verinderung dessen, was ist. Somit wire der physika-
lische Koérper immer etwas anderes als er ist. Dadurch kénnten wir
ihn auch nicht erkennen 2.

3. Der physikalische Kérper mii3te immer zugleich so und anders
sein. Er miiBte so sein, wie er ist und was seine Definition sagt ; er
miiBte aber zugleich etwas anderes sein, weil sonst sein Sosein nicht
Bewegung und damit nicht sein Sosein wire *. Dieses Ineinander der
Dinge, wie es sich aus dem neuen Weltbild ergibt, findet sich bereits bei
Heraklit, dessen Ansicht Uberweg-Prichter so zusammenfaf3t : « Einen
Scheidepunkt, bei dem a aufhért und b beginnt, gibt es nicht, und so
hat alles noch a und schon b in sich, es ist a und b zu gleicher Zeit. » ®

So begreifen wir auch, wenn M. den Ahnherrn seiner Idee und
seines Weltbildes ausdriicklich in Schutz nimmt. « Jedenfalls, so sagt

1 WW 3, S.61f., S.216. Vgl. dazu HENGSTENBERG, Grundlagen zu einer
Metaphysik der Gesellschaft, Niirnberg 1949, S. 21.

2 Vgl. Arist. Phys. VIII, 1, und dazu S. Thom. lect. 2.

3 Vgl. Heraklit bei Arist. Met. I, 6 ; ZELLER, Phil. d. Griechen I, S. 650 ff. ;
Arist. Phys. VIII, 3; S. Thom. lect. 5; Epicharmos, Diels I, 119, fr.2 ; Platon,
Theit. 152, E.

1 Vgl. Heraklit bei Diog. IX, 7; Stob. Eklog. I, 58.

5 Gesch. d. Phil. I, S. 57; vgl. ZELLER, a.a.O. S, 576 und 596.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 215

er, hat die heutige Naturwissenschaft als ihre wichtigste Entdeckung
die zu buchen, daBl die Welt ein Sein hat, das zugleich Bewegtsein und
Titigsein ist, zusammengefa3t also ein ungleichférmig fortgesetztes Sein,
in dem zugleich ein Zustand mit Notwendigkeit auf den anderen folgt. » 1

4, Das Wesen des physikalischen Korpers miilite sich bestindig
selbst verleugnen. Der Weltkorper hitte kein Wesen ; denn das Wesen
ist nur das, wodurch etwas das ist, was es ist ; nicht aber was es nicht
ist, oder was nur an ihm ist, war oder sein wird 2.

5. Hitte der physische Koérper die Bewegung aus sich, miite er
wesentlich Bewegung sein. Die Bewegung miillte subsistieren oder es
gibe keine Substanz in der sichtbaren Welt. Letzteres ist undenkbar,
weil es dann nichts Sichtbares gibe und wir nichts mehr erkennen
konnten. Ersteres ist gleichfalls unmoglich, weil die Bewegung nur am
Beweglichen sein kann und nicht selber subsistiert. Wiirde sie nimlich
subsistieren, wire sie entweder eine geschaffene oder eine ungeschaffene.
Letzteres ist ausgeschlossen, weil die ungeschaffene Substanz absolut
unbeweglich ist. Geschaffen kann sie nicht sein, weil sie im ersten
Moment ihres Daseins zugleich sein und nicht sein miilte. Somit ist
jede Bewegung nur an einem Beweglichen, wie Aristoteles bereits nach-
gewiesen hat 3.

Wiirden wir die Bewegung als ein Proprium der Natur auffassen,
wie die Beweglichkeit generisch allen Kérpern eigentiimlich ist, miiSten
wir jeden Unterschied der Korper leugnen. Es konnte nur ein physika-
lischer Korper existieren, der seine Spezies wire, da der Akt der Bewe-
gung nur einer sein kann. Wir kénnen ja nur dann von mehreren Akten
reden, wenn es mehrere Subjekte gibt, die sich vom Akt real unter-
scheiden. Wenn hingegen das Aktsein als Proprium zum Wesen gehort,
dann kann es nur einen physikalischen Kérper und nur eine Bewegung
geben, weil die aktuelle Bewegung immer nur eine ist.

Die Vielheit und die Verschiedenheit der Naturkorper wire nur
mehr scheinbar. Das alles widerstreitet aber der Erfahrung und wird
auch von der modernen Naturwissenschaft nicht gelehrt. Man kann
aus denselben naturwissenschaftlichen Ergebnissen richtige und falsche
Schliisse ziehen, ja nachdem man sie nach den richtigen oder falschen
philosophischen Prinzipien beurteilt. Aristoteles hat die dlteren Natur-

1 Gloria Dei, V. 2 (1950/51), S. 123.
2 Vgl. Met. VII, 4.
2. “Vgl. ‘Phys. VIII, 1.



216 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

philosophen in erster Linie nicht durch seine gréBeren naturwissenschaft-
lichen Kenntnisse, sondern durch philosophische Prinzipien widerlegt.

6. Die Bewegung ist der Akt einer realen Anlage als solcher. Wo
immer daher eine reale Anlage vorhanden ist, da ist auch die Beweg-
lichkeit gegeben. Wire nun die Bewegung selber eine Kategorie, oder
gehorte sie zu einer bestimmten Kategorie, die wir noch nicht kennen,
dann gibe es in den uns bekannten Kategorien keine Bewegung ; was
der Erfahrung widerspricht.

7. Da die Bewegtheit von Natur aus ein Akt ist, kann dieses Wesen,
das den Akt von Natur aus hat, in keine Kategorie eingereiht werden,
weil nur solche Wesen ein kategoriales Sein haben, die sich vom Akt
real unterscheiden.

8. Wenn M. sagt: « Es miite oberste Soseinsgattungen (Kate-
gorien) geben, unter die es (Werden) einzureihen wire » 1, so ist zu be-
merken, daB3 kein Wesen unter mehrere Soseinsgattungen direkt ein-
gereiht werden kann, weil diese obersten Gattungen primo diversa sind.
Die Einreihung des Werdens kann daher nur analog zu einzelnen Gat-
tungen geschehen, zu denen eben die verschiedenen Anlagen (Potenzen)
gehoren, deren Ubergang zum Wirklichsein das Werden bedeutet 2.

IT. Die klassische Philosophie lehrt : Die Selbstbewegung der Orga-
nismen ist eine inadiaquate.

Das neue Weltbild hingegen verlangt eine adiquate Selbstbewegung.

Diesen Unterschied betont M. wiederholt, indem er unter anderem
sagt : « Vor allem gibt es in einem solchen Subjekt keinen teilheitlichen
(meristischen) Dualismus von Untersubjekten, von denen das eine titig,
das andere erleidend ist.»?

Kritik : Die adiquate Selbstbewegung hat bereits Aristoteles aus-
fiithrlich behandelt und widerlegt 4.

Daher lehrt auch der hl. Thomas : « Omne enim quod movetur ab
alio movetur. Neque aliquid movet seipsum nisi per partes, inquantum
una pars ejus movet aliam, ut probatur in 8 Physic. » 5 Es kann ja kein
Subjekt unter derselben Riicksicht zugleich in Akt und Potenz sein.
« Et sic universaliter verum est, quod movens est in actu secundum

1 WW 3, S. 58.

2 Vgl. Arist. bei ZELLER, a.a. O. S. 351 ff.

3 WW 3, S.61; vgl. S.57 und S. 212.

* Vgl. Phys. III, 4, 2554, 12; c. 5, 257 b, 2; VII, 1, 241 b; Metaph. II, 2,
994a; V. c.12; XII. c. VI. 1071 b s.

® Metaph. V, lect. 14, n. 955.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 217

id, secundum quod mobile est in potentia. Si igitur totum moveat se
secundum totum, sequitur quod idem sit simul actu et potentia : quod
est impossibile. »* Mit diesen Prinzipien losen Aristoteles und Thomas
das Problem der Bewegung. Das Begriffspaar Akt-Potenz ist gleichsam
der goldene Schliissel zum Geheimnis der Bewegung. Parmenides und
Heraklit konnten dieser Frage nicht Herr werden, obgleich auch sie
groBe Denker waren. Andere hingegen haben das Problem nicht gesehen
und daher auch nicht niher behandelt. Die Bewegung liegt uns gleich-
sam zu nahe, als daB wir uns noch lange fragen wiirden, was sie sei.
Wir glauben es zu wissen, jedenfalls, solange wir nicht gefragt werden.
Die Losung des Stagiriten schien den groften Denkern richtig und
geradezu evident ; sie ist auch ein Grundpfeiler der klassischen Philo-
sophie. Nach dem neuen Weltbild gibe es nun eine Kategorie, die den
Alten vollkommen unbekannt war, sie heift Entwicklung. Nach dieser
gibt es eine Selbstbewegung des eigenen Subjektes als Ganzes. Das
Wesen dieses Subjektes ist ein bestindiges Etwas-Anderes-Sein. « Seine
Soseinstatsichlichkeiten (actus), sagt M., sind ihrer wirklichen Natur
nach gar nicht so, dal sie von Dauer sein kénnten, sondern so;, daf
sie innerlich notwendig einer nichsten Platz machen miissen ... Wenn
das Subjekt formal als wirklichen Zustand eine Zustandsfolge hat, so
kann das innenursichlich nicht daher kommen, dal3 ein Teil des Sub-
jektes als Techniker titig ist, wie die Erzeugungswissenschaft meinte,
sondern daher, daB das Subjekt von Konstitution aus so beschaffen ist,
dafB sein wirklicher Zustand eine Zustandsfolge ist, sein jeweiliger aber
ein Teil dieser Zustandsfolge. » 2

Wir antworten darauf: Ein solches Wesen hidtte zunichst gar
keinen Sinn. Dadurch, daB es bestiindig etwas anderes wird, mul es
gleichsam immer sterben und zugrunde gehen. Es wire auch kein
Subjekt vorhanden, das sich entwickeln wiirde. Denn da es sich als
Ganzes bewegt, wird es auch als Ganzes verindert. Man kann dann
auch nicht mehr sagen, daB ein Mensch so und so lange gelebt habe ;
sein Leben hdtte ja nur einen Augenblick gewidhrt und was dann ist,
wire schon etwas anderes. Ein solches Wesen wire ferner ein innerer
Widerspruch. Es mii3te ndmlich aus sich etwas anderes werden als es
selber ist. Entweder hat es dieses Anderssein bereits in sich, dann ist
es eben dieses andere ; oder es hat dieses nicht aus sich, dann kann es
auch nichts anderes aus sich werden. Es kann daher jedes Subjekt

1 In Phys. VIII, lect. 10. 2 WW 3, S. 62.



218 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

immer nur durch ein anderes ein anderes werden. Ein solches Wesen,
dessen « Werden als Ganzes in der Konstitution des werdenden Sub-
jektes seine innere Ursache hat»?, ist daher unméglich.

So begreifen wir aber auch, warum Aristoteles und dem hl. Thomas
diese Seinskategorie vollig unbekannt war. Diese « Kategorie » hat nur
Heraklit gekannt, der die Einheit der Gegensitze, die Identitit von
Sein und Nichtsein zuerst erkannt und zur Grundlage seines Systems
gemacht hat, wie ihm nachgeriihmt wird 2.

Von diesem Subjekt, das sich als Ganzes selbst bewegt, sagt schon
Aristoteles gegen Heraklit, dal3 es jede Bewegung ausschlieft und daher
die vollkommene Ruhe sein miiBte 3.

Gewil lehrt die Biologie « ein stindiges Geschehen, ein Aufeinander-
folgen von Zustinden und Phasen » im Leben einer Zelle und des Orga-
nismus 4. Sie will aber damit nicht behaupten, dal dies eine adiquate
Selbstbewegung sei, sondern forscht vielmehr nach den « Prinzipien »
dieser Selbstbewegung . Die moderne Biologie scheint vielmehr auf
seiten des hl. Thomas zu stehen, wenn sie unter anderem lehrt: « Das
harmonische Zusammenwirken aller seiner Teile verdankt der Organis-
mus zweifellos dem Umstand, daB die Funktion des einen Organes das
andere kawusal beeinfluBt, das heiBt, daB ein Organ einen Reiz ausiibt,
auf den ein anderes mit einer Wirkung zugeordnet ist. » 6

III. Die Bewegungslehre der klassischen Philosophie ist aufgebaut
auf dem Prinzip : Omne quod movetur ab alio movetur 7.

Das neue Weltbild leugnet dieses Prinzip ®. Die Erkenntnis, daB
sich nichts adiquat selbst bewegen kann, zwang zur Annahme, dall
zu jeder Bewegung ein doppeltes Prinzip erforderlich sei: ein Subjekt,
das bewegt wird, und ein anderes, das bewegt. Auch bei der Selbst-
bewegung des organischen Kérpers ist der Dualismus der Subjekte vor-
handen, indem ein Teil (Organ, Fihigkeit) einen anderen im selben
Organismus, d. h. im selben Subjekt von heterogenen Teilen bewegt.

1 WW 3, S. 63.

2 Vgl. HeEGEL, Gesch. d. Phil. I, 305; LAsALLE, Die Phil. Herakleitos I
S. 841, der sich idhnlich, wie M., auf die Ergebnisse der Naturforschung beruft,
Gloria Dei, V. 2, S.123; WW 3, S. 65.

3 Metaph. IV, 5, 1010 a, 35.

4 Vgl. ScHUBERT-SOLDERN, Philosophie des Lebendigen (1951), S. 128;
J. FreisLiNG, Allgemeine Biologie (1952), S. 151., 168,

5 Vgl. BERTALANFFY, Das biologische Weltbild, Bd. I (1949), S. 123.

6 SCHUBERT-SOLDERN, S. 170 f.

7 Vgl. Phys. VII, 1, 241D s.

8 WW 3, S. 64, 212, 213.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 219

Gerade deshalb darf der lebende Kérper kein homogener, gleichférmiger
Klumpen- sein, sondern braucht eine organische Struktur, ist ein Orga-
nismus. Der Grund hiefiir ist folgender : Die Bewegung selbst ist ein
Akt. Dieser war nicht immer da ; er war nicht vorher im Subjekt (Unter-
subjekt), sondern ist erst spiiter hinzugekommen. Wire er nimlich
schon vorher im Subjekt gewesen, dann hiitte sich das Subjekt nicht
geindert und wir hitten auch keinen Grund von einer Bewegung zu
reden. Es kann aber ein Subjekt nicht zugleich einen Akt haben und
nicht haben. Diese beiden kontradiktorischen Aussagen unterscheiden
sich daher, wie Sein und Nichtsein. Das ist nun gerade das Kontra-
diktionsprinzip : Es kann etwas unter derselben Riicksicht nicht zu-
gleich sein und nicht sein. Der Bewegungssatz ist daher nichts anderes
als das Kontradiktionsprinzip durch die Bewegung ausgedriickt. Er ist
zunichst identisch mit dem Kausalititsprinzip®. Nun ist aber das
Kausalititsprinzip ein analytisches Prinzip des Seins und kann daher
ohne Negation des Kontradiktionsprinzips nicht geleugnet werden. Da-
her hat bereits Aristoteles wiederholt darauf hingewiesen, daB nach
Heraklit das Kontradiktionsprinzip keine Geltung habe 2. Mit der Leug-
nung des Bewegungssatzes haben wir das Kontradiktionsprinzip ge-
troffen, und damit das Sein, und so bleibt uns nur mehr der Nihilismus.
Selbstverstindlich diirfte man dagegen nicht einwenden, das neue Welt-
bild leugne nur die Allgemeingiiltigkeit dieses Prinzips, nicht aber das
Bewegungsprinzip selber, da die Allgemeingiiltigkeit mit dem Prinzip
zusammenfillt. Sitze also wie : « Allein die Entwicklung ist eine andere
Kategorie des Anderswerdens und setzt andere Subjekte voraus. Fiir
sie gilt der Bewegungssatz nicht » 3, sind unhaltbar und wiirden aus
unserer Vernunfterkenntnis herausfallen. Wer daher von einer Bewe-
gung oder Verianderung spricht, mufl das darunter verstehen, was Thomas
damit gemeint hat. Wiirde er die Bewegung anders auffassen, dann
miiBte er auch ein anderes Wort hiefiir gebrauchen, weil wir uns unter
Bewegung immer nur das denken koénnen, was Thomas darunter ver-
standen hat. Somit wird das neue Weltbild schlechterdings unaus-
sprechlich. Es scheint sich selber zu widersprechen, indem es den

! Vgl. GREDT : « Veteres principium causalitatis enuntiaverunt trita illa for-
mula : Quidquid movetur ab alio movetur.» Elem. 749, 5.

? Metaph. IV, 3, 1005 b, 23;c. 4, 1006 a;c. 7, 1112 a, 24 ; XI, c. 5, 1062 a, 31 ;
Top. VIII, c. 5, 155 b, 30 ; Phys. I, c. 185 b, 19. Vgl. Thom. Metaph. IV, lect. 16,
n. 734.

I WW 3, S. 212.



220 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Terminus Bewegung gebraucht, womit aber keine Bewegung gemeint
sein soll. Mit anderen Worten : Da sich nichts selbst bewegt 1, ist das,
was sich selbst bewegt, eben nichts.

IV. Die klassische Philosophie lehrt, was immer zu existieren be-
ginnt, mul eine (dullere) Wirkursache haben.

Das neue Weltbild : Zum Werden des Organismus und schlieBlich
zu allem Werden bedarf es keiner dulleren Wirkursache, da sich alles
von Konstitution aus entwickelt.

Wihrend der hl. Thomas lehrt : « Semen, ut dicit Philosophus in
phys. 2, 31 et metaph. 5, 2 est in genere causae efficientis 2, schreibt M. :
« Im Gegenteil, die Spermien haben die genau entgegengesetzten Eigen-
schaften. Sie entstehen durch innere Entwicklung und sind Teile des
viterlichen Organismus. Sie sind ihrer Konstitution nach lebendige
Zellen und haben die Fihigkeit, sich vom viterlichen Organismus zu
trennen, sich mit dem Ei zu vereinigen und durch innere Entwicklung
ein fertiger Organismus zu werden. »® Die duBeren Ursachen (causa
efficiens und causa finalis) fallen ganz weg und «der Ersatz hiefiir
besteht vor allem darin, daBl an die Stelle der zahlreichen Haupt-
ursachen der Erzeugungsmechanik innere Hauptursachen treten, nim-
lich das sich entwickelnde Konstitut und seine Konstituenten. » ¢

Wie wir uns diese «inneren Hauptursachen» vorzustellen haben,
geht aus dem neuen Begriff der « Entwicklung » hervor °.

Wir antworten: Was die Ergebnisse der Naturwissenschaft in
diesem Punkte betrifft, so leugnen sie keineswegs die duBere Wirk-
ursichlichkeit. Z.B.: «Der Stoffwechsel besteht in einem Wechsel
zwischen auBen und innen, ebenso wie die Formbildung einer Reihe
von AuBenfaktoren nicht entraten kann. » ¢ « Zum richtigen Verstindnis
der Korrelationen, schreibt O. Hertwig, mull man in Betracht ziehen,
daB innerhalb eines Organismus, wie auf S.518 auseinandergesetzt
wurde, sich jeder Teil zum anderen als AuBenwelt verhiilt. Daher sind
fiir die Beurteilung ihrer gegenseitigen Beziehungen dieselben Gesichts-
punkte malgebend, wie fiir die Beziehungen zwischen Organismus und
AuBenwelt. Wie diese auf den Organismus mit unzihligen, mannig-

1 Vgl. THOMAS : « Nihil movet seipsum» I S.c. G. c. 13

2 In III. dist. 3, qu. 5 expos. Vgl. Arist. « Principium namque et efficiens
rei, quae gignitur, semen est.» De part. anim. 641 b, 38.

3 WW 3, S. 143 1.

* Ebend. S. 200. Vgl. dazu Heraklit bei Clemens Alex. Strom. V, c. 14,
PG 9, 157 s.; LASALLE, a.a. O. II, S. 55 ff.

® Vgl. oben S. 19. 6 SCHUBERT-SOLDERN, S. 170.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 221

faltigen Reizen einwirkt, die wir als mechanische, chemische, thermische,
elektrische etc. unterschieden haben, so ist im Organismus ein Teil als
eine Reizquelle fiir andere Teile in genau der gleichen Weise anzusehen. » 1

Die moderne Biologie lehrt unter anderem, daB sich das Spermium
aktiv verhalte und durch seine Tdtigkeit den Entwicklungsprozel des
auf diese Weise neu gewordenen Individuums anrege und einleite. Wire
das Kind bereits subjektiv im Vater, kénnte man von einer Entwick-
lung reden, wenn auch diese eine effektive Ursache beim Wachstum
nicht ausschlieBt. Das Kind ist nun aber nicht subjektiv, sondern nur
effektiv im Vater ; es kann daher nur durch die besondere Wirkursache
der Erzeugung der individuell verschiedenen und spezifisch gleichen
Natur gezeugt werden.

Demgegeniiber lehrt das neue Weltbild : « Entwicklungsbiologisch
sieht der Zeugungsvorgang so aus: Aus einem Teil der Eltern, dem
befruchteten Ei, wird durch inwirtige Entwicklung das Kind. Freilich
ist das nur moglich, weil es zur Natur, zur Konstitution des Menschen
gehort, solche Teile zu haben und sich aus solchen Teilen zu entwickeln.
Und dazu gehort es, weil die Natur von Gott so erschaffen worden ist
und von ihm so forterschaffen oder erhalten wird. Das alles gilt grund-
sitzlich fiir die ganze Biologie, gilt unter entsprechenden Anderungen
ebenso fiir die Physik, gilt fiir einzelne Korper, fiir ihre Systeme, wie
fiir das ganze Weltall. Der so verstandene Vorgang der Entwicklung
setzt an die Stelle der zwei Subjekte, nimlich des erzeugenden und des
erzeugten eines, das innerlich werdende Subjekt. » 2

Damit wird die geschaffene Wirkursache in der Biologie und im
ganzen Weltall ausgeschaltet. Die Negierung der geschépflichen Wirk-
ursache bietet uns allerdings ein ganz neues Weltbild dar. Es fragt
sich nur, ob eine solche Aufstellung auch mit der Erfahrung und der
Vernunfterkenntnis tibereinstimmt. Wie jede Bewegung einen Beweger
voraussetzt, so verlangt auch das Werden einer neuen Substanz eine
Wirkursache, die mit dem Subjekt der gewordenen Substanz nicht iden-
tisch sein kann. Wir brauchen hier nicht mehr niher darauf einzugehen,
well oben bereits im Zusammenhang mit der Bewegung dariiber ge-
handelt wurde. Wir ziehen nur einige Schliisse aus dem neuen Welt-
bild. M. meint, die Naturen seien von Gott so erschaffen und seien
daher auch so beschaffen, daB sie sich selber bewegen und entwickeln
kénnten. DaB solche Naturen nicht moglich sind und daher auch von

1 Allgem. Biologie, S. 638, 5. Aufl. Vgl.oben S. 16 und 33. * WW 3, S. 41.



222 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Gott nicht «so» erschaffen werden koénnen, haben wir oben gesehen.
Wir fragen uns hier, wie kénnen wir noch annehmen, dall sie von Gott
erschaffen sind ? Wenn sie nimlich solche Naturen sind, die ihre Voll-
kommenheit aus sich entwickeln kénnen, dann brauchen sie gar nicht
mehr erschaffen zu werden, da sie sich die Wirklichkeit auf dem Wege
der Entwicklung selber geben.

M. unterscheidet zwischen einer vertikal-simultanen und einer hori-
zontal-sukzessiven Erzeugerlinie. Letztere bedeutet die Reihe der ge-
schaffenen Ursachen, wihrend erstere die Erschaffung und Erhaltung
durch Gott ausdriicken soll. Das neue Weltbild brachte nun beide zu
Fall : Die horizontal-sukzessive, weil sie durch die Entwicklung ersetzt
wird ; die vertikal-simultane aber dadurch, weil nach dem alten Welt-
bild des hl. Thomas beide so gekoppelt waren, dall « nach Aristotelisch-
Thomasischer Auffassung die horizontal-sukzessive nur mdéglich war im
Verein mit der vertikal-simultanen Erzeugung». Wenn wir nun von
der horizontal-sukzessiven Linie nicht mehr auf die vertikal-simultane
schlieBen kénnen, wie sollen wir jetzt noch aus der Welt, in der wir
leben, die Existenz Gottes beweisen ? Bisher haben wir sie mit dem
Bewegungssatz beweisen koénnen. Nach dem hl. Thomas steht Gott
am Anfang des Prinzips : quidquid movetur ab alio movetur. Mit dem
Ausfall dieses Prinzips miissen wir auch auf den Anfang verzichten.
Dasselbe gilt dann auch betreffs der Wirkursachenreihe. Nach dem
neuen Weltbild «ist Gott auf keinen Fall mittelbarer Erzeuger » 2
Damit ist auch jede Méglichkeit geschwunden, aus der Erzeugerreihe
der Kreatur auf einen iiberweltlichen Erzeuger zu schlieBen. Wenn es
kein Erzeugen mehr gibt, kann Gott nicht als die Causa prima efficiens
non effecta aus der Kreatur erschlossen werden. Wir kommen also nie
aus der horizontal-sukzessiven Reihe, die uns die Erfahrung lehren soll,
auf die vertikal-simultane Reihe, die uns die Erfahrung nicht lehrt, die
wir vielmehr aus ersterer erschlieBen sollen.

M. spricht zwar wiederholt davon, daB3 Gott der Schépfer des Kon-
stituts sei, das sich innerlich entwickelt. Woher aber, so fragen wir,
koénnen wir aus eben diesem Konstitut beweisen, daf3 es erschaffen ist ?
Was zwingt uns, anzunehmen, daf3 es nicht ebenso von jeher aus sich
war und ist, und damit unerschaffen ist, wie Heraklit sagt 3. Die Gottes-

1 WW 3, S. 38. 2 WW 3, S.177.

3 Vgl. bei Clemens Alex. « Mundum eundem, inquit, rerum universitatem
complexum, deorum hominumque nemo condidit; sed fuit idem, est eritque
semper, Ignis quidam semper vivens.» Strom. PG. 9, 159.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 223

beweise verlieren ihren Halt in dieser Welt. Die Existenz Gottes ist
nur mehr Sache der freiwilligen Entscheidung oder subjektiven Ein-
stellung. Das gibt M. auch unumwunden zu. Er sagt: « Wer natur-
wissenschaftlich die Entwicklung annimmt, mag sich auf dieser Linie
fiir die Unerschaffenheit der Welt, fir Schopfung der Welt durch Gott,
fiir Entwicklung der Welt aus Gott oder was immer entscheiden, aber
er kann sich nicht darauf berufen, daBl die naturwissenschaftliche An-
nahme der Entwicklung die theologische Annahme der Schoépfung aus-
schlieBe. »* Man beachte hier : M. sagt nicht, die Beweise der Theo-
logen, sondern nur «die theologische Annahme », d. h. man kann die
Existenz Gottes nicht mehr aus der Natur beweisen, sondern aus
anderen Griinden « annehmen ».

Diese Auffassung liBt sich wohl kaum mit der kirchlichen Lehre
vereinbaren, wonach wir die Existenz Gottes aus der Kreatur sicher
erkennen 2 und beweisen kénnen 3, Es bleibt somit niemandem mehr
unbenommen, die Unerschaffenheit der Welt anzunehmen, da bereits
feststeht, daBl man aus dem Bestehen der sichtbaren Welt die Existenz
Gottes, bzw. die Erschaffung der Welt durch Gott beweisen kann. Nach
dem neuen Weltbild hingegen wire die Existenz Gottes nur mehr aus
dem Glauben sicher erkennbar ; sie wire ein natiirliches Geheimnis,
dessen Gegenteil allerdings nicht bewiesen werden kann. Die positive
Beweisbarkeit aber miilte fallen. Ja, es scheint sogar, dal es verniinf-
tiger wire, einen solchen « Deus ex machina » ganz zu leugnen, da sich
die Natur von Konstitution aus selber geniigt. Die Bewegung ist nim-
lich ein Akt, eine Wirklichkeit, die sich die Welt selber geben kénnte.
Damit wiirde sie sich aber auch die Existenz selber geben, weil dieser
Akt (Bewegung) ihr Wesen ist.

M. weist darauf hin, daB Aristoteles nicht einen Schépfergott, son-
dern nur einen unbeweglichen Beweger erweisen konnte. Und der heilige
Thomas « wies wenigstens fiir die Schépfung von Anfang auf die Bibel hin,
ohne sie eingestandenermafen profanwissenschaftlich erweisen zu kénnen»?,

Wir antworten :

1. Ist nicht der erste Beweger auch ein Schopfer ? Er ist zumin-
dest der Schopfer der Bewegung, weshalb der hl. Thomas den motor
immobilis mit Gott bezeichnet.

1 Wissenschaft und Weltbild, 3. Jg. (1950), S. 296. Vgl. Gloria Dei, a. a. O.
S. 135.
? Denz. 2072. 2 Denz. 2145. * Wissenschaft und Weltbild a. a. O. S. 295.



224 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

2. Es ist wohl nicht richtig, daf8 der hl. Thomas den Schépfer nicht
profanwissenschaftlich habe erweisen kénnen 1,

Es ist zwar richtig, da3 der erste Beweger nicht auch die Ursache
des Beweglichen ist, insofern er als Beweger aufgefal3t wird. Aber der
hl. Thomas liBt die Annahme, nach Aristoteles sei der erste Beweger
nicht auch Schépfer des Beweglichen, gar nicht gelten, sondern ver-
weist auf das zweite Buch der Metaphysik, woraus hervorgeht, da man
nach Aristoteles Gott auch als den Schopfer des Beweglichen (Materie)
ansehen miisse, weil Gott die Ursache alles Seins ist 2.

V. Die klassische Philosophie hilt auf Grund der genannten Prin-
zipien daran fest, dall es auch geschaffene, wahre Wirkursachen gibt.

Nach dem neuen Weltbild koénnen wir von Kkreatiirlichen Wirk-
ursachen im eigentlichen Sinne nicht mehr reden.

Diese Gegeniiberstellung ergibt sich aus dem Gesagten zwar schon
von selber ; verdient aber noch besonders hervorgehoben zu werden.
Da es nach dem neuen Weltbild keinen Dualismus von Subjekten (aktiv-
passiv) mehr gibt, so bleiben nur mehr jeweilige Zustinde, Zustands-
tatsachen, die zwar mit den vorangegangenen in einem kausalen Ver-
hiltnis stehen sollen, dennoch aber nicht im eigentlichen Sinne von
diesen bewirkt worden sind. M. nimmt nun an, der jeweilige Zustand
sei nicht von einem vorausgehenden verursacht worden, sondern Gott
selber, der das Ganze am Anfang gemacht hat, erschaffe zugleich mit
der Erhaltung des Wesens, das sich substantiell bestindig indert, den
jeweiligen Zustand neu. Durch diese Annahme scheint die adiquate
Selbstbewegung mittels des Schopfungsbegriffes umgangen zu werden.
Doch entsteht daraus gleich eine neue Schwierigkeit. Wenn Gott die
jeweiligen Zustinde erschafft, woher kommt dann das kausale Ab-
hingigkeitsverhiltnis, wie zwischen Vater und Sohn ? Darauf ant-
wortet M. mit der Frage : « Warum denn Gott nicht auch diesen Zu-
sammenhang erschaffen konnte ? » 3

Antwort : Diese Aufstellung, die eine groBe Ahnlichkeit mit dem
Okkasionalismus hat, scheint nun nicht nur gegen die Erfahrung unseres
BewuBtseins, sondern auch gegen die Lehre der Kirche zu sein 4. End-
lich schliel3t sie einen Widerspruch in sich. Denn, wenn Gott das Ab-
hingigkeitsverhiltnis schafft, dann mul3 er auch das Fundament der

1 Vgl. S.Th. I q. 41 a. 1.

* In Phys. VIII, lect. 2. Vgl. De pot. q. 3 a. 5¢; S. Th. I q. 44 a. 2.
¥ Wissenschaft und Weltbild a.a. Q. S. 294.

* Vgl. Trid. sess. VI, ¢. 16 und can. 32, Denz. 842 bzw. 809.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 225

Beziehung erschaffen, weil es eine Beziechung ohne Fundament (causa
formalis) nicht geben kann. Damit mull Gott die Geschépfe zu wahren
Ursachen machen und wir gelangen wieder zu jenen duBeren Ursachen,
die nach dem neuen Weltbild geleugnet werden sollen.

Damit glauben wir die Hauptgedanken des neuen Weltbildes hin-
reichend beleuchtet zu haben. Es widerstreitet in mehreren wesent-
lichen Punkten der kirchlichen Lehre, ganz offensichtlich der Philo-
sophie des hl. Thomas und damit den Prinzipien der klassischen Philo-
sophie. DalBl das neue Weltbild mit den 24 Thesen, die im Sinne des
Motu proprio vom 29. 6. 1914 von der S. stud. Congreg. am 27. 7. 1914
herausgegeben wurden, in vielen Punkten nicht mehr vereinbart werden
kann, sei nur nebenbei bemerkt . Wir finden aber vor allem in ihm
einen gewaltigen Riickschritt in der Naturphilosophie. Aristoteles hat
schon den jonischen Naturphilosophen den Vorwurf nicht ersparen
kénnen, daB sie die Ursachen zu wenig oder gar nicht beriicksichtigt
hitten. M. hat sie wieder gestrichen, und glaubt mit dem undefinier-
baren Begriff der Entwicklung allein auskommen zu kénnen und in die
FuBstapfen Heraklits treten zu miissen. Heute wird man das umso
weniger verstehen, als die Naturwissenschaft in die Bahnen des Stagi-
riten einlenkt und zum naturphilosophischen Weltbild des hl. Thomas
hingedringt wird.

Eine verhidngnisvolle Verwechslung, die Fehlerquelle des N. Ws.

Die vorstehende Untersuchung mag uns von der Unhaltbarkeit des
N. Ws. iiberzeugt haben. Wir fragen uns nur noch, was war denn der
eigentliche AnlaB, ein solches Weltbild iiberhaupt aufzustellen ? Hier-
iiber kann uns eine philosophische Betrachtung bei Bavink AufschluB3
geben. Dieser Autor kommt bei der Frage nach dem Individuum zu
dem Schlul, daBl wir den Begriff des Individuums, des unteilbaren
Ganzen in der Biologie nicht anwenden konnen, « dall wir {iberhaupt
das organische Individuum nicht als absolute Einheit, geschieden von
allem anderen betrachten diirfen, sondern es als mehr oder minder deut-
lich sich abhebende Welle auf dem groBen Strome organischen Ge-
schehens ansehen miissen, fiir die auch ein zeitlich absolut genau be-
stimmter Anfangs- und Endpunkt nicht angebbar ist.» 2

1 Vgl. These: VIII, IX, XI, XIII, XIV, XVI, XXII, XXIV.
* Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften (1949), S. 401f. V gl
BEerTALANFFY, Das biologische Weltbild, Bd. I (1949), S. 119 f.

Divus Thomas 15



226 Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer

Nach dieser Auffassung wire also der « Strom organischen Lebens »
das Primire, das unum per se, die Substanz oder suppositum, wihrend
die einzelnen Individuen nur Teile am Ganzen des Lebensstromes wiren.
Wir hitten uns daher die Individuen in ihrem Verhiltnis zum Lebens-
strom ungefihr so vorzustellen, wie die Teile eines organischen Ganzen.

Dazu méchten wir zunédchst bemerken, wenn wir auch nicht genau
wissen, wann ein Individuum zu sein begonnen hat, daraus noch nicht
gefolgert werden konne, wir wiiiten auch nicht, daB es zu sein begonnen
habe ; denn wir wissen ganz sicher, daB ein Individuum zu leben an-
gefangen hat und dalBl es wieder zugrunde gegangen ist, wenngleich wir
den Zeitpunkt nicht genau feststellen kénnen. Dies nur nebenbei. Uns
beschiiftigt jetzt hauptsichlich das Bild vom Lebensstrom.

Die Individuen sind darnach nur als Teile eines groBeren Ganzen
zu betrachten, die fiir sich keine absolute Einheit bilden. Diese Parallele
zieht auch M. Dieses Bild erinnert uns an die heraklitische Idee von
der Welt als FluB. Wenn jemand die Worte Bavinks so nimmt, wie
sie lauten, dann kénnte er allerdings zur Vorstellung gelangen, daf die
Individuen nur als Erscheinungsformen am Lebensstrom zu denken
seien, so daB3 sie nur sind, weil ein Lebensstrom ist, nicht aber ein
Lebensstrom ist, weil es aufeinanderfolgende Individuen gibt. Das also,
was schlechthin ist, wire der Strom ; dieser wire dann freilich ein Sein,
das die bisherige Philosophie nicht kennt 2.

Doch scheint uns das Bild bei Bavink nur eine Darstellung dessen
zu sein, was per accidens ist. Die Welle, z. B. des Wassers, hat ja kein
absolutes Sein, sondern ist nur die Bewegung der Wassermolekiile. Zu-
erst muB also das Wasser (Molekiile) per se sein, damit dann die Bewe-
gung und damit die Welle entstehen kann. Die Welle ist daher nur
ein ens per accidens, das ein absolutes Sein voraussetzt. Wie wir nicht
sagen konnen, das Wasser sei, weil eine Welle ist, sondern sagen miissen,
die Welle ist, weil das Wasser, das zuerst ist, bewegt wird, so diirfen
wir auch nicht sagen, die Einzelwesen sind, weil etwas voriibergehend
in Erscheinung tritt, sondern es tritt etwas voriibergehend in Erschei-
nung, weil etwas (Individuum) zu sein angefangen und wieder zu sein
aufgehort hat. Derselbe Vergleich wird auch mit dem FluB3 angestellit.
Auch da miissen wir sagen, nicht deshalb bewegen sich die Teile, weil
es einen FluB gibt, sondern deshalb gibt es einen FluB, weil sich die

1 Vgl. WW 3, S. 48, 58, 65, 90; MW in ZkTh. 57 (1933), S. 513.
2 Vgl. M. WW 3, S. 211.



Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer 297

Teile bewegen. Der FluBl ist also nicht eine Substanz, ein absolutes
Sein, sondern ist nur eine akzidentelle Erscheinung an einem absoluten
Sein, am Wasser, das aus Teilen (Molekiilen) besteht, die sich bewegen.
Der FluB kann nicht als ein absolutes, bewegtes Sein aufgefal3t werden,
weil ein solches Sein ein absoluter Widersinn wire. Desgleichen ist auch
der sogenannte Strom des Lebens nicht ein unum per se, sondern per
accidens, das seine Einheit dem kausalen Abhingigkeitsverhiltnis ver-
dankt. Ganz anders verhilt es sich mit der Selbstbewegung des Orga-
nismus. Hier haben wir in der Tat ein unum per se, ein Wesen, das
fiir sich existiert und das sich in seinen Teilen selber bewegt. Die ein-
zelnen Teile sind aber keine supposita (Substanzen), sondern nur inte-
grierende Teile eines Ganzen, durch das sie sind und auch bewegt werden.
Die Individuen hingegen sind keine blof integrierenden Teile des Lebens-
stromes, sondern sind selber wahre supposita, wihrend der Lebensstrom
selber kein suppositum ist, sondern nur eine auBenursichliche Verket-
tung von Individuen. Nicht deshalb gibt es mehrere Menschen, weil
sie ein Lebensstrom durchzieht, sondern deshalb reden wir von einem
Strom des Lebens, weil mehrere Menschen sind und waren, von denen
die einen ihr Dasein der Kausalitit der anderen verdanken.

Wir schlieBen daher mit dem Satz: Nicht die Naturwissenschaft
hat ein Sein entdeckt, « das zugleich Bewegtsein und Tétigsein ist, zu-
sammengefaBt also ein ungleichférmig fortgesetztes Sein », sondern ge-
wisse Naturphilosophen haben das unum per se mit dem unum per
accidens verwechselt.



	Der Wandel im Weltbild nach Albert Mitterer : eine kritische Untersuchung

