Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 31 (1953)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Philosophie

F. ]J. von Rintelen : Philosophie der Endlichkeit als Spiegel der Gegen-
wart. — Meisenheim/Glan. Westkulturverlag Anton Hain. 1951. xx1v-490 SS.

1. Das groBe Buch von Prof. von Rintelen hat bereits vielfache Be-
achtung gefunden, selbst sogar wegen seiner breiten Beriicksichtigung der
Rilkeschen « Weisheit » in rein belletristischen Kreisen. Er entwirft auf dem
diisteren Hintergrund der unser heutiges Westeuropa beherrschenden Stim-
mungen ein umfassendes Bild jener groBen philosophischen Bewegung, die
hauptsichlich im Existenzialismus systematische Gestalt genommen hat
und die er kennzeichnend als Philosophie der Endlichkeit anspricht : eine
Philosophie ndmlich, die uns hoffnungslos einer Wirklichkeit ausliefert, in
der frither oder spiter alles endef, weil fiir sie keine iiber das « Hiesige »
hinausreichende Transzendenz besteht oder wenigstens keine erweisbar ist
(vgl. den bedeutsamen Aufsatz von Prof. Hommes: Das Anliegen der
Existenzphilosophie im Philosophischen Jahrbuch 1950, 175-197).

Es beschrinkt sich aber nicht auf reine Wiedergabe, es will auch « aus
eigenem klaren Ethos heraus Stellung nehmen, annehmen oder iiberwinden,
so wie es berechtigt erscheint» (IX). So bildet es eine Art Summa der
driickendsten Unsicherheiten und Abwegigkeiten des gegenwirtigen Den-
kens sowie ihrer grundsitzlichen Bezwingung, die man nicht ohne bleibenden
Gewinn gebrauchen diirfte.

Prof. von Rintelen geht mit sehr umstindlicher Ausfiihrlichkeit zu
Werk. Dabei kommt es unvermeidlich zu hiufigen Wiederholungen. Man
nimmt sie dennoch dankbar hin, weil sie dazu dienen, nicht bloB dem Ge-
dichtnis auf so weiten Strecken nachzuhelfen, sondern auch vor allem die
tragenden Gedanken jeweils unter neuer Beleuchtung deutlicher herauszu-
heben. Zumal seine gepflegte Sprache den Reichtum und die Tiefe seiner
Erwagungen mit wirksamer Lebendigkeit zur Geltung bringt. Gewissenhaft
und behutsam in der auf umfassendster Literaturbeherrschung beruhenden
Deutung, fest und unbeirrbar in der Priifung, versteht er es durch Klarheit,
Ruhe und iiberzeugte Wiarme den aufmerksamen Leser zu einsichtiger Zu-
stimmung zu bewegen oder ihn wenigstens in deren versprechende Nihe
zu fiihren.

2. Wir sprachen eben von Klarheit. Es ist aber nicht leicht klar zu
sein in einem Bereich, wo mit Widerspriichlichkeit oder forcierter Gegensitz-
lichkeit geradezu gespielt wird, wie es von Rintelen wiederholt unterstreicht,
und wo manchmal der Ausdruck zum Schleier des Gedankens zu werden
scheint, so etwa wie nach dem bekannten Spruch Heideggers das Nichts
der Schleier des Seins ist, das in ihm west. Heidegger ist es eben vor allem,



Literarische Besprechungen 91

den wir hier meinen. Denn von Rintelen befaft sich hauptsichlich mit ihm,
dann aber auch weitgehend mit Rilke und Jaspers. Sartre wird bloB ge-
legentlich erwahnt. Nur Gabriel Marcel sonst wird einmal ausfiihrlicher be-
sprochen. Nun gehért auch Rilke nicht zu den leicht deutbaren Propheten.
Mit Jaspers steht es allerdings etwas anders. Jedenfalls aber ist die sibyl-
lische Dunkelheit mancher Heideggerschen Spriiche sattsam bekannt. Dafiir
einige Beispiele, die von Rintelen anfiihrt, ohne sie gerade deswegen bean-
standen zu wollen.

« In der ekstatischen Einheit der jeweiligen Zeitigung der Zeitlichkeit
griindet die Ganzheit des Strukturganzen von Existenz, Faktizitit und Ver-
fallen, d.i. die Ganzheit der Sorgestruktur» (44). « Etwas erspringen in
stiftendem Sprung, aus der Wesensherkunft ins Sein bringen, das meint
das Wort Ursprung » (297). Wahrheit : « das sich verbergende Einzige der
einmaligen Geschichte der Entbergung des Sinnes dessen, was wir das Sein
nennen » (410 und 475). Heidegger kann ndamlich noch nicht sagen, was
das Sein ist. Das muf} erst das zukiinftige Denken lernen (Humanismus-
brief 76) — natiirlich ein noch « denkenderes Denken ». Zuerst hiel es:
« Das Sein west wohl ohne das Seiende.» Dann aber : « Das Sein west nie
ohne das Seiende » (16, 36 und 286). « Was ist die Freude ? Das urspriing-
liche Wesen der Freude ist das Heimischwerden in der Nihe zum Ursprung.
Denn in dieser Nihe naht griiBend die Aufheiterung, worin die Heitere
erscheint » (428). « Das Denken, das das Sein denkt, gerat in den Schrecken,
demgemdal es nichts anderes vermag, als dieses Geschick des Seins in der
Angst auszuhalten » (428), obwohl man nicht sagen kann, was das Sein ist.

Diese iiberladene Schreibweise, fiir deren dichterische Beschwingtheit
wir iibrigens nicht unempfindlich sind und der wir auch nicht eine gewisse,
wenn auch mithsam zu erschlieBende Sinntiefe absprechen mdchten, kann
unwillkiirlich anstecken.

Hoéren wir z. B. wie von Rintelen den Wert definiert, allerdings ohne
nach Heideggers Manier zu « geheimnissen ». « Der Wert ist ein Sinngehalt,
welcher als Ziel eines bewulliten oder unbewufB3ten Strebens nach verschie-
denen Steigerungsgraden der Vollkommenheit realisiert werden soll und
Kraft seines inneren Gehaltes, seiner Giite (Eigenwert) sich einer weiteren
Ordnung einzugliedern vermag (Relationswert). Sein allgemeingiiltiger Ge-
halt wird zur geltenden Wertidee, zur geltenden Wert-form (einschlieBlich
des Wertgehaltes der Naturwerte) fiir das Subjekt und in der personalen
Sphire der Kultur zugleich zur normierenden Aufgabe an die handelnde
Person » (436 FuBnote vgl. 439 mit Fullnoten zu 8 u. 93). Die Ausfiihrungen
447-451 lassen weit richtiger erkennen, als diese zwar umsichtige aber auch
recht verknotete Definition, wie der Wert auf das Sein selbst zuriickgeht.
Auch Heidegger driickt es in seiner Art aus, wenn er schreibt: « Es kann
aus dem Sein selbst die Zuweisung derjenigen Weisungen kommen, die fiir den
Menschen Gesetz und Regel werden miissen» (Humanismusbrief 114 zit, 293).

Ein Wert ist namlich alles, was zur Seinsvollendung mitgehort, die
einem Seienden naturgemil zukommt, sowohl an ihm selbst als auch nach
allen Beziehungen, in denen es steht, vorziiglich wenn es sich um ein
Seiendes von personalem Rang handelt.



92 Literarische Besprechungen

Es ist aber hier nicht der Ort, diese Frage zufzurollen. Es miiB3te
dann auch zugleich iiberlegt werden, ob nicht auch der Sinn ebenso sehr
wie der Wert vom Sein aus allein erhellt werden kann und nicht umgekehrt,
wie man es manchmal zu meinen scheint (vgl. De Veritate 1 art. 1 und 21
art. 1, wo verum und bonum aus einem Bezug zum ens erklirt werden).
Daraus kann man entnehmen, wie wenig es nach unserem Geschmack ge-
schieht, wenn von Rintelen den Wert als dasjenige bezeichnet, « was das
Sein als Fundament des Seienden in seiner Vielfalt der ihm entwachsenden
Formen rechtfertigt, ja, in ihnen eine Sinnsteigerung zu vollziehen vermag »
(439 vgl. 39 FuBnote). Der Wert und der Sinn sind es im Gegenteil, die
aus erwiesener SeinsgemdfBheit ihre Rechtfertigung erst empfangen. Grund-
sitzlich nimlich hat jedweder Seinsbestand eines Seienden als solcher Sinn
und Wert : Sinn sofern er als solcher vom Denken erkannt wird, Wert so-
fern er als solcher zu dessen Vollendung beitrigt und darum erfordert
(erstrebt) wird.

3. Abgesehen aber von den oben beriihrten Absonderlichkeiten der
existenzialischen Denk- und Schreibweise wird es stets schon schwer
bleiben, eine Gedankenwelt klar zu deuten, wo unter Rilkes Fithrung alles
sich in schwebenden Beziigen ohne bestimmten Gegenstand auflost und in
vergehenden Vollziigen ohne tragenden Grund (« Der Mensch als Vollzug
und Bezug » 55-60). Rilke : « Das FaBliche entgeht, verwandelt sich, statt
des Besitzes erlernt man den Bezug » (59), — «ein seliger Lauf, auf nichts
zu, ins Freie» (7. Elegie). In einem der Sonette an Orpheus II 13, das er
selbst als « allergiiltigstes Sonett » bezeichnete, hat er auch wirklich all sein
Letztes zusammengefaBt : « ... singender steige, / preisender steige in den
veinen Bezug. | Hier unter Schwindenden, sei, im Reiche der Neige, / sei
ewn klingendes Glas, das sich im Klang schon zerschlug. |/ Sei — und wisse
zugleich des Nichtseins Bedingung, / den unendlichen Grund deiner innigen
Schwingung, / daB du sie vollig vollziehst nuy dieses einzige Mal. || Zu dem
gebrauchten, wie zum dumpfen und stummen [/ Vorrat der vollen Natur,
den unzdihligen Summen, | zihle dich jubelnd hinzu und vernichte die Zahl »
(von uns unterstrichen).

Zur Abrundung der Rilkeschen Grundanschauung, in der Heidegger,
wenigstens friiher, jetzt beruft er sich lieber auf Hélderlin, den dichterischen
Ausdruck der eigenen Philosophie wiederfinden wollte (86), fiigen wir einige
weitere Stellen gleich an. Sie sind ebenfalls, wie das « allergiiltigste » Sonett,
bezeichnend fiir das Klima ginzlicher Endlichkeit, in dem sein Dichter-
gemiit lebte und webte. Das gehort mit zur Schilderung des Zeitgeistes, wie
sie in den zwei ersten Abschnitten unseres Buches steht (I 1-9 und II 10-65).

« Bleiben ist nirgends » (1. El.). Aber trotzdem, « Hiersein ist herrlich »
(7. El). « Warum Menschliches miissen ? ... Weil Hiersein viel ist, und
weil uns scheinbar / alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das /
seltsam uns angeht. Uns, die Schwindendsten. Einmal / jedes, nur ezzmal.
Einmal und nicht mehr. Und wir auch / einmal. Nie wieder. Aber dieses /
einmal gewesen zu sein, wenn auch nur eszmal : / irdisch gewesen zu sein,
scheint mir nicht widerrufbar» (9. El. vom Dichter unterstrichen). Das
Herrlichste aber ist die dichterische Verwandlung — Verklirung der Dinge



Literarische Besprechungen 93

durch unser Sagen und Riihmen, das sie « unsichtbar in uns erstehen » 148t,
« wie selber die Dinge niemals / innig meinten zu sein ». Deswegen braucht
uns das Hiesige. « Erde, ist es nicht dies, was du willst : unsichtbar / in
uns erstehn ? (Weltinnenraum !) ... Erde, du liebe, ich will ... Namenlos
bin ich zu dir entschlossen, von weit her. / Immer warst du im Recht,
und dein heiliger Einfall / ist der vertrauliche Tod » (9. El.). Die Trans-
zendenz wird verneint, oder, wenn man will, restlos der Immanenz ein-
verleibt. « Die Eigenschaften werden Gott, dem nicht mehr Sagbaren ab-
genommen, fallen zuriick an die Schopfung ... Alles tief und innig Hiesige,
das die Kirche ans Jenseits veruntreut hat, kommt zuriick ; alle Engel ent-
schlieBen sich, lobsingend, zur Erde » (Brief vom 22. 2. 1923). Schon zwanzig
Jahre zuvor hatte er geschrieben, wie ihm der Glaube erwachsen wire,
«daB3 die recht haben, welche in einer gewissen Entwicklungszeit ihres
Geistes meinen und sagen : Es gibe keinen Gott und habe nie einen geben
kénnen » (Brief vom 14. 2. 1904).

Aber « der vertrauliche Tod ? » « Einsam steigt er (der Tote) dahin,
in die Berge des Urleids. / Und nicht einmal sein Schritt klingt aus dem
tonlosen Los» (10. El.). Es ist das Zuriicksinken zum stummen Vorrat der
vollen Natur (Son. an Orpheus II 13), der Sturz des Verginglichen in die
Tiefe des Seins (141) und zugleich, nach der Unrast des Lebens, « Lust,
Niemandes Schlaf zu sein », wie er es auf seiner testamentarisch bestimmten
Grabschrift « unter der Blume » endgiiltig bekennen wollte : « Rose, oh reiner
Widerspruch, / Lust, / Niemandes Schlaf zu sein unter so viel / Lidern ».

Wenn also Rilke von Gott, von Engeln, von Seelen dichtet, wie er so
oft getan, so kann es nur nach seiner Auffassung — wie uns scheint — von
inneren Sinnbildern gemeint sein, in denen sich die volle Natur, das All
mit seinen verschiedenen Beziigen, mythologisch darstellen 1iB3t.

Allerdings wiren « alle méglichen, nur keine sicheren Schliisse », auf
Grund von Rilkes AuBerungen zulissig (von Salis in : Rilkes Schweizerjahre).
So kénnte er schlieBlich doch, wenn auch recht verworren und verschwom-
men, eine Art Gottsucher gewesen sein. « Gott weill », wie Bruder Klaus
zu sagen pflegte. Wir tragen diese nachsichtige Milderung unseres Urteils
zum Trost jener nach, die wegen Stundenbuch und Marienleben an einen
christlichen Rilke noch immer glauben mochten.

4. Wir haben nun die markantesten Bekenntnisse Rilkes moglichst
synthetisch zusammengestellt. Die meisten von ihnen werden auch bei
von Rintelen, natiirlich nebst vielen anderen noch, vorgelegt, aber je nach
gegebenem AnlaB, und somit im ganzen weitliufigen Werk ziemlich ver-
streut. Sie bringen uns mit der Zaubermacht ihrer « innigen Schwingung »
die existentialische Gesinnungs- und Stimmungswelt ganz besonders nahe.
Nun wollen wir den Inhalt der monumentalen Arbeit von Rintelens in ihren
Hauptziigen umreien.

Methodisch und grundsatzlich am wichtigsten ist der Abschnitt (III 66-
145) iiber gegenwartige Grundhaltungen : Subjektivitit (66-101), Ungestind-
lichkeit (102-145).

Der Ausgang vom Subjekt «ist eine einfache Notwendigkeit » (67), er
darf uns aber nicht in die ontologische Luftleere reiner Subjektivitit irre-



94 Literarische Besprechungen

fiihren. Der Weg nach innen stellt keine Abschliefung von der objektiven
Wirklichkeit dar (83); das unterschiedlich in der Welt durch Erfahrung
Gesehene wird uns objektiv nach seinem wirklichen Bestand geboten (83).
« Wir halten daran fest, daB all unsere, auch die gehobenen Gedanken ...
auf der Basis aufzeigbarer und zu rechtfertigender Lebens- und Seinserfah-
rungen erfolgen miissen » (320). « Das Entscheidende muf3 immer die Auf-
zeigung ontischer und ontologischer Realerfahrungen bleiben » (405). In-
dessen kann der metaphysische Aufbruch zur Transzendenz nur durch « ein
verantwortliches, folgerichtiges Denken, das sich iiber seine Grundlagen
Rechenschaft gibt», zum Ziele fiihren (272). Nur auf dem Boden eines
inhaltlichen Denkens von unbedingter Giiltigkeit, eines folgernden Denkens,
wird es gelingen iiber innerweltliche Endlichkeit hinaus vor- und durch-
zustoBen (308). Wenn es aber von der Aufstiegsbewegung zur echten Trans-
zendenz heiB3t (456), sie sei zu vollziehen maglich, « freilich immer auch als
Wagnis », so gilt wohl diese sonst bedenkliche Abschwichung metaphysischer
GewiBheit, nur von dem hier beriihrten Aufstiegsweg, niamlich « die Wert-
bewegung zum héchsten Gut » als « Aufweis dafiir, daB sich ein letzter trans-
zendentaler Bezug anmeldet ». Die Beweiskraft ontologischer SchluBfolge-
rungen soll nicht dadurch in Frage gestellt werden.

Aus der anschlieBenden Bekimpfung des Formalismus notieren wir zu-
nichst den energischen Protest : « Wir wenden uns vor allem grundsitzlich
dagegen, daB in der Erkenntnis ... ein dynamischer Faktor « der » begriin-
dende und maBgebende sei. Dieser hat mit dem Erkennen, Erhellen, Ver-
stehen usw. als solchem nichts zu tun — oder wir fallen gerade wieder in
die subjektivistische Willenssetzung der Wahrheit zuriick » (98).

Sodann notieren wir die SchluBbemerkungen: « Ist die Diskrepanz
unseres (theoretischen) Wissens um das Wahre und Vollendete zu unserer
innerlichen (existenziellen) Haltung zu groB, dann bleibt alles umsonst, da
es nicht mit dem inneren Wesen ergriffen wurde. Das ist die grofe neue
Einsicht aller Existenzphilosophie (vom Verf. unterstrichen). Ubersehen wir
aber fiir die Existenz die Bestimmung durch innere Charakterwerte und
durch qualitative Wertausrichtungen, dann mag die starke Hoffnung auf
diesen neuen philosophischen Anfang eine vergebliche bleiben » (100-101).
Und etwas spiter : « Mégen wir nun die Beschrinkung auf das Formale
als unbefriedigend empfinden, wir miissen aber doch sehen, daB alle Wahr-
heiten und Wesenswerte erst in der existenziellen Annahme ihve gestaltende
Kraft (wieder vom Verf. unterstrichen) gewinnen koénnen» (101).

Nun aber, daB der persénliche, « existenzielle » Wert eines Menschen
an dem Ernst gemessen wird, mit dem er sich fiir die Wahrheit und ihre
Forderungen einsetzt, das ist nichts Neues und es bedurfte gewi3 nicht der
existenziellen Erhellung, um uns diese Einsicht zu vermitteln. Existenziell
wire nur der « qualititslose, wertfremde » Formalismus des reinen Bezugs,
nach dem es folgerichtig gleichgiiltig sein miiBte, wofiir der Einsatz geleistet
wird. Das ist allerdings eine Neuheit, aber eine so ungeheuere, daB es
niemand, nicht einmal Sartre, besonders nicht nach seiner spateren Wendung
zu einem gewissen Humanismus, zuzumuten wire, wirklich dafiir zu stehen.
Ein solcher Formalismus, so sehr er in blinder Folgerichtigkeit aus den



Literarische Besprechungen 95

existenziellen Annahmen abgeleitet werden mdéchte, ist eine psychologische
Unmoglichkeit. « Er konnte freilich nicht radikal durchgefiihrt werden »,
bemerkt von Rintelen mit Recht.

Mit besonderer Befriedigung hingegen verfolgt man von Rintelens Aus-
fithrungen 108-124 iiber Gegenstindlichkeit und Ungegenstandlichkeit. Man
kennt ja die existenzialistische Auffassung, zu der sich auch Gabriel Marcel
eifrig bekennt (Exkurs iiber Gabriel Marcel 115 ff.) : gegenstindlich sei nur
das Stoffliche, das starre, tote Dingliche ; die Person, das Sein des Selbst
und seine mannigfaltige Innenwelt sind dafiir ungegenstandlich und ent-
ziehen sich der objektivierenden begrifflichen Fassung. Freilich, wenn man
von vorneherein Gegenstand mit korperlichem Ding gleichsetzt, ist sie nicht
abzuweisen. Das ist aber eine nahezu mutwillige Einschrinkung der Gegen-
stindlichkeit. Alles woriiber man denkt, spricht, schreibt und irgendwie
geistig handelt, gleichviel ob es zum sachlichen Bereich der AuBenwelt oder
zum reflexiven Bereich des Seelischen gehore, ist eo ipso ein Gegenstand
und zwar volens nolens ein begrifflich erfalter oder wenigstens angezeigter
Gegenstand. « Objektcharakter als gegenstidndlichen Inhalt meiner geistigen
Betrachtung kommt allem zu, zu dem der Mensch in irgend einer Weise,
ideell oder praktisch, Stellung nimmt» (117). « Wir halten darum ... daran
fest, daB die Worte intzntionaler Gegenstand und Objektivitdt jenseits der
Daseinsschichten des korperlichen oder geistig-personalen Seins sowie des
Seins schlechthin verwandt werden miissen, nicht aber intentionaler Gegen-
stand nur fiir Dinge und Ungegenstindlichkeit fiir geistige Beziige » (121).

5. Zur Frage der Existenz selbst (IV 146-181), mit der er sich in ge-
biihrender Breite auseinandersetzt, unter besonderer Beriicksichtigung der
Rilkeschen « Innigkeit» (173-178) nimmt von Rintelen grundsitzlich Stel-
lung mit den kurzen Sitzen : « Unter menschlicher Existenz ist jener Grad
des inneren Selbstseins zu verstehen, welcher den Kern einer Wesensperson
angibt » (163), « der innerste Kern unserer Wertperson, deren Mdoglichkeiten
mit unserem vollen Dahinter-stehen sich erfiillen sollen » (166).

Der folgende Hauptabschnitt (Verzweiflung und Hingabe V 182-231)
bringt unter anderem eine recht ausgeglichene Bereinigung des Gegensatzes
Altruismus - Egoismus. « Die Selbstbezogenheit an sich als Selbsterhaltung
ist notwendig und berechtigt, wenn sie im Einklang zur Verpflichtung und

Liebe anderen gegeniiber steht ... Er (der Mensch) hat nicht das Recht
der inneren Selbstaufgabe (226). ... Es kommt auf den inneren Gehalt
dessen an, was ich anstrebe (227) ... Das Wort selbstlos ist nur in dem

Sinn sinnvoll verwendbar, als in einer selbstlosen Handlung ein sich Hin-
geben und Identifizieren des eigenen Ichs mit hochwertigem Tun und damit
ein Uberwinden eines unbervechtigten, ‘nuy’ auf meinen Nutzen und Vorteil
ausgehenden Verlangens vorliegt » . .. «Es ist kein abzulehnender Egoismus,
wenn er (der Mensch) sich in seinem Tun und Verhalten erfiillt» (228).

Den anregenden Abschnitt iiber Todesmystik (VI 232-267) iibergehend
— die Frage nach der Unsterblichkeit wird dabei nicht eigentlich zum Ab-
schluB gebracht — kommen wir zum groB3en SchluBteil (Versuche der Trans-
zendenz VII 268-400, Ihr Ungeniigen VIII 401-480). Von Rintelen beginnt
hier mit einem groBziigigen Uberblick iiber die religitse Stimmung der



96 Literarische Besprechungen

Gegenwart samt der ihr eigenen Erscheinung jener Religion ohne Religion,
die ihren unreligiosesten Ausdruck fand in der bekannten Frage von Camus :
« Kann man ein Heiliger ohne Gott sein ? » Immerhin hatte schon in den
neunziger Jahren des vorigen Jahrhunderts — unter Renans geistiger Vor-
herrschaft — Jules Lemaitre, ein reiner Literat, unter dem Titel « Un
martyr sans la foi» eine Erzdhlung publiziert, die, allerdings in recht
mondin spielerischer Manier, einen dhnlichen Gedanken nahezulegen ver-
suchte. Jedenfalls aber hat es selten « eine Zeit gegeben, in der das religitse
Suchen und das metaphysische Ringen einen solchen Grad der Lebendig-
keit erreicht hat wie bei vielen Menschen in unseren Tagen» (271).

Zuniachst wird die Einstellung Heideggers vorgefiihrt, die von Rintelen
als radikale Endlichkeit beurteilt (273-308), indem er gegen Lotz’ mildere
Auslegung wiederholt bestreitet, daB3 Heideggers Weg zum Sein Gottes hin-
fithrt : « ganz eindeutig bleibt (bei Heidegger) Transzendenz innerweltlich
und wird der Gottes Gedanke vom Sein ausgeschlossen, sonst von Thm nicht
gesprochen, wenn wir vom Anschluf an Holderlin absehen » (288 FuBnote
vgl. die FuBnoten 35 und 444).

Dann kommt die « gesteigerte Endlichkeit» Rilkes zur Sprache (309-
344), bei dem alles in die Innenweltlichkeit hereingezogen wird, der perso-
nale Gott einfach aufgehoben und das Letzte trotz christlicher Verbramung
in den naturhaften Urgriinden gesucht wird (344), wie wir es bereits vorhin
gesehen haben.

SchlieBlich wird die « Theologie » von Jaspers unter dem Titel « Trans-
zendenz im existenziellen Begreifen » (345-400) dargestellt und der Priifung
unterzogen. Bei Jaspers kommen wir der Wahrheit doch insofern niher,
als die echte Transzendenz sich am Horizont meldet, hinter dem Schleier
des nicht faBbaren Umgreifenden. In acht Thesen zur Philosophie von
Jaspers (379-392) wird versucht, « zu seinem in tiefstem Grund schwankenden
und eine dauernde Schwebe bevorzugenden Denken » Stellung zu nehmen.
Eigentlich erhilt bei ihm das Wort Transzendenz einen so umfassenden
Sinn, daB schlieBlich alles wahrhaft wirkliche Sein darunter einbegriffen
wird (395). Die Frage ist vielleicht nicht so einfach. Behalten wir im Auge,
was Jaspers einmal geschrieben hat, so mochten wir nicht bezweifeln, daB
er wenigstens « auf dem Wege ist». Er hat ndmlich einmal geschrieben :

« Der Gedanke, der aus der Unvollendbarkeit jeder Kommunikation
und aus dem Scheitern jeder Gestalt der Wahrheit in der Welt die Trans-
zendenz eigentlich begreift, ist wie ein Gottesbeweis » (zitiert 345). Das ist
im Grund der augustinische Aufstieg vom Ungeniigen der Welt zur héchsten
Giite und zur héchsten Wahrheit, die im iiberweltlichen Gott allein « west ».
Seinen leidenschaftlichen und recht intoleranten Antidogmatismus (vgl.
Hommes, in oben zitiertem Artikel 192) wird Jaspers vielleicht doch einmal
ablegen, um auf seinem Weg bis zum endgiiltigen und eindeutigen Ziel zu
gelangen, das sich ihm bereits aus fast fiihlbarer Nihe anzeigt.

In einem langen letzten Abschnitt faBt von Rintelen noch einmal zu-
sammen, alles was er vorhin dargelegt und untersucht hat (VIII 401-479),
stellt das Fazit seiner Arbeit in einer Reihe von zwanzig Thesen auf, um
mit einem geradezu hymnischen Bekenntnis zum Geist und zur von ihm aus



Literarische Besprechungen 97

zu ergreifenden Wahrheit zu schlieBen. « Wenn wir vom Geist sprechen,
meinen wir die jenseits des formalen Intellektualismus stehende, in leben-
diger Bereitschaft sich vollziehende Seins- und Wertbetrachtung, die auch
ins Metaphysische ausschwingt. Wir werden auch hier in vielem bald vor
einem Geheimnis stehen, dem der héhere Geist als Vernunft nicht gewachsen
ist. Aber es bleibt doch ein bindendes, weil irgendwie geistig zugeordnetes
Geheimnis und nicht eine rein subjektive Gefiihls- und Willenshaltung ».
Also « unterstellen wir uns den Forderungen des Geistes, dem Primat des
Geistes ! » So auf der letzten Seite. Das sind recht schone Hinweise.

Aber Hinweise geniigen uns nicht. Nachweise brauchen wir. Nicht
Wagnis, sondern lichte GewiBheit allein kann entscheiden. Die Transzen-
denz, wir meinen in eindeutiger Bestimmtheit das wirkliche Bestehen des
Uberirdischen, des rein Geistigen, Gottes und der abgeschiedenen Menschen-
seelen (die Welt der sonstigen geistigen Geschdpfe liegt ja jenseits unserer
philosophischen Moglichkeiten) ist die dringende Frage, die uns die Existenz
stellt. Wir miissen sie losen. Von Rintelen hat mit den unsere heutige
Welt hemmenden, lahmenden Vorurteilen kraftig aufgeriumt. Auf jenen
Gipfel, den das folgernde, « denkendere » Denken in seinem Aufstieg aus
der Talebene der Erfahrung erreichen kann, hat er uns nicht emporgefiihrt.
Jenen Gipfel, wo die denkende Seele sich unsterblich, weil geistig wei3 und
wo sie den ewigen Gott in seiner einzigen Erhabenheit wie aus weiter Ferne
eindeutig klar erkennt, obwohl sie Thn weder sieht noch weniger begreift,
Ihn den Unbegreiflichen, der in schopferischer Gegenwartigkeit alles um-
greift und durchgreift, weil alles in IThm und aus Thm lebt, wirkt und besteht.
So lange dies nicht geschehen ist, bleibt die echte Tvanszendenz noch immey in
Frage. Eslag aber wohl nicht im Programm von Rintelens so weit zu gehen.

Zum Schlull sei noch eigens betont, dal von Rintelen es nicht ver-
siumt hat, den positiven Ertrag der Existenzphilosophie, besonders in der
phinomenologischen Erhellung der menschlichen Situation, je nach Gelegen-
heit, gebiihrend anzumerken.

So wiinschen wir denn seinem bedeutenden Werk den verdienten Erfolg.

Freiburg. M.-St. Movard O. P.

Th. Crowley O. F. M. : Roger Bacon. The Problem of the Soul in his
Philosophical Commentaries. — Louvain, Institut Supérieur de Philosophie
— Dublin, James Duffy & Co. 1950. 223 SS.

Welches war die Wesensstruktur der Philosophie, die an der Artisten-
fakultit von Paris in der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts gelehrt wurde ?
Aus welchen Quellen wurde sie geschopft, aus welchen Elementen setzte
sie sich zusammen ? Diese Fragen sind von groBler Wichtigkeit fiir den
Historiker, der die Lehrrichtungen des 13. Jahrhunderts naher kennzeich-
nen soll. Je tiefer die Forschung in das nunmehr bereitliegende Material
dringt, desto klarer wird es, daB die Zweiteilung « Augustinismus-Aristo-
telismus » auf philosophischem Gebiet und in den ersten Jahrzehnten des
13. Jahrhunderts sich nicht aufrecht erhalten laB3t.

Wie sehr die Philosophie in ithrer Entwicklung durch die Aristoteles-

Divus Thomas 7



98 Literarische Besprechungen

verbote von 1210 und 1215 behindert wurde, hat die programmatische
« fiir Examinazwecke abgefafte Quistionensammlung », die Grabmann ent-
deckte und bekanntgab (Mittelalterliches Geistesleben, II, 183-199), erwie-
sen. Mit Roger Bacon trat eine Umwandlung ein. Von 1236 ab galt die
verhingte Exkommunikation, wie Roger in seinem Compendium studii
theologiae mitteilt, nicht mehr. Er selbst war einer der ersten, der von
dieser Freiheit Gebrauch machte und die libri naturales des Aristoteles,
besonders die Physik und die Metaphysik in den Jahren 1240-1245 kom-
mentierte. Auf Grund dieser von R. Steele und F. Delorme edierten
Schriften sucht C. in vorliegender Monographie, die der Universitit Lowen
als Dissertation fiir den Grad eines Maitre agrégé vorgelegt wurde, die
Philosophie des Roger Bacon darzustellen. Die Seelenlehre wurde aus-
gewihlt wegen der Zentralstellung, die gerade diese Lehre in der mittel-
alterlichen Philosophie einnimmt, und wegen der groen Bedeutung, die
dem Seelenproblem in den spiter einsetzenden Kontroversen um die aristo-
telisch-thomistische Philosophie zukommt. Da aber Rogers Vorlesungen
iiber De anima nicht erhalten sind, muBten die einschligigen Fragen aus
den in den andern Kommentaren gelegentlich geiuBerten Bemerkungen
iiber die Seele zusammengetragen werden.

Aus C.s griindlichen Untersuchungen geht hervor, daB Bacon sich ehr-
lich bemiihte, die authentische aristotelische Lehre vorzutragen. Doch
seine Seelenlehre ist von vielen fremden, d.i. nicht-aristotelischen Ele-
menten durchsetzt. Die menschliche Seele ist actus et perfectio des Kor-
pers, aber auch Substanz, die den Korper bewegt. Sie ist, dem allgemeinen
Hylemorphismus zufolge, aus Materie und Form zusammengesetzt, und
durch ihre Vereinigung mit dem Korper wird sie in ihrer spezifischen
Wesensaktivitit gehindert. Die Seele erkennt durch Abstraktion, aber
auch wieder durch Illumination, da der aktive Intellekt, als subsistie-
rende Substanz, den passiven Intellekt erleuchtet. Die menschliche Seele
erkennt direkt die singuliren Dinge.

Diese und andere Abweichungen von der aristotelischen Seelenlehre
sind zum Teil die Thesen, die als charakteristisch fiir den Augustinismus
des 13. Jahrhunderts bezeichnet wurden. Steht nun Rogers Philosophie
unter dem EinfluB des hl. Augustinus ? Ist seine Lehre der augustinischen
Richtung einzugliedern ? Auf diese Fragen antwortet C. mit einem katego-
rischen Nein. Ein direxter EinfluB des hl. Augustinus ist nicht vorhanden.
Nicht nur wird Augustinus nicht zitiert, aber auch seine Ideen sind
Roger fremd. Wenn Roger in spiiteren Jahren den intellectus agens, der
etwas aulBlerhalb der Seele ist, mit Gott gleichstellt, der nach Augustinus
die intellektuelle Seele erleuchtet, so kann das allenfalls unter dem Ein-
fluB der augustinisch eingestellten Theologen, etwa des Wilhelm von Paris,
geschehen sein. Die vielleicht ungewollten Abweichungen vom echten
Aristotelismus erkliren sich bei Roger aus dem EinfluB der arabisch-
judischen Literatur, Avicenna, Algazel, Avicebron, Averroes. Eine beson-
dere Lanze wird gegen Prof. E. Gilson gebrochen, dessen Bezeichnung
dieser Lehre als « augustinisme avicennisant» von jeher in der Lowener
Schule keinen guten Klang hatte.



Literarische Besprechungen 99

Der ausgezeichneten Studie C.s, deren Hauptergebnisse Prof. F. van
Steenberghen bereits in seinem groflen Werk, Siger de Brabant d’aprés
ses ceuvres inédites (Les Philosophes Belges XIII, Lowen 1942), verwerten
konnte, kommt eine groBe Bedeutung fiir die genaue Kenntnis der Lehr-
entwicklung im 13. Jahrhundert zu.

Rom, S. Anselmo. Johannes P. Miiller O.S. B.

I. K. Ryan : The reputation of St. Thomas Aquinas among english
protestant thinkers of the seventeenth Century. — Washington, Catholic Uni-
versity of America Press. 1948.

In einfacher, schlichter Form untersucht der Verf. eine Reihe von
bedeutenden und weniger bedeutenden englischen protestantischen Wissen-
schaftlern des 17. Jahrhunderts nach ihren Beziehungen zu Thomas von
Aquin. Zunichst wird jeweils eine kurze Charakteristik des einzelnen
Denkers gegeben ; dann werden die Zitate angefiihrt, die der betreffende
Denker dem Aquinaten entnommen hat. Thomas wird von diesen Prote-
stanten nicht nur abgelehnt, sondern vielfach auch zustimmend zitiert. Am
meisten bekannt ist diesen Minnern begreiflicherweise die Summa theo-
logica gewesen ; aber auch die andern Werke des Thomas sind vielfach
genannt. Es zeigt sich, da8 Thomas damals auch in der protestantischen
Welt Englands als « der » katholische Lehrer gegolten hat, allerdings im
Anfang des Jahrhunderts noch mehr wie an dessen Ende. Die Angehérigen
der Hochkirche schitzen Thomas mehr wie die der Low-church ; daB sich
die protestantischen Theologen mehr mit Thomas beschiftigen als die
ibrigen protestantischen Gelehrten der damaligen Zeit, diirfte nicht weiter
verwundern. — Das Buch tut, so viel ich sehe, einen ersten, vorsichtigen,
aber auch sicheren Schritt in noch vielfach unbekanntes Land ; darum
stellt es gewiB eine Bereicherung fiir die Geschichte des Thomismus dar,
Es ist, so gesehen, ein gewisser Anfang und wird sicherlich dann eine gute
Fortsetzung finden, wenn nicht nur die woértlichen Zitate aus Thomas bei
diesen Denkern herausgestellt, sondern auch dem teilweise mehr unbewuBten
sachlichen Zusammenhang zwischen diesen Denkern und der einzigartigen
Lehre des engelgleichen Lehrers nachgegangen wird. Mich diinkt, daB eine
solche Untersuchung gerade fiir die geschichtliche Aufhellung der englischen
Philosophie des 17. Jahrhunderts wertvolle Dienste leisten kann.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

E. J. Ryan : The role of the « Sensus communis » in the psychology
of St. Thomas Aquinas. A Dissertation. — Cartagena, Ohio. Messenger
Press. 1951.

Was ist nach Thomas der eigentliche Gegenstand des Gemeinsinnes
(sensus communis) ? Die verschiedene Beantwortung, die diese Frage inner-
halb eines wissenschaftlichen Kreises fand, ward dem Verf. zum AnlaB,
vorliegende Studie zum Problem des sensus communis zu schreiben. Je
weiter er sich in sein Thema vertiefte, um so mehr muf3te er dann erkennen,



100 Literarische Besprechungen

daB nicht nur hinsichtlich des Gegenstandes, sondern auch in anderen
Spezialfragen, die sich auf den Gemeinsinn beziehen, unter den Erklirern
des Thomas verschiedene Ansichten herrschen. R. stellt deshalb, um zur
genuinen Lehre des Aquinaten durchzudringen, in durchaus richtiger Weise
eine Untersuchung iiber die Quellen der thomistischen Lehre vom Gemein-
sinn voran. Als Quellen fiir Thomas nennt er hier Aristoteles, Avicenna,
Averroes und Albert d. Gr. R. zeigt, wie des Aristoteles Anschauung, von
Avicenna veriandert, von Averroes moglichst getreu wiederzugeben versucht
und von Albert mehr neuplatonisch interpretiert wird. Um nun des Thomas
Ansicht feststellen zu kénnen, scheidet der Verf. zwischen dem Thomas der
Aristoteles-Kommentare und dem Thomas der selbstindigen Werke ; bei
letzteren achtet er auf deren zeitliche Reihenfolge (De veritate, Summa
contra gentiles, Summa theologica, Quaestio disputata de Anima und als
letztes De unitate intellectus). Dabei glaubt er feststellen zu diirfen, daB
Thomas in den Kommentaren in erster Linie nur des Aristoteles Ansicht
wiedergeben wollte; wenn sich Unstimmigkeiten zwischen dem in den
Kommentaren Dargestellten und der in selbstindigen Werken dargebotenen
Lehre zeigen, so sei als die eigentliche Ansicht des Thomas die in den
selbstindigen Werken vertretene anzusehen. Die genaue Beachtung der
zeitlichen Reihenfolge der eben angegebenen opera S. Thomae hat das
Ergebnis gezeitigt, daB auch in der Lehre vom Gemeinsinn Thomas eine
Entwicklung durchgemacht hat. — Wir konnen hier auf die feineren Einzel-
heiten nicht eingehen ; es moge geniigen, auf die Hauptergebnisse dieser
wertvollen Untersuchung kurz hinzuweisen : Der Gemeinsinn ist nach
Thomas der erste der sog. inneren Sinne; er unterscheidet sich von den
iduBeren wie die hohere Potenz von der niederen; nach dem Grundsatz :
« Je hoher der Grad der Immaterialitit, desto hoher die Erkenntnis » erreicht
der Gemeinsinn dasselbe, was der einzelne dullere Sinn, auBerdem erfal3t er
dasselbe in einer einheitlicheren Form und dazu noch die sog. sensibilia
communia (GréBe etc.). Im Unterschied zu Aristoteles sieht Thomas mit
Avicenna in diesen sensibilia communia nicht, wie man vermuten mochte,
den eigentiimlichen Gegenstand des Gemeinsinns. Der Gemeinsinn hat
seinen Namen deshalb nicht von diesen « sensibilia communia », sondern von
der Tatsache, daB er gleichsam die Wurzel der dulleren Sinne ist: er wei
um die Akte der duBeren Sinne, er verbindet und trennt die einzelnen
Sinnesobjekte ; ihm entspringt die Einheit der sinnlichen Erkenntnis iiber-
haupt. Als Organ des Gemeinsinnes nennt Thomas mit Albert gegen Aristo-
teles das Gehirn, ohne indes einen bestimmten Teil des Gehirnes dafiir des
nihern zu bestimmen, wie dies spater mit Berufung auf ein unechtes opus-
culum des Thomas geschieht. Der dritte Teil des Buches berichtet iiber die
modernen Ergebnisse der Gehirnpathologie und der Psychologie, soweit aus
diesen der Nachweis fiir das Vorhandensein dessen gefiihrt werden kann,
was Thomas den sensus communis genannt. Den Schlu3 bildet eine Biblio-
graphie, die eine Auswahl aus der reichen Literatur bietet, die iiber Aristo-
teles, Avicenna, Averroes, Albert d. Gr., Thomas von Aquin und besonders
iiber die moderne Psychologie und Pathologie vorhanden ist ; aulerdem ist
dankenswerter Weise noch ein Sach-Index beigefiigt. — Das Buch verdient



Literarische Besprechungen 101

nach seiner methodischen Anlage wie nach seiner Hauptkonzeption vollen
Beifall. Wir haben angesichts der groBen Sachlichkeit, mit der die Unter-
suchung durchgefiihrt wurde, vor allem den einen Wunsch : das Verhiltnis
des sensus communis zur héheren, geistigen Erkenntnis, das bis jetzt nur
gestreift worden ist, méchte Gegenstand einer neuen Untersuchung des Verf.
werden !

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

M. Deandrea O. P. : Praelectiones metaphysicae juxta principia D. Thomae.
Introductio in Metaphysicam. De ente et eius transcendentalibus proprie-
tatibus. — Romae 1951.

Prof. P. M. D. entwickelt in vorliegendem Buch zunichst seine Anschau-
ungen iiber Wesen und Wert (Wahrheit und Gewilheit) der Metaphysik,
iiber die Beziehungen der Metaphysik zu den iibrigen Wissenschaften, die
Methode und Einteilung der Metaphysik. Der zweite Teil des Buches bringt
aus der allgemeinen Metaphysik (Metaphysica generalis) die Lehre vom ens
commune und den Transzendentalien (Einheit, Wahrheit und Gutheit). Der
Verf. legt Wert darauf, stets nachzuweisen, daf8 er die wahren Anschau-
ungen des hl. Thomas wiedergibt ; daher die vielen und ausfiihrlichen Zitate
aus den opera S. Thomae.

Wenn wir dieser allgemeinen Inhaltsangabe gleich einige Worte der
Beurteilung beifiigen diirfen, dann sei zunichst darauf hingewiesen, daB
diese Vorlesungen mit ihrer einfachen, klaren Sprache eine recht gute
Einfithrung in die thomistische Metaphysik, deren Probleme und Lésungen
darstellen. Mit zum Besten des Buches gehért das schwierige Kapitel iiber
die analogia entis. Fiir einen Anfinger sind von besonderer Bedeutung die
lichtvollen Unterscheidungen hinsichtlich des objectum und subjectum der
Metaphysik. Sachlich halt sich der Verf. iiberall innerhalb der Grund-
prinzipien thomistischer Metaphysik, wie wir sie z. B. aus dem beriihmten
Lehrbuch des verst. Benediktiners Gredt kennen. — DaB bei der Fiille des
Stoffes, zumal wenn dieser auf so engen Raum zusammengedriangt ist (das
Buch hat samt Bibliographie, Sach-Index und Inhaltsangabe nur 301 Seiten),
manche Wiinsche iibrig bleiben, ist selbstverstindlich. Als solche mé&chte
ich hier anfiigen : Bemerkungen iiber den Aristotelischen Metaphysik-Begriff
sollten heute an den Ergebnissen der historisch-kritischen Forschung nicht
voriibergehen (dazu wire vor allem von katholischer Seite her das neueste
Buch einzusehen : The doctrine of being in the Aristotelian Metaphysics by
Joseph Owens. Toronto, Canada 1951). Ferner : Warum wurde des Thomas
Schrift De ente et essentia nicht beniitzt ? — Die Unterscheidung zwischen
vorwissenschaftlicher und wissenschaftlicher Metaphysik diirfte nicht ganz
gliicklich sein ; wenn man des hl. Thomas Anschauungen iiber die ersten
Prinzipien genau studiert (ich darf hiefiir wohl auf mein Buch : Intuition
und Erkenntnis nach Thomas von Aquin verweisen), kann man dieser Ansicht
kaum beipflichten. — Wenn zu modernen Anschauungen Stellung genommen
werden soll, dann geniigt es nicht, z. B. von Heidegger nur den einen Vortrag
« Was ist Metaphysik » zu beniitzen. Was iiber den Existentialismus gesagt



102 Literarische Besprechungen

ist, ist leider zu allgemein, als dafl dadurch irgend eines der heutigen existen-
tialistischen Systeme getroffen wire. Ob nicht gerade im Anschlu an des
hl. Thomas tiefschiirfendes opusculum De ente et essentia und an seinen
Metaphysikkommentar sich eine fruchtbare Auseinandersetzung mit dem
Existentialismus eines Heidegger anbahnen lieBe ? Mir scheint, in einer
solchen sachlichen Kontroverse bekimen die Gedanken des Aquinaten erst
die rechte Leuchtkraft fiir unsere Gegenwart. — Wenn Thomas in De
veritate das pulchrum nicht unter den Transzendentalien auffiihrt, so ist
das kein Beweis dafiir, daB er es auch in seiner spateren Zeit nicht dazu
gerechnet hitte ; mir scheint, daB Thomas dies tat (vgl. auBer den vom
Verf. genannten Stellen noch S. Th. II-II 145, 2 u. a.). — Zum SchluB3 darf
ich noch darauf aufmerksam machen, daB eine Menge von Druckfehlern
stehen geblieben sind ; ich kann sie hier nicht alle auffithren (der erste findet
sich, so viel ich sehe, S. 11 und der letzte S. 287 !).

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

R. Busa S. J.: La Terminologia tomistica dell’Interioritd (Archivum
philosophicum Aloisianum A cura della facoltd di Filosofia dell’Istituto
Aloisianum S. J. Serie II, 4). — Milano 1949.

P. Busa bezeichnet als Hauptgegenstand seiner Untersuchung die « inte-
rioritd », ein Wort, das im Deutschen in etwa mit « Innesein » wiedergegeben
werden kann. Methodisch ausgehend von dem Sinn der Priposition «in »
greift der Verf. wichtigste metaphysische Probleme auf : was soll das Innesein
bedeuten, wenn wir sprechen von einem Innesein eines Teils in seinem
Ganzen, eines Kérpers oder Geistes in einem Raum, der Ursache im Ver-
ursachten, des Aktiven im Passiven, des Passiven im Aktiven, eines Seienden
in sich selbst und in einem andern, des Aktes in der Potenz, des Erkannten
im Erkennenden, des Titigen in der Tatigkeit, Gottes in der Welt, im
Menschen (in natiirlicher und iibernatiirlicher Weise), durch seine Prisenz,
sein Wirken, sein Wesen, der zweiten géttlichen Person in Christus ? Solche
Fragen wecken alsobald andere, die unmittelbar damit zusammenhingen, so
die nach dem « Zugleich-sein », der Vielheit der Dinge (sonst kénnten nicht
zwei « zugleich » sein), dem raumlichen und zeitlichen Zugleichsein und Ver-
schiedensein, nach dem Sinn von « Gegenwart», Prisenz und Distanz,
Immanenz und Transzendenz, nach der Allgegenwart Gottes und seiner
Mitwirkung bei allem geschépflichen Tun, nach dem univoken wie auch
analogen Sinn des verschiedenen Inneseins. — Wie schon aus dieser kurzen
Problemiibersicht hervorgeht, sind es wahrlich wichtigste philosophische
und zugleich theologische Fragen, deren Beantwortung der Verf. aus Thomas
allein zu geben sucht. Dabei geht er methodisch so vor, da8 er im ersten
Teil des Thomas Kommentare zu des Aristoteles physischen und meta-
physischen Schriften zu Grunde legt, im zweiten die 35.-37. Distinktion des
1. Buches des Sentenzenkommentars, im dritten die Kapitel 64-70 des
3. Buches der Summa contra gentes, im vierten und letzten Teil die
8. quaestio des ersten Teils der Summa theologica. Diese Methode erméglicht
es ihm, sein groBes Problem immer wieder von neuen und von einer neuen



Literarische Besprechungen 103

Seite her zu beleuchten. — Dem Verf. ist es wirklich gelungen, in die von
ihm behandelten Einzelprobleme viel Licht zu bringen. Zu den nicht blof
historisch, sondern auch sachlich wertvollsten Ergebnissen dieser Unter-
suchung rechne ich die prachtvolle Herausstellung der rechten Mitte zwischen
pantheistischer Verwischung géttlichen Inneseins in der Welt und deistischer
Trennung zwischen Gott und der Kratur. Es mufl gerade in heutiger Zeit
dieses Ergebnis mit besonderer Freude begriiBt werden. Fiihrt auch der
Verf. gar keine moderne Literatur an, nennt er Kant auch nur einmal (und
da in etwas miBverstindlicher Weise), so sieht man doch, daB er mit den
Problemen unserer Zeit sehr wohl vertraut ist und seine Untersuchung
nicht einem rein historischen Zwecke dienen will. Der Philosoph wie Theologe
von heute wird deshalb das Buch mit gleich groBem Nutzen beniitzen
konnen,

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

W. Bryar : St. Thomas and the existence of God. Three interpreta-
tions. — Chicago, Henry Regnery Company. 1951.

Es ist mir eine besondere Freude, gerade auf.dieses Buch von Bryar
weitere Kreise aufmerksam machen zu diirfen ; denn hier wird einmal in
ganz griindlicher wissenschaftlicher Art der Versuch gemacht, den iiberaus
tiefen Gehalt des thomistischen sog. Bewegungsbeweises dem Verstindnis
unserer Zeit nahezubringen. Der Hauptteil des Buches ist nur der Sinn-
erhellung des Bewegungsbeweises gewidmet, wie dieser in der S. Th in
klassischer Weise von Thomas dargeboten wird. In einem ersten gréfler:n
Anhang erklirt B. den Bewegungsbeweis nach der in der Summa contra
gentes dargestellten Form ; in einem zweiten Anhang wird auf die Haupt-
quelle des thomistischen Bewegungsbeweises, nimlich Averroes, eingegangen ;
ein dritter und vierter Anhang beschiftigt sich mit der Deutung dieses
Beweises durch Salamucha (symbolisch-mathematisch), Adler, Gilson, Rous-
selot, Maréchal, Geiger u. a. — Wer sich von dem Verf. auf seinen schwie-
rigen, verschlungenen Pfaden zur Erkenntnis des tiefen Sinnes dieses Be-
weises fithren liBt, der wird finden, daBB es zum Verstindnis thomistischer
Texte notwendig ist, jedes Wort recht genau, gleichsam wie einen Edelstein
von allen Seiten, besonders in dessen ganzen Zusammenhang anzuschauen.
Gerade hier wird wieder klar, wie Thomas den Wert eines Wortes zu schitzen
wubBBte. Um dies zu erreichen, wihlt der Verf. in gewissem Sinn eine neue
Methode : er geht nicht nur von dem oft vielfachen Sinn eines Wortes bei
Thomas aus, er sucht den jeweiligen Sinn nicht nur aus Thomas selbst und
seinen Quellen zu ergriinden ; er versucht in etwa auch die scholastischen
Begriffe, die in der heutigen Welt schon Heimatrecht gefunden haben,
einmal etwas beiseite zu lassen und den urspriinglichen Sinn der thomistischen
Begritfe durch Worte unserer Zeit wiederzugeben. — Daf3 diese Methode
ihre besonderen Gefahren in sich birgt, ist ohne weiteres klar. Man denke
z. B. an die Wiedergabe von esse und ens, essentia und existentia. Darf ich
esse ohne weiteres mit being wiedergeben ? Gewil3 nicht ; es ist auch der



104 Literarische Besprechungen

Sinn von being genau herauszuarbeiten. Iiir einen, der in den scholastischen
Termini wenigstens etwas zu Hause ist, mag es darum manchesmal leichter
verstindlich sein, wenn man auch in der Ubersetzung das « esse » stehen
liBt und nicht das Wort « being » dafiir bringt. Der Verf. hat sich jedoch
— das muB voll und ganz anerkannt werden — alle Miihe gegeben, mittels
dieser seiner Methode den modernen Menschen in den tiefen Sinn des
thomistischen Beweises einzufiihren. Wenn man hinsichtlich der Deutung
mancher Stellen aus Thomas manchesmal anderer Meinung sein kann, so
spielt dies, auf das groBe Ganze gesehen, nur eine ganz unbedeutende Rolle
(man vgl. z. B. die Erklirung der Stelle 4, 5, n. 16 des Physikkommentars
S. 1641).

Auf den iiberaus reichen Inhalt des Buches im Rahmen einer Rezension
niher einzugehen, halte ich fiir verfehlt. Ich méchte vielmehr wiinschen,
daB sich recht viele mit diesem Buche auseinandersetzen und auf diese Weise
es ermoglichen, den tiefen Sinn des klassischen thomistischen Gottesbeweises
gerade unserer Zeit wieder zu erschlieen.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

R. Jolivet : Le probléme de la mort chez M. Heidegger et J.-P. Sartre. —
Editions de Fontenelle. 1950. 110 SS.

Von ihrem Hauptgegenstand werden die Existenzphilosophen von
selbst darauf verwiesen, sich auch in besonderer Weise mit dem Tode zu
befassen. Die Verschiedenheit der Auslegung menschlicher Existenz fiihrt
dann zu einer verschiedenen Deutung des Todes.

J. gibt die Deutung, die Heidegger und Sartre vom Tode bieten, wobei
Heideggers Lehre nur soweit beriicksichtigt ist, als Sartre Kritik an ihr iibt.

Wie in anderen Punkten, so decken sich die Ansichten beider Philo-
sophen auch hinsichtlich des Todes nicht. Was fiir H. Abschlu8 und Ziel
des Lebens ist, gilt S. als absolute Sinnlosigkeit. Doch kommen beide
darin iiberein, im Tode die endgiiltige Vernichtung der menschlichen Wirk-
lichkeit zu sehen. Allerdings bringen sie keinen Beweis dafiir, noch wider-
legen sie die im Laufe der Zeit ausgearbeiteten Unsterblichkeitsbeweise.

S. weist wohl nach, daB H.s Begriff vom Nichts, als der Grundlage
des Seins, der in dem des Todes eingeschlossen ist, nicht zu halten ist ;
aber er setzt an die Stelle dieses Irrtums einen andern : das Nichts steckt
als eine Wirklichkeit im Innern des Seins, hervorgebracht durch das Fiir-
sich, durch den Menschen.

J. zeigt die Willkiirlichkeit solcher Behauptungen sowie die damit zu-
sammenhingende schiefe Deutung des Lebens und des Todes iiberzeugend
auf. Von der Unsterblichkeit her, die er aus der Natur des Menschen als
einem Geistwesen ableitet, gelingt ihm eine Deutung des Todes, die dessen
letztes Geheimnis zwar nicht entschleiert, die aber einen lebenférdernden
Sinn erschlieBt und ein Hoffen iiber den Tod hinaus tragen und nihren
kann.

Geistingen, Sieg. J- Endres C. Ss. R.



Literarische Besprechungen 105

W. Biemel : Le concept du Monde chez Heidegger. — Louvain, E. Nau-
wetaerts. 1950. 184 pp.

Das Buch behandelt ein Hauptproblem der Philosophie M. Heideggers.
Diese kreist vorwiegend um den Menschen, wenngleich dieser nicht das
eigentliche Anliegen Hs. ist. Ist aber der Mensch, das « Dasein » wesent-
lich in-der-Welt-sein, dann kann dieses « Dasein » nicht verstanden werden,
ohne daB Hs. Weltbegriff gedeutet ist.

Umgekehrt kann aber auch die Welt, die Weltlichkeit der Welt nicht
begriffen werden, ohne eine Analyse des « Daseins », weil nach H. die Welt
ein Seinscharakter des « Daseins» ist.

Ebenso erhilt das auBermenschlich und innerweltlich Seiende eine
letzte Deutung nur, wenn es auf dem Hintergrund dieser Welt gesehen
wird, die aber nicht mit der Summe jenes Seienden gleichzusetzen ist. Der
Verfasser legt fiir seine Untersuchungen das Hauptwerk Hs. zugrunde, zieht
aber erginzend auch andere, bis 1950 erschienene Arbeiten hinzu, nament-
lich dann, wenn der philosophische Standort Hs. in einer bestimmten Frage
nicht mehr der von « Sein und Zeit » ist. So hat gerade auch Hs. Ansicht
von der Welt und vom In-der-Welt-sein des « Daseins » eine bedeutsame
Wandlung durchgemacht. Freilich liegt bis jetzt noch keine abgeschlossene
Lehre vor, weil die Klirung des Seinsbegriffs, an dem die Deutung der
Welt und die Ontologie des innerweltlich Seienden hidngen, immer noch
nicht ganz erfolgt ist. Doch wird in der Entwicklung Hs. eine Verlagerung
des Schwerpunkts vom « Dasein» zum Sein sichtbar.

Durch eine Zusammenschau der in mehreren Verdffentlichungen ge-
botenen Aussagen Hs. iiber das Wesen der Welt gelingt es dem Verfasser,
die wirkliche Ansicht Hs. gegeniiber falschen Deutungen herauszustellen.
Anderseits weist er in einer etwas kurz geratenen Stellungnahme auf wirk-
liche Mingel und Unklarheiten der Lehre Hs. iiber Welt und « Dasein » hin.

Der mit der philosophischen Eigenart seines Autors sehr vertraute
Verfasser ist stets bemiiht, den Leser in den Sinn der gut iibersetzten Texte
einzufiihren. So kann seine Arbeit vielen zu einem zuverldssigen Fiihrer
in eine Problemwelt und in eine Art des Philosophierens werden, die ihnen
sonst wohl immer verschlossen blieben.

Geistingen, Sieg. J« Endres C. 8s. R,

H. Paissag : Le Dieu de Sartre. — Vichy 1950. 158 SS.

Der Atheismus J.-P. Sartres ist kein Nicht-Kennen, sondern ein Nicht-
Anerkennen Gottes. Aus fiinf Griinden halt S. sich berechtigt, Gott, mit
dem er sich in verschiedenen Schriften befaBt, als eine Wirklichkeit abzu-
lehnen : Gott ist unvereinbar mit der menschlichen Freiheit und unertrig-
lich dem menschlichen Fiir-Sich, er zerstort die Identitit des An-Sich der
Dinge und die des Fiir-Sich der Menschen, er ist widerspruchsvoll in sich,
und endlich : es gibt keinen Weg, der von den Dingen, sofern man diese
nicht nur oberflichlich, sondern nach ihrem wahren Sein betrachtet, zu
Gott fiihrt. Die Dinge sind letztlich Existenz und nur Existenz. Existenz
aber ist sinnlos, grundlos, ursprunglos, vo6llig kontingent.



106 Literarische Besprechungen

Dem gegeniiber sucht P. nicht etwa zu zeigen, daf8 die scholastische
Lehre vom Dasein und vom Wesen Gottes richtig und S.s Ansicht darum
falsch ist, sondern er sucht S. von innen her zu iiberwinden. Dabei setzt
er klugerweise beim Existenzbegriff S.s an. Dieser ist ein Pseudobegriff ;
S. konnte ihn nur gewinnen, indem er an der Wirklichkeit wichtige Seiten
unterschlug. Sieht man die Dinge wie sie sind und was sie sind, dann
lassen sie sich mit dem Existenzbegriff nicht erschépfend ausdriicken. Man
gewinnt so eine Sicht, die iiber die Dinge hinausweist und zu Gott fithren
kann. Im Anschlufl daran wird der dem Wesen Gottes am meisten gemile
Begriff erarbeitet und von diesem aus betrachtet, erweisen sich die von
S. vorgebrachten Schwierigkeiten gegen das Dasein Gottes als Schein-
antinomien.

Die Sachlichkeit, die Anerkennung dessen, was der Gegner richtig
sieht, die Methode, der auch er folgen kann, sind auszeichnende Eigen-
schaften der Untersuchung.

Geistingen, Sieg. J- Endres C. Ss. R.

K. Jaspers : La Situation spirituelle de notre époque. Traduit par
Jean Ladriére et Walter Biemel. — Louvain, E. Nauwelaerts. Paris,
Desclée de Brouwer, 1951. 248 pp.

K. Jaspers’ Werk « Die geistige Situation unserer Zeit » ins Franzgsische
zu iibersetzen und in die Schriftenreihe « Philosophes contemporains » auf-
zunehmen, hat sicher einen guten Sinn. So wird ein Buch, das eine in die
Tiefe gehende Deutung unserer Zeit versucht, einem gréBeren Leserkreis
erschlossen und dieser wird zugleich in die Eigenart des Philosophierens von
K. Jaspers eingefiihrt. Es besteht auch die Wahrscheinlichkeit, daB die
246 Seiten dieses Werkes griindlicher gelesen werden, als die im Umfang
so angeschwollenen Hauptwerke des Verfassers.

Die Ubersetzung legt die 1946 erschienene 6. Auflage zugrunde, die
ein unverinderter Neudruck der 5. von 1932 ist.

Fiir die Ubersetzer war es keine leichte Aufgabe, Jaspers’ eigenwillige
Ausdrucksweise in ein fremdes Sprachgewand zu bringen. Manchmal muBte
die Wortbedeutung geopfert werden, um den Sinn zu wahren. So ist z. B. das
im Titel enthaltene Wort « geistig » mit « spirituel » wiedergegeben. Das
wortgetreuere « intellectuel » trife den Sinn weniger, der doch mehr etwas
Geistlich-Sittliches als etwas Geistig-Intellektuelles meint. Die von Jaspers
als «iibersinnlich » bezeichnete christliche Geschichtsauffassung mit « sur-
naturel » und nicht mit « suprasensible » zu iibersetzen (11), wird ebenfalls
dem Zusammenhang gerecht. Der bei Jaspers zwischen « Dasein» und
« Existenz » bestehende Bedeutungsunterschied ist durch «existence» =
Dasein, und Existence = Existenz gekennzeichnet.

Allerdings konnte es nicht ausbleiben, daB da, wo die blockartigen
Satzgefiige Jaspers’ zerschlagen und in einer der franzgsischen Sprache
gemiBen Form wieder zusammengesetzt werden multen, die Akzente sich
ab und zu verschoben haben.

Geistingen. J+ Endres C. Ss. R,



Literarische Besprechungen 107

J. Maréchal S. J. : Précis d’Histoire de la Philosophie moderne. T. I.:
De la Renaissance & Kant. Deuxiéme éditionrevue etaugmentée. — Bruxelles,
Edition Universelle. Paris, Desclée de Brouwer, 1951. 355 pp.

Unter den nicht gerade wenigen Darstellungen der Geschichte der
neuzeitlichen Philosophie ist Maréchals Werk wegen seiner Genauigkeit und
Klarheit sowie der Art, in der es die Zusammenhinge unter den neben-
und nacheinander flieBenden philosophischen Stromungen der behandelten
Zeit zeigt, fir den Studenten immer noch von besonderer Bedeutung.
Darum war es eine verdienstvolle Arbeit, es in 2. Auflage herauszubringen.
J. Gilbert S. J., der diese besorgte, hat die weder umfangreiche, noch immer
gut ausgewihlte Literaturangabe der 1. Auflage erginzt durch die iiber-
sichtlich gebotenen Veréffentlichungen von 1933-1949. Der Text selbst ist
durch zwei neue Kapitel erweitert. Das 1. dieser Kapitel, von Maréchal
eigentlich fiir den 2. Band des als dreibindig geplanten Gesamtwerkes
vorbereitet, bringt eine wertvolle Darstellung und Wiirdigung J. B. Vicos.
Es kann als Vervollstindigung des etwas kurz geratenen 4. Kapitels (Autour
de Descartes) betrachtet werden. Das 2. hinzugefiigte (posthume) Kapitel,
das den siegreichen Durchbruch der Physik Newtons behandelt, erginzt
das 3. Buch (L’Empirisme). Mit dem Herausgeber bedauert man, daB
Pascal nicht die ihm entsprechende Wiirdigung gefunden hat, freut sich
aber noch mehr ob der gefiillten Darstellung, die Descartes, Spinoza und
Leibniz erfahren.

Geistingen. J. Endres C. Ss. R.

« Humani Generis »

A. C. Cotter S.J.: The Encyclical « Humani Generis ». — Weston
College Press 1951. xX1-100 pp.

Das Biichlein enthiilt ein Vorwort mit sorgfiltiger Literaturangabe (bis
Juni 1951), den lateinischen Text, parallel dazu eine tadellose, gelungene
Ubersetzung und schlieBlich den 50seitigen kurz gefaBten Kommentar,

Hier wollte Verf. sich nicht auf Einzelfragen beschrinken, sondern das
ganze Schreiben seinem ganzen Inhalt nach durchgehen. Er gedachte da-
durch, in den bisherigen Verdffentlichungen «eine Liicke zu fiillen ». Man
findet also klare, sachliche Erliuterungen, eine flieBende Einleitung zum
denkwiirdigen Text, in erster Linie natiirlich fiir jene gedacht, die mit den
betreffenden Fragen noch nicht bekannt sind. Die philosophischen Irrtiimer
werden kurz, systematisch zusammengefaBt, ihre Verurteilungen sicher
nicht restriktiv gedeutet | Was die Theologie betrifft, erwihnen wir folgende
kleinere Punkte. Beziiglich der Interpretation der Autoritit der pipst-
lichen Rundschreiben (76) fanden wir nirgends die Unterscheidung zwischen
magisterium ordinarium und magisterium ordinarium Romani Pontificis.
Tradition, als von der Schrift verschieden, wird fast vollig mit der Lehr-
gewalt verschmolzen (Tradition, however, as distinct from Scripture, is
the authoritative teaching of the Magisterium wether in the past or in the



108 Literarische Besprechungen

present (7). Magisterium vivum wird nicht als Gegensatz zum inanimatum,
sondern als gegenwirtiges in Gegensatz zum vergangenen definiert (72).

Leider miissen wir noch auf ein nicht ganz harmloses Mi3verstindnis
aufmerksam machen. Es handelt sich um die Inspirationslehre, man inter-
pretiert die ersten elf Kapitel der « Schopfung ». Die fundamentalen, zum
ewigen Heil notwendigen Wahrheiten werden nach der Ansicht von C. in
der Sprache der Theologen « inspirata per se » genannt. Die iibrigen kénnen,
nach dem hl. Thomas, wird ausdriicklich betont, als « inspirata per accidens »
bezeichnet werden (81). Gewil3, man sagt auf der Stelle, daB auch diese
inspiriert und infolgedessen irrtumslos seien. Trotzdem aber bleibt der
Ausdruck « inspirata per accidens » entfremdend, findet sich nirgends beim
hl. Thomas und ist im Grunde nichts anderes als eine Verwechslung mit
«revelata per accidens». Die grundlegenden Glaubenswahrheiten werden
nimlich von Thomas «revelata per se», die iibrigen, kontingenten (daB
z. B. Abraham zwei Séhne hatte) «revelata per accidens » genannt. Des-
halb sind aber letztere in der Schrift nicht per accidens inspiriert. Das
Ubergleiten ist umso weniger verstindlich als die Termini inspirare — in-
spiratio bei Thomas noch nicht den eng technischen Schriftsinn haben. Wir
finden bei ihm wohl das Wesentliche der Inspirationslehre : Deus est causa
principalis, in bezug auf den Ausdruck aber ist der Gebrauch bei ihm noch
nicht fixiert. Er spricht vielmehr von inspiratio fidei, prophetae etc. Selbst
wenn wir also den Ausdruck « inspirata per accidens » bei ihm finden wiirden,
so ware es dennoch nicht erlaubt, wie es hier geschieht, von einer Schrift-
inspiration per accidens zu reden.

Freiburg, H. Stirnimann O. P.

L’Encyclique « Humani Generis », Texte Latin — Traduction Fran-
caise — Commentaire : J. Levie S. J.; Fr. Taymans S. J.; A. Hayen S. J.;
G. Lambert S. J.; Prof. G. Vandebroek ; L. Renwart S. J. — Cahier de la
Nouvelle Revue Théologique, VIII. — Castermann, Tournai-Paris 1951.

111 pp.

Wir finden hier neben dem lateinischen und franzésischen Text der
Enzyklika fiinf kommentierende Artikel, die zwischen Oktober 1950 und
April 1951 in der NouvRTh erschienen sind. Jeder der Mitarbeiter wihlte
einen besonderen Gesichtspunkt.

J. Levie schrieb die Einleitung, in der Veranlassung, Ziel und Inhalt
des apostolischen Schreibens kurz skizziert werden. Wo Bemerkungen bei-
gefiigt sind, wollen sie einzig, wie Verf. beteuert, die Autoritit und Prizi-
sion der Enzyklika unterstreichen. So hebt man z. B. in bezug auf das
natiirliche Gottesverlangen hervor, daf3 einzig untersagt sei « zu behaupten,
Gott koénne verniinftige Geschopfe nicht erschaffen, ohne sie zur seligen
Schau zu berufen und zu bestimmen ». Was dariiber hinausgeht, werde,
betont man, vom Heiligen Vater nicht beriihrt (6). Zur Verurteilung des
Polygenismus wird die grammatikalische Stellung des « nequaquam » sacht
untersucht. « Cum nequaquam appareat ... quomodo componi queat » sei
nicht dasselbe wie « cum appareat ... componi nequaquam posse ». Die



Literarische Besprechungen 109

erste Formel scheint dem Verf. nicht ganz so exklusiv wie die zweite (7).
Als «niitzlich » empfiehlt man auch zu beachten, dal die Bindung an die
« Philosophia scholastica-thomistica » nur vom pidagogischen Standpunkt
aus, d. h. zum Unterricht in Seminarien, als verpflichtend zu betrachten
sei (9/10).

Der zweite Artikel, « Die Enzyklika und die Theologie », hat Ir. Tayman
zum Verf. Gleich zu Beginn wird klar und nervig der dogmatische Rela-
tivismus von den der Theologia in statu viae inhirenten Unvollkommen-
heiten gesondert. Zunichst kénnen stets Verbesserungen in bezug auf den
Ausdruck erzielt werden. Dann handelt es sich zweitens um abstraktive
Erkenntnis, die stets qualitativ unter der intuitiven steht und als solche
sich einer unbegrenzten Vervollkommnung o6ffnet. Endlich dreht es sich
um rein analoge Konzepte, die, aus menschlicher Erfahrung genommen,
sich nur nach den letzten, positiven Seiten hin auf transzendentale Gegen-
stande anwenden lassen. Alle diese « Unzulinglichkeiten » werden von der
Verurteilung des dogmatischen Relativismus nicht beriihrt. Was zuriick-
gewiesen wurde, ist nicht die Vervollkommnungsfihigkeit, und damit der
Fortschritt, sondern die Verkiindigung der Hinfalligkeit der Begriffe, die
Behauptung, dieselbe Wahrheit kénne durch widersprechende Aussagen
formuliert, die Erkenntnis vergangener Zeiten unwahr werden. Demgegen-
iiber wird betont: was erworben ist, bleibt erworben ; selbst eine neue
Formel macht die alte nicht unwahr.

Zu beachten sind weiterhin die Ausfiihrungen, die der rationalen
Glaubwiirdigkeit der iibernatiirlichen Offenbarung gelten. Man fiihlt es
deutlich, die Enzyklika beriihrt hier Fragen, die frither Gegenstand der
Kontroverse gewesen sind. Sorgfiltig werden hier die drei diesbeziiglichen
Stellen zusammengestellt und mit leichter Zuriickhaltung folgende Urteile
vorgeschoben : « Es scheint also, da man, um voll mit dem Inhalt der
Enzyklika iibereinzustimmen, die physische Fahigkeit der menschlichen,
sich selbst iiberlassenen Vernunft annehmen muf}, ein giiltiges Urteil der
Glaubwiirdigkeit fillen zu koénnen » (25). « Kann der Mensch ohne iiber-
natiirliches Licht die Beweiskraft der Zeichen der iibernatiirlichen Offen-
barung anerkennen ? Die Enzyklika scheint uns affirmativ auf diese Frage
zu antworten : der menschliche Verstand hat die physische Kraft, die
Beweiskraft der Zeichen zu durchdringen » (25). Richtig betont man, daB
in Wirklichkeit zwar stets eine helfende Gnade mitspielt. Diese wird aber
doch etwas unklar gedeutet, wenn man vom EinfluB3 spricht, den der Wille
auf jedes Urteil der Glaubwiirdigkeit ausiibt (26). Doch handelt es sich
hier eher um Schattierungen. Vor allem mé&chten wir den klar formulierten
SchluBsatz festhalten : « Dieses » — das Glaubwiirdigkeitsurteil — « braucht
nicht das Glaubenslicht, um gewill zu sein » (26).

Sparsamer hingegen scheinen die Bemerkungen, die zu den IFragen der
Erbsiinde, der iibernatiirlichen Ordnung und zum desiderium naturale
visionis gemacht werden. Letzteres wird, wie man sagt, nach allgemeiner
Lehre, als inefficax erklirt. Die theologisch-methodologischen Fragen, die
sich anhand der Enzyklika stellen, werden nicht beriihrt.

Die mehr philosophischen Teile des Schreibens werden von A. Hayen



110 Literarische Besprechungen

glossiert. Er gruppiert die Punkte wie folgt: Wert der Vernunft, Verhiltnis
von Erkennen und Wollen, metaphysische Thesen, Urteil iiber gewisse
Lehren und Tendenzen. AnschlieBend wird iiber « traditionellen und pro-
gressiven Intellektualismus » und iiber das Verhiltnis des kirchlichen Lehr-
amtes zur Philosophie geschrieben. Schade, daBl man gerade in bezug auf
den letzten Punkt reichlich aufs Griine gefiithrt wird. « Der intellektuelle
Gehorsam gegeniiber dem Lehramt sei nicht Abdankung, sondern Glaubens-
akt, eine innere Zustimmung des katholischen Philosophen zur schépferischen
Bewegung seiner Vernunft und Freiheit etc. ... », liest man. Zur eigent-
lichen Frage aber findet man herzlich wenig. Die « religitse Bedeutung des
thomistischen Intellektualismus» schimmert deutlich die Gedanken von
Rousselot durch.

Die Beriihrungspunkte Enzyklika - Heilige Schrift werden von G. Lam-
bert in wirklich vorziiglicher Weise dargestellt. Zunichst werden die vier
erwahnten Irrtiimer umschrieben, dann, um das Verhiltnis von Glauben,
Schrift und positiven Wissenschaften etwas zu kliren, die Fragen um Trans-
formismus und Polygenismus niher beriihrt. Man findet hier auf vierzehn
gedringten Seiten einen meisterhaft schénen, kleinen, wertvollen Kommen-
tar zu den beiden Schopfungsberichten. Der geschichtliche Charakter dieser
entspricht der Methode, die man von anderen orientalischen, syrischen und
arabischen Schriftstellern her kennt. Man respektiert auch verschiedene
Traditionen und ist nicht allzu sehr auf « Harmonisierung » der Quellen
erpicht. Daraus erhellt, daB der Verfasser, oder besser Redaktor, selber
nicht fiir alle Einzelheiten der verwendeten « Erzihlungen » Anspruch auf
auBerste Sachlichkeit erhebt. Besonders méchten wir das wohl abgewogene
Urteil zu den Direktiven der Enzyklika in bezug auf Transformismus-
Polygenismus hervorheben. Es handelt sich hier nach L. um Entschei-
dungen, die sich weniger auf die Gegebenheiten der Schrift als auf die An-
spriiche des Dogmas im ganzen stiitzen (61). Transformismus steht nicht
weniger als Polygenismus beiden Schoépfungsberichten fern (60).

Der letzte Artikel spricht von der Enzyklika unter dem Gesichtspunkt
der sciences naturelles; gemeint sind hier vor allem : Embryologie, Physio-
logie, Genetik und Paleontologie. Der rein wissenschaftliche Aspekt wird
von Prof. G. Vandebroek, der mehr theologische von P. L. Renwart be-
handelt. Fiir ersteren bilden « simtliche Lebensformen eine Einheit, deren
Entstehungsproze3 man riickwirts verfolgen kann » (79). Der gemeinsame
Ursprung samtlicher Lebewesen wird zwar Hypothese genannt (77), dies
aber in einem solchen Sinn, daB man den hochsten GewiBheitsgrad einer
wissenschaftlichen Hypothese erreicht. Unter diesem Gesichtspunkt kann
man von einer historischen Tatsache sprechen (78). Einzig eine methodische
Schwierigkeit verbietet, von einer Tatsache schlechthin zu reden : direkte
Beobachtung und Experiment stehen aus. Nach der Ansicht des Verf. steht
also die These der vollstindigen Entwicklung simtlicher Lebensformen (stets
natiirlich mit Ausnahme der Seele) auBler Zweifel. Das einzige, was zuge-
geben wird, sind Zweifel gegeniiber den verschiedenen erklirenden Theorien.

An diese, sicher extremen Ansichten schlieBt sich der theologische
Kommentar eng an. Beziiglich des Polygenismus, von dem Prof. V. nicht



Literarische Besprechungen 111

spricht, findet man sogar in einer FuBnote den Aufruf an die Theologen,
«das Geheimnis der Erbsiinde zu durchforschen, um nach Méglichkeiten
festzustellen, ob die Einheit des Praevaricators und seine Stellung als
physischer Vater des gesamten Menschengeschlechtes notwendige Vorbedin-
gungen zur Ubertragbarkeit einer Erb-Siinde seien, oder ob im Gegenteil
diese verschiedenen, alle geoffenbarten, Punkte nicht doch logisch vonein-
ander unabhingig sind » (88, n. 38). Gewil3 wird der Polygenismus zunichst
als wissenschaftliche Hypothese zuriickgewiesen, die Frage nach der rein
logischen Vereinbarkeit mit dem Dogma kann also hypothetisch gestellt
werden. Aber es handelt sich doch darum, zu wissen, ob diese Frage tiber-
haupt noch Sinn hat, und ob es dazu, auch « salvo meliori Ecclesiae iudicio »,
eines Aufrufes bedarf | — Wir miissen, einen Blick zuriickwerfend, gestehen,
daB wir, mit Ausnahme von G. Lamberts Artikel, nicht ganz das gefunden
haben, was wir von einem sonst so vorziiglich prisentierten Symposion
erwarteten.

Freiburg. H. Stirnimann O. P.

Missiologie

André V. Seumois O. M.I. : Introduction & la Missiologie. (Nouvelle
Revue de Science Missionnaire, Supplementa, III. Band) — Schéneck-
Beckenried, Administration der NZM. 1952. 491 SS.

Die Missiologie ist eine junge Wissenschaft. Das hat einerseits den
Vorteil, daB sie in jugendlicher Frische noch in so viel unerforschtes
Neuland vorstoBen kann, andererseits hat sie eben durch diese Jugend-
lichkeit schon viel gelitten. Sie muBte kiimpfen um fiir « voll genommen »
zu werden im akademischen Bereich und sogar bei den Missionaren, denen
sie so spontan helfen wollte. Auch hat sie z. B. gelitten, als sie sich zu weit
entfernte von der gewohnlichen Ekklesiologie. Uberdies hat sie mit sich
selbst zu tun, weil sie sich selbst noch nicht geniigend kennt. Seumois’
« Einfithrung » will nun dazu beitragen, ihre « Selbsterkenntnis» zu ver-
bessern. « Identifier la science missionnaire » (S. 13), das ist die Aufgabe,
die er sich mit seiner Veroffentlichung stellt. « Nous visons donc a apporter
dans un style simple des solutions claires et concises aux nombreux pro-
blémes que souléve l'identification de la missiologie, car I'élaboration des
traités missiologiques en dépend » (S. 17).

Mit Freude und Dankbarkeit kénnen wir die wertvolle Arbeit den
Lesern empfehlen. Seumois’ Einfiithrung iiberragt alle Traktate der gleichen
Art, die bis jetzt erschienen sind. Sie zeugt von der staunenswerten Fach-
kenntnis des Verf. und von seinem scharfen spekulativen Geist. Sie fiihrt
uns in einer eingehenden, kritischen Auseinandersetzung vor, was bereits
getan und was noch zu tun ist auf dem Gebiete der Missionswissenschaft.
Dadurch werden die Liicken in der Vergangenheit aufgedeckt und die
Entwicklungslinien fiir die Zukunft vorgezeichnet.

Es wire unmoglich, im Rahmen einer Besprechung die Themen, die



112 Literarische Besprechungen

behandelt und die Probleme, die aufgeworfen werden, auch nur zu nennen.
Wir sind deswegen gezwungen, lediglich eine schematische Zusammenfassung
des Werkes zu geben mit einigen Bemerkungen, die uns am wichtigsten
erscheinen.

S. beginnt mit der Hervorhebung von zwei groBen Fehlern, die
dem Missionsapostolat des 19. Jahrhunderts anhafteten : der romantische
Charakter der damaligen Missionsliteratur mit ihren iiberschwenglichen
Lobreden und die mangelhafte, technische Ausbildung der Missionare. Ob-
wohl man sagen kann, daB diese Fehler in der jetzigen Zeit gréBtenteils
behoben sind, bleibt auf diesem Gebiete doch noch viel zu wiinschen iibrig.
Die Ausbildung vieler Missionsschwestern z. B. kann man noch nicht « bei-
spiellos » nennen ! « La solution est indiquée. C'est le développement de la
science missionnaire qui s’impose, tant pour la formation professionnelle
du futur missionnaire que pour le sain redressement de la littérature mis-
sionnaire » (S. 5). Diese Entwicklung der Missionswissenschaft hingt ab
von der Lésung ihrer Anfangsprobleme, die jedoch nicht vom Anfang an
zu lésen waren ! Fragen tun sich auf, wie z. B.: Was ist Missionswissen-
schaft, wie weit reichen ihre Verzweigungen, was ist ihr Objekt, ihr wissen-
schaftlicher Charakter, ihre Einteilung, ihre Methode. Worin besteht ihre
Einheit, was ist ihr Nutzen, ihr Verhaltnis zu den verwandten Wissen-
schaften, ihre Geschichte, was sind die Bedingungen dafiir, daB sie sich
in der Zukunft besser entwickeln kann ? Diese und dhnliche Fragen werden
in den sechs Teilen des Buches behandelt: Wesen (), Einteilung (1),
Wichtigkeit (111), Hilfswissenschaften (IV), Geschichte (V) und Methode (V1)
der Missionswissenschaft.

Der erste Teil (S.20-161) bringt eine ausfiihrliche, bibliographische
Geschichte des Begriffes Missiologie und eine Besprechung der verschiedenen
Definitionen dieser Wissenschaft und der « Mission », Streit O. M. I. wird
genannt als der erste, der eine Wissenschaft der Mission propagierte (1907).
Im Beginn seiner Ausfithrungen iiber den Terminus « Mission » weist der
Verf. darauf hin, daB es zwar berechtigt ist, die Missionstitigkeit auf die
Sendung Christi zuriickzufiihren, daf3 es aber zu weit geht, es so vorzustellen,
als ob die « Mission », die Christus erteilte, nicht auch alle anderen kirchlichen
Tatigkeiten umfassen wiirde (S. 62). S. will damit nicht gesagt haben, der
ausschlieBliche Gebrauch des Wortes « Mission » fiir die auswirtige Mission
sei unberechtigt, er warnt uns nur vor den Ubertreibungen einer Exegese,
die gewisse Texte von allgemeinerer Bedeutung nur missionarisch zu inter-
pretieren versucht. Im allgemeinen wirkt es sehr wohltuend, wenn der
Verf. in seiner Arbeit immer auch die anderen Ubertreibungen im Bereiche
unserer Wissenschaft anzeigt, wie z. B.: die Behauptung, die Missiologie
sei eine selbstindige Wissenschaft, dann die Einseitigkeit ihrer Behandlung,
als wire sie eine systematisierte Missionspropagandau sw. « Etre mission-
naire n’est pas la seule fonction de la vocation chrétienne » (S. 385). Durch
diese Bemerkungen hilft S. uns wirklich dabei, die Missiologie zu « identi-
fizieren », und man wundert sich deswegen iiber seine zu enge Auffassung
von Apostolat, sowie iiber die zu scharfe Trennung, die er zwischen der
Missions- und der Pastoraltitigkeit der Kirche sehen will. Er selbst mul3



Literarische Besprechungen 113

zugeben, das Missionsapostolat umfasse schon ein gewisses Stadium des
pastoralen Ministeriums (S. 356, Anm. 1060).

Weil sein Manuskript schon liangst vor der Veroffentlichung (1952)
fertig war, hat S. das Werk von Ch. Journet: L’Eglise du Verbe Incarné,
t. IT, 1951 nicht mehr heranziehen kénnen. Er nennt es deswegen auch
nicht unter den seltenen theologischen Handbiichern, deren Verfasser die
gute « Inspiration » gehabt haben, darin ein Kapitel « De Missionibus » zu
bringen (S. 69). Journet hat diese « Inspiration » gehabt und wir begriilen
mit groBter Freude diese Initiative eines bekannten Theologen, der in einem
Buche iiber die allgemeine Theologie die Frage der Missionierung nicht
vernachliassigt ! Dadurch fiihlt sich die Missionswissenschaft nicht mehr so
« abseits des Weges », damit ist ihre « Identifizierung » auch « von der anderen
Seite her » angebahnt. Bei Journet findet man sehr gute Stellen, z. B. iiber
die Missionierung und ihre Zusammenhdnge, welche die Definition der
Missionstiatigkeit von S. vertiefen konnten. Seumois sagt: « L’ceuvre des
missions est l'apostolat d’implantation de 1'Eglise» (S.126). Journet
spricht zwar auch iiber die Metapher « planter I'Eglise » (S. 1243), nimmt
sie aber zu Recht nicht in seine Definition der Mission auf. Er sieht die
Mission als den Ausdehnungstrieb der Kirche und dessen Betitigung,
wodurch sie «in ein Gebiet kommt, wo sie sich erst der Méglichkeit nach
oder im Anfangs- oder Hemmungsstadium befand, um sich dort zum Zustand
vollendeter Wirklichkeit zu entwickeln » (S. 1251). Gegen diese Definition
kénnte man den Einwand erheben : der Terminus « Einpflanzung » hat doch
seine volle und sogar sanktionierte Berechtigung, er wird doch fast
allgemein angenommen, kein einziger Ausdruck kann sich der Fiille der
Missionstitigkeit geniigend anndhern, da sie ja ein Mysterium bleibt wie
die Kirche, deren Wirkung sie ist. Uberdies miite der eine Terminus
« Einpflanzung » durch eine wortreiche Umschreibung ersetzt werden. —
Zugegeben, aber das Wort « Einpflanzung » hat seine groBen Nachteile !
Es bleibt eine Metapher, die unsere Gedanken noch dazu auf etwas Neues
lenkt, nimlich die Teilkirchen. Dadurch verfiihrt spricht Jetté in seinem
Buche : Qu’est-ce que la Missiologie? folgerichtig von « implantation et stabi-
lisation des Eglises particuliéres» (S.51). Dagegen ist der Ausdruck:
« Ubergang vom Zustand der Méglichkeit zum Zustand vollendeter Wirk-
lichkeit » keine Metapher und hat nicht den Nachteil unsere Gedanken
von der einzigen Kirche (ein fiir allemal durch die Apostel gepflanzt)
abzulenken, die durch ihren Ausdehnungstrieb dahinstrebt, iiberall zu sein.
Durch Journets Darlegungen wird uns noch etwas anderes klar: die
Formulierung « Ausdehnungstrieb der Kirche » usw. trifft das Objekt der
Missionswissenschaft besser als das Wort «Missionstitigkeit», das zu
beschrinkt ist. Denn jede Einrichtung und jede vorbereitende Arbeit, die
auf die Ausbreitung der Kirche angelegt sind, gehéren schon zur
Missiologie.

Auf die weiteren interessanten Ausfiihrungen im ersten Teil kénnen
wir nicht ndher eingehen (z.B. iiber die Termini « Missionskunde » oder
« Missiographie » — wir méchten auch fiir Deutschland und Holland
« Missiographie » vorschlagen —, iiber den unerfreulichen Streit : « Missio-

Diyvus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

logie » oder « Missionologie »), wir wollen hier nur noch die gute SchluB-
folgerung von S. hervorheben : die Missiologie ist eine Teilwissenschaft,
keine selbstindige Disziplin.

Den Wert des zweiten Teiles (S. 163-371), in dem die Einteilung der
Missionswissenschaft behandelt wird, kann man schwer iiberschitzen. Dieser
Abschnitt gewinnt noch an Klarheit durch die « synoptischen Tafeln » am
SchluBB, wahrend die Definitionen der verschiedenen Verzweigungen der
Missionswissenschaft, sowie die « Verzeichnisse », « Pline » und « Allgemeinen
Entwiirfe » seinen Nutzen und seine Brauchbarkeit erh6hen. An der Fiille
des Materials und der Anregungen, die hier geboten werden, ersieht man,
wie es dem Verf. Ernst ist mit seiner Aufgabe : ein gesundes Fundament
fiir die Entwicklung der Missionswissenschaft zu legen ; die detaillierten
Listen der Themen, die er in den verschiedenen Verzweigungen der Missions-
wissenschaft zu behandeln vorschligt, beweisen es zum UberfluB. Es darf
betont werden, daB S. sich in diesem Teil die Miihe gibt, viele Begriffe
klarzustellen, die bei manchen Autoren einfach durcheinander gebraucht
oder nicht niher bestimmt werden, wie z. B.: « doktrinire », « fundamen-
tale », « normative », « theoretische », « spekulative », « systematische » und
« theologische » Missionswissenschaft. Auch verdient es Beachtung, dal3 er
der praktischen Abteilung der Missiologie einen Traktat iiber die « Geistliche
Missionswissenschaft » hinzufiigen will, eine « branche de missiolgie pratique
qui étudie les moyens de réalisation pratique d'une spiritualité proprement
missionnaire, sous la lumiére de la théologie spirituelle » (S. 357). Weiter
vergiBt der Verf. nicht zu sprechen iiber das exferne Missionsrecht, an dem
die meisten Verfasser einer Einfiihrung in die Missionswissenschaft still-
schweigend voriibergehen (S. 265 ff.). Zu Recht wird die auBerordentliche
Wichtigkeit der Bibliotheca Missionum fiir die Missionsgeschichte unter-
strichen, « qui est & la base de la belle production scientifique 4 laquelle
on assiste actuellement dans le domaine de 1’histoire missionnaire » (S. 311).

Selbstverstindlich wird man in diesem groBen zweiten Teil Theorien
finden, mit denen man nicht ganz einverstanden sein kann (z. B. iiber das
Verhiltnis Missionswissenschaft und Ekklesiologie, vgl. S. 198, Anm. 533).
Doch sind wir dem Verf. besonders fiir diesen Abschnitt, in dem so viele
Anregungen geboten werden, zu Dank verpflichtet. Er darf sich durch
seine einfilhrenden Darlegungen mit Recht zu den Pionieren der Missions-
wissenschaft zahlen, die « posterioribus exercitii occasionem dederunt, ut
diligenti discussione habita, veritas limpidius appareret » (St. Thomas, In
II Metaph., lect. 1).

Die Wichtigkeit der Missionswissenschaft kommt im dritten Teil
(S. 8373-399) zur Sprache. Auch hier hiitet der Verf. sich vor Ubertrei-
bungen. Er geht niher ein auf die geliufigen Schwierigkeiten, die man
gegen die Missiologie vorbringt. Die wichtigsten sind bekanntlich folgende :
die Missionstitigkeit ist wesentlich iibernatiirlich, und als solche hat sie
wenig von der menschlichen Technik zu erwarten ; die Erfahrung und der
gesunde Menschenverstand geniigen, der Missionar ist an Ort und Stelle
und kennt sein Volk besser als irgend wer, er soll sich selbst helfen und
dabei die allgemeinen Prinzipien anwenden, die ihm im gewdhnlichen



Literarische Besprechungen 115

theologischen Kurs vermittelt wurden (S. 375 ff.). Die Antworten, die S. auf
diese Einwendungen gibt, sind einfach und klar und wiirden fiir viele sehr
lehrreich sein.

Von den Hilfswissenschaften der Missiologie, woriiber im vierten Teil
(S. 401-429) gesprochen wird, werden nur jene behandelt, die es im eigent-
lichen Sinne sind : die Ethnographie, die Ethnologie, die Religionsgeschichte,
die Kolonialwissenschaft und das Studium der nicht-katholischen missiona-
rischen Bewegungen. Fiir jedes dieser Facher kann der Student eine Liste
von Einfithrungen und allgemeineren Werken finden. Das Verzeichnis der
ethnographischen und ethnologischen Arbeiten ist mager. Dem der Religions-
wissenschaft muf3 z. B. hinzugefiigt werden : Fr. Konig, Chvristus und die
Religionen dev Evde, 3 Bde, Wien 1951, ein Werk, das S. vor der Drucklegung
seiner Arbeit allerdings nicht kennen konnte.

Nachdem im finften Teil (S. 431-465) die Geschichte der Missions-
wissenschaft dargestellt ist, wird im sechsten Teil (S. 467-482) ihre « Methode »
behandelt. S. weist selbst darauf hin, dal dieser etwas befremdende Titel
eine Erklarung verlangt. Denn es geht hier nicht um das, was er « methode
inteyne » nennt: «l’agencement méthodique des branches missiologiques
entre elles et la méthode d’élaboration propre a chaque branche » (S. 467).
Das wurde schon im zweiten Teil behandelt. Hier will der Verf. iiber die
« méthode externe », iiber Fragen der allgemeinen Methodologie, aber mit
Bezug auf das missionswissenschaftliche Arbeiten, sprechen. Nach einem
Kapitel iiber die « Technik der Missiologie » kommt schlieBlich eine Schilde-
rung ihres Geistes, wobei auch von der persénlichen Einstellung des Missions-
wissenschaftlers die Rede ist. Dieser muf3 sich auszeichnen durch den
« Geist der Ganzhingabe an die Sache der Mission », « durch ein internationales
und katholisches Denken », wodurch er « kein anderes Vaterland als die
Kirche kennt » (S. 478-482).

Aus dem Dargelegten wird wohl hervorgehen, dafl Seumois’ « Ein-
fiihrung » eine hervorragende und unentbehrliche Grundlage fiir das weitere
missionswissenschaftliche Studium bildet. Es wire zu wiinschen, da3 uns
bald noch mehr missiologische Werke — besonders auf dem Gebiete der
systematischen Missionstheologie — von der gleichen streng wissenschaft-
lichen Art wie das vorliegende geschenkt wiirden.

Fribourg. J. P. Michels O. P.

Frid. Rauscher W.V.: Die Mitarbeit der einheimischen Laien am
Apostolat in den Missionen der WeiBen Viter (Missionswissenschaftliche Ab-
handlungen und Texte, 17. Band). — Miinster i. W., Aschendorff. 1953.
325 SS. und 4 Ubersichtskarten.

Vorliegende Publikation (Dissertation Freiburg, Schweiz) handelt iiber
die Missionsmethode einer ausschlieBlich auf die Mission eingestellten,
groBen Gesellschaft. Die Weilen Viter sind nur Missionare, alles ist auf
dieses Ziel ausgerichtet : die Ausbildung der Kandidaten, die Organisation
der Gesellschaft, der Einsatz der Krafte. Die W. V. sind eine groBe
Missionsgesellschaft : sie stehen heute innerhalb aller missionierenden Orden



116 Literarische Besprechungen

und Gesellschaften an zweiter Stelle (nach den Jesuiten) und, was die
Missionsarbeit in Afrika, ihr ausschlieBliches Missionsfeld, angeht, mit der
Zahl der Missionare, den 38 Missionsgebieten, der Zahl der Christen, der
einheimischen Priester, Schwestern und Briider, an der Spitze. Ihr inner-
afrikanisches Gebiet war vor etwa 100 Jahren «auf den Landkarten durch
weiBe Fliachen als unbekanntes und réatselhaftes Land» (S.1) gekenn-
zeichnet. Die Wichtigkeit der Arbeit geht z. T. schon aus diesen Tatsachen
hervor.

Diese inneren und AduBeren Erfolge verdanken die W. V., nach der
Gnade Gottes, der Treue zu jenen Grundsitzen, die ihnen vom Stifter
ibergeben wurden. Deren erster und wichtigster ist vom Verf. zum Leit-
motiv seines Buches gewihlt worden und lautet : « Dze Missionare beginnen
die Arbeit,; sie sind die Wegbeveiter,; dem Werk Bestand vevleihen und es zu
Ende fiihven kinnen sie abey wnicht, das ist Aufgabe dev Eingebovenen, nachdem
sie Christen und Apostel geworden sind» (S.3). Um dieser Grundregel
gerecht zu werden, konzentriert sich die Missionsmethode der W. V. im
vierjahrigen abgestuften Katechumenat, das die Aufgabe hat, jene Fiille
christlichen Lebens zu vermitteln, die ein Ausstrahlen nach auBen, auf
das Milieu erméglicht. R. geht nun diesen Gedanken nach und sucht unter
Beniitzung eines reichen und z. T. der Offentlichkeit bisher nicht zuging-
lichen Materials aufzuzeigen, wie diese beiden Grundsitze, die Mitarbeit
der Einheimischen am Apostolat und ihre Voraussetzung, die Fiille des
christlichen Lebens, in den Missionen der W. V. verwirklicht wurden. Die
Arbeit beschrinkt sich auf die einheimischen Laien und auf die nicht-
mohammedanischen Gebiete. Sie ist die erste dieser Art und auch die
erste zusammenfassende groBere Veroffentlichung iiber die Missionsmethode
der W. V. iiberhaupt. Der Verf. hat seine Untersuchung bewuf3t missions-
methodologisch gestaltet : er greift zwar auf geschichtliche und missio-
graphische Einzelheiten zuriick, beniitzt sie jedoch nur zur Schilderung der
missionsmethodischen Entwicklung seiner Gesellschaft, in welcher auch die
Entwicklung der Mitarbeit der einheimischen Laien beschlossen ist. Was
Vergangenheit und Gegenwart an methodischer Belehrung enthalten, wird
in einer schonen Synthese methodologisch ausgewertet.

Obwohl die Arbeit weder missionsgeschichtlich noch missiographisch
ist, muBte sie sich doch auf missionsgeschichtliche und missiographische
Quellen stiitzen. Viele davon werden im Buche von R. zum erstenmal
veréffentlicht, so z. B. jene iiber das Institut von Malta, iiber die Methode
von Bischof Hirth, iiber die Mitarbeit der einheimischen politischen und in-
tellektuellen Fiihrerschicht, iiber die Formen der Katholischen Aktion in den
Missionen der W. V. Auch andere Quellen und eine reichhaltige Literatur
werden zu Rate gezogen und verarbeitet, wodurch der Leser ein sachliches
und objektives Bild von der inneren Seiten der Missionsarbeit bekommt,
indem gezeigt wird, wie die ganze Missionstitigkeit der W. V. von zwei
Grundgedanken ausgeht: moglichst weitgehende Heranziehung der Ein-
heimischen zur Mitarbeit nach sorgfiltiger Vorbereitung durch ein tiefes
christliches Leben. Das ist neben der Eigenart des Missionsfeldes nicht
der geringste Grund, weshalb die Missionserfolge der W. V. in Afrika einzig-



Literarische Besprechungen 117

artig geworden sind. So wurde der Zweck aller Missionierung bewuf3t
verfolgt : die Kirche bei den Nicht-Katholiken zum Zustand vollendeter
Wirklichkeit zu bringen, sodaB sie auf autonome Art leben kann. Der
grole Lavigerie sah es ein: die Missionare, die Wegbereiter kénnen das
nicht, nur die Einheimischen sind imstande das Werk zu Ende zu fiihren.

Im ersten Teil (S.11-33) seiner Arbeit geht der Verf. aus von dem
Beispiel und den Grundsidtzen Lavigeries und von der ersten methodischen
Verwirklichung im Institut der Negerarzt-Katechisten von Malta und kenn-
zeichnet dann kurz die Missionsmethode der W. V. im allgemeinen. Daran
schlieBt sich als zweiter Teil (S. 85-139) die Abhandlung an iiber die Eigenart
des Missionsfeldes und die sich daraus ergebenden Folgerungen fiir die
Missionsarbeit. Dieser Teil ist sehr umfangreich, was nicht zu vermeiden
war. Denn es muBten hier der natiirliche Raum gekennzeichnet und der
Unterbau gelegt werden, in den und auf dem sich das christliche Leben
und die apostolische Mitarbeit der einheimischen Laien ein- und aufbauen.
Wir sehen es als eine besondere Auszeichnung des Buches von R., daB
darin die Charakterisierung des natiirlichen Raumes nicht vernachlissigt
wird. Die eingehende Behandlung des Materialobjektes bringt nicht nur
sehr viele ethnologische und religionswissenschaftliche Daten iiber die
Volker in den Missionen der W. V. ans Licht, sondern sie liefert auch das
unentbehrliche Fundament fiir die richtige Anwendung der Akkommodations-
prinzipien, welche die Richtlinien angeben fiir den Ausgleich etwaiger
Gegensitze zwischen der duBeren Erscheinung des katholischen Christentums
und der Eigenart der einheimischen Bevélkerung. Die vier Ubersichtskarten
am Schlul3 der Arbeit sind sozusagen ein Beweis fiir die strenge Logik, mit
der R. das Ziel, das er sich setzte, verfolgt hat: was liegt vor («der
natiirliche Raum »), und was wollen die Missionare-Wegbereiter in Anbe-
tracht des vorgefundenen Guten und Schlechten und des « westlichen
Gepriges » des allgemeinen katholischen Christentums bringen (« kirchliche
Organisation »). Der dritte Teil (S.141-308) zeigt die methodische Ver-
wirklichung der Grundsitze Lavigeries iiber die Mitarbeit der einheimischen
Laien unter eingehender Beriicksichtigung der Anpassungsfrage. Auch hier
ist der Aufbau klar und logisch. Im ersten Kapitel wird die Grundlegung
der Mitarbeit in der Verwirklichung des christlichen Lebensideals behandelt.
Sie beruht dogmatisch auf den sozialen Elementen der Sakramente der
Taufe und der Firmung. Darauf folgt die Untersuchung des christlichen
Lebens des einzelnen, nach seinem Wert und seiner Tiefe, und der Ver-
wirklichung dieses Lebens in der Familie, die hier als Gegenbild der im
zweiten Teil behandelten heidnischen Familie erscheint. Schon hier kann
man von apostolischer « Ausstrahlung » reden. Das zweite Kapitel befaBt
sich mit der direkten, aber nichtorganisierten apostolischen Mitarbeit, d. h.
mit dem Apostolat « ex spiritu»: Bekehrungseifer — so auBerordentlich
wichtig und interessant in den Missionen der W.V. — als Form des
apostolischen Einflusses von Mensch zu Mensch, mit der apostolischen
Mitarbeit der einheimischen politischen und intellektuellen Fiihrerschicht
(Hauptlinge und « Evoluierte») und mit dem allgemeinen Beitrag aller
Glaubigen. Dieser nichtorganisierten Mitarbeit stellt der Verf, im dritten



118 Literarische Besprechungen

Kapitel das organisierte Apostolat gegeniiber, das Apostolat « ex missione »,
«ex institutione ». Er behandelt dabei ausfiihrlich den Einsatz der ein-
heimischen Glaubenslehrer oder Katechisten und die Katholische Aktion.

Wir stehen hier vor einer aufBlerordentlich intensiven Arbeitsleistung,
die sich naturgemif in erster Linie auf die Missionen der W. V. erstreckt,
zugleich aber auch die allgemeinen Probleme, welche die heutige Afrika-
mission beschiftigen, mit der nétigen Sicherheit und Zeitnihe zu behandeln
versteht. Die kommunistische Einsickerung und die modernen religions-
soziologischen Fragen, mit denen sich das missionarische Wirken in Afrika
jetzt auseinandersetzen muB, konnten in der Arbeit nur gestreift werden.
R. brachte in seiner Studie nur, was er zu bringen beabsichtigte : er versuchte
« die Missionsmethode der WeiBBen Viter, soweit sie sein Thema beriihrt,
zu charakterisieren in ihren theoretischen, natiirlichen und iibernatiirlichen
Voraussetzungen und ihrer praktischen Entwicklung » (S. 312). Sein schénes
und gehaltvolles Werk ist durch die allgemeingiiltigen Werte und Erkennt-
nisse, die darin aufleuchten, auch fiir die anderen Missionen von groBer
Bedeutung und diirfte sogar der heimatlichen Pastoral einen nicht geringen
Dienst erweisen.

Fribourg. J. P. Michels O. P.
Mariologie

P. Hitz C. Ss. R. : Maria und unser Heil. Ein pastoral-mariologischer
Versuch. — Limburg, Lahnverlag, 1951. 381 SS.

« Der vorliegende Versuch méchte dem Leben dienen; vorab dem
Seelsorger und der Seelsorge von heute» (S.9). Diese Zielsetzung hilt
der Verfasser wirklich ein. Beim Lesen des Buches denkt man immer
wieder an ein reichhaltiges Manuale fiir die volkstiimliche Marienunter-
weisung. Damit ist nichts gegen die wissenschaftliche Qualitit der Arbeit
gesagt. Der Verf. erweist sich vielmehr als ebenso gut beheimatet in der
ziinftigen Theologie wie in den praktischen Anliegen des kirchlichen Lebens
von heute. Und das befihigte ihn besonders, diese Studie zu schreiben.
Sie befaBt sich mit dem volkstiimlichen Axiom : « Ein Marienkind kann
nicht verloren gehen» und das erfordert unbedingt ein Ausgehen von
theologisch sicheren Wahrheiten iiber Maria, aber ebensosehr auch ein
Eingehen auf die psychologischen Gesetze und Imponderabilien, welche die
Ummiinzung jener Wahrheiten in christliche Volksweisheit regieren. Der
Verf. als Sohn des hl. Alfons von Liguori stiitzt sich auf seinen Ordensvater
als Kronzeugen fiir das Axiom. Und das erfordert von neuem die Ver-
bindung von Theologie und volkstiimlicher Verkiindigung. Es ist dem
Verfasser zu danken, daf das Werk des hl. Alfons jeweils mehr terminus
a quo ist denn terminus ad quem, sodaBl die Studie wie von selbst zu einer
weitgreifenden und gemeingiiltigen Darstellung dessen wurde, was der Titel
bezeichnet.

Der erste Teil ist der Formel des Gedankens gewidmet. Dabei erfihrt
man, daB3 die Idee schon seit dem frithen Mittelalter Ausdruck fand. Man
wird sie deshalb als Traditionsgut bezeichnen (S. 49).



Literarische Besprechungen 119

Der zweite Teil entwickelt die Lehre vom heilssichernden Marienkult.
Ein erster Abschnitt handelt vom Heilswirken Marias, ein zweiter vom
Marienkult des Christen. Im ersten Abschnitt wird zunidchst von der
« Vermittlungsmacht Mariens bei Gott in Christus » gesprochen. Das ist das
theologische Herzstiick des Buches. Von der Festigkeit dieses Grundbaues
wird die Annehmbarkeit des nachherigen Aufbaues abhingen.

Nachdem kurz die Tradition zum Wort gekommen ist, entwickelt der
Verfasser spekulativ Marias Vermittlungsmacht. Sie griindet auf folgenden
Beziehungen : 1. Maria ist « die personale Stimme des ganzen Menschen-
geschlechts gegeniiber seinem gottmenschlichen Erléser Christus» (S. 76).
Unter dem Eindruck von K. Rahners zugespitzter Formulierung iiber Christi
Menschheitsrolle (s. d.) wagt zwar der Verfasser nicht mehr, diese Rolle
Marias als (in einem wohl zu verstehenden Sinn) notwendig hinzustellen und
flieht hinter ein « kraft gottlicher Fiigung ... beigesellt» (77), was als
theologischer Schoénheitsfehler vorkommen mochte. Natiirlich ist es gott-
liche Fiigung, dafB3 eine menschliche Person gerade dem menschwerdenden
Logos mit ihrem Jawort entgegenkommen mufBte, und darum tragen wir
auch weiterhin keine Bedenken, diese Rolle als notwendig zu bezeichnen.
Nur so ist die Grundlage dieser Studie, der Mariologie und der katholischen
Sakraments- und Kirchenlehre spekulativ festgeschraubt, namlich « daB
nicht Gott allein, sondern daB auch geschopfliche Kriafte — nach den
Bedingtheiten ihrer Geschépflichkeit — ursichlich am Erlésungswerk betei-
ligt sind » (K. Apam) (S. 76). 2. « Das ‘GroBe Zeichen’ der Kirche Christi
ist in Maria in einzelpersonlicher Gestaltung lebendig vorausertfiillt » (80).
« Das Heilsgeheimnis der Kirche griindet im Heilsgeheimnis Mariens» (81),
wobei der Verf. jenes « sakramental-werkzeuglich » (81), dieses « personal-
moralisch » (82) nennt. 3. Maria ist ferner eminent heilsvermittelnd als
Organ des Heiligen Geistes und schlieBlich 4. durch ihre Verbindung mit
Christus. Hier ist Maria a) das menschlich-frauliche Abbild Christi, das jene
Ziige darstellt, die in der minnlichen Menschennatur Christi nicht voll zum
Ausdruck kommen, b) das menschlich-personale Gegenbild Christi, jene,
welche das « objektive Heilstun Christi persénlich » . .. « in unser aller Namen
beantwortet » (93). Noch einmal mufl der oben erwihnten Schwierigkeit
ausgewichen werden (94). Jene cauch ... » «aber auch ... » mit denen
Maria heute allenthalben dem Werk Christi angeheftet wird, und welche
dem Protestanten so verdichtig sind, kénnten vermieden werden, wenn
furchtlos gesagt wiirde : Marias Tat ist primir nicht ein «auch » hinter
Christus, sondern das notwendige Ja gegeniiber dem Christos Angelos. Darum
wiirden wir es fiir richtiger halten, sie zuerst formal als das Gegeniiber
Christi, den « menschlich-personalen Christusbezug » (S. 100) zu bezeichnen,
und darausfolgend dann als Abbild. Erst Braut, und dadurch Leib.

Von diesen Nuancen abgesehen, liefert der Abschnitt zweifelsohne das
geforderte solide Fundament fiir den folgenden Aufbau : Marias Mittlerrolle
in der Erlésung ist wesentlich, unentbehrlich und allumfassend.

Alles Folgende : Die Anziehungsmacht Mariens beim Menschen, die
Heilssicherungstitigkeit Marias in den verschiedenen Phasen des Gnaden-
lebens sowie der zweite Abschnitt iiber den Marienkult des Christen ist vor-



120 Literarische Besprechungen

nehmlich Sache der Erfahrung, der Empfindung, der Intuition. Es ist Aus-
stattung oder Ausschmiickung des theologisch Grundlegenden. Es kann
nicht an dessen priziser Formulierung und Erkennbarkeit teilhaben, ist aber
darob nicht etwa geringzuschitzen, nur hat es den richtigen Platz in der
Raumperspektive einzunehmen. Diesen anzuweisen ist dem Verf. mit groBer
Diskretion gelungen. Nie hat man den peinlichen Eindruck, es wiirden da in
Thesenform Dinge doziert, die einer ganz anderen Darlegung bediirften, nie
wird schamlose Klarheit iiber verhiillte Geheimnisse ausgegossen. Darum
nimmt man dann auch recht subtile AufBlerungen noch durchaus ernst.

Als AbschluB3 der ganzen Studie bestimmt der Verf. noch die « Heils-
sicherheit » des Marienkultes. Diese Aussage bedeutet, daB die Marien-
verehrung aus sich unfehlbar zum Heil fiihrt. Hingegen besteht diese
theologische Sicherheit weder fiir den einzelnen Marienverehrer noch kann
sie ein subjektives Erkenntnismittel der HeilsgewiBheit sein.

Was der Verf. in der Orientierung (S. 9) fiir die Einheitlichkeit befiirchtet
ist nicht unbegriindet, aber ebensowenig, was er fiir die Niitzlichkeit erhofft.
Das Thema ist nicht exklusiv « wissenschaftlich», so kann es auch die
Durchfiihrung nicht sein. Der Verf. hat es auf die richtige Art bewiltigt
und so mit seiner eindrucksvollen Arbeit der Theologie wie der Seelsorge
— und nicht zuletzt auch dem Verstindnis des hl. Alfons — einen groBen
Dienst erwiesen. Man wiinscht das Buch als gesunde Kost in die Hinde aller,
die sich mit marianischer Seelsorge zu befassen haben.

Solothurn. A. Miiller.

P. Striter S. J.: Katholische Marienkunde. I. Bd.: Maria in der Offen-
barung. II. Bd.: Maria in der Glaubenswissenschaft. — Paderborn, Sché-
ningh. 1947, 303 ; 359 SS.

Das vollstindige Werk ist auf drei Binde berechnet, dessen letzter
Teil der Bedeutung Mariens fiir das Frommigkeitsleben gewidmet sein wird.
Es will nicht der Fachtheologie dienen, sondern diese in den Dienst der
Predigt stellen. Nebst dem Herausgeber, Spiritual am Collegium Germani-
cum in Rom, haben eine ganze Reihe von Fachleuten daran mitgearbeitet.

Das fiir die ersten zwei Binde gewihlte Prinzip der Stoffverteilung
hatte praktisch bestimmt einen groBen Vorteil. Da fiir verschiedene Lehren
der katholischen Mariologie die namlichen Zeugnisse der Schrift und Tradi-
tion als Grundlage in Frage kommen, konnte im zweiten Band jeweils
bequem auf den ersten verwiesen und so die Wiederholung auf ein annehm-
bares MaB beschrinkt werden. Diese Trennung hat aber wohl die nach-
teilige Folge, daB der Nichtkatholik schon rein duBerlich in seinem Vor-
urteil bestirkt wird, die marianische Theologie sei ein von der Offenbarung
getrennter Uberbau. Das Einteilungsprinzip wird dann iibrigens in den
beiden letzten Kapiteln des ersten Bandes durchbrochen. Wihrend das
zweitletzte rundweg « Maria in der Theologie (!) des Mittelalters » zum
Gegenstand hat, spricht das letzte, iiber «die Geschichte der Marien-
verehrung seit dem Tridentinum » bald von lehramtlichen Entscheidungen,
bald von ausgesprochener schulischer Lehrentwicklung.



Literarische Besprechungen 121

Abgesehen von diesen zwei Kapiteln bringt der erste Band die Zeugnisse
von Schrift und Tradition in chronologischer Reihenfolge. A. Bea S. ]J.
behandelt « das Marienbild des Alten Bundes ». Der gelehrte Exeget fiihrt
nicht nur die unmittelbar mariologischen Texte an, sondern auch die von
der Liturgie auf Maria gedeuteten, sowie Mariens Vorbilder. « Das Marien-
bild des Neuen Testamentes » zeichnet A. Merk S. J. (f). Er hat ziemlich
viel MutmafBliches herangezogen. Fiir die Exegese der einzelnen Bibel-
stellen ist man auf die Fachliteratur angewiesen. Die Vermihlung Mariens
und die damit zusammenhingenden Fragen sind im « Leben Jesu» von
Ricciotti deutlicher entwickelt.

Ignatius Oritz de Urbina S. J., zeigt die chronologischen Entwicklungs-
linien der Mariologie in der Patristik des Ostens von den Anfingen bis
Joh. Damascenus, wahrend Hievonymus Engberding O.S.B., den reichen
Schatz der ostlichen Liturgien auswertet. Die gebotene Bliitenlese muBte
sich notgedrungen auf Weniges beschrinken, gibt aber einen Begriff von
der Uberschwiinglichkeit dieser Texte. Wie klug der Verfasser bei ihrer
dogmatischen Auswertung vorgeht, beweist u. a. die Feststellung, daB die
Orientalen von Maria die Heilstaten ihres Sohnes aussagen, nicht um ihn
durch sie zu verdriangen, sondern aus einer ganzheitlichen Schau heraus, daf3
aber gerade deswegen diese Texte nicht als Zeugen fiir eine im eigentlichen
Sinn miterlésende Tatigkeit Mariens herangezogen werden konnen (128/9).

Im Abschnitt « Die Marienkunde in der lateinischen Patristik » aus der
Feder von Hugo Rahner S. J. sind drei Vorziige besonders zu erwihnen.
Einmal die gesonderte Darstellung der rémischen und auBlerrémischen
Mariologie, wodurch deutlich gemacht wird, was der Spontaneitit Roms
zugehort. Sodann die Klarheit, mit der aufgezeigt wird, wie die urspriing-
liche Mariologie in die Christologie eingehiillt und mit ihr verwachsen ist.
Endlich der Beweis, da8 der Hohepunkt der lat. Marienlehre, der mit
Ambrosius, Hieronymus und Augustinus erreicht wird, nicht eine Kon-
struktion « gewalttitiger Kirchenviter » ist, sondern kontinuierliche Weiter-
fihrung der Lehre der ersten zwei Jahrhunderte. Der Beitrag von Ph. Oppen-
heim O. S. B., « Maria in der lat. Liturgie », reicht nahezu an ein vollstin-
diges, chronologisch gegliedertes Inventar der marianischen Texte heran.
Wir fragen uns aber, ob es nicht méglich gewesen wire, in diesem Rahmen
die gegenseitige Anregung und Befruchtung von Liturgie und Dogmenge-
schichte zu erhellen. Dafiir wiren wir dem Autor besonders dankbar gewesen.

Mavrianus Miiller O. F. M. bietet einen knappen Querschnitt durch die
marianische Theologie des Mittelalters. Indem er der Reihe nach die ver-
schiedenen Titel und Gnadenprivilegien der Gottesmutter durchgeht, wird
klar, in welcher Richtung die Weiterentwicklung verlauft. Im abschlieBen-
den Kapitel « Geschichte der Marienverehrung seit dem Tridentinum » weist
E. Bominghaus S. J. (1) besonders darauf hin, wie die Krifte des modernen
Zeitgeistes einerseits lihmend auf die Mariologie einwirkten, anderseits aber
gerade wieder durch die neu erwachende Marienfréommigkeit iiberwunden
wurden. Auch des Frommigkeitslebens, der marianischen Kongregationen
usw. wird gedacht, doch fillt vom Rosenkranz kein einziges Wort. Wenn
auch dessen Urspriinge im Mittelalter liegen, hitten doch die im 16. Jahr-



122 Literarische Besprechungen

hundert aufkommenden Rosenkranzbruderschaften Gelegenheit geboten, die
wichtigste, von den Pipsten wie keine zweite empfohlene Form der Volks-
andacht zur Mutter Gottes zu erwihnen. Dall in einem Werk von solchem
AusmafB kein Wort iiber den Rosenkranz fillt, ist ein grober Mangel.

Im zweiten Band stammen zwei Beitrige, « Die Gottesmutterschaft »
und « Die Gnadenausstattung Mariens » vom bekannten Mariologen Carl
Feckes, der damit gut die Hilfte dieses Bandes und ohne Zweifel (mit dem
noch folgenden Abschnitt von Anselm Stolz) das Beste des ganzen Werkes
beisteuert. Niemand wird sich wundern, daB er stark in den Bahnen
Scheebens wandelt. Offenbarungscharakter und Sinn der einzelnen Dogmen
werden in sauberer Methode herausgestellt. Behutsam nimmt der Verfasser
Abstand von Argumenten und Schliissen, die zu frommen Ubertreibungen
fiilhren wiirden (vgl. die betonte Begrenzung der Prinzipien, aus welchen
Mariens Gnadenvorziige bestimmt werden, 105-110).

Die allgemeine Mutterschaft Mariens behandelt . Beumer S.]J. Am
Nachweis dieses Titels aus Schrift und Tradition haben wir nichts aus-
zusetzen. In der spekulativen Beweisfithrung hingegen versucht B aus der
Unbefleckten Empfingnis ein besonderes Argument hiefiir zu gewinnen. Die
Unbefleckte Empfingnis, so heit es, hat nur Sinn in Christus, dem Heil-
bringer, der nicht zu trennen ist von seiner Lebensaufgabe. Somit ist die
Gottesmutter, deren Verbindung mit Christus in ihrer Unbefleckten Emp-
fingnis deutlich wird, in die Gnadenordnung miteinbezogen. Ihre Siinden-
losigkeit und Gnadenfiille tun sich in dieser Sicht dar auch () als Aus-
stattung fiir ihre Mitwirkung an der Begnadigung der Menschen durch ihren
Sohn (228/9). Da aber Maria alle Gnadenvorziige im Hinblick auf ihre
Wiirde als Gottesmutter erhalten hat, setzt dieses Argument das andere,
welches die allgemeine Mutterschaft aus der Gottesmutterschaft ableitet,
kraft derer Maria Heilbringerin fiir alle ist, schon voraus. Nach dem Autor
geht iibrigens Maria, selbst wenn das Motiv der Inkarnation die Tilgung
der Siinde ist, im ewigen Heilsplan der Siinde voraus (228). SchlieBlich
mochte B. Maria in ihrer Stellung als Mutter der Christenheit zum zen-
tralen Prinzip der Mariologie erheben, anstelle der Gottesmutterschaft, die
nur notwendige Voraussetzung wire. Besser gewdhlt scheint ihm dann aller-
dings der Ausdruck « Mutter des ganzen Christus». Aber auch so wird er
verlegen bei der Frage, ob dieses mariologische Prinzip als solches auch das
der Offenbarung sei (235{f.). All das wird mit allzugroBer Unbefangen-
heit behauptet.

Mit ganz anderm Ernst und uniibertrefflicher Klarheit entwickelt An-
selm Stolz O.S.B. (1) die Lehre von der Vermittlerin aller Gnaden. Die
besondere Art der allgemeinen Gnadenvermittlung erdérternd, kommt der
Verfasser zum SchluB3, daB die Vertreter einer physischen, iiber die fiirbit-
tende Vermittlung hinausgehende Gnadenvermittlung bisher keine schliis-
sigen Argumente vorgebracht haben. Er schligt einen an den augusti-
nischen Kirchenbegriff ankniipfenden Nachweis der physischen Vermittlung
vor. Maria kime als Glied der Kirche jene physische Vermittlung zu, die
jedem Glied des mystischen Leibes zukommt auf Grund der « Betidtigung
der in ihm wohnenden Lebenskraft, die den ganzen Organismus beseelt und



Literarische Besprechungen 123

das Leben weitergibt » (269). Sie wére bei Maria nicht der Art, nur dem
Grade nach verschieden von der Vermittlung der iibrigen Glieder infolge
ihrer einzigartigen Heiligkeit. Wihrend eine Parallele zu den Sakramenten
nicht gestattet ist, kann Maria in Analogie zur Kirche, die ein « Uber-
sakrament » ist, auch als solches bezeichnet werden (269/70).

Die beiden letzten Kapitel stammen von P. Strdter selber. Im ersten
bietet er eine « Uberschau iiber die heute in Erérterung stehenden Fragen »
beziiglich Mariens Mitwirkung beim Erlosungsopfer. Das Urteil iiberla3t er
dem Leser. Den Schlufl bildet « Maria als Koénigin ».

Hier sei dem Herausgeber fiir die Initiative zu diesem Werk gedankt.
Die beste Genugtuung wird er erfahren, wenn das Werk eifrig fiir die Aus-
arbeitung gehaltvoller, dogmatisch und theologisch fundierter Marienpre-
digten beniitzt wird und so zur Hebung des Niveaus beitragen wird. Dazu
bietet es gliickliche Voraussetzungen.

Luzern. P. Kiinzle O. P.

O. Hophan O. Cap.: MARIA, Unsere Hohe Liebe Frau. — Luzern,
Riber. 1952. 460 SS.

Der Verfasser dieses neuen Marienlebens verspricht im Vorwort : « Das
Leben und die Wiirde der Gebenedeiten aus der Heiligen Schrift theologisch
zuverldssig und menschlich wiirdig darzustellen. » Dies hat er in vorbild-
licher Weise erfiillt. Hier ist die tiefe Gliubigkeit mit sicherem theologischem
Urteil vereint. In allen Kapiteln offenbart sich ein wohltuendes Zuhause-
sein in den gottlichen Mysterien, das sich auch in der edlen, oft wahrhaft
poetischen Sprache AuBert. Aus den sparsamen Angaben der Heiligen
Schrift, aus der fortschreitenden Enthiillung des dogmatischen Marienbildes
und aus der Frommigkeit und theologischen Vertiefung der Kirche baut
der Verfasser das Marienleben auf, das trotz der Fiille der neuen maria-
nischen Literatur ein kostbares, newes Marienbuch genannt werden darf,
Wenn die Stille von Nazareth vielleicht etwas zu phantasievoll ausgefiillt
wird, so entschuldigt dies der Verfasser selbst mit der Bemerkung, da@ diese
Stille doch auch die lingste Zeit im Leben Jesu und Marii gewesen sei.
Aber er bleibt auch hier fern von aller legendenhaften Ausschmiickung.
— Der Verlag hat sich bemiiht, dem Buch ein stilvolles Gewand zu geben.
Es ist bei aller wissenschaftlichen Fundierung auch ein Volksbuch im
besten Sinne.

Wien. M. Vetter O. P.

Moraltheologie

J. Fuchs : Die Sexualethik des heiligen Thomas von Aquin. — Koln,
Bachem. 1949. 329 SS.

F. legt in seinem Werk zum ersten Mal eine Gesamtdarstellung der
thomasischen Geschlechtsmoral vor. Bei dem bisherigen Stand der Literatur,
die nur Einzelaspekte dieser Frage bietet, war eine solche Synthese nicht
leicht. Mulite doch erst aus den verschiedenen Werken des hl. Thomas



124 Literarische Besprechungen

das umfangreiche Material zusammengetragen, richtig verstanden und ge-
ordnet werden. Man darf unumwunden zugeben, daB F. diese Aufgabe in
hervorragender Weise geldst hat, und zwar nicht nur mit wissenschaft-
lichem Geschick und mit wohlabwigender Klugheit, sondern auch mit einer
Ehrfurcht vor dem Denken eines Thomas, die man heutzutage nicht selten
vermiBt. Diese Haltung besagt jedoch nicht, daf F. seinen groBen Autor
in jedem und auf jeden Fall herauszupolieren versucht, obwohl sich ihm
ofters die Gelegenheit bietet, manche Thomasinterpretationen, etwa von
Doms und Krempel, als falsch zuriickzuweisen. Gerade die kritische Wer-
tung der thomasischen Gedanken selbst gibt dem Buch seine Bedeutung.
So verfolgt man fast durch alle Kapitel hindurch das Ringen des Aquinaten
einerseits um die Loslésung von den stark pessimistisch gefirbten Ideen
augustinischer und friihscholastischer Theologie, andererseits um die Be-
miithung, das Problem mit Hilfe aristotelischer Kategorien auf den Boden
der Naturrechtslehre zu stellen. Dabei sollte jedoch der theologische Ge-
sichtspunkt iiber den EinfluB der Erbsiinde nicht ausgeschaltet werden.
Obgleich nun Thomas seine Gedanken in einer straffen Systematik ent-
wickelt (was vor allem fiir die Lehre tiber die Novmierung des Geschlechts-
lebens gilt), so gelangte er doch nicht zu einer allseits harmonischen Auf-
fassung von der sexuellen Realitit und vermochte die bedriickenden Schatten
augustinischer Herkunft nicht ginzlich zu verscheuchen. Die thomasische
Geschlechtsmoral ist darum auch nicht frei von Rigorismus (aktuelle Inten-
tion des Finis primarius in der Ehe ; Jungfrdulichkeit in erster Linie zwecks
Vermeidung der « Ubel » des Geschlechtlichen) und zeigt ganz allgemein
eine ziemliche Zuriickhaltung ihres Autors in der Gesamtwertung des Ge-
schlechtlichen. Trotz alledem unterstreicht F. mit Recht, da8 Thomas,
vor allem durch die Anerkennung der natiirlichen Giite des Sexuellen, eine
Wende in der Theologie des sechsten Gebotes herbeigefiihrt hat. DaB und
in welchem Grade Thomas weiterhin der Vergangenheit verpflichtet bleibt,
wird durchgehend durch den Hinweis auf das Verhiltnis besonders zu
Petrus Lombardus, Hugo von St. Viktor, Wilhelm von Auxerre und Albertus
Magnus herausgestellt. Uberdies werden die zeitgendssischen Theologen
beriicksichtigt, voran Bonaventura. Durch diese geschichtlichen Riick- und
Umblicke gewinnt man einen lebendigen Begriff iiber die Frage, inwieweit
Thomas in der Tradition steht und wie weit er iiber sie hinausfiihrt. In
der Beantwortung dieser Frage besteht ohne Zweifel ein ganz besonderes
Verdienst. Freilich méchte man den geschitzten Verf. gerne dazu bewegen,
in einer weiteren Auflage auch einen Blick in die nachthomasische Zeit zu
eroffnen, um sichtbar zu machen, inwieweit Thomas selber traditionsbil-
dend ist, und was von seinem Denken als absolutes Wahrheitsgut auch
heute noch gilt. Dadurch wiirde sich nicht nur die wissenschaftliche Voll-
kommenheit dieses Werkes erhéhen, sondern wiirde auch das Interesse des
nichttheologischen Lesers noch mehr geweckt werden. — Gerne hitte man
dem ausgezeichneten Buch ein groBeres Format und eine bessere technische
Ausstattung gewiinscht.

Freiburg/Schweiz. J. F. Groner O.P.



Literarische Besprechungen 125

E. Boissard : Questions théologiques sur le mariage. — Paris, Les Edi-
tions du Cerf. 1948. 134 pp.

Wie aus dem Titel ersichtlich ist, bezweckt der Verfasser keineswegs
eine vollstindige Abhandlung iiber die Theologie der Ehe zu schreiben.
Er mochte bloB einige umstrittene Fragen herausgreifen und einen Lésungs-
versuch wagen. Diese Fragen beziehen sich auf die Zwecke der Ehe
(K. 2-5), auf den sakramentalen Charakter der Ehe (K. 6-7) und des ehe-
lichen Lebens (K. 8-12). Die restlichen Kapitel (13-20) behandeln jedes
ein ganz besonderes Teilproblem der ehelichen Verbindung wie Liebe, Ver-
antwortung, Heiligkeit usf. in der Ehe.

In Bezug auf die Zwecke der Ehe untersucht B. zuerst die zwei Er-
zahlungen der Genesis iiber die Einsetzung der Ehe und findet daselbst
zwei verschiedene Zwecke angegeben : Gen. I, 28 die Erhaltung und Ver-
mehrung des Menschengeschlechtes; Gen. II, 7-25 die gegenseitige Er-
ganzung und Foérderung der Gatten.

Fiir einen etwaigen Nichteingeweihten wiederholen wir, da3 nach der
traditionellen Lehre der Kirche, wie sie auch im C. I. C. can. 1013, 1 sich
findet, die Ehe einen Hauptzweck, die Fortpflanzung des Menschen-
geschlechtes, und zwei Nebenzwecke hat, namlich gegenseitige Hilfe-
leistung und Heilmittel gegen die Begierlichkeit. Gegen diese Lehre waren
in den letzten Jahren auch von katholischen Gelehrten Bedenken geduBert
worden. Man wollte die Ehe nicht mehr in erster Linie auf die Nachkommen-
schaft hingeordnet wissen, sondern auf die Gatten selbst und versuchte
deshalb, den Unterschied zwischen Haupt- und Nebenzwecken zu ver-
wischen, indem man der Ehe einen einzigen Zweck gab, der alle drei vor-
genannten in sich einschlieBen wollte in der Form einer gegenseitigen Er-
ginzung und allseitigen Forderung der Gatten. Durch ein Dekret vom
1. April 1944 verwarf das heilige Offizium diese Ansichten. Es gehérte schon
ein gewisser Wagemut dazu, an dem pulvergeladenen Zeug noch einmal
herumzufingern. Diesen Mut brachte B. auf, wohl in dem BewuBtsein, da3
in jedem Irrtum ein Kern Wahrheit steckt, den herausgeschidlt zu haben
sein Verdienst ist.

B. bleibt bei der Meinung, daB jedenfalls der zweite Nebenzweck der
Ehe nicht eigens neben dem ersten genannt zu werden braucht, da die Ehe
als Heilmittel gegen die Begierlichkeit doch nichts anderes ist als eine
Form der gegenseitigen Hilfeleistung. Zudem mochte B. diese Hilfe-
leistung nicht auf den rein materiellen Bezirk einschranken, sondern auf
alle Gebiete des menschlichen Lebens und Wirkens, besonders der zu er-
strebenden Heiligkeit, ausgedehnt wissen, im Sinne einer wirklich all-
seitigen Ergdanzung und Forderung der Gatten.

Andrerseits hilt er unbedingt fest an einem doppelten Zweck der Ehe :
Erzeugung und Erziehung der Nachkommenschaft, Erginzung und Férde-
rung der Gatten. Der Erzeugung der Nachkommenschaft kommt unbedingt
die grofere Werthaftigkeit zu, so daB sie als finis primarius (Hauptzweck)
vor der Ergdnzung und Forderung der Gatten als finis secundarius (Neben-
zweck) zu stehen hat. Allerdings nicht so, als ob dieses « secundarium » die



126 Literarische Besprechungen

gegenseitige Erganzung und Férderung zu einer rein zufilligen Erscheinung
machen wiirde. Im Gegenteil, auch dieser Zweck ist der Ehe wesentlich
und wird von ihr sogar vor dem Hauptzweck erfiillt, so wie er auch in der
Absicht der Heiratenden meistens den ersten Platz einnimmt. Man wird
ihn also wohl den unmittelbaren Zweck der Ehe nennen miissen im Ver-
hiltnis zur Erzeugung, die, obschon Hauptzweck, doch nur mittelbarer
Zweck der Ehe ist.

Zur Vorsicht und um etwaigen MiBverstindnissen vorzubeugen, sei
es gestattet, hier mehrere Sitze in der Sprache des Verfassers wortwortlich
zu zitieren : « Le mariage est une institution qui unit I’homme et la femme
dans une société permanente, ordonnée a deux fins hiérarchisées, toutes
deux essentielles, I'une immeédiate, 1’autre médiate. 1. La fin immédiate,
c’est & dire atteinte la premiére, est de fournir & chacun des conjoints,
par l'union intime, totale, définitive, de sa personne avec une personne
aimée, le complément auquel il aspire naturellement : un soutien, un appui,
a la fois matériel, corporel, sentimental, affectif, spirituel, extrémement
précieux, et qui pour l'’ensemble des humains est le moyen providentiel
de leur perfectionnement personnel et social, de leur progrés moral et de
leur sanctification.» Zu diesem Text gehort folgende FuBnote : « On dis-
tingue souvent, comme une des fins secondaires du mariage, I’apaisements
de la concupiscence. A nos yeux, ce n'est 1a qu'une des composantes,
importantes assurément, de ce perfectionnement affectif et moral que nous
appelons ‘fin immédiate’. » 2. La fin médiate, obtenue aprés la fin immé-
diate et par son moyen, tient en deux mots : procréation et éducation ..
Mais faut-il s’en tenir & cette dualité de fins, comme si les deux biens se
présentaient sur le méme plan, égaux entre eux ? — Non : ces fins sont
hiérarchisées, I'une est absolument plus haute, plus importante que 1'autre.
Si la fin immédiate — le désir de se donner a ’aimé pour la vie, de recevoir
sa donnation en retour, de chercher dans l'union avec lui joie, force, progrés
spirituel — se présente d’abord 4 la pensée de la plupart des fiancés et
est atteinte directement par le mariage, si cette fin tend souvent A é&tre
psychologiquement prédominante (surtout chez 1'homme), il n’en reste pas
moins que la tradition chrétienne quasi unanime proclame supérieure en
dignité la fin que nous appelons « médiate », procréation et éducation des
enfants de Dieu. Suivant les traces des Peres, théologiens et canonistes
l'ont toujours regardée comme la fin principale, primaire du mariage,
la fin «la plus essentielle » dit saint Thomas, sans laquelle il ne peut étre
ni compris ni défini (S. 17, 19-20) .

Wie weit sich B. von den vom heiligen Offizium zensurierten Autoren
entfernt, geht am besten aus K. 3 hervor, in dem er gegen Doms den
Gedanken zuriickweist, die Ehe konne einen auBerhalb ihrer Zweckhaftig-
keit gelegenen Sinn haben. Geradezu wohltuend wirkt die vornehme und
riicksichtsvolle Art, mit der B. die Verfechter der verurteilten Lehre
behandelt.

! Anfithrungszeichen und Sperrdruck sind vom Verfasser.



Literarische Besprechungen 127

AuBer der Frage nach den Ehezwecken, geht der Verfasser, wie oben
bereits gesagt wurde, auf verschiedene andere Probleme ein, {iber die auch
bei den katholischen Theologen Meinungsverschiedenheit herrscht. Die
Losungen, die B. vorschligt, zeugen fiir seine grundsitzliche thomistische
Theologie und fiir seinen gesunden Menschenverstand.

Clervaux. L. Thiry O.5.B.

Heilige Schrift

Miscellanea biblica et orientalia R. P. Athanasio Miller O. S. B., Secre-
tario Pontificiae Commissionis Biblicae completis LXX annis oblata. Studia
Anselmiana, Fasc. XXVII-XXVIII. — Roma, Libreria Orbis Catholicus
(Herder). 1951. 511 pp.

Es ist eine wahre Freude, dieses neue Doppelheft der rithmlichst
bekannten « Studia Anselmiana » anzeigen zu diirfen. Beitrige auf bibel-
exegetischem Gebiet waren bisher in dieser Schriftenreihe noch nicht ver-
treten, aber diese Miscellanea, eine Festgabe zum siebzigjahrigen Geburtstage
des Sekretirs der Pipstlichen Bibelkommission, haben die Liicke mit einem
Schlag ausgefiillt.

Die Festschrift, herausgegeben von P. 4. Metzinger, enthilt neben einer
vom Herausgeber besorgten Bibliographie der bisherigen Verdffentlichungen
P. Millers, nicht weniger als 34 Beitrige aus dem gesamten Gebiet der
Bibelwissenschaft und ihrer zahlreichen Hilfswissenschaften. Unter den
Mitarbeitern sind vor allem die Mitglieder und Konsultoren der Bibel-
kommission vertreten. IThre Reihe wird erdéffnet vom Prisidenten der Kom-
mission, Seiner Eminenz Kardinal Eugen Tissevant, der die Patriarchen-
geschichten der Genesis beleuchtet mit afrikanischen Parallelen nach An-
gaben seines Bruders, des Hochw. Paters Charles Tisserant (Nofes sur
I’histoive des Patriarches, S. 9-14). Den zweiten Beitrag liefert Seine Eminenz
Kardinal Johann Mercati, ebenfalls Mitglied der Bibelkommission. Er
behandelt die von Abraham Massad herriihrenden griechischen Kodizes der
Ottobonianischen Sammlung in der Vatikanischen Bibliothek (I codici greci
di Abvamo Massad Maronita, S.15-37). Darauf folgen die Beitrige der
Kommissionskonsultoren, zwanzig an der Zahl: Abel (S. 109-113), Alfrink
(S. 114-129), Allgeier (S. 286-300), Barton (S. 98-108), Bea (S. 47-65), Boson
(S.195-207), Bover (S. 327-339), Casamassa (S. 231-238), Cerfaux (S. 351-365),
Colunga (S. 208-230), Duncker (S. 66-93), Fruhstorfer (S.178-186), Klein-
hans (S. 239-253), v. Lantschoot (S. 504-511), Médebielle (S. 301-326), Renié
(S. 840-350), Salmon (S. 187-194), Smit (S. 94-97), Steinmueller (S. 404-423),
Vaccari (S. 254-263).

Das Anselmianum, das den jetzigen Jubilar so viele Jahre hindurch zu
seiner Professorenschaft gezihlt hat, ist, auBer durch P, Metzinger (Gedanken
zum Paulinischen Schriftbeweis, S. 366-371), noch vertreten durch die Patres
S.Bovo (Le fonti del Commento di Ambrogio Autperto sull’ Apocalisse,
S. 372-403) und E. Beck (Erschaffung des Menschen und Svindenfall vm Kovan,
S. 486-503). Auch die Beuroner Abtei, der P. Miller angehdért, hat sich eine



128 Literarische Besprechungen

Ehre daraus gemacht, einige Sonderbeitrage zur Verfiigung zu stellen von
der Hand der Patres A. Dold (Ein bisher kaum beachteter Vulgata-Palimpsest
des 6./7. Jahrvhunderts im Escorialensis R II 18), J. Schildenberger (Zur
Einleitung in die Samuelisbiicher, S.130-168) und B. Fischer (Lukian-
Lesarten in dev Vetus Latina der vier Konigsbiicher, S. 169-177). Folgen noch
einige weitere Beitrige von den Universititsprofessoren F. Stummer,
Miinchen (Bemevkungen zu Jer. 12, 1-6, S. 264-275) und Ben. Probst, Salzburg
(Die dvei Briider Mezger, ein exegetisches Dreigestivn an der alten Salzburger
Benediktiner-Universitit, S. 443-452). Auch die katholische Schweiz ist in
diesen Miscellanea vertreten durch eine Arbeit von Prof. Herbert Haag
(Ezechiels Beitrag zur messianischen Theologte, S. 276-285) und eine von der
Hand des P. Theodor Schwegler (Der Beitrag dev Naturwissenschaften zuy
Schrifterklirung, S. 424-442). Weitere Beitrige lieferten zwei bekannte
Assyriologen, Prof. Nikolaus Schneider (Die Keilschvifturkunden der Uy IT1-
Avchive und die Bibel, S. 453-475) und P. Maurus Witzel (Dienstinstruktionen
an das hethitische Tempelpersonal, S. 476-485).

Von den 34 Beitrigen entfallen zwolf Stiick auf Sonderfragen der
alttestamentlichen, fiinf auf solche der neutestamentlichen Exegese. Zwolf
Aufsitze befassen sich mit mehr allgemeinen Bibelfragen : Inspiration,
Konzil von Trient, Vetus Latina, patristische Exegese und Geschichte der
katholischen Bibelauslegung. Fiinf weitere stehen mit der Bibel blo8 in
entfernterer Beziehung.

Was die Sprachen betrifft, 1i8t sich feststellen, da3 das friiher bei den
katholischen Bibelforschern vorherrschende Latein entschieden im Riick-
schritt begriffen ist : bloB drei von den 34 Mitarbeitern, zwei Hollinder und
ein Italiener, bedienen sich noch unserer abendlindischen Kirchensprache.
Deutsch geschrieben sind 16 Aufsitze, franzdsisch 7, italienisch 4, spanisch
und englisch je 2.

Im Einzelnen bringt dieser starke Doppelband, den katholische Exegeten
aus den verschiedensten Lindern einem ihrer hervorragenden Fachgenossen
gewidmet haben, mancherlei Anregung auf den verschiedensten Sonder-
gebieten und zeugt von der erfreulichen Aktivitit, die seit dem Erscheinen
der Enzyklika « Divino afflante » so ziemlich iiberall eingesetzt hat.

Fribourg. M. A. van den Oudenvijn O. P.



	Literarische Besprechungen

