
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie

F. J. von Rintelen : Philosophie der Endlichkeit als Spiegel der Gegenwart.

— Meisenheim/Glan. Westkulturverlag Anton Hain. 1951. xxiv-490 SS.

1. Das große Buch von Prof. von Rintelen hat bereits vielfache
Beachtung gefunden, selbst sogar wegen seiner breiten Berücksichtigung der
Rilkeschen « Weisheit » in rein belletristischen Kreisen. Er entwirft auf dem
düsteren Hintergrund der unser heutiges Westeuropa beherrschenden
Stimmungen ein umfassendes Bild jener großen philosophischen Bewegung, die
hauptsächlich im Existenzialismus systematische Gestalt genommen hat
und die er kennzeichnend als Philosophie der Endlichkeit anspricht : eine
Philosophie nämlich, die uns hoffnungslos einer Wirklichkeit ausliefert, in
der früher oder später alles endet, weil für sie keine über das « Hiesige »

hinausreichende Transzendenz besteht oder wenigstens keine erweisbar ist
(vgl. den bedeutsamen Aufsatz von Prof. Hommes : Das Anliegen der
Existenzphilosophie im Philosophischen Jahrbuch 1950, 175-197).

Es beschränkt sich aber nicht auf reine Wiedergabe, es will auch « aus
eigenem klaren Ethos heraus Stellung nehmen, annehmen oder überwinden,
so wie es berechtigt erscheint » (IX). So bildet es eine Art Summa der
drückendsten Unsicherheiten und Abwegigkeiten des gegenwärtigen Denkens

sowie ihrer grundsätzlichen Bezwingung, die man nicht ohne bleibenden
Gewinn gebrauchen dürfte.

Prof. von Rintelen geht mit sehr umständlicher Ausführlichkeit zu
Werk. Dabei kommt es unvermeidlich zu häufigen Wiederholungen. Man
nimmt sie dennoch dankbar hin, weil sie dazu dienen, nicht bloß dem
Gedächtnis auf so weiten Strecken nachzuhelfen, sondern auch vor allem die
tragenden Gedanken jeweils unter neuer Beleuchtung deutlicher herauszuheben.

Zumal seine gepflegte Sprache den Reichtum und die Tiefe seiner
Erwägungen mit wirksamer Lebendigkeit zur Geltung bringt. Gewissenhaft
und behutsam in der auf umfassendster Literaturbeherrschung beruhenden
Deutung, fest und unbeirrbar in der Prüfung, versteht er es durch Klarheit,
Ruhe und überzeugte Wärme den aufmerksamen Leser zu einsichtiger
Zustimmung zu bewegen oder ihn wenigstens in deren versprechende Nähe
zu führen.

2. Wir sprachen eben von Klarheit. Es ist aber nicht leicht klar zu
sein in einem Bereich, wo mit Widersprüchlichkeit oder forcierter Gegensätzlichkeit

geradezu gespielt wird, wie es von Rintelen wiederholt unterstreicht,
und wo manchmal der Ausdruck zum Schleier des Gedankens zu werden
scheint, so etwa wie nach dem bekannten Spruch Heideggers das Nichts
der Schleier des Seins ist, das in ihm west. Heidegger ist es eben vor allem,



Literarische Besprechungen 91

den wir hier meinen. Denn von Rintelen befaßt sich hauptsächlich mit ihm,
dann aber auch weitgehend mit Rilke und Jaspers. Sartre wird bloß
gelegentlich erwähnt. Nur Gabriel Marcel sonst wird einmal ausführlicher
besprochen. Nun gehört auch Rilke nicht zu den leicht deutbaren Propheten.
Mit Jaspers steht es allerdings etwas anders. Jedenfalls aber ist die sibyl-
lische Dunkelheit mancher Heideggerschen Sprüche sattsam bekannt. Dafür
einige Beispiele, die von Rintelen anführt, ohne sie gerade deswegen
beanstanden zu wollen.

« In der ekstatischen Einheit der jeweiligen Zeitigung der Zeitlichkeit
gründet die Ganzheit des Strukturganzen von Existenz, Faktizität und
Verfallen, d.i. die Ganzheit der Sorgestruktur » (44). «Etwas erspringen in
stiftendem Sprung, aus der Wesensherkunft ins Sein bringen, das meint
das Wort Ursprung» (297). Wahrheit : « das sich verbergende Einzige der
einmaligen Geschichte der Entbergung des Sinnes dessen, was wir das Sein
nennen» (410 und 475). Heidegger kann nämlich noch nicht sagen, was
das Sein ist. Das muß erst das zukünftige Denken lernen (Humanismusbrief

76) — natürlich ein noch « denkenderes Denken ». Zuerst hieß es :

« Das Sein west wohl ohne das Seiende. » Dann aber : « Das Sein west nie
ohne das Seiende » (16, 36 und 286). « Was ist die Freude Das ursprüngliche

Wesen der Freude ist das Heimischwerden in der Nähe zum Ursprung.
Denn in dieser Nähe naht grüßend die Aufheiterung, worin die Heitere
erscheint » (428). « Das Denken, das das Sein denkt, gerät in den Schrecken,
demgemäß es nichts anderes vermag, als dieses Geschick des Seins in der
Angst auszuhalten » (428), obwohl man nicht sagen kann, was das Sein ist.

Diese überladene Schreibweise, für deren dichterische Beschwingtheit
wir übrigens nicht unempfindlich sind und der wir auch nicht eine gewisse,
wenn auch mühsam zu erschließende Sinntiefe absprechen möchten, kann
unwillkürlich anstecken.

Hören wir z. B. wie von Rintelen den Wert definiert, allerdings ohne
nach Heideggers Manier zu « geheimnissen ». « Der Wert ist ein Sinngehalt,
welcher als Ziel eines bewußten oder unbewußten Strebens nach verschiedenen

Steigerungsgraden der Vollkommenheit realisiert werden soll und
Kraft seines inneren Gehaltes, seiner Güte (Eigenwert) sich einer weiteren
Ordnung einzugliedern vermag (Relationswert). Sein allgemeingültiger
Gehalt wird zur geltenden Wertidee, zur geltenden Wert-form (einschließlich
des Wertgehaltes der Naturwerte) für das Subjekt und in der personalen
Sphäre der Kultur zugleich zur normierenden Aufgabe an die handelnde
Person » (436 Fußnote vgl. 439 mit Fußnoten zu 8 u. 93). Die Ausführungen
447-451 lassen weit richtiger erkennen, als diese zwar umsichtige aber auch
recht verknotete Definition, wie der Wert auf das Sein selbst zurückgeht.
Auch Heidegger drückt es in seiner Art aus, wenn er schreibt : « Es kann
aus dem Sein selbst die Zuweisung derjenigen Weisungen kommen, die für den
Menschen Gesetz und Regel werden müssen» (Humanismusbrief 114 zit. 293).

Ein Wert ist nämlich alles, was zur Seinsvollendung mitgehört, die
einem Seienden naturgemäß zukommt, sowohl an ihm selbst als auch nach
allen Beziehungen, in denen es steht, vorzüglich wenn es sich um ein
Seiendes von personalem Rang handelt.



92 Literarische Besprechungen

Es ist aber hier nicht der Ort, diese Frage zufzurollen. Es müßte
dann auch zugleich überlegt werden, ob nicht auch der Sinn ebenso sehr
wie der Wert vom Sein aus allein erhellt werden kann und nicht umgekehrt,
wie man es manchmal zu meinen scheint (vgl. De Veritate 1 art. 1 und 21

art. 1, wo verum und bonum aus einem Bezug zum ens erklärt werden).
Daraus kann man entnehmen, wie wenig es nach unserem Geschmack
geschieht, wenn von Rintelen den Wert als dasjenige bezeichnet, « was das
Sein als Fundament des Seienden in seiner Vielfalt der ihm entwachsenden
Formen rechtfertigt, ja, in ihnen eine Sinnsteigerung zu vollziehen vermag »

(439 vgl. 39 Fußnote). Der Wert und der Sinn sind es im Gegenteil, die
aus erwiesener Seinsgemäßheit ihre Rechtfertigung erst empfangen.
Grundsätzlich nämlich hat jedweder Seinsbestand eines Seienden als solcher Sinn
und Wert : Sinn sofern er als solcher vom Denken erkannt wird, Wert
sofern er als solcher zu dessen Vollendung beiträgt und darum erfordert
(erstrebt) wird.

3. Abgesehen aber von den oben berührten Absonderlichkeiten der
existenzialischen Denk- und Schreibweise wird es stets schon schwer
bleiben, eine Gedankenwelt klar zu deuten, wo unter Rilkes Führung alles
sich in schwebenden Bezügen ohne bestimmten Gegenstand auflöst und in
vergehenden Vollzügen ohne tragenden Grund (« Der Mensch als Vollzug
und Bezug» 55-60). Rilke : «Das Faßliche entgeht, verwandelt sich, statt
des Besitzes erlernt man den Bezug » (59), — « ein seliger Lauf, auf nichts
zu, ins Freie » (7. Elegie). In einem der Sonette an Orpheus II 13, das er
selbst als « allergültigstes Sonett » bezeichnete, hat er auch wirklich all sein
Letztes zusammengefaßt : « singender steige, / preisender steige in den
reinen Bezug. / Hier unter Schwindenden, sei, im Reiche der Neige, / sei
ein klingendes Glas, das sich im Klang schon zerschlug. // Sei — und wisse
zugleich des Nichtseins Bedingung, / den unendlichen Grund deiner innigen
Schwingung, / daß du sie völlig vollziehst nur dieses einzige Mal. // Zu dem
gebrauchten, wie zum dumpfen und stummen / Vorrat der vollen Natur,
den unzähligen Summen, / zähle dich jubelnd hinzu und vernichte die Zahl »

(von uns unterstrichen).
Zur Abrundung der Rilkeschen Grundanschauung, in der Heidegger,

wenigstens früher, jetzt beruft er sich lieber auf Hölderlin, den dichterischen
Ausdruck der eigenen Philosophie wiederfinden wollte (86), fügen wir einige
weitere Stellen gleich an. Sie sind ebenfalls, wie das « allergültigste » Sonett,
bezeichnend für das Klima gänzlicher Endlichkeit, in dem sein Dichtergemüt

lebte und webte. Das gehört mit zur Schilderung des Zeitgeistes, wie
sie in den zwei ersten Abschnitten unseres Buches steht (I 1-9 und II 10-65).

« Bleiben ist nirgends » (1. El.). Aber trotzdem, « Hiersein ist herrlich »

(7. EL). «Warum Menschliches müssen Weil Hiersein viel ist, und
weil uns scheinbar / alles das Hiesige braucht, dieses Schwindende, das /
seltsam uns angeht. Uns, die Schwindendsten. Einmal / jedes, nur einmal.
Einmal und nicht mehr. Und wir auch / einmal. Nie wieder. Aber dieses /
einmal gewesen zu sein, wenn auch nur einmal : / irdisch gewesen zu sein,
scheint mir nicht widerrufbar» (9. El. vom Dichter unterstrichen). Das
Herrlichste aber ist die dichterische Verwandlung — Verklärung der Dinge



Literarische Besprechungen 93

durch unser Sagen und Rühmen, das sie « unsichtbar in uns erstehen » läßt,
« wie selber die Dinge niemals / innig meinten zu sein ». Deswegen braucht
uns das Hiesige. « Erde, ist es nicht dies, was du willst : unsichtbar / in
uns erstehn (Weltinnenraum Erde, du liebe, ich will Namenlos
bin ich zu dir entschlossen, von weit her. / Immer warst du im Recht,
und dein heiliger Einfall / ist der vertrauliche Tod» (9. El.). Die
Transzendenz wird verneint, oder, wenn man will, restlos der Immanenz
einverleibt. « Die Eigenschaften werden Gott, dem nicht mehr Sagbaren
abgenommen, fallen zurück an die Schöpfung Alles tief und innig Hiesige,
das die Kirche ans Jenseits veruntreut hat, kommt zurück ; alle Engel
entschließen sich, lobsingend, zur Erde » (Brief vom 22. 2. 1923). Schon zwanzig
Jahre zuvor hatte er geschrieben, wie ihm der Glaube erwachsen wäre,
« daß die recht haben, welche in einer gewissen Entwicklungszeit ihres
Geistes meinen und sagen : Es gäbe keinen Gott und habe nie einen geben
können» (Brief vom 14. 2. 1904).

Aber « der vertrauliche Tod » « Einsam steigt er (der Tote) dahin,
in die Berge des Urleids. / Und nicht einmal sein Schritt klingt aus dem
tonlosen Los » (10. El.). Es ist das Zurücksinken zum stummen Vorrat der
vollen Natur (Son. an Orpheus II 13), der Sturz des Vergänglichen in die
Tiefe des Seins (141) und zugleich, nach der Unrast des Lebens, « Lust,
Niemandes Schlaf zu sein », wie er es auf seiner testamentarisch bestimmten
Grabschrift « unter der Blume » endgültig bekennen wollte : « Rose, oh reiner
Widerspruch, / Lust, / Niemandes Schlaf zu sein unter so viel / Lidern ».

Wenn also Rilke von Gott, von Engeln, von Seelen dichtet, wie er so
oft getan, so kann es nur nach seiner Auffassung — wie uns scheint — von
inneren Sinnbildern gemeint sein, in denen sich die volle Natur, das All
mit seinen verschiedenen Bezügen, mythologisch darstellen läßt.

Allerdings wären « alle möglichen, nur keine sicheren Schlüsse », auf
Grund von Rilkes Äußerungen zulässig (von Salis in : Rilkes Schweizer] ahre).
So könnte er schließlich doch, wenn auch recht verworren und verschwommen,

eine Art Gottsucher gewesen sein. « Gott weiß », wie Bruder Klaus
zu sagen pflegte. Wir tragen diese nachsichtige Milderung unseres Urteils
zum Trost jener nach, die wegen Stundenbuch und Marienleben an einen
christlichen Rilke noch immer glauben möchten.

4. Wir haben nun die markantesten Bekenntnisse Rilkes möglichst
synthetisch zusammengestellt. Die meisten von ihnen werden auch bei
von Rintelen, natürlich nebst vielen anderen noch, vorgelegt, aber je nach
gegebenem Anlaß, und somit im ganzen weitläufigen Werk ziemlich
verstreut. Sie bringen uns mit der Zaubermacht ihrer « innigen Schwingung »

die existentialische Gesinnungs- und Stimmungswelt ganz besonders nahe.
Nun wollen wir den Inhalt der monumentalen Arbeit von Rintelens in ihren
Hauptzügen umreißen.

Methodisch und grundsätzlich am wichtigsten ist der Abschnitt (III 66-
145) über gegenwärtige Grundhaltungen : Subjektivität (66-101), Ungeständ-
lichkeit (102-145).

Der Ausgang vom Subjekt «ist eine einfache Notwendigkeit» (67), er
darf uns aber nicht in die ontologische Luftleere reiner Subjektivität irre-



94 Literarische Besprechungen

führen. Der Weg nach innen stellt keine Abschließung von der objektiven
Wirklichkeit dar (83) ; das unterschiedlich in der Welt durch Erfahrung
Gesehene wird uns objektiv nach seinem wirklichen Bestand geboten (83).
« Wir halten daran fest, daß all unsere, auch die gehobenen Gedanken
auf der Basis aufzeigbarer und zu rechtfertigender Lebens- und Seinserfahrungen

erfolgen müssen » (320). « Das Entscheidende muß immer die
Aufzeigung ontischer und ontologischer Realerfahrungen bleiben» (405).
Indessen kann der metaphysische Aufbruch zur Transzendenz nur durch « ein
verantwortliches, folgerichtiges Denken, das sich über seine Grundlagen
Rechenschaft gibt», zum Ziele führen (272). Nur auf dem Boden eines
inhaltlichen Denkens von unbedingter Gültigkeit, eines folgernden Denkens,
wird es gelingen über innerweltliche Endlichkeit hinaus vor- und
durchzustoßen (308). Wenn es aber von der Aufstiegsbewegung zur echten
Transzendenz heißt (456), sie sei zu vollziehen möglich, « freilich immer auch als
Wagnis », so gilt wohl diese sonst bedenkliche Abschwächung metaphysischer
Gewißheit, nur von dem hier berührten Aufstiegsweg, nämlich « die
Wertbewegung zum höchsten Gut » als « Aufweis dafür, daß sich ein letzter
transzendentaler Bezug anmeldet ». Die Beweiskraft ontologischer Schlußfolgerungen

soll nicht dadurch in Frage gestellt werden.
Aus der anschließenden Bekämpfung des Formalismus notieren wir

zunächst den energischen Protest : « Wir wenden uns vor allem grundsätzlich
dagegen, daß in der Erkenntnis ein dynamischer Faktor « der » begründende

und maßgebende sei. Dieser hat mit dem Erkennen, Erhellen,
Verstehen usw. als solchem nichts zu tun — oder wir fallen gerade wieder in
die subjektivistische Willenssetzung der Wahrheit zurück» (98).

Sodann notieren wir die Schlußbemerkungen : « Ist die Diskrepanz
unseres (theoretischen) Wissens um das Wahre und Vollendete zu unserer
innerlichen (existenziellen) Haltung zu groß, dann bleibt alles umsonst, da
es nicht mit dem inneren Wesen ergriffen wurde. Das ist die große neue
Einsicht aller Existenzphilosophie (vom Verf. unterstrichen). Übersehen wir
aber für die Existenz die Bestimmung durch innere Charakterwerte und
durch qualitative Wertausrichtungen, dann mag die starke Hoffnung auf
diesen neuen philosophischen Anfang eine vergebliche bleiben » (100-101).
Und etwas später : « Mögen wir nun die Beschränkung auf das Formale
als unbefriedigend empfinden, wir müssen aber doch sehen, daß alle Wahrheiten

und Wesenswerte erst in der existenziellen Annahme ihre gestaltende
Kraft (wieder vom Verf. unterstrichen) gewinnen können» (101).

Nun aber, daß der persönliche, « existenzielle » Wert eines Menschen
an dem Ernst gemessen wird, mit dem er sich für die Wahrheit und ihre
Forderungen einsetzt, das ist nichts Neues und es bedurfte gewiß nicht der
existenziellen Erhellung, um uns diese Einsicht zu vermitteln. Existenziell
wäre nur der « qualitätslose, wertfremde » Formalismus des reinen Bezugs,
nach dem es folgerichtig gleichgültig sein müßte, wofür der Einsatz geleistet
wird. Das ist allerdings eine Neuheit, aber eine so ungeheuere, daß es

niemand, nicht einmal Sartre, besonders nicht nach seiner späteren Wendung
zu einem gewissen Humanismus, zuzumuten wäre, wirklich dafür zu stehen.
Ein solcher Formalismus, so sehr er in blinder Folgerichtigkeit aus den



Literarische Besprechungen 95

existenziellen Annahmen abgeleitet werden möchte, ist eine psychologische
Unmöglichkeit. « Er konnte freilich nicht radikal durchgeführt werden »,

bemerkt von Rintelen mit Recht.
Mit besonderer Befriedigung hingegen verfolgt man von Rintelens

Ausführungen 108-124 über Gegenständlichkeit und Ungegenständlichkeit. Man
kennt ja die existenzialistische Auffassung, zu der sich auch Gabriel Marcel
eifrig bekennt (Exkurs über Gabriel Marcel 115 ff.) : gegenständlich sei nur
das Stoffliche, das starre, tote Dingliche ; die Person, das Sein des Selbst
und seine mannigfaltige Innenwelt sind dafür ungegenständlich und
entziehen sich der objektivierenden begrifflichen Fassung. Freilich, wenn man
von vorneherein Gegenstand mit körperlichem Ding gleichsetzt, ist sie nicht
abzuweisen. Das ist aber eine nahezu mutwillige Einschränkung der
Gegenständlichkeit. Alles worüber man denkt, spricht, schreibt und irgendwie
geistig handelt, gleichviel ob es zum sachlichen Bereich der Außenwelt oder
zum reflexiven Bereich des Seelischen gehöre, ist eo ipso ein Gegenstand
und zwar volens nolens ein begrifflich erfaßter oder wenigstens angezeigter
Gegenstand. « Objektcharakter als gegenständlichen Inhalt meiner geistigen
Betrachtung kommt allem zu, zu dem der Mensch in irgend einer Weise,
ideell oder praktisch, Stellung nimmt» (117). « Wir halten darum daran
fest, daß die Worte intentionaler Gegenstand und Objektivität jenseits der
Daseinsschichten des körperlichen oder geistig-personalen Seins sowie des
Seins schlechthin verwandt werden müssen, nicht aber intentionaler Gegenstand

nur für Dinge und Ungegenständlichkeit für geistige Bezüge » (121).
5. Zur Frage der Existenz selbst (IV 146-181), mit der er sich in

gebührender Breite auseinandersetzt, unter besonderer Berücksichtigung der
Rilkeschen «Innigkeit» (173-178) nimmt von Rintelen grundsätzlich Stellung

mit den kurzen Sätzen : « Unter menschlicher Existenz ist jener Grad
des inneren Selbstseins zu verstehen, welcher den Kern einer Wesensperson
angibt » (163), « der innerste Kern unserer Wertperson, deren Möglichkeiten
mit unserem vollen Dahinter-stehen sich erfüllen sollen» (166).

Der folgende Hauptabschnitt (Verzweiflung und Hingabe V 182-231)
bringt unter anderem eine recht ausgeglichene Bereinigung des Gegensatzes
Altruismus - Egoismus. « Die Selbstbezogenheit an sich als Selbsterhaltung
ist notwendig und berechtigt, wenn sie im Einklang zur Verpflichtung und
Liebe anderen gegenüber steht Er (der Mensch) hat nicht das Recht
der inneren Selbstaufgabe (226). Es kommt auf den inneren Gehalt
dessen an, was ich anstrebe (227) Das Wort selbstlos ist nur in dem
Sinn sinnvoll verwendbar, als in einer selbstlosen Handlung ein sich
Hingeben und Identifizieren des eigenen Ichs mit hochwertigem Tun und damit
ein Überwinden eines unberechtigten, 'nur' auf meinen Nutzen und Vorteil
ausgehenden Verlangens vorliegt »... « Es ist kein abzulehnender Egoismus,
wenn er (der Mensch) sich in seinem Tun und Verhalten erfüllt» (228).

Den anregenden Abschnitt über Todesmystik (VI 232-267) übergehend
— die Frage nach der Unsterblichkeit wird dabei nicht eigentlich zum
Abschluß gebracht — kommen wir zum großen Schlußteil (Versuche der
Transzendenz VII 268-400, Ihr Ungenügen VIII 401-480). Von Rintelen beginnt
hier mit einem großzügigen Überblick über die religiöse Stimmung der



96 Literarische Besprechungen

Gegenwart samt der ihr eigenen Erscheinung jener Religion ohne Religion,
die ihren unreligiösesten Ausdruck fand in der bekannten Frage von Camus :

« Kann man ein Heiliger ohne Gott sein » Immerhin hatte schon in den

neunziger Jahren des vorigen Jahrhunderts — unter Renans geistiger
Vorherrschaft — Jules Lemaïtre, ein reiner Literat, unter dem Titel « Un
martyr sans la foi » eine Erzählung publiziert, die, allerdings in recht
mondän spielerischer Manier, einen ähnlichen Gedanken nahezulegen
versuchte. Jedenfalls aber hat es selten « eine Zeit gegeben, in der das religiöse
Suchen und das metaphysische Ringen einen solchen Grad der Lebendigkeit

erreicht hat wie bei vielen Menschen in unseren Tagen» (271).
Zunächst wird die Einstellung Heideggers vorgeführt, die von Rintelen

als radikale Endlichkeit beurteilt (273-308), indem er gegen Lötz' mildere
Auslegung wiederholt bestreitet, daß Heideggers Weg zum Sein Gottes
hinführt : « ganz eindeutig bleibt (bei Heidegger) Transzendenz innerweltlich
und wird der Gottes Gedanke vom Sein ausgeschlossen, sonst von Ihm nicht
gesprochen, wenn wir vom Anschluß an Hölderlin absehen » (288 Fußnote
vgl. die Fußnoten 35 und 444).

Dann kommt die « gesteigerte Endlichkeit » Rilkes zur Sprache (309-
344), bei dem alles in die Innenweltlichkeit hereingezogen wird, der personale

Gott einfach aufgehoben und das Letzte trotz christlicher Verbrämung
in den naturhaften Urgründen gesucht wird (344), wie wir es bereits vorhin
gesehen haben.

Schließlich wird die « Theologie » von Jaspers unter dem Titel «

Transzendenz im existenziellen Begreifen » (345-400) dargestellt und der Prüfung
unterzogen. Bei Jaspers kommen wir der Wahrheit doch insofern näher,
als die echte Transzendenz sich am Horizont meldet, hinter dem Schleier
des nicht faßbaren Umgreifenden. In acht Thesen zur Philosophie von
Jaspers (379-392) wird versucht, « zu seinem in tiefstem Grund schwankenden
und eine dauernde Schwebe bevorzugenden Denken » Stellung zu nehmen.
Eigentlich erhält bei ihm das Wort Transzendenz einen so umfassenden
Sinn, daß schließlich alles wahrhaft wirkliche Sein darunter einbegriffen
wird (395). Die Frage ist vielleicht nicht so einfach. Behalten wir im Auge,
was Jaspers einmal geschrieben hat, so möchten wir nicht bezweifeln, daß

er wenigstens « auf dem Wege ist ». Er hat nämlich einmal geschrieben :

« Der Gedanke, der aus der Unvollendbarkeit jeder Kommunikation
und aus dem Scheitern jeder Gestalt der Wahrheit in der Welt die
Transzendenz eigentlich begreift, ist wie ein Gottesbeweis » (zitiert 345). Das ist
im Grund der augustinische Aufstieg vom Ungenügen der Welt zur höchsten
Güte und zur höchsten Wahrheit, die im überweltlichen Gott allein « west ».

Seinen leidenschaftlichen und recht intoleranten Antidogmatismus (vgl.
Hommes, in oben zitiertem Artikel 192) wird Jaspers vielleicht doch einmal
ablegen, um auf seinem Weg bis zum endgültigen und eindeutigen Ziel zu
gelangen, das sich ihm bereits aus fast fühlbarer Nähe anzeigt.

In einem langen letzten Abschnitt faßt von Rintelen noch einmal
zusammen, alles was er vorhin dargelegt und untersucht hat (VIII 401-479),
stellt das Fazit seiner Arbeit in einer Reihe von zwanzig Thesen auf, um
mit einem geradezu hymnischen Bekenntnis zum Geist und zur von ihm aus



Literarische Besprechungen 97

zu ergreifenden Wahrheit zu schließen. « Wenn wir vom Geist sprechen,
meinen wir die jenseits des formalen Intellektualismus stehende, in lebendiger

Bereitschaft sich vollziehende Seins- und Wertbetrachtung, die auch
ins Metaphysische ausschwingt. Wir werden auch hier in vielem bald vor
einem Geheimnis stehen, dem der höhere Geist als Vernunft nicht gewachsen
ist. Aber es bleibt doch ein bindendes, weil irgendwie geistig zugeordnetes
Geheimnis und nicht eine rein subjektive Gefühls- und Willenshaltung ».

Also « unterstellen wir uns den Forderungen des Geistes, dem Primat des

Geistes » So auf der letzten Seite. Das sind recht schöne Hinweise.
Aber Hinweise genügen uns nicht. Nachweise brauchen wir. Nicht

Wagnis, sondern lichte Gewißheit allein kann entscheiden. Die Transzendenz,

wir meinen in eindeutiger Bestimmtheit das wirkliche Bestehen des
Überirdischen, des rein Geistigen, Gottes und der abgeschiedenen Menschenseelen

(die Welt der sonstigen geistigen Geschöpfe liegt ja jenseits unserer
philosophischen Möglichkeiten) ist die dringende Frage, die uns die Existenz
stellt. Wir müssen sie lösen. Von Rintelen hat mit den unsere heutige
Welt hemmenden, lähmenden Vorurteilen kräftig aufgeräumt. Auf jenen
Gipfel, den das folgernde, « denkendere » Denken in seinem Aufstieg aus
der Talebene der Erfahrung erreichen kann, hat er uns nicht emporgeführt.
Jenen Gipfel, wo die denkende Seele sich unsterblich, weil geistig weiß und
wo sie den ewigen Gott in seiner einzigen Erhabenheit wie aus weiter Ferne
eindeutig klar erkennt, obwohl sie Ihn weder sieht noch weniger begreift,
Ihn den Unbegreiflichen, der in schöpferischer Gegenwärtigkeit alles
umgreift und durchgreift, weil alles in Ihm und aus Ihm lebt, wirkt und besteht.
So lange dies nicht geschehen ist, bleibt die echte Transzendenz noch immer in
Frage. Es lag aber wohl nicht im Programm von Rintelens so weit zu gehen.

Zum Schluß sei noch eigens betont, daß von Rintelen es nicht
versäumt hat, den positiven Ertrag der Existenzphilosophie, besonders in der
phänomenologischen Erhellung der menschlichen Situation, je nach Gelegenheit,

gebührend anzumerken.
So wünschen wir denn seinem bedeutenden Werk den verdienten Erfolg.

Freiburg. M.-St. Morard O. P.

Th. Crowley 0. F. M. : Roger Bacon. The Problem of the Soul in his
Philosophical Commentaries. — Louvain, Institut Supérieur de Philosophie
— Dublin, James Duffy & Co. 1950. 223 SS.

Welches war die Wesensstruktur der Philosophie, die an der Artistenfakultät

von Paris in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts gelehrt wurde
Aus welchen Quellen wurde sie geschöpft, aus welchen Elementen setzte
sie sich zusammen Diese Fragen sind von großer Wichtigkeit für den
Historiker, der die Lehrrichtungen des 13. Jahrhunderts näher kennzeichnen

soll. Je tiefer die Forschung in das nunmehr bereitliegende Material
dringt, desto klarer wird es, daß die Zweiteilung « Augustinismus-Aristo-
telismus » auf philosophischem Gebiet und in den ersten Jahrzehnten des
13. Jahrhunderts sich nicht aufrecht erhalten läßt.

Wie sehr die Philosophie in ihrer Entwicklung durch die Aristoteles-

Divus Thomas 7



98 Literarische Besprechungen

verböte von 1210 und 1215 behindert wurde, hat die programmatische
« für Examinazwecke abgefaßte Quästionensammlung », die Grabmann
entdeckte und bekanntgab (Mittelalterliches Geistesleben, II, 183-199), erwiesen.

Mit Roger Bacon trat eine Umwandlung ein. "Von 1236 ab galt die
verhängte Exkommunikation, wie Roger in seinem Compendium studii
theologiae mitteilt, nicht mehr. Er selbst war einer der ersten, der von
dieser Freiheit Gebrauch machte und die libri naturales des Aristoteles,
besonders die Physik und die Metaphysik in den Jahren 1240-1245
kommentierte. Auf Grund dieser von R. Steele und F. Delorme edierten
Schriften sucht C. in vorliegender Monographie, die der Universität Löwen
als Dissertation für den Grad eines Maître agrégé vorgelegt wurde, die
Philosophie des Roger Bacon darzustellen. Die Seelenlehre wurde
ausgewählt wegen der Zentralstellung, die gerade diese Lehre in der
mittelalterlichen Philosophie einnimmt, und wegen der großen Bedeutung, die
dem Seelenproblem in den später einsetzenden Kontroversen um die
aristotelisch- thomistische Philosophie zukommt. Da aber Rogers Vorlesungen
über De anima nicht erhalten sind, mußten die einschlägigen Fragen aus
den in den andern Kommentaren gelegentlich geäußerten Bemerkungen
über die Seele zusammengetragen werden.

Aus C.s gründlichen Untersuchungen geht hervor, daß Bacon sich ehrlich

bemühte, die authentische aristotelische Lehre vorzutragen. Doch
seine Seelenlehre ist von vielen fremden, d. i. nicht-aristotelischen
Elementen durchsetzt. Die menschliche Seele ist actus et perfectio des

Körpers, aber auch Substanz, die den Körper bewegt. Sie ist, dem allgemeinen
Hylemorphismus zufolge, aus Materie und Form zusammengesetzt, und
durch ihre Vereinigung mit dem Körper wird sie in ihrer spezifischen
Wesensaktivität gehindert. Die Seele erkennt durch Abstraktion, aber
auch wieder durch Illumination, da der aktive Intellekt, als subsistie-
rende Substanz, den passiven Intellekt erleuchtet. Die menschliche Seele
erkennt direkt die singulären Dinge.

Diese und andere Abweichungen von der aristotelischen Seelenlehre
sind zum Teil die Thesen, die als charakteristisch für den Augustinismus
des 13. Jahrhunderts bezeichnet wurden. Steht nun Rogers Philosophie
unter dem Einfluß des hl. Augustinus Ist seine Lehre der augustinischen
Richtung einzugliedern Auf diese Fragen antwortet C. mit einem kategorischen

Nein. Ein direkter Einfluß des hl. Augustinus ist nicht vorhanden.
Nicht nur wird Augustinus nicht zitiert, aber auch seine Ideen sind
Roger fremd. Wenn Roger in späteren Jahren den intellectus agens, der
etwas außerhalb der Seele ist, mit Gott gleichstellt, der nach Augustinus
die intellektuelle Seele erleuchtet, so kann das allenfalls unter dem Einfluß

der augustinisch eingestellten Theologen, etwa des Wilhelm von Paris,
geschehen sein. Die vielleicht ungewollten Abweichungen vom echten
Aristotelismus erklären sich bei Roger aus dem Einfluß der
arabischjüdischen Literatur, Avicenna, Algazel, Avicebron, Averroes. Eine besondere

Lanze wird gegen Prof. E. Gilson gebrochen, dessen Bezeichnung
dieser Lehre als « augustinisme avicennisant » von jeher in der Löwener
Schule keinen guten Klang hatte.



Literarische Besprechungen 99

Der ausgezeichneten Studie C.s, deren Hauptergebnisse Prof. F. van
Steenberghen bereits in seinem großen Werk, Siger de Brabant d'après
ses œuvres inédites (Les Philosophes Belges XIII, Löwen 1942), verwerten
konnte, kommt eine große Bedeutung für die genaue Kenntnis der
Lehrentwicklung im 13. Jahrhundert zu.

Rom, S. Anselmo. Johannes P. Müller O. S. B.

I. K. Ryan : The reputation of St. Thomas Aquinas among english
protestant thinkers of the seventeenth Century. — Washington, Catholic
University of America Press. 1948.

In einfacher, schlichter Form untersucht der Verf. eine Reihe von
bedeutenden und weniger bedeutenden englischen protestantischen
Wissenschaftlern des 17. Jahrhunderts nach ihren Beziehungen zu Thomas von
Aquin. Zunächst wird jeweils eine kurze Charakteristik des einzelnen
Denkers gegeben ; dann werden die Zitate angeführt, die der betreffende
Denker dem Aquinaten entnommen hat. Thomas wird von diesen
Protestanten nicht nur abgelehnt, sondern vielfach auch zustimmend zitiert. Am
meisten bekannt ist diesen Männern begreiflicherweise die Summa theo-
logica gewesen ; aber auch die andern Werke des Thomas sind vielfach
genannt. Es zeigt sich, daß Thomas damals auch in der protestantischen
Welt Englands als « der » katholische Lehrer gegolten hat, allerdings im
Anfang des Jahrhunderts noch mehr wie an dessen Ende. Die Angehörigen
der Hochkirche schätzen Thomas mehr wie die der Low-church ; daß sich
die protestantischen Theologen mehr mit Thomas beschäftigen als die
übrigen protestantischen Gelehrten der damaligen Zeit, dürfte nicht weiter
verwundern. — Das Buch tut, so viel ich sehe, einen ersten, vorsichtigen,
aber auch sicheren Schritt in noch vielfach unbekanntes Land ; darum
stellt es gewiß eine Bereicherung für die Geschichte des Thomismus dar.
Es ist, so gesehen, ein gewisser Anfang und wird sicherlich dann eine gute
Fortsetzung finden, wenn nicht nur die wörtlichen Zitate aus Thomas bei
diesen Denkern herausgestellt, sondern auch dem teilweise mehr unbewußten
sachlichen Zusammenhang zwischen diesen Denkern und der einzigartigen
Lehre des engelgleichen Lehrers nachgegangen wird. Mich dünkt, daß eine
solche Untersuchung gerade für die geschichtliche Aufhellung der englischen
Philosophie des 17. Jahrhunderts wertvolle Dienste leisten kann.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

E. J. Ryan : The role of the « Sensus communis » in the psychology
of St. Thomas Aquinas. A Dissertation. — Cartagena, Ohio. Messenger
Press. 1951.

Was ist nach Thomas der eigentliche Gegenstand des Gemeinsinnes
(sensus communis) Die verschiedene Beantwortung, die diese Frage innerhalb

eines wissenschaftlichen Kreises fand, ward dem Verf. zum Anlaß,
vorliegende Studie zum Problem des sensus communis zu schreiben. Je
weiter er sich in sein Thema vertiefte, um so mehr mußte er dann erkennen,



100 Literarische Besprechungen

daß nicht nur hinsichtlich des Gegenstandes, sondern auch in anderen
Spezialfragen, die sich auf den Gemeinsinn beziehen, unter den Erklärern
des Thomas verschiedene Ansichten herrschen. R. stellt deshalb, um zur
genuinen Lehre des Aquinaten durchzudringen, in durchaus richtiger Weise
eine Untersuchung über die Quellen der thomistischen Lehre vom Gemeinsinn

voran. Als Quellen für Thomas nennt er hier Aristoteles, Avicenna,
Averroes und Albert d. Gr. R. zeigt, wie des Aristoteles Anschauung, von
Avicenna verändert, von Averroes möglichst getreu wiederzugeben versucht
und von Albert mehr neuplatonisch interpretiert wird. Um nun des Thomas
Ansicht feststellen zu können, scheidet der Verf. zwischen dem Thomas der
Aristoteles-Kommentare und dem Thomas der selbständigen Werke ; bei
letzteren achtet er auf deren zeitliche Reihenfolge (De veritate, Summa
contra gentiles. Summa theologica, Quaestio disputata de Anima und als
letztes De unitate intellectus). Dabei glaubt er feststellen zu dürfen, daß
Thomas in den Kommentaren in erster Linie nur des Aristoteles Ansicht
wiedergeben wollte ; wenn sich Unstimmigkeiten zwischen dem in den
Kommentaren Dargestellten und der in selbständigen Werken dargebotenen
Lehre zeigen, so sei als die eigentliche Ansicht des Thomas die in den
selbständigen Werken vertretene anzusehen. Die genaue Beachtung der
zeitlichen Reihenfolge der eben angegebenen opera S. Thomae hat das

Ergebnis gezeitigt, daß auch in der Lehre vom Gemeinsinn Thomas eine
Entwicklung durchgemacht hat. — Wir können hier auf die feineren Einzelheiten

nicht eingehen ; es möge genügen, auf die Hauptergebnisse dieser
wertvollen Untersuchung kurz hinzuweisen : Der Gemeinsinn ist nach
Thomas der erste der sog. inneren Sinne ; er unterscheidet sich von den
äußeren wie die höhere Potenz von der niederen ; nach dem Grundsatz :

« Je höher der Grad der Immaterialität, desto höher die Erkenntnis » erreicht
der Gemeinsinn dasselbe, was der einzelne äußere Sinn, außerdem erfaßt er
dasselbe in einer einheitlicheren Form und dazu noch die sog. sensibilia
communia (Größe etc.). Im Unterschied zu Aristoteles sieht Thomas mit
Avicenna in diesen sensibilia communia nicht, wie man vermuten möchte,
den eigentümlichen Gegenstand des Gemeinsinns. Der Gemeinsinn hat
seinen Namen deshalb nicht von diesen « sensibilia communia », sondern von
der Tatsache, daß er gleichsam die Wurzel der äußeren Sinne ist : er weiß
um die Akte der äußeren Sinne, er verbindet und trennt die einzelnen
Sinnesobjekte ; ihm entspringt die Einheit der sinnlichen Erkenntnis
überhaupt. Als Organ des Gemeinsinnes nennt Thomas mit Albert gegen Aristoteles

das Gehirn, ohne indes einen bestimmten Teil des Gehirnes dafür des

nähern zu bestimmen, wie dies später mit Berufung auf ein unechtes opus-
culum des Thomas geschieht. Der dritte Teil des Buches berichtet über die
modernen Ergebnisse der Gehirnpathologie und der Psychologie, soweit aus
diesen der Nachweis für das Vorhandensein dessen geführt werden kann,
was Thomas den sensus communis genannt. Den Schluß bildet eine
Bibliographie, die eine Auswahl aus der reichen Literatur bietet, die über Aristoteles,

Avicenna, Averroes, Albert d. Gr., Thomas von Aquin und besonders
über die moderne Psychologie und Pathologie vorhanden ist ; außerdem ist
dankenswerter Weise noch ein Sach-Index beigefügt. — Das Buch verdient



Literarische Besprechungen 101

nach seiner methodischen Anlage wie nach seiner Hauptkonzeption vollen
Beifall. Wir haben angesichts der großen Sachlichkeit, mit der die
Untersuchung durchgeführt wurde, vor allem den einen Wunsch : das Verhältnis
des sensus communis zur höheren, geistigen Erkenntnis, das bis jetzt nur
gestreift worden ist, möchte Gegenstand einer neuen Untersuchung des Verf.
werden

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

M. Deandrea O. P. : Praelectiones metaphysicae juxta principia D. Thomae.
Introductio in Metaphysicam. De ente et eius transcendentalibus proprie-
tatibus. — Romae 1951.

Prof. P. M. D. entwickelt in vorliegendem Buch zunächst seine Anschauungen

über Wesen und Wert (Wahrheit und Gewißheit) der Metaphysik,
über die Beziehungen der Metaphysik zu den übrigen Wissenschaften, die
Methode und Einteilung der Metaphysik. Der zweite Teil des Buches bringt
aus der allgemeinen Metaphysik (Metaphysica generalis) die Lehre vom ens
commune und den Transzendentalien (Einheit, Wahrheit und Gutheit). Der
Verf. legt Wert darauf, stets nachzuweisen, daß er die wahren Anschauungen

des hl. Thomas wiedergibt ; daher die vielen und ausführlichen Zitate
aus den opera S. Thomae.

Wenn wir dieser allgemeinen Inhaltsangabe gleich einige Worte der
Beurteilung beifügen dürfen, dann sei zunächst darauf hingewiesen, daß
diese Vorlesungen mit ihrer einfachen, klaren Sprache eine recht gute
Einführung in die thomistische Metaphysik, deren Probleme und Lösungen
darstellen. Mit zum Besten des Buches gehört das schwierige Kapitel über
die analogia entis. Für einen Anfänger sind von besonderer Bedeutung die
lichtvollen Unterscheidungen hinsichtlich des objectum und subjectum der
Metaphysik. Sachlich hält sich der Verf. überall innerhalb der
Grundprinzipien thomistischer Metaphysik, wie wir sie z. B. aus dem berühmten
Lehrbuch des verst. Benediktiners Gredt kennen. — Daß bei der Fülle des
Stoffes, zumal wenn dieser auf so engen Raum zusammengedrängt ist (das
Buch hat samt Bibliographie, Sach-Index und Inhaltsangabe nur 301 Seiten),
manche Wünsche übrig bleiben, ist selbstverständlich. Als solche möchte
ich hier anfügen : Bemerkungen über den Aristotelischen Metaphysik-Begriff
sollten heute an den Ergebnissen der historisch-kritischen Forschung nicht
vorübergehen (dazu wäre vor allem von katholischer Seite her das neueste
Buch einzusehen : The doctrine of being in the Aristotelian Metaphysics by
Joseph Owens. Toronto, Canada 1951). Ferner : Warum wurde des Thomas
Schrift De ente et essentia nicht benützt — Die Unterscheidung zwischen
vorwissenschaftlicher und wissenschaftlicher Metaphysik dürfte nicht ganz
glücklich sein ; wenn man des hl. Thomas Anschauungen über die ersten
Prinzipien genau studiert (ich darf hiefür wohl auf mein Buch : Intuition
und Erkenntnis nach Thomas von Aquin verweisen), kann man dieser Ansicht
kaum beipflichten. — Wenn zu modernen Anschauungen Stellung genommen
werden soll, dann genügt es nicht, z. B. von Heidegger nur den einen Vortrag
« Was ist Metaphysik » zu benützen. Was über den Existentialismus gesagt



102 Literarische Besprechungen

ist, ist leider zu allgemein, als daß dadurch irgend eines der heutigen existen-
tialistischen Systeme getroffen wäre. Ob nicht gerade im Anschluß an des
hl. Thomas tiefschürfendes opusculum De ente et essentia und an seinen
Metaphysikkommentar sich eine fruchtbare Auseinandersetzung mit dem
Existentialismus eines Heidegger anbahnen ließe Mir scheint, in einer
solchen sachlichen Kontroverse bekämen die Gedanken des Aquinaten erst
die rechte Leuchtkraft für unsere Gegenwart. — Wenn Thomas in De
veritate das pulchrum nicht unter den Transzendentalien aufführt, so ist
das kein Beweis dafür, daß er es auch in seiner späteren Zeit nicht dazu
gerechnet hätte ; mir scheint, daß Thomas dies tat (vgl. außer den vom
Verf. genannten Stellen noch S. Th. II-II 145, 2 u. a.). — Zum Schluß darf
ich noch darauf aufmerksam machen, daß eine Menge von Druckfehlern
stehen geblieben sind ; ich kann sie hier nicht alle aufführen (der erste findet
sich, so viel ich sehe, S. 11 und der letzte S. 287

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

R. Busa S. J. : La Terminologia tomistica dell'Interiorità (Archivum
philosophicum Aloisianum A cura délia facoltà di Filosofia dell'Istituto
Aloisianum S. J. Serie II, 4). — Milano 1949.

P. Busa bezeichnet als Hauptgegenstand seiner Untersuchung die «

interiorità », ein Wort, das im Deutschen in etwa mit « Innesein » wiedergegeben
werden kann. Methodisch ausgehend von dem Sinn der Präposition « in »

greift der Verf. wichtigste metaphysische Probleme auf : was soll das Innesein
bedeuten, wenn wir sprechen von einem Innesein eines Teils in seinem
Ganzen, eines Körpers oder Geistes in einem Raum, der Ursache im
Verursachten, des Aktiven im Passiven, des Passiven im Aktiven, eines Seienden
in sich selbst und in einem andern, des Aktes in der Potenz, des Erkannten
im Erkennenden, des Tätigen in der Tätigkeit, Gottes in der Welt, im
Menschen (in natürlicher und übernatürlicher Weise), durch seine Präsenz,
sein Wirken, sein Wesen, der zweiten göttlichen Person in Christus Solche
Fragen wecken alsobald andere, die unmittelbar damit zusammenhängen, so
die nach dem « Zugleich-sein », der Vielheit der Dinge (sonst könnten nicht
zwei « zugleich » sein), dem räumlichen und zeitlichen Zugleichsein und
Verschiedensein, nach dem Sinn von « Gegenwart », Präsenz und Distanz,
Immanenz und Transzendenz, nach der Allgegenwart Gottes und seiner
Mitwirkung bei allem geschöpflichen Tun, nach dem univoken wie auch
analogen Sinn des verschiedenen Inneseins. — Wie schon aus dieser kurzen
Problemübersicht hervorgeht, sind es wahrlich wichtigste philosophische
und zugleich theologische Fragen, deren Beantwortung der Verf. aus Thomas
allein zu geben sucht. Dabei geht er methodisch so vor, daß er im ersten
Teil des Thomas Kommentare zu des Aristoteles physischen und
metaphysischen Schriften zu Grunde legt, im zweiten die 35.-37. Distinktion des
1. Buches des Sentenzenkommentars, im dritten die Kapitel 64-70 des
3. Buches der Summa contra gentes, im vierten und letzten Teil die
8. quaestio des ersten Teils der Summa theologica. Diese Methode ermöglicht
es ihm, sein großes Problem immer wieder von neuen und von einer neuen



Literarische Besprechungen 103

Seite her zu beleuchten. — Dem Verf. ist es wirklich gelungen, in die von
ihm behandelten Einzelprobleme viel Licht zu bringen. Zu den nicht bloß
historisch, sondern auch sachlich wertvollsten Ergebnissen dieser
Untersuchung rechne ich die prachtvolle Herausstellung der rechten Mitte zwischen
pantheistischer Verwischung göttlichen Inneseins in der Welt und deistischer
Trennung zwischen Gott und der Kratur. Es muß gerade in heutiger Zeit
dieses Ergebnis mit besonderer Freude begrüßt werden. Führt auch der
Verf. gar keine moderne Literatur an, nennt er Kant auch nur einmal (und
da in etwas mißverständlicher Weise), so sieht man doch, daß er mit den
Problemen unserer Zeit sehr wohl vertraut ist und seine Untersuchung
nicht einem rein historischen Zwecke dienen will. Der Philosoph wie Theologe
von heute wird deshalb das Buch mit gleich großem Nutzen benützen
können.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

W. Bryar : St. Thomas and the existence of God. Three interpretations.

— Chicago, Henry Regnery Company. 1951.

Es ist mir eine besondere Freude, gerade auf. dieses Buch von Bryar
weitere Kreise aufmerksam machen zu dürfen ; denn hier wird einmal in
ganz gründlicher wissenschaftlicher Art der Versuch gemacht, den überaus
tiefen Gehalt des thomistischen sog. Bewegungsbeweises dem Verständnis
unserer Zeit nahezubringen. Der Hauptteil des Buches ist nur der
Sinnerhellung des Bewegungsbeweises gewidmet, wie dieser in der S. Th in
klassischer Weise von Thomas dargeboten wird. In einem ersten größer ;n
Anhang erklärt B. den Bewegungsbeweis nach der in der Summa contra
gentes dargestellten Form ; in einem zweiten Anhang wird auf die Hauptquelle

des thomistischen Bewegungsbeweises, nämlich Averroes, eingegangen ;

ein dritter und vierter Anhang beschäftigt sich mit der Deutung dieses
Beweises durch Salamucha (symbolisch-mathematisch), Adler, Gilson, Rous-
selot, Maréchal, Geiger u. a. — Wer sich von dem Verf. auf seinen schwierigen,

verschlungenen Pfaden zur Erkenntnis des tiefen Sinnes dieses
Beweises führen läßt, der wird finden, daß es zum Verständnis thomistischer
Texte notwendig ist, jedes Wort recht genau, gleichsam wie einen Edelstein
von allen Seiten, besonders in dessen ganzen Zusammenhang anzuschauen.
Gerade hier wird wieder klar, wie Thomas den Wert eines Wortes zu schätzen
wußte. Um dies zu erreichen, wählt der Verf. in gewissem Sinn eine neue
Methode : er geht nicht nur von dem oft vielfachen Sinn eines Wortes bei
Thomas aus, er sucht den jeweiligen Sinn nicht nur aus Thomas selbst und
seinen Quellen zu ergründen ; er versucht in etwa auch die scholastischen
Begriffe, die in der heutigen Welt schon Heimatrecht gefunden haben,
einmal etwas beiseite zu lassen und den ursprünglichen Sinn der thomistischen
Begriffe durch Worte unserer Zeit wiederzugeben. — Daß diese Methode
ihre besonderen Gefahren in sich birgt, ist ohne weiteres klar. Man denke
z. B. an die Wiedergabe von esse und ens, essentia und existentia. Darf ich
esse ohne weiteres mit being wiedergeben Gewiß nicht ; es ist auch der



104 Literarische Besprechungen

Sinn von being genau herauszuarbeiten. Für einen, der in den scholastischen
Termini wenigstens etwas zu Hause ist, mag es darum manchesmal leichter
verständlich sein, wenn man auch in der Übersetzung das « esse » stehen
läßt und nicht das Wort « being » dafür bringt. Der Verf. hat sich jedoch
— das muß voll und ganz anerkannt werden — alle Mühe gegeben, mittels
dieser seiner Methode den modernen Menschen in den tiefen Sinn des

thomistischen Beweises einzuführen. Wenn man hinsichtlich der Deutung
mancher Stellen aus Thomas manchesmal anderer Meinung sein kann, so

spielt dies, auf das große Ganze gesehen, nur eine ganz unbedeutende Rolle
(man vgl. z.B. die Erklärung der Stelle 4, 5, n. 16 des Physikkommentars
S. 164

Auf den überaus reichen Inhalt des Buches im Rahmen einer Rezension
näher einzugehen, halte ich für verfehlt. Ich möchte vielmehr wünschen,
daß sich recht viele mit diesem Buche auseinandersetzen und auf diese Weise
es ermöglichen, den tiefen Sinn des klassischen thomistischen Gottesbeweises
gerade unserer Zeit wieder zu erschließen.

Rottenburg a. N. A. Hufnagel.

R. Jolivet : Le problème de la mort chez M. Heidegger et J.-P. Sartre. —
Editions de Fontenelle. 1950. 110 SS.

Von ihrem Hauptgegenstand werden die Existenzphilosophen von
selbst darauf verwiesen, sich auch in besonderer Weise mit dem Tode zu
befassen. Die Verschiedenheit der Auslegung menschlicher Existenz führt
dann zu einer verschiedenen Deutung des Todes.

J. gibt die Deutung, die Heidegger und Sartre vom Tode bieten, wobei
Heideggers Lehre nur soweit berücksichtigt ist, als Sartre Kritik an ihr übt.

Wie in anderen Punkten, so decken sich die Ansichten beider
Philosophen auch hinsichtlich des Todes nicht. Was für H. Abschluß und Ziel
des Lebens ist, gilt S. als absolute Sinnlosigkeit. Doch kommen beide
darin überein, im Tode die endgültige Vernichtung der menschlichen
Wirklichkeit zu sehen. Allerdings bringen sie keinen Beweis dafür, noch widerlegen

sie die im Laufe der Zeit ausgearbeiteten Unsterblichkeitsbeweise.
S. weist wohl nach, daß H.s Begriff vom Nichts, als der Grundlage

des Seins, der in dem des Todes eingeschlossen ist, nicht zu halten ist ;

aber er setzt an die Stelle dieses Irrtums einen andern : das Nichts steckt
als eine Wirklichkeit im Innern des Seins, hervorgebracht durch das Fürsich,

durch den Menschen.
J. zeigt die Willkürlichkeit solcher Behauptungen sowie die damit

zusammenhängende schiefe Deutung des Lebens und des Todes überzeugend
auf. Von der Unsterblichkeit her, die er aus der Natur des Menschen als
einem Geistwesen ableitet, gelingt ihm eine Deutung des Todes, die dessen
letztes Geheimnis zwar nicht entschleiert, die aber einen lebenfördernden
Sinn erschließt und ein Hoffen über den Tod hinaus tragen und nähren
kann.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.



Literarische Besprechungen 105

W. Biemel : Le concept du Monde chez Heidegger. — Louvain, E. Nau-
wetaerts. 1950. 184 pp.

Das Buch behandelt ein Hauptproblem der Philosophie M. Heideggers.
Diese kreist vorwiegend um den Menschen, wenngleich dieser nicht das

eigentliche Anliegen Hs. ist. Ist aber der Mensch, das « Dasein » wesentlich

in-der-Welt-sein, dann kann dieses « Dasein » nicht verstanden werden,
ohne daß Hs. Weltbegriff gedeutet ist.

Umgekehrt kann aber auch die Welt, die Weltlichkeit der Welt nicht
begriffen werden, ohne eine Analyse des « Daseins », weil nach H. die Welt
ein Semscharakter des « Daseins » ist.

Ebenso erhält das außermenschlich und innerweltlich Seiende eine
letzte Deutung nur, wenn es auf dem Hintergrund dieser Welt gesehen

wird, die aber nicht mit der Summe jenes Seienden gleichzusetzen ist. Der
Verfasser legt für seine Untersuchungen das Hauptwerk Hs. zugrunde, zieht
aber ergänzend auch andere, bis 1950 erschienene Arbeiten hinzu, namentlich

dann, wenn der philosophische Standort Hs. in einer bestimmten Frage
nicht mehr der von « Sein und Zeit » ist. So hat gerade auch Hs. Ansicht
von der Welt und vom In-der-Welt-sein des « Daseins » eine bedeutsame
Wandlung durchgemacht. Freilich liegt bis jetzt noch keine abgeschlossene
Lehre vor, weil die Klärung des Seinsbegriffs, an dem die Deutung der
Welt und die Ontologie des innerweltlich Seienden hängen, immer noch
nicht ganz erfolgt ist. Doch wird in der Entwicklung Hs. eine Verlagerung
des Schwerpunkts vom « Dasein » zum Sein sichtbar.

Durch eine Zusammenschau der in mehreren Veröffentlichungen
gebotenen Aussagen Hs. über das Wesen der Welt gelingt es dem Verfasser,
die wirkliche Ansicht Hs. gegenüber falschen Deutungen herauszustellen.
Anderseits weist er in einer etwas kurz geratenen Stellungnahme auf wirkliche

Mängel und Unklarheiten der Lehre Hs. über Welt und « Dasein » hin.
Der mit der philosophischen Eigenart seines Autors sehr vertraute

Verfasser ist stets bemüht, den Leser in den Sinn der gut übersetzten Texte
einzuführen. So kann seine Arbeit vielen zu einem zuverlässigen Führer
in eine Problemwelt und in eine Art des Philosophierens werden, die ihnen
sonst wohl immer verschlossen blieben.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

H. Paissag : Le Dieu de Sartre. — Vichy 1950. 158 SS.

Der Atheismus J.-P. Sartres ist kein Nicht-Kennen, sondern ein Nicht-
Anerkennen Gottes. Aus fünf Gründen hält S. sich berechtigt, Gott, mit
dem er sich in verschiedenen Schriften befaßt, als eine Wirklichkeit
abzulehnen : Gott ist unvereinbar mit der menschlichen Freiheit und unerträglich

dem menschlichen Für-Sich, er zerstört die Identität des An-Sich der
Dinge und die des Für-Sich der Menschen, er ist widerspruchsvoll in sich,
und endlich : es gibt keinen Weg, der von den Dingen, sofern man diese

nicht nur oberflächlich, sondern nach ihrem wahren Sein betrachtet, zu
Gott führt. Die Dinge sind letztlich Existenz und nur Existenz. Existenz
aber ist sinnlos, grundlos, ursprunglos, völlig kontingent.



106 Literarische Besprechungen

Dem gegenüber sucht P. nicht etwa zu zeigen, daß die scholastische
Lehre vom Dasein und vom Wesen Gottes richtig und S.s Ansicht darum
falsch ist, sondern er sucht S. von innen her zu überwinden. Dabei setzt
er klugerweise beim Existenzbegriff S.s an. Dieser ist ein Pseudobegriff ;

S. konnte ihn nur gewinnen, indem er an der Wirklichkeit wichtige Seiten
unterschlug. Sieht man die Dinge wie sie sind und was sie sind, dann
lassen sie sich mit dem Existenzbegriff nicht erschöpfend ausdrücken. Man
gewinnt so eine Sicht, die über die Dinge hinausweist und zu Gott führen
kann. Im Anschluß daran wird der dem Wesen Gottes am meisten gemäße
Begriff erarbeitet und von diesem aus betrachtet, erweisen sich die von
S. vorgebrachten Schwierigkeiten gegen das Dasein Gottes als
Scheinantinomien.

Die Sachlichkeit, die Anerkennung dessen, was der Gegner richtig
sieht, die Methode, der auch er folgen kann, sind auszeichnende
Eigenschaften der Untersuchung.

Geistingen, Sieg. /. Endres C. Ss. R.

K. Jaspers : La Situation spirituelle de notre époque. Traduit par
Jean Ladrière et Walter Biemel. — Louvain, E. Nauwelaerts. Paris,
Desclée de Brouwer, 1951. 248 pp.

K. Jaspers' Werk « Die geistige Situation unserer Zeit » ins Französische
zu übersetzen und in die Schriftenreihe « Philosophes contemporains »

aufzunehmen, hat sicher einen guten Sinn. So wird ein Buch, das eine in die
Tiefe gehende Deutung unserer Zeit versucht, einem größeren Leserkreis
erschlossen und dieser wird zugleich in die Eigenart des Philosophierens von
K. Jaspers eingeführt. Es besteht auch die Wahrscheinlichkeit, daß die
246 Seiten dieses Werkes gründlicher gelesen werden, als die im Umfang
so angeschwollenen Hauptwerke des Verfassers.

Die Übersetzung legt die 1946 erschienene 6. Auflage zugrunde, die
ein unveränderter Neudruck der 5. von 1932 ist.

Für die Übersetzer war es keine leichte Aufgabe, Jaspers' eigenwillige
Ausdrucksweise in ein fremdes Sprachgewand zu bringen. Manchmal mußte
die Wortbedeutung geopfert werden, um den Sinn zu wahren. So ist z. B. das
im Titel enthaltene Wort « geistig » mit « spirituel » wiedergegeben. Das

wortgetreuere « intellectuel » träfe den Sinn weniger, der doch mehr etwas
Geistlich-Sittliches als etwas Geistig-Intellektuelles meint. Die von Jaspers
als « übersinnlich » bezeichnete christliche Geschichtsauffassung mit «

surnaturel » und nicht mit « suprasensible » zu übersetzen (11), wird ebenfalls
dem Zusammenhang gerecht. Der bei Jaspers zwischen « Dasein » und
« Existenz » bestehende Bedeutungsunterschied ist durch « existence »

Dasein, und Existence Existenz gekennzeichnet.
Allerdings konnte es nicht ausbleiben, daß da, wo die blockartigen

Satzgefüge Jaspers' zerschlagen und in einer der französischen Sprache
gemäßen Form wieder zusammengesetzt werden mußten, die Akzente sich
ab und zu verschoben haben.

Geistingen. J. Endres C. Ss. R.



Literarische Besprechungen 107

J. Maréchal S. J. : Précis d'Histoire de la Philosophie moderne. T. I. :

De la Renaissance à Kant. Deuxième édition revue et augmentée. — Bruxelles,
Edition Universelle. Paris, Desclée de Brouwer, 1951. 355 pp.

Unter den nicht gerade wenigen Darstellungen der Geschichte der
neuzeitlichen Philosophie ist Maréchals Werk wegen seiner Genauigkeit und
Klarheit sowie der Art, in der es die Zusammenhänge unter den neben-
und nacheinander fließenden philosophischen Strömungen der behandelten
Zeit zeigt, für den Studenten immer noch von besonderer Bedeutung.
Darum war es eine verdienstvolle Arbeit, es in 2. Auflage herauszubringen.
J. Gilbert S. J., der diese besorgte, hat die weder umfangreiche, noch immer
gut ausgewählte Literaturangabe der 1. Auflage ergänzt durch die
übersichtlich gebotenen Veröffentlichungen von 1933-1949. Der Text selbst ist
durch zwei neue Kapitel erweitert. Das 1. dieser Kapitel, von Maréchal
eigentlich für den 2. Band des als dreibändig geplanten Gesamtwerkes
vorbereitet, bringt eine wertvolle Darstellung und Würdigung J. B. Vicos.
Es kann als Vervollständigung des etwas kurz geratenen 4. Kapitels (Autour
de Descartes) betrachtet werden. Das 2. hinzugefügte (posthume) Kapitel,
das den siegreichen Durchbruch der Physik Newtons behandelt, ergänzt
das 3. Buch (L'Empirisme). Mit dem Herausgeber bedauert man, daß
Pascal nicht die ihm entsprechende Würdigung gefunden hat, freut sich
aber noch mehr ob der gefüllten Darstellung, die Descartes, Spinoza und
Leibniz erfahren.

Geistingen. J. Endres C. Ss. R.

« Humani Generis »

A. C. Cotter S. J. : The Encyclical « Humani Generis ». — Weston
College Press 1951. xi-100 pp.

Das Büchlein enthält ein Vorwort mit sorgfältiger Literaturangabe (bis
Juni 1951), den lateinischen Text, parallel dazu eine tadellose, gelungene
Übersetzung und schließlich den 50seitigen kurz gefaßten Kommentar.

Hier wollte Verf. sich nicht auf Einzelfragen beschränken, sondern das

ganze Schreiben seinem ganzen Inhalt nach durchgehen. Er gedachte
dadurch, in den bisherigen Veröffentlichungen « eine Lücke zu füllen ». Man
findet also klare, sachliche Erläuterungen, eine fließende Einleitung zum
denkwürdigen Text, in erster Linie natürlich für jene gedacht, die mit den
betreffenden Fragen noch nicht bekannt sind. Die philosophischen Irrtümer
werden kurz, systematisch zusammengefaßt, ihre Verurteilungen sicher
nicht restriktiv gedeutet Was die Theologie betrifft, erwähnen wir folgende
kleinere Punkte. Bezüglich der Interpretation der Autorität der päpstlichen

Rundschreiben (76) fanden wir nirgends die Unterscheidung zwischen
magisterium ordinarium und magisterium ordinarium Romani Pontificis.
Tradition, als von der Schrift verschieden, wird fast völlig mit der
Lehrgewalt verschmolzen (Tradition, however, as distinct from Scripture, is
the authoritative teaching of the Magisterium wether in the past or in the



108 Literarische Besprechungen

present (7). Magisterium vivum wird nicht als Gegensatz zum inanimatum,
sondern als gegenwärtiges in Gegensatz zum vergangenen definiert (72).

Leider müssen wir noch auf ein nicht ganz harmloses Mißverständnis
aufmerksam machen. Es handelt sich um die Inspirationslehre, man
interpretiert die ersten elf Kapitel der « Schöpfung ». Die fundamentalen, zum
ewigen Heil notwendigen Wahrheiten werden nach der Ansicht von C. in
der Sprache der Theologen « inspirata per se » genannt. Die übrigen können,
nach dem hl. Thomas, wird ausdrücklich betont, als « inspirata per accidens »

bezeichnet werden (81). Gewiß, man sagt auf der Stelle, daß auch diese

inspiriert und infolgedessen irrtumslos seien. Trotzdem aber bleibt der
Ausdruck « inspirata per accidens » entfremdend, findet sich nirgends beim
hl. Thomas und ist im Grunde nichts anderes als eine Verwechslung mit
« revelata per accidens ». Die grundlegenden Glaubenswahrheiten werden
nämlich von Thomas « revelata per se », die übrigen, kontingenten (daß
z. B. Abraham zwei Söhne hatte) « revelata per accidens » genannt. Deshalb

sind aber letztere in der Schrift nicht per accidens inspiriert. Das
Übergleiten ist umso weniger verständlich als die Termini inspirare — in-
spiratio bei Thomas noch nicht den eng technischen Schriftsinn haben. Wir
finden bei ihm wohl das Wesentliche der Inspirationslehre : Deus est causa
principalis, in bezug auf den Ausdruck aber ist der Gebrauch bei ihm noch
nicht fixiert. Er spricht vielmehr von inspiratio fidei, prophetae etc. Selbst
wenn wir also den Ausdruck « inspirata per accidens » bei ihm finden würden,
so wäre es dennoch nicht erlaubt, wie es hier geschieht, von einer
Schriftinspiration per accidens zu reden.

Freiburg. H. Stirnimann O. P.

L'Encyclique « Humani Generis », Texte Latin — Traduction Française

— Commentaire : J. Levie S. J. ; Fr. Taymans S. J. ; A. Hayen S. J. ;

G. Lambert S. J. ; Prof. G. Vandebroek ; L. Renwart S. J. — Cahier de la
Nouvelle Revue Théologique, VIII. — Castermann, Tournai-Paris 1951.
111 pp.

Wir finden hier neben dem lateinischen und französischen Text der
Enzyklika fünf kommentierende Artikel, die zwischen Oktober 1950 und
April 1951 in der NouvRTh erschienen sind. Jeder der Mitarbeiter wählte
einen besonderen Gesichtspunkt.

J. Levie schrieb die Einleitung, in der Veranlassung, Ziel und Inhalt
des apostolischen Schreibens kurz skizziert werden. Wo Bemerkungen
beigefügt sind, wollen sie einzig, wie Verf. beteuert, die Autorität und Präzision

der Enzyklika unterstreichen. So hebt man z. B. in bezug auf das
natürliche Gottesverlangen hervor, daß einzig untersagt sei « zu behaupten,
Gott könne vernünftige Geschöpfe nicht erschaffen, ohne sie zur seligen
Schau zu berufen und zu bestimmen ». Was darüber hinausgeht, werde,
betont man, vom Heiligen Vater nicht berührt (6). Zur Verurteilung des

Polygenismus wird die grammatikalische Stellung des « nequaquam » sacht
untersucht. « Cum nequaquam appareat quomodo componi queat » sei
nicht dasselbe wie « cum appareat componi nequaquam posse ». Die



Literarische Besprechungen 109

erste Formel scheint dem Verf. nicht ganz so exklusiv wie die zweite (7).
Als « nützlich » empfiehlt man auch zu beachten, daß die Bindung an die
« Philosophia scholastica-thomistica » nur vom pädagogischen Standpunkt
aus, d. h. zum Unterricht in Seminarien, als verpflichtend zu betrachten
sei (9/10).

Der zweite Artikel, « Die Enzyklika und die Theologie », hat Fr. Tayman
zum Verf. Gleich zu Beginn wird klar und nervig der dogmatische
Relativismus von den der Theologia in statu viae inhärenten Unvollkommen-
heiten gesondert. Zunächst können stets Verbesserungen in bezug auf den
Ausdruck erzielt werden. Dann handelt es sich zweitens um abstraktive
Erkenntnis, die stets qualitativ unter der intuitiven steht und als solche
sich einer unbegrenzten Vervollkommnung öffnet. Endlich dreht es sich
um rein analoge Konzepte, die, aus menschlicher Erfahrung genommen,
sich nur nach den letzten, positiven Seiten hin auf transzendentale Gegenstände

anwenden lassen. Alle diese « Unzulänglichkeiten » werden von der
Verurteilung des dogmatischen Relativismus nicht berührt. Was
zurückgewiesen wurde, ist nicht die Vervollkommnungsfähigkeit, und damit der
Fortschritt, sondern die Verkündigung der Hinfälligkeit der Begriffe, die
Behauptung, dieselbe Wahrheit könne durch widersprechende Aussagen
formuliert, die Erkenntnis vergangener Zeiten unwahr werden. Demgegenüber

wird betont : was erworben ist, bleibt erworben ; selbst eine neue
Formel macht die alte nicht unwahr.

Zu beachten sind weiterhin die Ausführungen, die der rationalen
Glaubwürdigkeit der übernatürlichen Offenbarung gelten. Man fühlt es

deutlich, die Enzyklika berührt hier Fragen, die früher Gegenstand der
Kontroverse gewesen sind. Sorgfältig werden hier die drei diesbezüglichen
Stellen zusammengestellt und mit leichter Zurückhaltung folgende Urteile
vorgeschoben : « Es scheint also, daß man, um voll mit dem Inhalt der
Enzyklika übereinzustimmen, die physische Fähigkeit der menschlichen,
sich selbst überlassenen Vernunft annehmen muß, ein gültiges Urteil der
Glaubwürdigkeit fällen zu können » (25). « Kann der Mensch ohne
übernatürliches Licht die Beweiskraft der Zeichen der übernatürlichen
Offenbarung anerkennen Die Enzyklika scheint uns affirmativ auf diese Frage
zu antworten : der menschliche Verstand hat die physische Kraft, die
Beweiskraft der Zeichen zu durchdringen » (25). Richtig betont man, daß
in Wirklichkeit zwar stets eine helfende Gnade mitspielt. Diese wird aber
doch etwas unklar gedeutet, wenn man vom Einfluß spricht, den der Wille
auf jedes Urteil der Glaubwürdigkeit ausübt (26). Doch handelt es sich
hier eher um Schattierungen. Vor allem möchten wir den klar formulierten
Schlußsatz festhalten : « Dieses » — das Glaubwürdigkeitsurteil — « braucht
nicht das Glaubenslicht, um gewiß zu sein» (26).

Sparsamer hingegen scheinen die Bemerkungen, die zu den Fragen der
Erbsünde, der übernatürlichen Ordnung und zum desiderium naturale
visionis gemacht werden. Letzteres wird, wie man sagt, nach allgemeiner
Lehre, als inefficax erklärt. Die theologisch-methodologischen Fragen, die
sich anhand der Enzyklika stellen, werden nicht berührt.

Die mehr philosophischen Teile des Schreibens werden von A. Hayen



110 Literarische Besprechungen

glossiert. Er gruppiert die Punkte wie folgt : Wert der Vernunft, Verhältnis
von Erkennen und Wollen, metaphysische Thesen, Urteil über gewisse
Lehren und Tendenzen. Anschließend wird über « traditionellen und
progressiven Intellektualismus » und über das Verhältnis des kirchlichen
Lehramtes zur Philosophie geschrieben. Schade, daß man gerade in bezug auf
den letzten Punkt reichlich aufs Grüne geführt wird. « Der intellektuelle
Gehorsam gegenüber dem Lehramt sei nicht Abdankung, sondern Glaubensakt,

eine innere Zustimmung des katholischen Philosophen zur schöpferischen
Bewegung seiner Vernunft und Freiheit etc. », liest man. Zur eigentlichen

Frage aber findet man herzlich wenig. Die « religiöse Bedeutung des
thomistischen Intellektualismus » schimmert deutlich die Gedanken von
Rousselot durch.

Die Berührungspunkte Enzyklika - Heilige Schrift werden von G. Lambert

in wirklich vorzüglicher Weise dargestellt. Zunächst werden die vier
erwähnten Irrtümer umschrieben, dann, um das Verhältnis von Glauben,
Schrift und positiven Wissenschaften etwas zu klären, die Fragen um
Transformismus und Polygenismus näher berührt. Man findet hier auf vierzehn
gedrängten Seiten einen meisterhaft schönen, kleinen, wertvollen Kommentar

zu den beiden Schöpfungsberichten. Der geschichtliche Charakter dieser
entspricht der Methode, die man von anderen orientalischen, syrischen und
arabischen Schriftstellern her kennt. Man respektiert auch verschiedene
Traditionen und ist nicht allzu sehr auf « Harmonisierung » der Quellen
erpicht. Daraus erhellt, daß der Verfasser, oder besser Redaktor, selber
nicht für alle Einzelheiten der verwendeten « Erzählungen » Anspruch auf
äußerste Sachlichkeit erhebt. Besonders möchten wir das wohl abgewogene
Urteil zu den Direktiven der Enzyklika in bezug auf Transformismus-
Polygenismus hervorheben. Es handelt sich hier nach L. um Entscheidungen,

die sich weniger auf die Gegebenheiten der Schrift als auf die
Ansprüche des Dogmas im ganzen stützen (61). Transformismus steht nicht
weniger als Polygenismus beiden Schöpfungsberichten fern (60).

Der letzte Artikel spricht von der Enzyklika unter dem Gesichtspunkt
der sciences naturelles ; gemeint sind hier vor allem : Embryologie, Physiologie,

Genetik und Paléontologie. Der rein wissenschaftliche Aspekt wird
von Prof. G. Vandebroek, der mehr theologische von P. L. Renwart
behandelt. Für ersteren bilden « sämtliche Lebensformen eine Einheit, deren
Entstehungsprozeß man rückwärts verfolgen kann » (79). Der gemeinsame
Ursprung sämtlicher Lebewesen wird zwar Hypothese genannt (77), dies
aber in einem solchen Sinn, daß man den höchsten Gewißheitsgrad einer
wissenschaftlichen Hypothese erreicht. Unter diesem Gesichtspunkt kann
man von einer historischen Tatsache sprechen (78). Einzig eine methodische
Schwierigkeit verbietet, von einer Tatsache schlechthin zu reden : direkte
Beobachtung und Experiment stehen aus. Nach der Ansicht des Verf. steht
also die These der vollständigen Entwicklung sämtlicher Lebensformen (stets
natürlich mit Ausnahme der Seele) außer Zweifel. Das einzige, was
zugegeben wird, sind Zweifel gegenüber den verschiedenen erklärenden Theorien.

An diese, sicher extremen Ansichten schließt sich der theologische
Kommentar eng an. Bezüglich des Polygenismus, von dem Prof. V. nicht



Literarische Besprechungen 111

spricht, findet man sogar in einer Fußnote den Aufruf an die Theologen,
« das Geheimnis der Erbsünde zu durchforschen, um nach Möglichkeiten
festzustellen, ob die Einheit des Praevaricators und seine Stellung als
physischer Vater des gesamten Menschengeschlechtes notwendige Vorbedingungen

zur Übertragbarkeit einer Erb-Sünde seien, oder ob im Gegenteil
diese verschiedenen, alle geoffenbarten, Punkte nicht doch logisch voneinander

unabhängig sind » (88, n. 38). Gewiß wird der Polygenismus zunächst
als wissenschaftliche Hypothese zurückgewiesen, die Frage nach der rein
logischen Vereinbarkeit mit dem Dogma kann also hypothetisch gestellt
werden. Aber es handelt sich doch darum, zu wissen, ob diese Frage
überhaupt noch Sinn hat, und ob es dazu, auch « salvo meliori Ecclesiae iudicio »,

eines Aufrufes bedarf — Wir müssen, einen Blick zurückwerfend, gestehen,
daß wir, mit Ausnahme von G. Lamberts Artikel, nicht ganz das gefunden
haben, was wir von einem sonst so vorzüglich präsentierten Symposion
erwarteten.

Freiburg. H. Stirnimann O. P.

Missiologie

André V. Seumois O. M. I. : Introduction à la Missiologie. (Nouvelle
Revue de Science Missionnaire, Supplementa, III. Band) — Schöneck-
Beckenried, Administration der NZM. 1952. 491 SS.

Die Missiologie ist eine junge Wissenschaft. Das hat einerseits den
Vorteil, daß sie in jugendlicher Frische noch in so viel unerforschtes
Neuland vorstoßen kann, andererseits hat sie eben durch diese Jugendlichkeit

schon viel gelitten. Sie mußte kämpfen um für « voll genommen »

zu werden im akademischen Bereich und sogar bei den Missionaren, denen
sie so spontan helfen wollte. Auch hat sie z. B. gelitten, als sie sich zu weit
entfernte von der gewöhnlichen Ekklesiologie. Überdies hat sie mit sich
selbst zu tun, weil sie sich selbst noch nicht genügend kennt. Seumois'
« Einführung » will nun dazu beitragen, ihre « Selbsterkenntnis » zu
verbessern. «Identifier la science missionnaire» (S. 13), das ist die Aufgabe,
die er sich mit seiner Veröffentlichung stellt. « Nous visons donc à apporter
dans un style simple des solutions claires et concises aux nombreux
problèmes que soulève l'identification de la missiologie, car l'élaboration des

traités missiologiques en dépend» (S. 17).
Mit Freude und Dankbarkeit können wir die wertvolle Arbeit den

Lesern empfehlen. Seumois' Einführung überragt alle Traktate der gleichen
Art, die bis jetzt erschienen sind. Sie zeugt von der staunenswerten
Fachkenntnis des Verf. und von seinem scharfen spekulativen Geist. Sie führt
uns in einer eingehenden, kritischen Auseinandersetzung vor, was bereits
getan und was noch zu tun ist auf dem Gebiete der Missionswissenschaft.
Dadurch werden die Lücken in der Vergangenheit aufgedeckt und die
Entwicklungslinien für die Zukunft vorgezeichnet.

Es wäre unmöglich, im Rahmen einer Besprechung die Themen, die



112 Literarische Besprechungen

behandelt und die Probleme, die aufgeworfen werden, auch nur zu nennen.
Wir sind deswegen gezwungen, lediglich eine schematische Zusammenfassung
des Werkes zu geben mit einigen Bemerkungen, die uns am wichtigsten
erscheinen.

S. beginnt mit der Hervorhebung von zwei großen Fehlern, die
dem Missionsapostolat des 19. Jahrhunderts anhafteten : der romantische
Charakter der damaligen Missionsliteratur mit ihren überschwenglichen
Lobreden und die mangelhafte, technische Ausbildung der Missionare.
Obwohl man sagen kann, daß diese Fehler in der jetzigen Zeit größtenteils
behoben sind, bleibt auf diesem Gebiete doch noch viel zu wünschen übrig.
Die Ausbildung vieler Missionsschwestern z. B. kann man noch nicht «

beispiellos » nennen « La solution est indiquée. C'est le développement de la
science missionnaire qui s'impose, tant pour la formation professionnelle
du futur missionnaire que pour le sain redressement de la littérature
missionnaire » (S. 5). Diese Entwicklung der Missionswissenschaft hängt ab
von der Lösung ihrer Anfangsprobleme, die jedoch nicht vom Anfang an
zu lösen waren Fragen tun sich auf, wie z. B. : Was ist Missionswissenschaft,

wie weit reichen ihre Verzweigungen, was ist ihr Objekt, ihr
wissenschaftlicher Charakter, ihre Einteilung, ihre Methode. Worin besteht ihre
Einheit, was ist ihr Nutzen, ihr Verhältnis zu den verwandten
Wissenschaften, ihre Geschichte, was sind die Bedingungen dafür, daß sie sich
in der Zukunft besser entwickeln kann Diese und ähnliche Fragen werden
in den sechs Teilen des Buches behandelt : Wesen (I), Einteilung (II),
Wichtigkeit (III), Hilfswissenschaften (IV), Geschichte (V) und Methode (VI)
der Missionswissenschaft.

Der erste Teil (S. 20-161) bringt eine ausführliche, bibliographische
Geschichte des Begriffes Missiologie und eine Besprechung der verschiedenen
Definitionen dieser Wissenschaft und der « Mission ». Streit O. M. I. wird
genannt als der erste, der eine Wissenschaft der Mission propagierte (1907).
Im Beginn seiner Ausführungen über den Terminus « Mission » weist der
Verf. darauf hin, daß es zwar berechtigt ist, die Missionstätigkeit auf die
Sendung Christi zurückzuführen, daß es aber zu weit geht, es so vorzustellen,
als ob die « Mission », die Christus erteilte, nicht auch alle anderen kirchlichen
Tätigkeiten umfassen würde (S. 62). S. will damit nicht gesagt haben, der
ausschließliche Gebrauch des Wortes « Mission » für die auswärtige Mission
sei unberechtigt, er warnt uns nur vor den Übertreibungen einer Exegese,
die gewisse Texte von allgemeinerer Bedeutung nur missionarisch zu
interpretieren versucht. Im allgemeinen wirkt es sehr wohltuend, wenn der
Verf. in seiner Arbeit immer auch die anderen Übertreibungen im Bereiche
unserer Wissenschaft anzeigt, wie z. B. : die Behauptung, die Missiologie
sei eine selbständige Wissenschaft, dann die Einseitigkeit ihrer Behandlung,
als wäre sie eine systematisierte Missionspropagandau sw. « Etre missionnaire

n'est pas la seule fonction de la vocation chrétienne » (S. 385). Durch
diese Bemerkungen hilft S. uns wirklich dabei, die Missiologie zu «

identifizieren », und man wundert sich deswegen über seine zu enge Auffassung
von Apostolat, sowie über die zu scharfe Trennung, die er zwischen der
Missions- und der Pastoraltätigkeit der Kirche sehen will. Er selbst muß



Literarische Besprechungen 113

zugeben, das Missionsapostolat umfasse schon ein gewisses Stadium des

pastoralen Ministeriums (S. 356, Anm. 1060).
Weil sein Manuskript schon längst vor der Veröffentlichung (1952)

fertig war, hat S. das Werk von Ch. Journet : L'Eglise du Verbe Incamé,
t. II, 1951 nicht mehr heranziehen können. Er nennt es deswegen auch
nicht unter den seltenen theologischen Handbüchern, deren Verfasser die
gute « Inspiration » gehabt haben, darin ein Kapitel « De Missionibus » zu
bringen (S. 69). Journet hat diese « Inspiration » gehabt und wir begrüßen
mit größter Freude diese Initiative eines bekannten Theologen, der in einem
Buche über die allgemeine Theologie die Frage der Missionierung nicht
vernachlässigt Dadurch fühlt sich die Missionswissenschaft nicht mehr so
« abseits des Weges », damit ist ihre « Identifizierung » auch « von der anderen
Seite her » angebahnt. Bei Journet findet man sehr gute Stellen, z. B. über
die Missionierung und ihre Zusammenhänge, welche die Definition der
Missionstätigkeit von S. vertiefen könnten. Seumois sagt : « L'œuvre des
missions est l'apostolat d'implantation de l'Eglise» (S. 126). Journet
spricht zwar auch über die Metapher «planter l'Eglise» (S. 1243), nimmt
sie aber zu Recht nicht in seine Definition der Mission auf. Er sieht die
Mission als den Ausdehnungstrieb der Kirche und dessen Betätigung,
wodurch sie « in ein Gebiet kommt, wo sie sich erst der Möglichkeit nach
oder im Anfangs- oder Hemmungsstadium befand, um sich dort zum Zustand
vollendeter Wirklichkeit zu entwickeln» (S. 1251). Gegen diese Definition
könnte man den Einwand erheben : der Terminus « Einpflanzung » hat d jch
seine volle und sogar sanktionierte Berechtigung, er wird doch fast
allgemein angenommen, kein einziger Ausdruck kann sich der Fülle der
Missionstätigkeit genügend annähern, da sie ja ein Mysterium bleibt wie
die Kirche, deren Wirkung sie ist. Überdies müßte der eine Terminus
« Einpflanzung » durch eine wortreiche Umschreibung ersetzt werden. —
Zugegeben, aber das Wort « Einpflanzung » hat seine großen Nachteile
Es bleibt eine Metapher, die unsere Gedanken noch dazu auf etwas Neues
lenkt, nämlich die Teilkirchen. Dadurch verführt spricht Jetté in seinem
Buche : Qu'est-ce que la Missiologie? folgerichtig von « implantation et
stabilisation des Eglises particulières» (S. 51). Dagegen ist der Ausdruck:
« Übergang vom Zustand der Möglichkeit zum Zustand vollendeter
Wirklichkeit » keine Metapher und hat nicht den Nachteil unsere Gedanken
von der einzigen Kirche (ein für allemal durch die Apostel gepflanzt)
abzulenken, die durch ihren Ausdehnungstrieb dahinstrebt, überall zu sein.
Durch Journets Darlegungen wird uns noch etwas anderes klar : die
Formulierung « Ausdehnungstrieb der Kirche » usw. trifft das Objekt der
Missionswissenschaft besser als das Wort « Missionstätigkeit », das zu
beschränkt ist. Denn jede Einrichtung und jede vorbereitende Arbeit, die
auf die Ausbreitung der Kirche angelegt sind, gehören schon zur
Missiologie.

Auf die weiteren interessanten Ausführungen im ersten Teil können
wir nicht näher eingehen (z. B. über die Termini « Missionskunde » oder
« Missiographie » — wir möchten auch für Deutschland und Holland
« Missiographie » vorschlagen —, über den unerfreulichen Streit : « Missio-

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

logie » oder « Missiowologie »), wir wollen hier nur noch die gute
Schlußfolgerung von S. hervorheben : die Missiologie ist eine Teilwissenschaft,
keine selbständige Disziplin.

Den Wert des zweiten Teiles (S. 163-371), in dem die Einteilung der
Missionswissenschaft behandelt wird, kann man schwer überschätzen. Dieser
Abschnitt gewinnt noch an Klarheit durch die « synoptischen Tafeln » am
Schluß, während die Definitionen der verschiedenen Verzweigungen der
Missionswissenschaft, sowie die « Verzeichnisse », « Pläne » und « Allgemeinen
Entwürfe » seinen Nutzen und seine Brauchbarkeit erhöhen. An der Fülle
des Materials und der Anregungen, die hier geboten werden, ersieht man,
wie es dem Verf. Ernst ist mit seiner Aufgabe : ein gesundes Fundament
für die Entwicklung der Missionswissenschaft zu legen ; die detaillierten
Listen der Themen, die er in den verschiedenen Verzweigungen der
Missionswissenschaft zu behandeln vorschlägt, beweisen es zum Überfluß. Es darf
betont werden, daß S. sich in diesem Teil die Mühe gibt, viele Begriffe
klarzustellen, die bei manchen Autoren einfach durcheinander gebraucht
oder nicht näher bestimmt werden, wie z. B. : « doktrinäre », « fundamentale

», « normative », « theoretische », « spekulative », « systematische » und
« theologische » Missionswissenschaft. Auch verdient es Beachtung, daß er
der praktischen Abteilung der Missiologie einen Traktat über die « Geistliche
Missionswissenschaft » hinzufügen will, eine « branche de missiolgie pratique
qui étudie les moyens de réalisation pratique d'une spiritualité proprement
missionnaire, sous la lumière de la théologie spirituelle» (S. 357). Weiter
vergißt der Verf. nicht zu sprechen über das externe Missionsrecht, an dem
die meisten Verfasser einer Einführung in die Missionswissenschaft
stillschweigend vorübergehen (S. 265 ff.). Zu Recht wird die außerordentliche
Wichtigkeit der Bibliotheca Missionum für die Missionsgeschichte
unterstrichen, « qui est à la base de la belle production scientifique à laquelle
on assiste actuellement dans le domaine de l'histoire missionnaire » (S. 311).

Selbstverständlich wird man in diesem großen zweiten Teil Theorien
finden, mit denen man nicht ganz einverstanden sein kann (z. B. über das
Verhältnis Missionswissenschaft und Ekklesiologie, vgl. S. 198, Anm. 533).
Doch sind wir dem Verf. besonders für diesen Abschnitt, in dem so viele
Anregungen geboten werden, zu Dank verpflichtet. Er darf sich durch
seine einführenden Darlegungen mit Recht zu den Pionieren der
Missionswissenschaft zählen, die « posterioribus exercitii occasionem dederunt, ut
diligenti discussione habita, Veritas limpidius appareret » (St. Thomas, In
II Metaph., lect. 1).

Die Wichtigkeit der Missionswissenschaft kommt im dritten Teil
(S. 373-399) zur Sprache. Auch hier hütet der Verf. sich vor Übertreibungen.

Er geht näher ein auf die geläufigen Schwierigkeiten, die man
gegen die Missiologie vorbringt. Die wichtigsten sind bekanntlich folgende :

die Missionstätigkeit ist wesentlich übernatürlich, und als solche hat sie
wenig von der menschlichen Technik zu erwarten ; die Erfahrung und der
gesunde Menschenverstand genügen, der Missionar ist an Ort und Stelle
und kennt sein Volk besser als irgend wer, er soll sich selbst helfen und
dabei die allgemeinen Prinzipien anwenden, die ihm im gewöhnlichen



Literarische Besprechungen 115

theologischen Kurs vermittelt wurden (S. 375 ff.). Die Antworten, die S. auf
diese Einwendungen gibt, sind einfach und klar und würden für viele sehr
lehrreich sein.

Von den Hilfswissenschaften der Missiologie, worüber im vierten Teil
(S. 401-429) gesprochen wird, werden nur jene behandelt, die es im eigentlichen

Sinne sind : die Ethnographie, die Ethnologie, die Religionsgeschichte,
die Kolonialwissenschaft und das Studium der nicht-katholischen missionarischen

Bewegungen. Für jedes dieser Fächer kann der Student eine Liste
von Einführungen und allgemeineren Werken finden. Das Verzeichnis der

ethnographischen und ethnologischen Arbeiten ist mager. Dem der
Religionswissenschaft muß z. B. hinzugefügt werden : Fr. König, Christus und die

Religionen der Erde, 3 Bde, Wien 1951, ein Werk, das S. vor der Drucklegung
seiner Arbeit allerdings nicht kennen konnte.

Nachdem im fünften Teil (S. 431-465) die Geschichte der
Missionswissenschaft dargestellt ist, wird im sechsten Teil (S. 467-482) ihre « Methode »

behandelt. S. weist selbst darauf hin, daß dieser etwas befremdende Titel
eine Erklärung verlangt. Denn es geht hier nicht um das, was er « methode
interne » nennt : « l'agencement méthodique des branches missiologiques
entre elles et la méthode d'élaboration propre à chaque branche » (S. 467).
Das wurde schon im zweiten Teil behandelt. Hier will der Verf. über die
« méthode externe », über Fragen der allgemeinen Methodologie, aber mit
Bezug auf das missionswissenschaftliche Arbeiten, sprechen. Nach einem
Kapitel über die « Technik der Missiologie » kommt schließlich eine Schilderung

ihres Geistes, wobei auch von der persönlichen Einstellung des
Missionswissenschaftlers die Rede ist. Dieser muß sich auszeichnen durch den
« Geist der Ganzhingabe an die Sache der Mission », « durch ein internationales
und katholisches Denken », wodurch er « kein anderes Vaterland als die
Kirche kennt » (S. 478-482).

Aus dem Dargelegten wird wohl hervorgehen, daß Seumois' «

Einführung » eine hervorragende und unentbehrliche Grundlage für das weitere
missionswissenschaftliche Studium bildet. Es wäre zu wünschen, daß uns
bald noch mehr missiologische Werke — besonders auf dem Gebiete der
systematischen Missionstheologie — von der gleichen streng wissenschaftlichen

Art wie das vorliegende geschenkt würden.

Fribourg. J. P. Michels O. P.

Frid. Rauscher W. V. : Die Mitarbeit der einheimischen Laien am
Apostolat in den Missionen der Weißen Väter (Missionswissenschaftliche
Abhandlungen und Texte, 17. Band). — Münster i. W., Aschendorff. 1953.
325 SS. und 4 Ubersichtskarten.

Vorliegende Publikation (Dissertation Freiburg, Schweiz) handelt über
die Missionsmethode einer ausschließlich auf die Mission eingestellten,
großen Gesellschaft. Die Weißen Väter sind nur Missionare, alles ist auf
dieses Ziel ausgerichtet : die Ausbildung der Kandidaten, die Organisation
der Gesellschaft, der Einsatz der Kräfte. Die W. V. sind eine große
Missionsgesellschaft : sie stehen heute innerhalb aller missionierenden Orden



116 Literarische Besprechungen

und Gesellschaften an zweiter Stelle (nach den Jesuiten) und, was die
Missionsarbeit in Afrika, ihr ausschließliches Missionsfeld, angeht, mit der
Zahl der Missionare, den 38 Missionsgebieten, der Zahl der Christen, der
einheimischen Priester, Schwestern und Brüder, an der Spitze. Ihr
innerafrikanisches Gebiet war vor etwa 100 Jahren « auf den Landkarten durch
weiße Flächen als unbekanntes und rätselhaftes Land » (S. 1)
gekennzeichnet. Die Wichtigkeit der Arbeit geht z. T. schon aus diesen Tatsachen
hervor.

Diese inneren und äußeren Erfolge verdanken die W. V., nach der
Gnade Gottes, der Treue zu jenen Grundsätzen, die ihnen vom Stifter
übergeben wurden. Deren erster und wichtigster ist vom Verf. zum
Leitmotiv seines Buches gewählt worden und lautet : « Die Missionare beginnen
die Arbeit; sie sind die Wegbereiter ; dem Werk Bestand verleihen und es zu
Ende führen können sie aber nicht, das ist Aufgabe der Eingeborenen, nachdem
sie Christen und Apostel geworden sind« (S. 3). Um dieser Grundregel
gerecht zu werden, konzentriert sich die Missionsmethode der W. V. im
vierjährigen abgestuften Katechumenat, das die Aufgabe hat, jene Fülle
christlichen Lebens zu vermitteln, die ein Ausstrahlen nach außen, auf
das Milieu ermöglicht. R. geht nun diesen Gedanken nach und sucht unter
Benützung eines reichen und z. T. der Öffentlichkeit bisher nicht zugänglichen

Materials aufzuzeigen, wie diese beiden Grundsätze, die Mitarbeit
der Einheimischen am Apostolat und ihre Voraussetzung, die Fülle des

christlichen Lebens, in den Missionen der W. V. verwirklicht wurden. Die
Arbeit beschränkt sich auf die einheimischen Laien und auf die
nichtmohammedanischen Gebiete. Sie ist die erste dieser Art und auch die
erste zusammenfassende größere Veröffentlichung über die Missionsmethode
der W. V. überhaupt. Der Verf. hat seine Untersuchung bewußt
missionsmethodologisch gestaltet : er greift zwar auf geschichtliche und missio-
graphische Einzelheiten zurück, benützt sie jedoch nur zur Schilderung der
missionsmethodischen Entwicklung seiner Gesellschaft, in welcher auch die
Entwicklung der Mitarbeit der einheimischen Laien beschlossen ist. Was
Vergangenheit und Gegenwart an methodischer Belehrung enthalten, wird
in einer schönen Synthese methodologisch ausgewertet.

Obwohl die Arbeit weder missionsgeschichtlich noch missiographisch
ist, mußte sie sich doch auf missionsgeschichtliche und missiographische
Quellen stützen. Viele davon werden im Buche von R. zum erstenmal
veröffentlicht, so z. B. jene über das Institut von Malta, über die Methode
von Bischof Hirth, über die Mitarbeit der einheimischen politischen und
intellektuellen Führerschicht, über die Formen der Katholischen Aktion in den
Missionen der W. V. Auch andere Quellen und eine reichhaltige Literatur
werden zu Rate gezogen und verarbeitet, wodurch der Leser ein sachliches
und objektives Bild von der inneren Seiten der Missionsarbeit bekommt,
indem gezeigt wird, wie die ganze Missionstätigkeit der W. V. von zwei
Grundgedanken ausgeht : möglichst weitgehende Heranziehung der
Einheimischen zur Mitarbeit nach sorgfältiger Vorbereitung durch ein tiefes
christliches Leben. Das ist neben der Eigenart des Missionsfeldes nicht
der geringste Grund, weshalb die Missionserfolge der W. V. in Afrika einzig-



Literarische Besprechungen 117

artig gewordeil sind. So wurde der Zweck aller Missionierung bewußt
verfolgt : die Kirche bei den Nicht-Katholiken zum Zustand vollendeter
Wirklichkeit zu bringen, sodaß sie auf autonome Art leben kann. Der
große Lavigerie sah es ein : die Missionare, die Wegbereiter können das
nicht, nur die Einheimischen sind imstande das Werk zu Ende zu führen.

Im ersten Teil (S. 11-33) seiner Arbeit geht der Verf. aus von dem
Beispiel und den Grundsätzen Lavigeries und von der ersten methodischen
Verwirklichung im Institut der Negerarzt-Katechisten von Malta und
kennzeichnet dann kurz die Missionsmethode der W. V. im allgemeinen. Daran
schließt sich als zweiter Teil (S. 35-139) die Abhandlung an über die Eigenart
des Missionsfeldes und die sich daraus ergebenden Folgerungen für die
Missionsarbeit. Dieser Teil ist sehr umfangreich, was nicht zu vermeiden
war. Denn es mußten hier der natürliche Raum gekennzeichnet und der
Unterbau gelegt werden, in den und auf dem sich das christliche Leben
und die apostolische Mitarbeit der einheimischen Laien ein- und aufbauen.
Wir sehen es als eine besondere Auszeichnung des Buches von R., daß
darin die Charakterisierung des natürlichen Raumes nicht vernachlässigt
wird. Die eingehende Behandlung des Materialobjektes bringt nicht nur
sehr viele ethnologische und religionswissenschaftliche Daten über die
Völker in den Missionen der W. V. ans Licht, sondern sie liefert auch das
unentbehrliche Fundament für die richtige Anwendung der Akkommodations-
prinzipien, welche die Richtlinien angeben für den Ausgleich etwaiger
Gegensätze zwischen der äußeren Erscheinung des katholischen Christentums
und der Eigenart der einheimischen Bevölkerung. Die vier Übersichtskarten
am Schluß der Arbeit sind sozusagen ein Beweis für die strenge Logik, mit
der R. das Ziel, das er sich setzte, verfolgt hat : was liegt vor (« der
natürliche Raum»), und was wollen die Missionare-Wegbereiter in
Anbetracht des vorgefundenen Guten und Schlechten und des « westlichen
Gepräges » des allgemeinen katholischen Christentums bringen (« kirchliche
Organisation »). Der dritte Teil (S. 141-308) zeigt die methodische
Verwirklichung der Grundsätze Lavigeries über die Mitarbeit der einheimischen
Laien unter eingehender Berücksichtigung der Anpassungsfrage. Auch hier
ist der Aufbau klar und logisch. Im ersten Kapitel wird die Grundlegung
der Mitarbeit in der Verwirklichung des christlichen Lebensideals behandelt.
Sie beruht dogmatisch auf den sozialen Elementen der Sakramente der
Taufe und der Firmung. Darauf folgt die Untersuchung des christlichen
Lebens des einzelnen, nach seinem Wert und seiner Tiefe, und der
Verwirklichung dieses Lebens in der Familie, die hier als Gegenbild der im
zweiten Teil behandelten heidnischen Familie erscheint. Schon hier kann
man von apostolischer « Ausstrahlung » reden. Das zweite Kapitel befaßt
sich mit der direkten, aber nichtorganisierten apostolischen Mitarbeit, d. h.
mit dem Apostolat « ex spiritu » : Bekehrungseifer — so außerordentlich
wichtig und interessant in den Missionen der W. V. — als Form des

apostolischen Einflusses von Mensch zu Mensch, mit der apostolischen
Mitarbeit der einheimischen politischen und intellektuellen Führerschicht
(Häuptlinge und « Evoluierte ») und mit dem allgemeinen Beitrag aller
Gläubigen. Dieser nichtorganisierten Mitarbeit stellt der Verf. im dritten



118 Literarische Besprechungen

Kapitel das organisierte Apostolat gegenüber, das Apostolat « ex missione »,

« ex institutione ». Er behandelt dabei ausführlich den Einsatz der
einheimischen Glaubenslehrer oder Katechisten und die Katholische Aktion.

Wir stehen hier vor einer außerordentlich intensiven Arbeitsleistung,
die sich naturgemäß in erster Linie auf die Missionen der W. V. erstreckt,
zugleich aber auch die allgemeinen Probleme, welche die heutige
Afrikamission beschäftigen, mit der nötigen Sicherheit und Zeitnähe zu behandeln
versteht. Die kommunistische Einsickerung und die modernen
religionssoziologischen Fragen, mit denen sich das missionarische Wirken in Afrika
jetzt auseinandersetzen muß, konnten in der Arbeit nur gestreift werden.
R. brachte in seiner Studie nur, was er zu bringen beabsichtigte : er versuchte
« die Missionsmethode der Weißen Väter, soweit sie sein Thema berührt,
zu charakterisieren in ihren theoretischen, natürlichen und übernatürlichen
Voraussetzungen und ihrer praktischen Entwicklung » (S. 312). Sein schönes
und gehaltvolles Werk ist durch die allgemeingültigen Werte und Erkenntnisse,

die darin aufleuchten, auch für die anderen Missionen von großer
Bedeutung und dürfte sogar der heimatlichen Pastoral einen nicht geringen
Dienst erweisen.

Fribourg. J P. Michels O. P.

Mariologie

P. Hitz C. Ss. R. : Maria und unser Heil. Ein pastoral-mariologischer
Versuch. — Limburg, Lahnverlag, 1951. 381 SS.

« Der vorliegende Versuch möchte dem Leben dienen ; vorab dem
Seelsorger und der Seelsorge von heute» (S. 9). Diese Zielsetzung hält
der Verfasser wirklich ein. Beim Lesen des Buches denkt man immer
wieder an ein reichhaltiges Manuale für die volkstümliche Marienunterweisung.

Damit ist nichts gegen die wissenschaftliche Qualität der Arbeit
gesagt. Der Verf. erweist sich vielmehr als ebenso gut beheimatet in der
zünftigen Theologie wie in den praktischen Anliegen des kirchlichen Lebens
von heute. Und das befähigte ihn besonders, diese Studie zu schreiben.
Sie befaßt sich mit dem volkstümlichen Axiom : « Ein Marienkind kann
nicht verloren gehen », und das erfordert unbedingt ein Ausgehen von
theologisch sicheren Wahrheiten über Maria, aber ebensosehr auch ein
Eingehen auf die psychologischen Gesetze und Imponderabilien, welche die
Ummünzung jener Wahrheiten in christliche Volksweisheit regieren. Der
Verf. als Sohn des hl. Alfons von Liguori stützt sich auf seinen Ordensvater
als Kronzeugen für das Axiom. Und das erfordert von neuem die
Verbindung von Theologie und volkstümlicher Verkündigung. Es ist dem
Verfasser zu danken, daß das Werk des hl. Alfons jeweils mehr terminus
a quo ist denn terminus ad quem, sodaß die Studie wie von selbst zu einer
weitgreifenden und gemeingültigen Darstellung dessen wurde, was der Titel
bezeichnet.

Der erste Teil ist der Formel des Gedankens gewidmet. Dabei erfährt
man, daß die Idee schon seit dem frühen Mittelalter Ausdruck fand. Man
wird sie deshalb als Traditionsgut bezeichnen (S. 49).



Literarische Besprechungen 119

Der zweite Teil entwickelt die Lehre vom heilssichemden Marienkult.
Ein erster Abschnitt handelt vom Heilswirken Marias, ein zweiter vom
Marienkult des Christen. Im ersten Abschnitt wird zunächst von der
« Vermittlungsmacht Mariens bei Gott in Christus » gesprochen. Das ist das
theologische Herzstück des Buches. Von der Festigkeit dieses Grundbaues
wird die Annehmbarkeit des nachherigen Aufbaues abhängen.

Nachdem kurz die Tradition zum Wort gekommen ist, entwickelt der
Verfasser spekulativ Marias Vermittlungsmacht. Sie gründet auf folgenden
Beziehungen : 1. Maria ist « die personale Stimme des ganzen
Menschengeschlechts gegenüber seinem gottmenschlichen Erlöser Christus » (S. 76).
Unter dem Eindruck von K. Rahners zugespitzter Formulierung über Christi
Menschheitsrolle (s. d.) wagt zwar der Verfasser nicht mehr, diese Rolle
Marias als (in einem wohl zu verstehenden Sinn) notwendig hinzustellen und
flieht hinter ein «kraft göttlicher Fügung beigesellt» (77), was als
theologischer Schönheitsfehler vorkommen möchte. Natürlich ist es göttliche

Fügung, daß eine menschliche Person gerade dem menschwerdenden
Logos mit ihrem Jawort entgegenkommen mußte, und darum tragen wir
auch weiterhin keine Bedenken, diese Rolle als notwendig zu bezeichnen.
Nur so ist die Grundlage dieser Studie, der Mariologie und der katholischen
Sakraments- und Kirchenlehre spekulativ festgeschraubt, nämlich « daß
nicht Gott allein, sondern daß auch geschöpfliche Kräfte — nach den
Bedingtheiten ihrer Geschöpflichkeit — ursächlich am Erlösungswerk beteiligt

sind» (K. Adam) (S. 76). 2. «Das 'Große Zeichen' der Kirche Christi
ist in Maria in einzelpersönlicher Gestaltung lebendig vorauserfüllt» (80).
«Das Heilsgeheimnis der Kirche gründet im Heilsgeheimnis Mariens» (81),
wobei der Verf. jenes « sakramental-werkzeuglich » (81), dieses «

personalmoralisch » (82) nennt. 3. Maria ist ferner eminent heilsvermittelnd als
Organ des Heiligen Geistes und schließlich 4. durch ihre Verbindung mit
Christus. Hier ist Maria a) das menschlich-frauliche Abbild Christi, das jene
Züge darstellt, die in der männlichen Menschennatur Christi nicht voll zum
Ausdruck kommen, b) das menschlich-personale Gegenbild Christi, jene,
welche das « objektive Heilstun Christi persönlich » « in unser aller Namen
beantwortet» (93). Noch einmal muß der oben erwähnten Schwierigkeit
ausgewichen werden (94). Jene « auch », « aber auch », mit denen
Maria heute allenthalben dem Werk Christi angeheftet wird, und welche
dem Protestanten so verdächtig sind, könnten vermieden werden, wenn
furchtlos gesagt würde : Marias Tat ist primär nicht ein « auch » hinter
Christus, sondern das notwendige Ja gegenüber dem Christos Angelos. Darum
würden wir es für richtiger halten, sie zuerst formal als das Gegenüber
Christi, den « menschlich-personalen Christusbezug » (S. 100) zu bezeichnen,
und darausfolgend dann als Abbild. Erst Braut, und dadurch Leib.

Von diesen Nuancen abgesehen, liefert der Abschnitt zweifelsohne das

geforderte solide Fundament für den folgenden Aufbau : Marias Mittlerrolle
in der Erlösung ist wesentlich, unentbehrlich und allumfassend.

Alles Folgende : Die Anziehungsmacht Mariens beim Menschen, die
Heilssicherungstätigkeit Marias in den verschiedenen Phasen des Gnadenlebens

sowie der zweite Abschnitt über den Marienkult des Christen ist vor-



120 Literarische Besprechungen

nehmlich Sache der Erfahrung, der Empfindung, der Intuition. Es ist
Ausstattung oder Ausschmückung des theologisch Grundlegenden. Es kann
nicht an dessen präziser Formulierung und Erkennbarkeit teilhaben, ist aber
darob nicht etwa geringzuschätzen, nur hat es den richtigen Platz in der
Raumperspektive einzunehmen. Diesen anzuweisen ist dem Verf. mit großer
Diskretion gelungen. Nie hat man den peinlichen Eindruck, es würden da in
Thesenform Dinge doziert, die einer ganz anderen Darlegung bedürften, nie
wird schamlose Klarheit über verhüllte Geheimnisse ausgegossen. Darum
nimmt man dann auch recht subtile Äußerungen noch durchaus ernst.

Als Abschluß der ganzen Studie bestimmt der Verf. noch die «

Heilssicherheit » des Marienkultes. Diese Aussage bedeutet, daß die
Marienverehrung aus sich unfehlbar zum Heil führt. Hingegen besteht diese

theologische Sicherheit weder für den einzelnen Marienverehrer noch kann
sie ein subjektives Erkenntnismittel der Heilsgewißheit sein.

Was der Verf. in der Orientierung (S. 9) für die Einheitlichkeit befürchtet
ist nicht unbegründet, aber ebensowenig, was er für die Nützlichkeit erhofft.
Das Thema ist nicht exklusiv « wissenschaftlich », so kann es auch die
Durchführung nicht sein. Der Verf. hat es auf die richtige Art bewältigt
und so mit seiner eindrucksvollen Arbeit der Theologie wie der Seelsorge
— und nicht zuletzt auch dem Verständnis des hl. Alfons — einen großen
Dienst erwiesen. Man wünscht das Buch als gesunde Kost in die Hände aller,
die sich mit marianischer Seelsorge zu befassen haben.

Solothurn. A. Müller.

P. Sträter S. J.: Katholische Marienkunde. I. Bd. : Maria in der
Offenbarung. II. Bd. : Maria in der Glaubenswissenschaft. — Paderborn, Schö-
ningh. 1947. 303 ; 359 SS.

Das vollständige Werk ist auf drei Bände berechnet, dessen letzter
Teil der Bedeutung Mariens für das Frömmigkeitsleben gewidmet sein wird.
Es will nicht der Fachtheologie dienen, sondern diese in den Dienst der
Predigt stellen. Nebst dem Herausgeber, Spiritual am Collegium Germani-
cum in Rom, haben eine ganze Reihe von Fachleuten daran mitgearbeitet.

Das für die ersten zwei Bände gewählte Prinzip der Stoffverteilung
hatte praktisch bestimmt einen großen Vorteil. Da für verschiedene Lehren
der katholischen Mariologie die nämlichen Zeugnisse der Schrift und Tradition

als Grundlage in Frage kommen, konnte im zweiten Band jeweils
bequem auf den ersten verwiesen und so die Wiederholung auf ein annehmbares

Maß beschränkt werden. Diese Trennung hat aber wohl die
nachteilige Folge, daß der Nichtkatholik schon rein äußerlich in seinem
Vorurteil bestärkt wird, die marianische Theologie sei ein von der Offenbarung
getrennter Uberbau. Das Einteilungsprinzip wird dann übrigens in den
beiden letzten Kapiteln des ersten Bandes durchbrochen. Während das
zweitletzte rundweg « Maria in der Theologie des Mittelalters » zum
Gegenstand hat, spricht das letzte, über « die Geschichte der
Marienverehrung seit dem Tridentinum » bald von lehramtlichen Entscheidungen,
bald von ausgesprochener schulischer Lehrentwicklung.



Literarische Besprechungen 121

Abgesehen von diesen zwei Kapiteln bringt der erste Band die Zeugnisse
von Schrift und Tradition in chronologischer Reihenfolge. A. Bea S. J.
behandelt « das Marienbild des Alten Bundes ». Der gelehrte Exeget führt
nicht nur die unmittelbar mariologischen Texte an, sondern auch die von
der Liturgie auf Maria gedeuteten, sowie Mariens Vorbilder. « Das Marienbild

des Neuen Testamentes » zeichnet A. Merk S. J. (f). Er hat ziemlich
viel Mutmaßliches herangezogen. Für die Exegese der einzelnen
Bibelstellen ist man auf die Fachliteratur angewiesen. Die Vermählung Mariens
und die damit zusammenhängenden Fragen sind im «Leben Jesu» von
Ricciotti deutlicher entwickelt.

Ignatius Oritz de Urbina S. J., zeigt die chronologischen Entwicklungslinien
der Mariologie in der Patristik des Ostens von den Anfängen bis

Joh. Damascenus, während Hieronymus Engberding O. S. B., den reichen
Schatz der östlichen Liturgien auswertet. Die gebotene Blütenlese mußte
sich notgedrungen auf Weniges beschränken, gibt aber einen Begriff von
der Überschwänglichkeit dieser Texte. Wie klug der Verfasser bei ihrer
dogmatischen Auswertung vorgeht, beweist u. a. die Feststellung, daß die
Orientalen von Maria die Heilstaten ihres Sohnes aussagen, nicht um ihn
durch sie zu verdrängen, sondern aus einer ganzheitlichen Schau heraus, daß
aber gerade deswegen diese Texte nicht als Zeugen für eine im eigentlichen
Sinn miterlösende Tätigkeit Mariens herangezogen werden können (128/9).

Im Abschnitt « Die Marienkunde in der lateinischen Patristik » aus der
Feder von Hugo Rahner S. J. sind drei Vorzüge besonders zu erwähnen.
Einmal die gesonderte Darstellung der römischen und außerrömischen
Mariologie, wodurch deutlich gemacht wird, was der Spontaneität Roms
zugehört. Sodann die Klarheit, mit der aufgezeigt wird, wie die ursprüngliche

Mariologie in die Christologie eingehüllt und mit ihr verwachsen ist.
Endlich der Beweis, daß der Höhepunkt der lat. Marienlehre, der mit
Ambrosius, Hieronymus und Augustinus erreicht wird, nicht eine
Konstruktion « gewalttätiger Kirchenväter » ist, sondern kontinuierliche
Weiterführung der Lehre der ersten zwei Jahrhunderte. Der Beitrag von Ph. Oppenheim

O. S. B., « Maria in der lat. Liturgie », reicht nahezu an ein vollständiges,

chronologisch gegliedertes Inventar der marianischen Texte heran.
Wir fragen uns aber, ob es nicht möglich gewesen wäre, in diesem Rahmen
die gegenseitige Anregung und Befruchtung von Liturgie und Dogmengeschichte

zu erhellen. Dafür wären wir dem Autor besonders dankbar gewesen.
Marianus Müller O. F. M. bietet einen knappen Querschnitt durch die

marianische Theologie des Mittelalters. Indem er der Reihe nach die
verschiedenen Titel und Gnadenprivilegien der Gottesmutter durchgeht, wird
klar, in welcher Richtung die Weiterentwicklung verläuft. Im abschließenden

Kapitel « Geschichte der MarienVerehrung seit dem Tridentinum » weist
E. Böminghaus S. J. ("j") besonders darauf hin, wie die Kräfte des modernen
Zeitgeistes einerseits lähmend auf die Mariologie einwirkten, anderseits aber
gerade wieder durch die neu erwachende Marienfrömmigkeit überwunden
wurden. Auch des Frömmigkeitslebens, der marianischen Kongregationen
usw. wird gedacht, doch fällt vom Rosenkranz kein einziges Wort. Wenn
auch dessen Ursprünge im Mittelalter liegen, hätten doch die im 16. Jahr-



122 Literarische Besprechungen

hundert aufkommenden Rosenkranzbruderschaften Gelegenheit geboten, die
wichtigste, von den Päpsten wie keine zweite empfohlene Form der
Volksandacht zur Mutter Gottes zu erwähnen. Daß in einem Werk von solchem
Ausmaß kein Wort über den Rosenkranz fällt, ist ein grober Mangel.

Im zweiten Band stammen zwei Beiträge, « Die Gottesmutterschaft »

und « Die Gnadenausstattung Mariens » vom bekannten Mariologen Carl
Beckes, der damit gut die Hälfte dieses Bandes und ohne Zweifel (mit dem
noch folgenden Abschnitt von Anselm Stolz) das Beste des ganzen Werkes
beisteuert. Niemand wird sich wundern, daß er stark in den Bahnen
Scheebens wandelt. Offenbarungscharakter und Sinn der einzelnen Dogmen
werden in sauberer Methode herausgestellt. Behutsam nimmt der Verfasser
Abstand von Argumenten und Schlüssen, die zu frommen Übertreibungen
führen würden (vgl. die betonte Begrenzung der Prinzipien, aus welchen
Mariens GnadenVorzüge bestimmt werden, 105-110).

Die allgemeine Mutterschaft Mariens behandelt J. Beumer S. J. Am
Nachweis dieses Titels aus Schrift und Tradition haben wir nichts
auszusetzen. In der spekulativen Beweisführung hingegen versucht B aus der
Unbefleckten Empfängnis ein besonderes Argument hiefür zu gewinnen. Die
Unbefleckte Empfängnis, so heißt es, hat nur Sinn in Christus, dem Heil-
bringer, der nicht zu trennen ist von seiner Lebensaufgabe. Somit ist die
Gottesmutter, deren Verbindung mit Christus in ihrer Unbefleckten
Empfängnis deutlich wird, in die Gnadenordnung miteinbezogen. Ihre Sünden-
losigkeit und Gnadenfülle tun sich in dieser Sicht dar auch als
Ausstattung für ihre Mitwirkung an der Begnadigung der Menschen durch ihren
Sohn (228/9). Da aber Maria alle Gnadenvorzüge im Hinblick auf ihre
Würde als Gottesmutter erhalten hat, setzt dieses Argument das andere,
welches die allgemeine Mutterschaft aus der Gottesmutterschaft ableitet,
kraft derer Maria Heilbringerin für alle ist, schon voraus. Nach dem Autor
geht übrigens Maria, selbst wenn das Motiv der Inkarnation die Tilgung
der Sünde ist, im ewigen Heilsplan der Sünde voraus (228). Schließlich
möchte B. Maria in ihrer Stellung als Mutter der Christenheit zum
zentralen Prinzip der Mariologie erheben, anstelle der Gottesmutterschaft, die
nur notwendige Voraussetzung wäre. Besser gewählt scheint ihm dann
allerdings der Ausdruck « Mutter des ganzen Christus ». Aber auch so wird er
verlegen bei der Frage, ob dieses mariologische Prinzip als solches auch das
der Offenbarung sei (235 f.). All das wird mit allzugroßer Unbefangenheit

behauptet.
Mit ganz anderm Ernst und unübertrefflicher Klarheit entwickelt

Anselm Stolz O. S. B. (f) die Lehre von der Vermittlerin aller Gnaden. Die
besondere Art der allgemeinen Gnadenvermittlung erörternd, kommt der
Verfasser zum Schluß, daß die Vertreter einer physischen, über die fürbittende

Vermittlung hinausgehende Gnadenvermittlung bisher keine schlüssigen

Argumente vorgebracht haben. Er schlägt einen an den augusti-
nischen Kirchenbegriff anknüpfenden Nachweis der physischen Vermittlung
vor. Maria käme als Glied der Kirche jene physische Vermittlung zu, die
jedem Glied des mystischen Leibes zukommt auf Grund der « Betätigung
der in ihm wohnenden Lebenskraft, die den ganzen Organismus beseelt und



Literarische Besprechungen 123

das Leben weitergibt» (269). Sie wäre bei Maria nicht der Art, nur dem
Grade nach verschieden von der Vermittlung der übrigen Glieder infolge
ihrer einzigartigen Heiligkeit. Während eine Parallele zu den Sakramenten
nicht gestattet ist, kann Maria in Analogie zur Kirche, die ein «

Übersakrament » ist, auch als solches bezeichnet werden (269/70).
Die beiden letzten Kapitel stammen von P. Sträter selber. Im ersten

bietet er eine « Überschau über die heute in Erörterung stehenden Fragen »

bezüglich Mariens Mitwirkung beim Erlösungsopfer. Das Urteil überläßt er
dem Leser. Den Schluß bildet « Maria als Königin ».

Hier sei dem Herausgeber für die Initiative zu diesem Werk gedankt.
Die beste Genugtuung wird er erfahren, wenn das Werk eifrig für die
Ausarbeitung gehaltvoller, dogmatisch und theologisch fundierter Marienpredigten

benützt wird und so zur Hebung des Niveaus beitragen wird. Dazu
bietet es glückliche Voraussetzungen.

Luzern. P. Künzle O. P.

0. Hophan O. Cap. : MARIA, Unsere Hohe Liebe Frau. — Luzern,
Räber. 1952. 460 SS.

Der Verfasser dieses neuen Marienlebens verspricht im Vorwort : « Das
Leben und die Würde der Gebenedeiten aus der Heiligen Schrift theologisch
zuverlässig und menschlich würdig darzustellen. » Dies hat er in vorbildlicher

Weise erfüllt. Hier ist die tiefe Gläubigkeit mit sicherem theologischem
Urteil vereint. In allen Kapiteln offenbart sich ein wohltuendes Zuhausesein

in den göttlichen Mysterien, das sich auch in der edlen, oft wahrhaft
poetischen Sprache äußert. Aus den sparsamen Angaben der Heiligen
Schrift, aus der fortschreitenden Enthüllung des dogmatischen Marienbildes
und aus der Frömmigkeit und theologischen Vertiefung der Kirche baut
der Verfasser das Marienleben auf, das trotz der Fülle der neuen
marianischen Literatur ein kostbares, neues Marienbuch genannt werden darf.
Wenn die Stille von Nazareth vielleicht etwas zu phantasievoll ausgefüllt
wird, so entschuldigt dies der Verfasser selbst mit der Bemerkung, daß diese
Stille doch auch die längste Zeit im Leben Jesu und Mariä gewesen sei.

Aber er bleibt auch hier fern von aller legendenhaften Ausschmückung.
— Der Verlag hat sich bemüht, dem Buch ein stilvolles Gewand zu geben.
Es ist bei aller wissenschaftlichen Fundierung auch ein Volksbuch im
besten Sinne.

Wien. M. Vetter O. P.

Moraltheologie

J. Fuchs : Die Sexualethik des heiligen Thomas von Aquin. — Köln,
Bachem. 1949. 329 SS.

F. legt in seinem Werk zum ersten Mal eine Gesamtdarstellung der
thomasischen Geschlechtsmoral vor. Bei dem bisherigen Stand der Literatur,
die nur Einzelaspekte dieser Frage bietet, war eine solche Synthese nicht
leicht. Mußte doch erst aus den verschiedenen Werken des hl. Thomas



124 Literarische Besprechungen

das umfangreiche Material zusammengetragen, richtig verstanden und
geordnet werden. Man darf unumwunden zugeben, daß F. diese Aufgabe in
hervorragender Weise gelöst hat, und zwar nicht nur mit wissenschaftlichem

Geschick und mit wohlabwägender Klugheit, sondern auch mit einer
Ehrfurcht vor dem Denken eines Thomas, die man heutzutage nicht selten
vermißt. Diese Haltung besagt jedoch nicht, daß F. seinen großen Autor
in jedem und auf jeden Fall herauszupolieren versucht, obwohl sich ihm
öfters die Gelegenheit bietet, manche Thomasinterpretationen, etwa von
Doms und Krempel, als falsch zurückzuweisen. Gerade die kritische Wertung

der thomasischen Gedanken selbst gibt dem Buch seine Bedeutung.
So verfolgt man fast durch alle Kapitel hindurch das Ringen des Aquinaten
einerseits um die Loslösung von den stark pessimistisch gefärbten Ideen
augustinischer und frühscholastischer Theologie, andererseits um die
Bemühung, das Problem mit Hilfe aristotelischer Kategorien auf den Boden
der Naturrechtslehre zu stellen. Dabei sollte jedoch der theologische
Gesichtspunkt über den Einfluß der Erbsünde nicht ausgeschaltet werden.
Obgleich nun Thomas seine Gedanken in einer straffen Systematik
entwickelt (was vor allem für die Lehre über die Normierung des Geschlechtslebens

gilt), so gelangte er doch nicht zu einer allseits harmonischen
Auffassung von der sexuellen Realität und vermochte die bedrückenden Schatten
augustinischer Herkunft nicht gänzlich zu verscheuchen. Die thomasische
Geschlechtsmoral ist darum auch nicht frei von Rigorismus (aktuelle Intention

des Finis primarius in der Ehe ; Jungfräulichkeit in erster Linie zwecks

Vermeidung der « Übel » des Geschlechtlichen) und zeigt ganz allgemein
eine ziemliche Zurückhaltung ihres Autors in der Gesamtwertung des
Geschlechtlichen. Trotz alledem unterstreicht F. mit Recht, daß Thomas,
vor allem durch die Anerkennung der natürlichen Güte des Sexuellen, eine
Wende in der Theologie des sechsten Gebotes herbeigeführt hat. Daß und
in welchem Grade Thomas weiterhin der Vergangenheit verpflichtet bleibt,
wird durchgehend durch den Hinweis auf das Verhältnis besonders zu
Petrus Lombardus, Hugo von St. Viktor, Wilhelm von Auxerre und Albertus
Magnus herausgestellt. Überdies werden die zeitgenössischen Theologen
berücksichtigt, voran Bonaventura. Durch diese geschichtlichen Rück- und
Umblicke gewinnt man einen lebendigen Begriff über die Frage, inwieweit
Thomas in der Tradition steht und wie weit er über sie hinausführt. In
der Beantwortung dieser Frage besteht ohne Zweifel ein ganz besonderes
Verdienst. Freilich möchte man den geschätzten Verf. gerne dazu bewegen,
in einer weiteren Auflage auch einen Blick in die nachthomasische Zeit zu
eröffnen, um sichtbar zu machen, inwieweit Thomas selber traditionsbildend

ist, und was von seinem Denken als absolutes Wahrheitsgut auch
heute noch gilt. Dadurch würde sich nicht nur die wissenschaftliche
Vollkommenheit dieses Werkes erhöhen, sondern würde auch das Interesse des

nichttheologischen Lesers noch mehr geweckt werden. — Gerne hätte man
dem ausgezeichneten Buch ein größeres Format und eine bessere technische
Ausstattung gewünscht.

Freiburg/Schweiz. /. F. Groner O. P.



Literarische Besprechungen 125

E. Boissard : Questions théologiques sur le mariage. — Paris, Les
Editions du Cerf. 1948. 134 pp.

Wie aus dem Titel ersichtlich ist, bezweckt der Verfasser keineswegs
eine vollständige Abhandlung über die Theologie der Ehe zu schreiben.
Er möchte bloß einige umstrittene Fragen herausgreifen und einen Lösungsversuch

wagen. Diese Fragen beziehen sich auf die Zwecke der Ehe
(K. 2-5), auf den sakramentalen Charakter der Ehe (K. 6-7) und des
ehelichen Lebens (K. 8-12). Die restlichen Kapitel (13-20) behandeln jedes
ein ganz besonderes Teilproblem der ehelichen Verbindung wie Liebe,
Verantwortung, Heiligkeit usf. in der Ehe.

In Bezug auf die Zwecke der Ehe untersucht B. zuerst die zwei
Erzählungen der Genesis über die Einsetzung der Ehe und findet daselbst
zwei verschiedene Zwecke angegeben : Gen. I, 28 die Erhaltung und
Vermehrung des Menschengeschlechtes ; Gen. II, 7-25 die gegenseitige
Ergänzung und Förderung der Gatten.

Für einen etwaigen Nichteingeweihten wiederholen wir, daß nach der
traditionellen Lehre der Kirche, wie sie auch im C. I. C. can. 1013, 1 sich
findet, die Ehe einen Hauptzweck, die Fortpflanzung des
Menschengeschlechtes, und zwei Nebenzwecke hat, nämlich gegenseitige
Hilfeleistung und Heilmittel gegen die Begierlichkeit. Gegen diese Lehre waren
in den letzten Jahren auch von katholischen Gelehrten Bedenken geäußert
worden. Man wollte die Ehe nicht mehr in erster Linie auf die Nachkommenschaft

hingeordnet wissen, sondern auf die Gatten selbst und versuchte
deshalb, den Unterschied zwischen Haupt- und Nebenzwecken zu
verwischen, indem man der Ehe einen einzigen Zweck gab, der alle drei
vorgenannten in sich einschließen wollte in der Form einer gegenseitigen
Ergänzung und allseitigen Förderung der Gatten. Durch ein Dekret vom
1. April 1944 verwarf das heilige Offizium diese Ansichten. Es gehörte schon
ein gewisser Wagemut dazu, an dem pulvergeladenen Zeug noch einmal
herumzufingern. Diesen Mut brachte B. auf, wohl in dem Bewußtsein, daß
in jedem Irrtum ein Kern Wahrheit steckt, den herausgeschält zu haben
sein Verdienst ist.

B. bleibt bei der Meinung, daß jedenfalls der zweite Nebenzweck der
Ehe nicht eigens neben dem ersten genannt zu werden braucht, da die Ehe
als Heilmittel gegen die Begierlichkeit doch nichts anderes ist als eine
Form der gegenseitigen Hilfeleistung. Zudem möchte B. diese
Hilfeleistung nicht auf den rein materiellen Bezirk einschränken, sondern auf
alle Gebiete des menschlichen Lebens und Wirkens, besonders der zu
erstrebenden Heiligkeit, ausgedehnt wissen, im Sinne einer wirklich
allseitigen Ergänzung und Förderung der Gatten.

Andrerseits hält er unbedingt fest an einem doppelten Zweck der Ehe :

Erzeugung und Erziehung der Nachkommenschaft, Ergänzung und Förderung

der Gatten. Der Erzeugung der Nachkommenschaft kommt unbedingt
die größere Werthaftigkeit zu, so daß sie als finis primarius (Hauptzweck)
vor der Ergänzung und Förderung der Gatten als finis secundarius (Nebenzweck)

zu stehen hat. Allerdings nicht so, als ob dieses « secundarium » die



126 Literarische Besprechungen

gegenseitige Ergänzung und Förderung zu einer rein zufälligen Erscheinung
machen würde. Im Gegenteil, auch dieser Zweck ist der Ehe wesentlich
und wird von ihr sogar vor dem Hauptzweck erfüllt, so wie er auch in der
Absicht der Heiratenden meistens den ersten Platz einnimmt. Man wird
ihn also wohl den unmittelbaren Zweck der Ehe nennen müssen im
Verhältnis zur Erzeugung, die, obschon Hauptzweck, doch nur mittelbarer
Zweck der Ehe ist.

Zur Vorsicht und um etwaigen Mißverständnissen vorzubeugen, sei
es gestattet, hier mehrere Sätze in der Sprache des Verfassers wortwörtlich
zu zitieren : « Le mariage est une institution qui unit l'homme et la femme
dans une société permanente, ordonnée à deux fins hiérarchisées, toutes
deux essentielles, l'une immédiate, l'autre médiate. 1. La fin immédiate,
c'est à dire atteinte la première, est de fournir à chacun des conjoints,
par l'union intime, totale, définitive, de sa personne avec une personne
aimée, le complément auquel il aspire naturellement : un soutien, un appui,
à la fois matériel, corporel, sentimental, affectif, spirituel, extrêmement
précieux, et qui pour l'ensemble des humains est le moyen providentiel
de leur perfectionnement personnel et social, de leur progrès moral et de
leur sanctification. » Zu diesem Text gehört folgende Fußnote : « On
distingue souvent, comme une des fins secondaires du mariage, l'apaisements
de la concupiscence. A nos yeux, ce n'est là qu'une des composantes,
importantes assurément, de ce perfectionnement affectif et moral que nous
appelons 'fin immédiate'. » 2. La fin médiate, obtenue après la fin immédiate

et par son moyen, tient en deux mots : procréation et éducation
Mais faut-il s'en tenir à cette dualité de fins, comme si les deux biens se

présentaient sur le même plan, égaux entre eux — Non : ces fins sont
hiérarchisées, l'une est absolument plus haute, plus importante que l'autre.
Si la fin immédiate — le désir de se donner à l'aimé pour la vie, de recevoir
sa donnation en retour, de chercher dans l'union avec lui joie, force, progrès
spirituel — se présente d'abord à la pensée de la plupart des fiancés et
est atteinte directement par le mariage, si cette fin tend souvent à être
psychologiquement prédominante (surtout chez l'homme), il n'en reste pas
moins que la tradition chrétienne quasi unanime proclame supérieure en
dignité la fin que nous appelons « médiate », procréation et éducation des
enfants de Dieu. Suivant les traces des Pères, théologiens et canonistes
l'ont toujours regardée comme la fin principale, primaire du mariage,
la fin « la plus essentielle » dit saint Thomas, sans laquelle il ne peut être
ni compris ni défini (S. 17, 19-20) 1.

Wie weit sich B. von den vom heiligen Offizium zensurierten Autoren
entfernt, geht am besten aus K. 3 hervor, in dem er gegen Doms den
Gedanken zurückweist, die Ehe könne einen außerhalb ihrer Zweckhaftig-
keit gelegenen Sinn haben. Geradezu wohltuend wirkt die vornehme und
rücksichtsvolle Art, mit der B. die Verfechter der verurteilten Lehre
behandelt.

1 Anführungszeichen und Sperrdruck sind vom Verfasser.



Literarische Besprechungen 127

Außer der Frage nach, den Ehezwecken, geht der Verfasser, wie oben
bereits gesagt wurde, auf verschiedene andere Probleme ein, über die auch
bei den katholischen Theologen Meinungsverschiedenheit herrscht. Die
Lösungen, die B. vorschlägt, zeugen für seine grundsätzliche thomistische
Theologie und für seinen gesunden Menschenverstand.

Clervaux. L. Thiry O. S. B.

Heilige Schrift

Miscellanea biblica et orientalia R. P. Athanasio Miller O. S. B., Secre-
tario Pontificiae Commissionis Biblicae completis LXX annis oblata. Studia
Anselmiana, Fase. XXVII-XXVIII. — Roma, Libreria Orbis Catholicus
(Herder). 1951. 511 pp.

Es ist eine wahre Freude, dieses neue Doppelheft der rühmlichst
bekannten « Studia Anselmiana » anzeigen zu dürfen. Beiträge auf
bibelexegetischem Gebiet waren bisher in dieser Schriftenreihe noch nicht
vertreten, aber diese Miscellanea, eine Festgabe zum siebzigjährigen Geburtstage
des Sekretärs der Päpstlichen Bibelkommission, haben die Lücke mit einem
Schlag ausgefüllt.

Die Festschrift, herausgegeben von P. A. Metzinger, enthält neben einer
vom Herausgeber besorgten Bibliographie der bisherigen Veröffentlichungen
P. Millers, nicht weniger als 34 Beiträge aus dem gesamten Gebiet der
Bibelwissenschaft und ihrer zahlreichen Hilfswissenschaften. Unter den
Mitarbeitern sind vor allem die Mitglieder und Konsultoren der
Bibelkommission vertreten. Ihre Reihe wird eröffnet vom Präsidenten der
Kommission, Seiner Eminenz Kardinal Eugen Tisserant, der die Patriarchengeschichten

der Genesis beleuchtet mit afrikanischen Parallelen nach
Angaben seines Bruders, des Hochw. Paters Charles Tisserant (Notes sur
l'histoire des Patriarches, S. 9-14). Den zweiten Beitrag liefert Seine Eminenz
Kardinal Johann Mercati, ebenfalls Mitglied der Bibelkommission. Er
behandelt die von Abraham Massad herrührenden griechischen Kodizes der
Ottobonianischen Sammlung in der Vatikanischen Bibliothek (I codici greci
di Abramo Massad Maronita, S. 15-37). Darauf folgen die Beiträge der
Kommissionskonsultoren, zwanzig an der Zahl : Abel (S. 109-113), Alfrink
(S. 114-129), Allgeier (S. 286-300), Barton (S. 98-108), Bea (S. 47-65), Boson
(S. 195-207), Bover (S. 327-339), Casamassa (S. 231-238), Cerfaux (S. 351-365),
Colunga (S. 208-230), Duncker (S. 66-93), Fruhstorfer (S. 178-186), Kleinhans

(S. 239-253), v. Lantschoot (S. 504-511), Médebielle (S. 301-326), Renié
(S. 340-350), Salmon (S. 187-194), Smit (S. 94-97), Steinmueller (S. 404-423),
Vaccari (S. 254-263).

Das Anselmianum, das den jetzigen Jubilar so viele Jahre hindurch zu
seiner Professorenschaft gezählt hat, ist, außer durch P. Metzinger Gedanken

zum Paulinischen Schriftbeweis, S. 366-371), noch vertreten durch die Patres
S. Bovo (Le fonti del Commento di Ambrogio Autperto sull'Apocalisse,
S. 372-403) und E. Beck (Erschaffung des Menschen und Sündenfall im Koran,
S. 486-503). Auch die Beuroner Abtei, der P. Miller angehört, hat sich eine



128 Literarische Besprechungen

Ehre daraus gemacht, einige Sonderbeiträge zur Verfügung zu stellen von
der Hand der Patres A. Dold (Ein bisher kaum beachteter Vulgata-Palimpsest
des 6./7. Jahrhunderts im Escorialensis R II 18), J. Schildenberger (Zur
Einleitung in die Samuelisbücher, S. 130-168) und B. Fischer (Lukian-
Lesarten in der Vetus Latina der vier Königsbücher, S. 169-177). Folgen noch
einige weitere Beiträge von den Universitätsprofessoren F. Stummer,
München (Bemerkungen zu Jer. 12, 1-6, S. 264-275) und Ben. Probst, Salzburg
(Die drei Brüder Mezger, ein exegetisches Dreigestirn an der alten Salzburger
Benediktiner-Universität, S. 443-452). Auch die katholische Schweiz ist in
diesen Miscellanea vertreten durch eine Arbeit von Prof. Herbert Haag
(Ezechiels Beitrag zur messianischen Theologie, S. 276-285) und eine von der
Hand des P. Theodor Schwegler (Der Beitrag der Naturwissenschaften zur
Schrifterklärung, S. 424-442). Weitere Beiträge lieferten zwei bekannte
Assyriologen, Prof. Nikolaus Schneider (Die Keilschrifturkunden der Ur Iii-
Archive und die Bibel, S. 453-475) und P. Maurus Witzel (Dienstinstruktionen
an das hethitische Tempelpersonal, S. 476-485).

Von den 34 Beiträgen entfallen zwölf Stück auf Sonderfragen der
alttestamentlichen, fünf auf solche der neutestamentlichen Exegese. Zwölf
Aufsätze befassen sich mit mehr allgemeinen Bibelfragen : Inspiration,
Konzil von Trient, Vetus Latina, patristische Exegese und Geschichte der
katholischen Bibelauslegung. Fünf weitere stehen mit der Bibel bloß in
entfernterer Beziehung.

Was die Sprachen betrifft, läßt sich feststellen, daß das früher bei den
katholischen Bibelforschern vorherrschende Latein entschieden im
Rückschritt begriffen ist : bloß drei von den 34 Mitarbeitern, zwei Holländer und
ein Italiener, bedienen sich noch unserer abendländischen Kirchensprache.
Deutsch geschrieben sind 16 Aufsätze, französisch 7, italienisch 4, spanisch
und englisch je 2.

Im Einzelnen bringt dieser starke Doppelband, den katholische Exegeten
aus den verschiedensten Ländern einem ihrer hervorragenden Fachgenossen
gewidmet haben, mancherlei Anregung auf den verschiedensten
Sondergebieten und zeugt von der erfreulichen Aktivität, die seit dem Erscheinen
der Enzyklika « Divino afflante » so ziemlich überall eingesetzt hat.

Fribourg. M. A. van den Oudenrijn O. P.


	Literarische Besprechungen

