
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Die innere Grundlage organischer Selbstgestaltung

Autor: André, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die innere Grundlage
organischer Selbstgestaltung

Hylemorphismus und ontologischer Aktualismus
und Symbolismus

Von Univ.-Prof. Dr. Hans ANDRÉ

Als ich vor über zwanzig Jahren mein Buch « Urbild und Ursache
in der Biologie » (Verlag R. Oldenburg, München 1931) schrieb, versuchte
ich eine Neubegründung des sogen. Hylemorphismus, jener naturonto-
logischen Lehre, nach der alle Körperwesen, die ein Naturganzes sind,

aus Stoff Materie hyle) und Form morphe Wesensentelechie)
als zwei zu einer Natureinheit verbundenen Wesensbestandteilen
bestehen. Als organische Körperwesen sind sie deshalb auch während ihrer
Entwicklung ein- und die selbigen bleibenden Träger von Gestaltungsvermögen,

die selber wieder bei ihrer Verwirklichung die doppelwesens-

teilige Zusammensetzung und Einheit ihres Trägers abspiegeln. Denn
bei der Entwicklung weist das Teile-neben-Teile-Treten auf den substantiellen

Stoffuntergrund als seine innerste Wurzel, das aktuierende

Zurückgenommenwerden der Teile zu Ganzheitsteilen des Trägers auf die Form,
die Wesensentelechie, als ihre innerste Wurzel zurück. Gleichfalls zeigte
mir mein Experiment, daß aus Schneebeeren-Blütenknöspchen normal
zwar Blüten entstehen, aber, wenn man den Strauch im Frühjahr
entblättert, daraus auch Laubsprößchen entstehen können. Ein und der
selbige Träger der Gestaltungsmacht « Blütenbildung » und der
Gestaltungsmacht « Laubsproßbildung » hat also im Knöspchen Material bereit,
das zu beidem verwirklicht werden kann, was im Gestaltungsvorgang
selber zu einer ähnlichen Unterscheidung von « Materialfeld » und «

Verwirklichungsfeld » führt, wie man etwa bei einem Eisenfeilspäne ordnenden

Magnetfeld von diesem als ordnungsmächtigen Feld das ordnungs-
bereite Material unterscheiden kann. Auch diese von mir getroffene
Unterscheidung von Materialfeld und Verwirklichungsfeld, die erst das

eigentliche Verständnis der Gestaltung ermöglicht, weißt auf die doppel-
wesensteilige Einheit von Materie und Form im substantiellen Wesenskerne

selber zurück. Zahlreiche Beispiele aus dem Gebiete der Entwick-



54 Die innere Grundlage organischer Selbstgestaltung

lungsphysiologie brachte ich zum Beleg der von mir angenommenen
Gezweiung und veranschaulichte sie am Beispiel der Lösung eines Vexierbildes,

wo das gestaltungsbereite Strichmaterial einmal aktuell zur
Bildqualität eines Buschwerks geformt erscheint, dann aber auch aktuell
zur Bildqualität eines Jägers, sodaß etwas völlig Neues herausspringt
und die Neugestaltung notwendig Entstaltung vom Voraufgehenden
einschließt. Ich sagte, daß die Unterscheidung von Materialfeld und
Verwirklichungsbild das eigentliche Verständnis der Gestaltung ermöglicht,
insofern Gestaltung zu wirklichen Neubildungen aus einem gestalt-
aufnehmenden Untergrund fähig ist, « Epigenesis » also nicht nur scheinbar,

sondern wirklich Neubildung meint und nicht bloß im rein
physiologischen, sondern letztlich seinstheoretischen Verständnis zu fassen ist.
Die nur physiologische Auslegung organischer Selbstgestaltung ist eine

berechtigte arbeitstheoretische, sieht aber ab von der inneren Ermög-
lichungsgrundlage der Entstehung von Neuem, weil sie alles auf eine

äußere Verkettung aktueller Bedingungen zurückführt, also etwas nur
« durch » etwas nicht « aus » etwas entstehen läßt.

Es legen aber die wirklichen Experimentalergebnisse über
Gestaltungsvorgänge, so überaus bedeutsam rein naturwissenschaftlich die

Erforschung der werkzeuglich biophysikalisch und biochemisch
vermittelnden Faktoren dabei ist, auch jene nach Analogie des Vexierbildes

ausgelegte innere Gestaltverwirklichung auf der Grundlage von
Materialfeld und Verwirklichungsfeld nahe. Ja, allerneueste
Untersuchungsergebnisse gewinnen erst eigentlich auf dieser Grundlage ihre

ungezwungenste Exegese im Sinne der Beachtung der vitalen
Eigengesetzlichkeit des Vorganges. Die Untersuchungen über Gliedmaßenregeneration

bei Molchen haben gezeigt, daß Zellen des Regenerations-
Bildungsgewebes (Blastems), auch wenn sie nur von einigen wenigen
Gewebsarten (also etwa nur vom Unterhautgewebe und der Epidermis),
abstammen zu allen Gewebearten determiniert werden können, die zum
vollständigen Régénérât gehören (also auch zu Knochen Muskeln usw.).
Ihre gewebebildnerische Determinationsbereitschaft ist labil oder variabel,

gehört in unserem Sinne dem entdifferenzierten Materialfeld an, dem

gegenüber aber nun das organbildende Verwirklichungsfeld fest und
unwiderruflich in seiner DeterminationswacA/ vorentwaltet und die
Gewebeanteile in der rechten Proportion sich zubildet. Die Wissenschaft
unterscheidet zwischen variablen « histogenetischen » und « invariablen »

morphogenetischen Fähigkeiten. Aber im Tiefenrelief hebt sich hier die

von mir eingeführte Unterscheidung von Materialfeld und Verwirk-



Die innere Grundlage organischer Selbstgestaltung 55

lichungsfeld ab, die ja, wie ich sagte, die Abspiegelung des doppel-
wesensteilig zusammengesetzten Seins des Trägers der gestaltdeterminierenden

Agentien ist. Wenn bei meinem Entblätterungsversuch bei
der Schneebeere aus der Fruchtblattanlage eines Blütenknöspchens bei
dessen Verwandlung in ein Laubsprößchen ein Laubblatt entstehen
konnte und zudem der Rhythmus der Blattnervatur-Differenzierung bei
der Verlaubung genau der eines normalen Laubsprößchens entsprach,
so zeigte das, daß durch die Entblätterung des Gesamtstrauches die

histogenetische Determinationsaufgeschlossenheit für die neue
Gestaltdetermination materialursächlich rezeptiv wurde, damit « aus » dem

Blütenknöspchen das Laubsprößchen werden konnte. Durchgesetzte
Umwandlungen aber kamen nur zustande, wenn der Strauch als Ganzes

radikal entblättert wurde, sodaß die Wiederausgleichungstendenz des

Blattverlustes ihn als Ganzes : als Strauchindividuum, durchgriff.
Vereinzelt beblättert gelassene Sprosse ließen nie die Verlaubungstendenz
zum Durchbruch gelangen. Anders, wenn man sie zu Stecklingen machte,
die schon von Haus aus über wenig Blätter verfügten. Dann kam es

auch ohne Entblätterung zu schönen Umbildungen von Blütenknöspchen
zu Laubsprößchen, denn die Stecklinge waren ja nun etwas anderes als

bloße Ganzheitsteile am Strauch, sie waren wieder selbst Ganzheiten,
in sich selbständige Individuen mit den ihren Bedürfnissen zuproportionierten

Fähigkeiten.
* * *

In meiner vor vierzehn Jahren bei Gustav Fischer, Jena, erschienenen

Schrift : « Die Polarität der Pflanze » machte ich auf eine gewisse

Verhältnisgleichheit aufmerksam, die zwischen dem Erde und Himmel
produktiv miteinander verbindenden Lichtempfindlichmacher in der
Pflanze, dem Blattgrün oder Chlorophyll und der Pflanze selber besteht.
Der Vergleich ergab sich aus dem Zusammenhang von Struktur- und
-Wirkbild einer chemischen Verbindung. Ich wies z. B. darauf hin, daß

hochentwickelte Molekulargebilde unter Wahrung ihrer chemischen

Ringstruktur durch den Stoffwechsel hindurchgehen und sich nur an
der Peripherie Atome an- und abgliedern, um damit das Energie
liefernde Geschehen zu beherrschen und zu regulieren ohne selbst einer
einschneidenden Änderung unterworfen zu sein. In der inneren im
Stoffwechsel nicht untergehenden Festigkeit solcher Ringe liegt schon
eine Analogie zur Selbständigkeitswahrung der Gesamtpflanze gegenüber

den wechselnden Außeneinflüssen. Im Blattgrün vereinigen sich



56 Die innere Grundlage organischer Selbstgestaltung

nun vier sogen, heterozyklische Pyrrolringe, die durch polare Stellung
der Kohlenstoffatome gegen das Stickstoffatom sich auszeichnen, wobei
die bodenherkünftige Stickstoffkomponente das Auflockerung vermittelnde

Element gleichsam den « Wurzelpol » darstellt, der in besonderer
Weise die erdgerecht aufschließende Wirkform garantiert. In einer die

Grundkonzeption meiner Schrift positiv aufnehmenden Kritik wies der

Hamburger Naturforscher Prof. Dr. Friedrich Brock darauf hin, daß

man bei aller analogienhaften Aufdeckung von Polarismen doch im
Auge behalten müsse, daß die Welt der chemischen Formeln ein Produkt
unserer Vorstellungswelt bleibt und als solches jederzeit einer Revision
unterziehbar ist, während die biologischen Daten sich unmittelbar aus

unserer Anschauung ergeben. Unterdessen ist aber durch das Feld-
Elektronen-Mikroskop das viergliedrige Pyrolringgefüge einer dem Blattgrün

strukturell gleichwertigen chemischen Verbindung sichtbar gemacht
und fotografiert worden und hat dabei die reizvolle Gestalt eines

vierblättrigen Kleeblattes enthüllt. Man denkt an Goethes Ausspruch :

«Morphologie ruht auf der Überzeugung, daß alles, was sei, sich auch
andeuten und zeigen müsse. Von den ersten physischen und chemischen
Elementen an bis zur geistigsten Äußerung des Menschen lassen wir
diesen Grundsatz gelten. » Ontologisch ist das darin begründet, daß die
Wesensform auch Prinzip der durch die Sichtbarkeit vermittelten Ein-
sehbarkeit ist. Daß das Chlorophyll als Blattgrün die Pflanze sozusagen
in die ihr wesensgemäßeste Trachtfarbe einkleidet, da es — als
Ausdruck der Potenz-Akt-Proportionierung — den Dunkelhintergrund des

für Einstrahlung offenen Blau mit dem aktiv ausstrahlenden Lichthintergrund

des sonnenfarbenen Gelb verbindet, sei nur beiläufig bemerkt.
Die Farbigkeit als Tönung der Lichthaftigkeit ist hier selbstverständlich

nur qualitätsgehaltlich, charakterologisch, nicht physikalisch
gemeint. Prof. Eduard May (in « Kleiner Grundriß der Naturphilosophie »,

Meisenheim 1949, S. 51/52) äußert sich im Hinweis auf meine oben

genannte Schrift, « daß sie (ähnlich wie die Arbeiten Armin Müllers)
deutlich erkennen lassen, daß man auch bei einem nicht kausalen Ansatz
und unter Zugrundelegung der Kategorie des 'Urbildes' statt derjenigen
der 'Ursache' die einzelnen Probleme angehen kann und daß die Art
der Forschung und Deutung und mithin der jeweiligen Erkenntnis von
der Art der Fragestellung und dem diesbezüglichen (apriorischen)
Ansatz abhängt. Der exakten Naturphilosophie, die sich nicht gleich von
neuen 'Weltbildmöglichkeiten' blenden läßt, eröffnet sich hier ein weites,
noch kaum bearbeitetes Feld logischer und metodologischer Forschung. »



Die innere Grundlage organischer Selbstgestaltung 57

Als Ansatz sehr fruchtbarer Art zur Aufschließung echter Polarismen
erwies sich mir meine « Philosophie der Blüte » (Die Begegnung, Maiheft

1947). Goethe weist bereits in seinem Farbenkreis darauf hin, daß,

wenn aus Grün nach der einen Seite Gelb hervorgeht und sich über

Orange zum warmen ungebrochenen Hochrot steigert, auf der anderen
Seite Blau, das zum kalten gebrochenen Violett wird, nun die warme
durchlichtete Plus-Seite mit der kalten durchdunkelten Minus-Seite in
der Vereinigung von Hochrot und Violett die « Blüte » des Purpur ergibt.
Dieses Schema : Polarität, Steigerung nach Plus- und Minusseite und
Kulmination habe ich auf die Generationswechselstufen im Pflanzenreich

übertragen. Je höher die Pflanze gebildet ist, desto deutlicher
zeigt sich die Erscheinung der Blüte, es steigert sich die Polarität von
Vorzug und Mangel ; denn die höheren Pflanzen lassen die Erscheinung
des Generationswechsels, der noch bei den Farnen im Wechsel von
kleinem Vorkeim mit großem Blattwedel besteht, nicht mehr äußerlich
sichtbar werden, sondern schließen in die Blüte das nun gänzlich
verarmte Geschlechtspflänzchen ein. Durch diesen Mangel wird der Pflanze
der Vorzug der Blütenbildung zuteil. So verstehen wir nun aber auch,
wie wir immer den Kulminationspunkt oder die Ubergipfelungshöhe in
eine Aufstufungsreihe deren « Blüte » bezeichnen können, denn analog
findet auch hier immer eine je tiefer aufgeschlossene Ermangelung mit
einem je reicheren Vorgebot am Eigenen zur Begegnung sich zusammen.
Denken wir an die Erde-Sonne-Gezweiung in unserem Planetensystem,
an das reziproke Verhältnis zwischen Organbelehrungsbedürftigkeit und
geistiger SelbstbelehrungswiacA^ beim Menschen, an die Rückverbindung
zwischen dem äußerst hilfs-und-belehrungsbedürftigen Kind mit dem

es ernährenden und erziehenden Elter, was ja erst zum Sichzusammenfinden

im menschlichen Familienleben, der «Blüte» der Gemeinschaft

führt. Ganz kulminiert die Armut zur entgegenkommenden

Erfüllung hin im Geheimnis der weihnachtlichen Krippe und nicht
ohne Tiefsinn nannte schon Schölling einmal die Erde das «Bethlehem
dieser Welt ».

Wenn wir unser Schlüsselzeichen der Potenz-Akt-Proportionierung
auf die Erde-Sonne-Gezweiung anwenden, so kann es uns über die
Ausdruckswahrheit auch unseres naiven Weltbildes ganz neu ins Bild setzen.

Oft wurde schon die Frage aufgeworfen : Ist nicht das naive Weltbild,
von dem wir uns vollmenschlich nicht lösen können, ein großer Trug
der Sinne, den Kopernikus endgültig zerstört hat Wir müssen hier
aber wohl zu unterscheiden verstehen und dürfen den Perspektivismus



58 Die innere Grundlage organischer Selbstgestaltung

menschlicher Erkenntnis nicht außer acht lassen. Wenn wir die

notwendige Proportionierung zwischen der spezifisch eingeschränkten
Aufnahmefähigkeit des vom Lichte (namentlich in Bezug auch auf das

Leben) ämchkraitungsbedürftigen irdischen Bereiches und der Ausstrah-
hingsmacht des ihm zugewandten Sonnenbereiches beachten, so ergibt
sich von selbst, daß die majestätische Ausstrahlsphäre des erhabenen

Sonnengestirns dem Erdplaneten nur näher rücken kann in der Ver-

irdischungsgestalt. Diese ergibt sich von selbst durch die nur in der
Distanz möglichen Begegnung mit der Erde, der Erdrotation und
Erdatmosphäre, wobei die Sonne die Erde gleichsam zu « umkreisen » und
zu « umsorgen » scheint. Aber ist dies nicht zugleich auch ein Ausdruck
dafür, daß das Höhere zum Niederen in gewisser Hinsicht auch dienend

herabsteigt Realsymbolischen Gehalt gewinnt das naive Weltbild
dann, wenn wir darum wissen, daß es, wie es im Wesen der
Ermangelungspotenz liegt, zu empfangen, so auch im Wesen des Aktes liegt, in
seinem Vorgebot am Eigenen aus diesem zu eigen zu geben, so weit dies

nur möglich ist, und derart in zugleich wirklicher und bildlich
ausgedrückter Bedeutung zu einer Mangelnot « abzusteigen ». Hier aber
stehen wir an dem Umkehrpunkt, wo in lauter unterscheidender
Vereinigung der natürlichen mit der übernatürlichen Offenbarung Gottes
in seinem Werk die Natur erst wahrhaft zum Symbol sich konstituieren
kann und der natürliche Verstand in der « Pracht der kreatürlichen
Erblindung » in das anbetende Zeugnis zurücktritt vor das « Descendit
de coelo » in der Inkarnation.

Der Verirdischungsabstieg (die Geomorphose) der Sonne ist das

Gleichnis des Menschwerdungsabstieges (der Anthromorphose) Gottes.
Letztere ist aber keine polare Zuordnung mehr, denn sie gründet sich
nicht auf einem Naturanspruch, sondern bringt das freie Aufgenommenwerden

in das Von-Gott-Geliebt-Sein zum Ausdruck, durch das « die
Armut Braut wurde ».

Auch der hl. Thomas zögert hier nicht, die Aufstufung seiner Rück-
verbindungsstufen zwischen Zeugendem und Gezeugtem in der Über-

gipfelung aus dem Glauben abzuschließen. In Quodl. 1, Art. 8 E. 3

bemerkt er : « Die Natur ist auf sich selbst zurückgewendet, weil sie

alles, was sie liebt, zu sich zurückbeugt » (retorquet ad se). Und weiter
heißt es dann im Compendium Theologiae, Kap. 201 : So hat Gott
selbst durch die Menschwerdung das ganze Werk der Schöpfung zum
Abschluß gebracht, « da der Mensch, der zuletzt geschaffen wurde, gleichsam

den Kreis (der Schöpfung) schließend, zu seinem Ursprung zurück-



Die innere Grundlage organischer Selbstgestaltung 59

kehrt, indem er durch das Werk der Menschwerdung dem Ursprung
der Dinge selbst geeint wird ».

Diese unterscheidend einende Rückverbindung zwischen Natur-
ontologie und gläubiger Schöpfungsauslegung muß man wieder sehen,

um das unglaubliche Mißverständnis auszuräumen, als ob Thomas den
Sinn für das Geheimnis und die Glaubensbereitschaft der Vernunft des

zentral ja aus dem Geheimnis weil aus dem Glauben lebenden Christen
durch einen insgeheim eingeführten Rest eines Rationalismus griechischer

Herkunft geschwächt hätte. Bekanntlich hat in diesem Zusammenhang

der Religionsphilosoph Chomiakov Thomas einen « mittelalterlichen

Voltaire » genannt und zuvor schon glaubte Kant die Überheblichkeit

der menschlichen Vernunft in ihre Grenzen zurückweisen zu
müssen, um dem Glauben wieder Raum zu verschaffen. Stellt man aber
in dem von uns angedeuteten Gesamtzusammenhang die echt onto-
logisch untergründete Philosophie der Natur und nicht etwa eine

bloße Naturwissenschaftsphilosophie physikalistisch oder psychologi-
stisch beeinträchtigter Art — hinein, so wird man erleben, daß das

wurzelhaft aufgeschlüsselte Schöpfungsverständnis des wandelbaren
Seins dem von Kant formulierten Anliegen ungleich verstärkter und
viel weniger durch Verkürzung der Ratio humana selber gerecht zu
werden vermag, als dem oberflächlichen Blick dies bisweilen erscheint ;

ja, daß gerade das Verhältnis zwischen Natur und gläubiger Geschichte

hier auf einmal in einer Tiefenperspektive sich auftut, die man kaum
geahnt hätte. Denn verstärkt rückt jetzt in den Mittelpunkt der innerste
Geheimniskern der heilsgeschichtlichen und damit überhaupt auch der

geschichtlichen Ereignisordnung : « Was keiner weiß, ist nur das ganz
Gewisse, es geht ein großer Wille auf der Erde » (Konrad Weiß).

In meinem jetzt im Verlag Otto Müller, Salzburg, erschienen Werk :

« Vom Sinnreich des Lebens, Eine Ontologie gläubiger Wurzelfassung »

habe ich versucht, den Seinssinn und Bildsinn menschlicher Erkenntnis
auf jene Grenze seiner Reichweite zurückzuführen, wo er dem Sinn für
das Geheimnis und für die Unterfassung in gläubiger Wurzelfassung
sich aufschließt und einem das Geheimnis verflüchtigenden rein symbolischen

Piatonismus vorbeugt. Es ist ein erster Versuch, dem sicher
noch manches Rektifizierungs- und Präzisierungsbedürftige anhaftet,
der aber dem ontologischen Aktualismus des hl. Thomas gewiß keine
Gewalt antun dürfte, wenn man wirklich auf die erstverbindlichen
Prinzipien zurückgeht. Das gilt namentlich für das Verhältnis zwischen
dem Statischen — im Sein Selbständigkeit und feste « Währung » ver-



60 Die innere Grundlage organischer Selbstgestaltung

bürgenden Prinzip in allen Ereignisverkettungen — und dem
dynamischen gegen alle Erstarrung sich wappnenden Prinzip lebendiger
Entwicklung in der Spannung des Seins zu dem Noch-Nicht-Sein. Wenn
einerseits ein Naturforscher wie Heribert Nilsson von einem alles in
Fluß auflösenden schrankenlosen Evolutionismus erschreckt sich
abwendet mit der Bemerkung, daß « das brennende Problem der Zukunft
sich sicherlich mehr um Stabilisierung als um Entwicklung drehen

würde » — und wenn wir andererseits doch heute in keiner Weise mehr
den tiefberechtigten Wahrheitskern des neuzeitlichen Dynamismus mehr
verkennen können, so kann gerade der ontologische Aktualismus des

hl. Thomas den fruchtbaren Ansatzpunkt dazu bieten, die Vernunft zur
Bereitschaftsumkehr « gläubiger Wurzelfassung » zurückzuführen, in der

die Natur wieder auf Hoffnung hin der Vergänglichkeit unterworfen
erscheint und Weg, Wahrheit und Leben wieder erneut und geschichtlich

substanzbildungsmächtig sich zusammenfinden. In diesem

Zusammenhang erweist sich der ontologische Aktualismus des hl. Thomas

nicht als eine kalte hieratische Ontologie, sondern als eine Synthese zur
ausgezeichneten Würdigung von Leben und Aktivität und zur
Aufschließung des Sinnes für das Geschichtliche als das im tiefsten und
eigentlichsten Sinne « Aktuelle » in seinen orts- und zeitgerechten Proportionen.
Der tiefste Mangel unserer Zeit und Kennzeichen ihrer eigentlichen
Entwurzelung ist ihre geschichtliche Proportionslosigkeit, da nicht mehr
erkannt wird, daß im Begegnungscharakter mit der göttlichen Wirklichkeit

ein Gefälle auf Leibwerdung hin enthalten ist und unter dem

Gesichtspunkt der Singularität und Wirklichkeit dieses Sichereignens
das innerste Mysterium des Geschichtlichen sich verbirgt. Gläubige
Wurzelfassung aber bedeutet, daß entsprechend der Natur des Aktes, sich

mitzuteilen, soweit dies nur möglich ist, das Fruchtbarwerden der Gnaden-

aktualitas das Noch-nicht-Aktuiertsein der Schöpfungsanlagen nicht
unerfüllt unter sich liegen läßt, sondern absteigend sie zu sich
aufschließend und sich ihnen mitteilend geschichtlich « Fleisch und Blut »

und « Bild und Wort » werden läßt in gestaltender Polis, im Recht und
in der Kunst und zentral auch in der Liturgie. Denn, « das Sein », sagt
Thomas « meint die Aktualitas in allem Aktuellen und aus diesem Grunde

die Vollkommenheit aller Vollkommenheiten ». Der Zuwachs an Sein ist

per se ein Zuwachs an Sinn und in diesem Sinne können wir wohl auch

von einer Geschichtlichkeit der « geschehenden Wahrheit » in ihrem
wahren Vollbringungswege : in dem Natur und gläubige Geschichte
verbindenden Opfergang durch die Zeiten, sprechen.


	Die innere Grundlage organischer Selbstgestaltung

