Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Thomas und die Quaestio "De immortalitate animae”
Autor: Fries, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762731

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomas und die Quaestio
« De immortalitate animae »

Von Dr. A. FRIES C. Ss. R.

Cod. Vat. lat. 781, in dem bis jetzt nur Schriften von Albertus
Magnus und Thomas nachgewiesen sind, enthilt bekanntlich eine
Quaestio disputata iiber die Unsterblichkeit der Menschenseele !. Sie
wurde, obwohl keine handschriftliche Zuteilung an Thomas vorliegt,
1935 von dem spanischen Dominikaner F. E. Gomez auf literarische
und inhaltliche Ahnlichkeiten hin als echte Schrift des Thomas heraus-
gegeben . Jedoch wurden die Griinde fiir die Echtheit in den Bespre-
chungen nicht fiir hinreichend erachtet ®. Ebenfalls 1935 befaBte sich
F. M. Henquinet O. F. M. mit der Abhandlung iiber die Unsterblich-
keit, und er fand keine Schwierigkeit, sie als Werk Alberts d. Gr.
anzusehen 4, wihrend ich selber von einem Heranriicken der Quaestio

1 Mit ihr verwandt, doch nicht identisch ist die gleichlautende Frage in Cod.
Laud. Miscell. 480 der Bodleiana von Oxford. F. PELSTER S. I., Literarhistorische
Probleme der Quodlibeta des hl. Thomas von Aquin, in : Gregorianum 28 (1947) 84
Anm. 12. Ebenso ist die Abhandlung, allerdings mit einem verschiedenen Anfang,
erhalten im Archiv der Kathedrale von Valencia, Cod. 47 (14. Jahrhundert). An-
gabe von F. E. Gomez O. P. s. folgende Anmerkung.

2 F. E. Gomez O. P., De immortalitate animae. Cuestidén inédita de Santo
Toméas de Aquino (Biblioteca de Tomistas Espafioles TII, serie manual), Madrid-
Valencia 1935. Die Schrift ist die Zusammenstellung einer Artikelreihe (Una
Cuestién inédita de Santo Tomds de Aquino), die in der Zeitschrift Contemporanea
von Valencia 1933 bis 1935 verdffentlicht worden war.

3 A. DonDAINE O. P., Revue des Sciences philos. et théol. 25 (1936) 718 f. —
DERrs., Bulletin Thomiste V (1937) 61 ff. — M. Cappuyns O.S. B., Bulletin de
théol. ancienne et médiévale III (1938) n. 485. — M. GRABMANN, Die Werke des
hl. Thomas von Aquin (Beitrige z. Gesch. d. Phil. u. Theol. des Mittelalters X XIT,
1/2) Miinster i. W. 1949, 413, bespricht die Abhandlung De immortalitate animae
unter den « Mitteilungen tiber dem hl. Thomas zugeteilte Schriften ». — PELSTER,
Gregorianum 28 (1947) 84 Anm. 12, ist der Ansicht, die Schrift enthalte wahr-
scheinlich eine QQuaestio disputata von Thomas,

4 Vingt-deux questions inédites d’Albert le Grand dans un manuscrit & 'usage
de S. Thomas d’Aquin, in: The New Scholasticism 9 (1935) 319.




Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 19

an Albert d. Gr. schon damals abgeraten habe!. So blieb die Echt-
heitsfrage offen, und es oblag der Forschung, weiter nach dem Ver-
fasser zu suchen. Der Weg, den Gomez eingeschlagen hat, ist sicher
richtig. Nur muB man den Startpunkt in die Entstehungsgeschichte
des Cod. Vat. lat. 781 verlegen und den Weg zu Ende gehen, d. h. nicht
nur hie und da eine Ahnlichkeit mit den Schriften des Thomas
anmerken, sondern die Ubereinstimmung als durchgehend nachweisen.

I.

Cod. Vat. lat. 781 enthilt von Thomas Quaestiones De veritate
sowie Quodlibet VII und Quodlibet VIII 2 Wegen der Halbkursive
und des Textes der Quaestiones De veritate und wegen der Bedeutung
fiir die Chronologie der Werke des Thomas wurde er mehr als andere
Handschriften der Scholastik untersucht und beschrieben, besonders dank
der Kontroverse Pelster — Destrez — Axters®. Auch ohne in Thomas
den Besitzer der Hs oder gar — fiir einen Teil — den Schreiber zu
sehen, darf man als gesichert annehmen, daB die Hs in unmittelbarer
Beziehung zu Thomas stand ®. Er hatte sie in Gebrauch. DaB sich
darin auch Quistionen von Albert d. Gr. finden, schwicht ihr Verhiltnis
zu Thomas nicht ab, um so weniger, als der Text sowohl in den Abhand-
lungen Alberts wie in denen von Thomas im allgemeinen sehr gut ist .

Mitten unter den Thomasschriften steht nun die Darlegung uber
die Unsterblichkeit. Auf f. 47ra (nach der jiingeren Zahlung) geht
oben De veritate q.1 a.11 zu Ende; daran schliet sich noch der
(letzte) 12. Artikel an. Unmittelbar darauf folgt, von anderer Hand
geschrieben, die Quaestio De immortalitate animae. Sie fiillt also zwei
Drittel von f. 47r, sodann vollstindig f. 47v und f. 48r. Nach der unbe-
schriebenen Seite f. 48v findet man auf ff. 49r-50v die schon frith mit

! Um neue theologische Abhandlungen Alberts d. Gr., in.: Angelicum 13
(1936) 80 f.

* Vollstindige Beschreibung bei A. PerzER, Codices Vaticani latini II, 1
(679-1134), Rom, Vatikan, 1931, 91-96.

3 Der Verlauf ist dargestellt bei HENQUINET, Vingt-deux questions, in : The
New Scholasticism 9 (1935) 284 f.

% PELSTER (mit Berufung auf PELzER), Literarhistorische Probleme der Quod-
libeta, in : Gregorianum 28 (1947) 84 f. — E. AXTERs O. P., La critique textuelle
médiévale doit-clle étre désormais établie en fonction de la ‘pecia’, in : Angelicum
12 (1935) 294 f. — HENQUINET, Vingt-deux questions, in : The New Scholasticism
9 (1935) 286, 322, 324.

5 HENQUINET, ebd. 286.



20 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

Quodl. VII verbundene Quaestio De opere manuali (Quodl. VII q. 7
aa. 17. 18) in der berithmten Halbkursive, und dann ff. 51r-78r De veri-
tate qq. 2-7. Nach einem von Th. Kippeli O. P. hergestellten und von
Henquinet wiedergegebenen * Schema schlieBt der dicke fiinfte Faszikel,
der u.a. das Quodlibet VII (davon ff.32r-33r in der Halbkursive)
und ein Stiick der Quaestiones De veritate enthilt, mit der Quaestio
De immortalitate animae ab. Daraus ergibt sich wohl, daB die der
Hs eigene besondere Beziehung zu Thomas sich auch auf diese Abhand-
lung erstreckt.

DaB sie etwas mit Thomas zu tun hat, wird noch deutlicher, wenn
man sie mit den Werken des Thomas vergleicht. Solche Gegeniiber-
stellungen sind zwar listig, aber unerldBlich, wenn man hier weiter-
kommen will. Die Ubereinstimmung geht da soweit, daB man jede
kleinste Einheit der Quaestio mit Parallelen aus Thomasschriften belegen
konnte. Zuvor sei jedoch an eine Eigenart von Thomas erinnert. Wenn
er einen Lehrpunkt in verschiedenen Schriften behandelt, dann iiber-
nimmt er — im Unterschied von andern — nicht einfach ganze Ab-
schnitte von einem Werk ins andere. Das ist auch bei den folgenden
Texten zu beriicksichtigen. Ebenso der Unterschied in der Frage-
stellung, unter der jeweils ein Lehrpunkt, z. B. die Méglichkeit des
Unendlichen, in der Quaestio De immortalitate und anderswo bespro-
chen wird.

II.

1. Sed contra est, quod dicit Philosophus in II De anima, quod
intellectus separatur ab aliis partibus animae sicut perpetuum a cor-
ruptibili (f. 47rb).

An drei Stellen, wo Thomas iiber die Unsterblichkeit handelt,
erscheint dieser Grund am gleichen Platz: In II Sent. d.19 q.1 a.1
In contrarium arg.1; De anima a.14 Sed contra arg. 4; Quodl. X
q-3 a.6 Sed contra arg. 1.

2. Tuxta hoc autem quaerebatur, utrum aliqua creatura possit
vel ad momentum subsistere, si a Deo non conservaretur in esse, et
utrum Deus hoc alicui creaturae conferre possit, quod per principia,
quibus in esse constituitur, conservaretur in esse subtracta Dei opera-
tione. Et videtur, quod sic; quia artifex creationis, qui est minoris
virtutis, potest hoc conferre suo artificiato, ut sua operatione cessante

1 Ebd. 287.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 21

artificiatum illud permaneat, sicut cessante operatione aedificatoris
permanet domus. Multo igitur magis videtur, quod Deus suae crea-
turae hoc possit conferre (f. 47rb). — Ad quaestiones ultimo propo-
sitas dicendum est, quod cum remota causa tollatur effectus, oportet,
quod remota operatione divina tollatur esse rerum, quod ex ipsa cau-
satur. Non enim operatio Dei est tantum causa, quod res fiant, sicut
aedificatio est causa domus, sed est causa, quod sint res. Et quia
Deus non potest alicui creaturae conferre, ut non sit eius effectus,
non potest ei conferre, quod absque eius operatione conservetur in
esse (f. 48rb). — Wenigstens dreimal wird diese Frage von Thomas
aufgeworfen und im gleichen Sinn beantwortet : De veritate q.5 a. 8
arg. 8 ; De potentia q.5 a.1 arg.4; Summa theologiae I q. 104 a. 1
arg. 2. — Vgl. Quodl. IX a. 1.

3. Item, ultimus finis animae humanae esse videtur, ut primam
rerum causam cognoscat. Quod patet ex hoc, quod homines videntes
effectus et ignorantes causas admirantur. Et ipsa admiratio est movens
ad inquirendum causae cognitionem, ut dicitur in principio Meta-
physicae. Et sic non quiescit naturale desiderium, quousque invenitur
aliquis effectus habens causam. Cum igitur ultimus finis sit, in quo
totaliter naturale desiderium quietatur, manifestum est, quod in cogni-
tione primae causae est ultimus animae humanae finis. Unde Ioh. XVII, 3:
« Haec est vita aeterna» etc. Ad hunc autem finem anima humana
non pervenit, dum est corpori coniuncta, ut alibi probatum est. Oportet
ergo, quod ipsa post corpus remaneat. Aliter in vanum esset quasi
non potens ad finem proprium pervenire (f. 47va).

Ein «Zeichen der Unsterblichkeit » wird also gewonnen aus dem
Lebensziel des Menschen. Der Obersatz spricht das natiirliche Ver-
langen nach der schauenden Erkenntnis der Erstursache aus, mit Hilfe
des « Anfangs der (aristotelischen) Metaphysik » und mit der Besti-
tigung durch ein Schriftwort. Diese Schriftstelle verwendet Thomas
an mehreren Stellen, wo er iiber das letzte Lebensziel spricht: De
veritate q. 8 a.3 Sed contra arg.1; q.14 a.2 Sol.; De anima a.5
Sol. ; De spiritualibus creaturis a. 10 ; ed. Keeler 127 ; De malo q. 16
a. 6 arg. 6. Sachlich gleiche und #hnlich lautende Darstellungen des
Obersatzes finden sich bei Thomas: Summa contra gentiles III cc. 51.
54.57 ; Summa theol. I q. 12 a. 1 ; I-IT q. 3 a. 8, wo auch, wie in der
Quaestio, auf den « Anfang der Metaphysik » hingewiesen wird ; Comp.
theol. c. 104.

Der Untersatz stellt fiir die Seele im Zustand der irdischen Ver-



22 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

einigung mit dem Leib die Unméglichkeit fest, Gott zu schauen, und
weist dafiir auf eine andere Schrift des Verfassers hin : ut alibi pro-
batum est. Thomas hat sich mit dieser Unmdglichkeit an einer ganzen
Anzahl von Stellen befaBt: In III Sent.d.27 q.3 a.1; d.35 q.2
a.2; In IV Sent. d. 49 q. 2 a.7; De veritate q. 10 a. 11; q. 13 a. 3 ;
Summa contra gentiles III c. 47 ; Quodl.I q.1 a.1; Summa theol. I
q-12 a. 11 ; II-IT q.175 a. 4; q. 180 a.5.

In der SchluBfolgerung wird noch die Alternative zu Hilfe genom-
men, daB die Seele, falls sie nach der Trennung vom Leib nicht weiter-
lebt, « vergeblich » ist, wobei das aristotelische Prinzip, das bei Thomas
in diesem Zusammenhang immer wirksam ist, mitgedacht werden muB :
« Gott (oder die Natur) tut nichts vergeblich. »

4. Est autem communis omnium
conceptio, quod cognitio fiat per

I De anima lect. 4 n. 43 f. : Ed.
Pirotta 19/20 (in der Nachschrift

quandam similitudinem cognoscen-
tis ad cognitum. Existimaverunt an-
tiqui Naturales, quod oporteret in
anima cognoscente esse res cognitas
secundum eundem modum existendi.
Sed quia, cum anima cognoscat om-
nia, ex hoc sequi videbatur, quod
oporteret animam ex omnibus esse
compositam, quod videbatur absur-
dum, elegerunt hanc viam, ut dice-
rent animam compositam esse ex
principiis omnium, ut sic anima per
hoc quod est ex principiis, his quae
sunt ex principiis, similis inveni-
retur. Et ideo qualem unusquisque
eorum opinionem habuit de rerum

des Reginald von Piperno) !: Veri-
tas autem est, quod cognitio fit per
similitudinem rei cognitae in cognos-
cente . Antiqui vero philosophi
arbitrati sunt, quod oportet simili-
tudinem rei cognitae esse in cognos-
cente secundum esse naturale, hoc
est secundum idem esse quod habet
in seipsa ... Unde si anima cognos-
cat omnia, oportet, quod habeat
similitudinem omnium in se secun-
dum esse naturale ... Unde quia
illa quae sunt de essentia rei, sunt
principia illius rei, et qui cognoscit
principia huiusmodi, cognoscit ip-
sam rem, posuerunt, quod ex quo

1 GraABMANN, Die Werke des hl. Thomas, 278 f. — Achtet man einmal auf

den Ausdruck bei Reginald und in der Quaestio, dann hat man den Eindruck,
diese komme dem Stil von Thomas niher. Reginald schreibt z. B. I De anima
lect. 2 n. 20 ; PIRoTTA 10a: Aliud est, quod illud quod habet operationem per
se, habet etiam esse et subsistentiam per se. Et ideo intellectus est forma sub-
sistens ; aliae potentiae sunt formae in materia. — THOMAS, Quaestio De anima
a. 14 Sol. schreibt: Unumquodque autem operatur secundum quod est. Quae
enim per se habent esse, per se operantur ; quae vero per se non habent esse, non
habent per se operationem. In der Quaestio De immortalitate animae steht:
Unumquodque autem invenitur eo modo agere quo modo est. Intellectus igitur
est aliquid per se subsistens, sicut est per se agens. Quod non invenitur in corpo-
ralibus formis, quae quidem per se non subsistunt. Sed composita subsistunt et
habent esse per formas. Natiirlich soll diese Beobachtung hier nicht iiber Gebiihr
eingesetzt werden.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 23

anima cognoscit omnia, esset ex
principiis rerum. Et hoc erat om-
nibus commune. Sed diversificati
sunt secundum quod differebant in
principiis, quae ponebant.

principiis, talem et de anima sor-
titus est (f. 47vb).

An beiden Stellen wird zur Erliuterung des Erkenntnisvorgangs
die Vorstellung der alten Naturphilosophen (Empedokles und anderer)
herangezogen. Neben der sachlichen Ubereinstimmung ist hier die
Beobachtung bedeutsam, daB Reginald von «Antiqui philosophi»
spricht, wo Thomas selber meist genauer schreibt « Antiqui Naturales »,
so z.B. In II Sent.d. 19 q.1 a.1 Sol.; Summa theol.I q.75 a.1
ad 2 ; De anima a. 8 ad 13 ; ITI De anima lect. 9 n. 723, Pirotta 237a ;
De spiritualibus creaturis a. 5, Keeler 64 steht « Primi naturales philo-
sophi»; In IT Sent.d.17 q.1 a.1 Sol. heiBt es: « quorundam anti-
quorum philosophorum », gemeint aber ist Parmenides. Die Quaestio
(«antiqui Naturales ») trifft also ganz den Sprachgebrauch des Thomas.

5. Gegeniiber dem averroistischen Monopsychismus beruft sich der
Verfasser der Quaestio wie Thomas auf die Innenerfahrung?:

Constat enim, quod ipse homo est
intelligens ; non enim loquimur de
intellectu, nisi per hoc quod perci-
pimus nos intelligere (f. 47vb).

Summa contra gentiles II c. 59 :
Non enim intellectus naturam in-
vestigaremus, nisi per hoc quod nocs
intelligimus. Vgl. c. 76 ; De anima
a. 2 ; Summa theol. 1 q. 76 a. 1; De
unitate intellectus c. 3 § 62, Keeler
39; III De anima lect.7 n. 695,
Pirotta 230b: Sed hic hoc unum
sufficiat, quod ad positionem hanc
sequitur, quod hic homo non intel-
ligit.

6. Gemeinsam ist auch die Betonung der Untrennbarkeit des (for-

malen) Titigkeitsprinzips vom Handelnden, weil Sein und Téitigsein

auf die Form zuriickgeht.

Impossibile est autem, quod ali-
quid formaliter operetur aliquo,
quod est divisum ab eo in substan-
tia. Oportet enim id quo aliquid ope-
ratur, esse actu formam ipsam, per
quam est in actu, cum nihil agat,

III De anima lect. 7 n. 690, Pi-
rotta 229b : Sed impossibile est, illud
quo aliquid operatur formaliter, se-
parari ab eo secundum esse. Quod
ideo est, quia nihil agit, nisi secun-
dum est quod actu. Vgl. n. 695,

1 Vgl. E. KiLeiNneiDAM, Das Problem der hylomorphen Zusammensetzung
der geistigen Substanzen im 13. Jahrhundert, behandelt bis Thomas von Aquin,

Breslau 1930 (Diss.) 80 f.



24 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

nisi secundum quod est actu. Si
igitur homo est intelligens, impos-
sibile est, quod id quo formaliter in-
telligit, sit substantia separatim ab
ipso existens (f. 47vb).

Pirotta 230b; Summa contra gen-
tiles I c. 59 (Amplius) ; c. 76 (Prae-
terea) ; Summa theol. I q. 76 a.1 ;
q. 88 a.1; De spir. creat. a.10,
Keeler 125 ; Comp. theol. c. 85.

7. Die (nur) metaphysische Zusammensetzung der Seele wird hiiben
wie driiben in den gleichen, im selben Sinn gebrauchten Ausdriicken
dargestellt, was bei der Fiille der Meinungen besonders ins Gewicht

fallt 1.

Non enim. (anima) est composita
ex materia et forma, sed ex ‘quo
est’ et ‘quod est’ seu ex esse et
‘quod est’, quod idem est. Nam
ipsum esse est, quo unumquodque
est. Hanc autem compositionem in-
veniri oportet in omnibus praeter
Deum, in quo solo idem est sua
substantia et suum esse. In sub-
stantiis autem immaterialibus, sed
creatis aliud est esse et substantia
rei. Sed substantia subsistens in
esse est ipsa forma. In materialibus
autem substantiis est compositum
ex materia et forma. Esse autem
est per se consequens formam (f. 48ra).

Summa contra gentiles II c. 54 :
In substantiis autem intellectuali-
bus, quae non sunt ex materia et
forma compositae, ut ostensum est,
sed in eis ipsa forma est substantia
subsistens, forma est ‘quod est’, ip-
sum autem esse est actus et ‘quo
est’. Et propter hoc in eis est unica
tantum compositio actus et poten-
tiae, quae scilicet est ex substantia
et esse, quae a quibusdam dicitur
ex ‘quod est’ et esse, vel ex ‘quod
est’” et ‘quo est’.

c. 52 : Oportet igitur in omni
substantia, quae est praeter ipsum
(Deum), esse aliud ipsam substan-
tiam et aliud eius esse.

Vgl. ferner In I Sent. d. 8 q. 5
a. 2 ; Summa theol. I q. 50 a. 2 ad 3 ;
q. 75 a. 5 ad & ; De spirit. creat. a. 1
ad 8, Keeler 14 f.; De anima a. 6 Sol.,

8. In der Frage, ob die Seele ein ‘Dieses’ (hoc aliquid) im Sinne
des Aristoteles ist, legt Thomas weniger Hemmungen an den Tag als
Albert d. Gr. 2, und der Verfasser der Quaestio geht mit Thomas.

1 Vgl. O. LorTiN O. S. B., Psychologie et Morale aux XIIe et XIIT¢ sidcles I,

Louvain-Gembloux 1942, 427-460. — Albert d. Gr. versteht das Begriffspaar
‘quod est’ und ‘quo est’ von suppositum (homo) und natura (humanitas) oder
von fundamentum und esse. M. D. RoLAND-GoOSSELIN O. P., Le « De ente et
essentia » de saint Thomas d’Aquin (Bibl Thomiste VIII), Le Saulchoir 1926,
172-184 (Albertus Magnus), 185-199 (Thomas).

? Vgl. KLEINEIDAM, Hylomorphe Zusammensetzung, 51-57. — G. MEERS-
seMAN O. P., Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus, in:
Divus Thomas 10 (Frib. 1932) 221. — Vgl. Summa theol. II tr. 13 q. 77 ad 16 ;
BorgNET 33, 97/98.




Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 25

Ad decimum dicendum, quod si
per ‘hoc aliquid’ intelligatur indi-
viduum completum in aliqua specie,
anima non est ‘hoc aliquid’ sicut nec
perfecta, secundum ponentes natu-
ram speciei humanae non esse ani-
mam tantum, sed aliquid ex anima
et corpore compositum. Secus autem
esset secundum opinionem Platonis,
qui posuit, quod homo est anima
utens corpore et non aliquid ex
anima et corpore compositum. Si
autem per ‘hoc aliquid’ intelligatur
quodcumgque subsistens, sic nihil pro-
hibet animam intellectivam ‘hoc ali-
quid’ dici (f. 48rb).

De anima a.1: Relinquitur igi-
tur, quod anima est ‘hoc aliquid’
ut per se potens subsistere, non quasi
habens in se completam speciem, sed
quasi perficiens speciem humanam
ut forma corporis. Et sic similiter
est forma et ‘hoc aliquid’.

Kurz vorher : Sed ulterius posuit
Plato, quod anima humana non
solum per se subsisteret, sed quod
etiam haberet in se completam na-
turam speciei . ..
stare non potest.

Vgl. auch De spirit. creat. a. 2 ad
16, Keeler 32 ; Summa theol. I q. 75
a.2 ad 1.

Sed haec opinio

9. Ob man die menschliche Seele irgendwie als verginglich bezeich-

nen koénne, wird in der Quaestio wie in den Schriften von Thomas

scharf abgelehnt 1.

Per hoc autem quod creatura est
ex nihilo et iacibilis in nihilum, si
sibi relinquatur, non designatur po-
tentia aliqua in creatura, sed in crea-
tore, cuius potentia creatura in esse
producta est etconservaturin esse ...
Corruptibile autem non dicitur ali-
quid vel mutabile nisi propter poten-
tiam, quae in ipso est. Unde cum
in anima non sit potentia ad cor-
ruptionem, inde non potest dici cor-
ruptibilis ratione praedicta (f. 48ra).

Summa, contra gentiles II c. 55 :
Igitur nec est aliqua potentia ad
non esse earum (substantiarum in-
telligentium) nisi in primo agente,
secundum quod potest non influere
eis esse. Sed ex hac sola potentia
nihil potest dici corruptibile ...
Sunt igitur substantiae intellectuales
ex omni parte incorruptibiles.

Vgl. c. 52 ; Summa theol. I q. 75
a. 6 ad 2 ; De spirit. creat. a. 5 ad 4,
Keeler 69; De anima a. 14 ad 19.

1 Weniger klar ist die Ablehnung in einer von P. GLorRIEUX nach Cod. 873

der Stadtbibliothek von Arras herausgegebenen Quaestio (VIII): Utrum anima
rationalis sit immortalis (Questions Disputées ‘De caritate’, ‘De novissimis’, Paris
1950). Dort heilit es in der 12. Erwiderung (S. 78) : ... Anima autem possibilis
est ad mortem potentia remota, large sumendo potentiam, quia potius debet dici
defectus quam potentia. — Zu der von GLORIEUX vorgenommenen Zuweisung
der Quistionen an Bonaventura vgl. H. F. DoNDAINE O. P., De l'attribution a
S. Bonaventure des questions du ms. d’Arras 873, in: Archiv. Fratrum Praed.
19 (1949) 313-378. — Auch Petrus von Tarentaise O. P. lilit in der Seele eine
« IFahigkeit, in das Nichts zuriickgefiihrt zu werden », zu. W. GO01zMANN, Die
Unsterblichkeitsbeweise, Karlsruhe 1927, 220.



26 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

10. Auch in der «schwierigen Frage» nach dem Erkennen der
Seele im Zustand der Trennung hilt sich die Quaestio in der Nihe

von Thomas.

Ad vigesimum primum dicendum,
quod anima habet aliquem actum
secundum genus substantiae sepa-
ratae, scilicet intelligere, licet non
secundum eundem modum intel-
ligat. Et ex hoc ostenditur, quod
est separabilis, sed non eodem modo
est, quo sunt substantiae separatae
(f. 48rb).

(Ad decimum sextum) : Corrupto
autem totaliter corpore iam anima
accipit modum essendi, quo sunt
substantiae separatae. Et ideo ad
eundem modum pertingunt intelli-
gendi, scilicet ut intelligant per in-
fluxum superioris intellectus, scilicet
divini. Cuiussignum est, quod etiam,
dum est in corpore, quando alie-
natur a sensibus, percipit aliquid
abundantius ex influentia superioris
intellectus, ut possit futura praevi-
dere (f. 48rDb).

Summa theol. I q. 89 a.1 ad 3 :
Ad tertium dicendum, quod anima
separata non intelligit per species
innatas, nec per species, quas tunc
abstrahit, nec solum per species con-
servatas ..., sed per species ex in-
fluentia divini luminis participatas,
quarum anima fit particeps sicut et
aliae substantiae separatae, quam-
vis inferiori modo. — Vgl. De anima
a. 15.

Summa theol. I q.12 a. 11 Sol. :
Et huius signum est, quod anima
nostra, quanto magis a corporalibus
abstrahitur, tanto intelligibilium ab-
stractorum fit capacior. Unde in
somniis et alienationibus a sensibus
corporis magis divinae revelationes
percipiuntur et praevisiones futu-
rorum.

11. Der aus der vélligen Aktualitidt der Seele gefithrte Beweis fiir
ihre Stofflosigkeit ist fiir Thomas charakteristisch . Die Quaestio spricht
nun in fast gleichen Worten aus, daf die Seele mit ihrem ganzen Wesen,
nicht nur mit einem Teil, Form des Korpers ist.

Ad secundum dicendum, quod
anima per suam essentiam est forma
corporis (f. 48ra).

De spirit. creat. a. 2 ad 4 ; Keeler
29 : Ad quartum dicendum, quod
anima secundum suam essentiam
est forma corporalis. — Vgl. In II
Sent. d.17 q.1 a.2 Sol.; Summa
theol. I q. 75 a. 5; De anima a. 6 ;
Quodl. I1I a. 8.

12. Einwand und Erwiderung iiber das Verhiltnis der mensch-
lichen und der tierischen Sinnenseele bieten einen weiteren Beriihrungs-
punkt zwischen der Quaestio und Thomas.

! KLEINEIDAM, Hylomorphe Zusammensetzung, 65 f., 83 f.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 27

Praeterea, in homine est idem se-
cundum substantiam anima ratio-
nalis, sensibilis et wvegetabilis. Si
igitur anima rationalis esset incor-
ruptibilis, et anima sensibilis erit in-
corruptibilis. Anima autem equi cor-
ruptibilis est. Cum igitur corrup-
tibile et incorruptibile non unius ge-
neris sint, wut dicit Philosophus X
Metaph., sequitur, quod animae sen-
sibiles in homine et equo non sunt
unius generis. Ergo homo et equus
non conveniunt in genere animalis,
cum unumquodque ponatur in ge-
nere vel specie per suam substan-
tiam. Hoc autem est manifeste fal-
sum. Non igitur anima rationalis
est incorruptibilis (f. 47rb).

Ad undevicesimum dicendum, quod
formae et quaecumque partes non
sunt in specie vel in genere directe,
sed per reductionem. .. Unde anima,
humana et anima equi neque sunt
unius speciei aut generis neque diver-
sorum. Sed homo et equus in uno
genere sunt. Si autem animae hu-
manae deputarent genus secundum
se, essent in alio genere ab eo in
quo esset anima equi (f. 48rb).

De anima a. 11 : Utrum in homine
anima rationalis, sensibilis et vege-
tabilis sit una substantia.

Sed dicebatur, quod anima sen-
sibilis in homine est incorruptibilis.
Sed contra : Corruptibile et incor-
ruptibile differunt secundum genus,
ut dicit Philosophus in X Metaphys.
Sed anima sensibilis in brutis est cor-
ruptibilis. Si igitur in homine anima
sensibilis est incorruptibilis, non erit
eiusdem generis anima sensibilis in
homine et in equo, et ita, cum ani-
mal dicatur per animam sensibilem,
homo et equus non essent in uno
genere animalis. Quod patet esse
falsum.

Ad decimum quartum dicendum,
quod si anima sensibilis, quae est
in brutis, et anima sensibilis, quae
est in homine, collocarentur secun-
dum se in genere vel specie, non
essent unius generis, nisi forte logice
loquendo secundum aliquam inten-
tionem communem. Sed id quod
est in genere et specie proprie, est
compositum, quod utrobique est cor-
ruptibile. Vgl. De anima a.1; De
spirit. creat. a. 2 ad 16, Keeler 32.

13. Ebenso wird in der Quaestio und bei Thomas fiir das AusmaQ
der Verwandlung der Welt dasselbe Prinzip ausgesprochen und gleich-

sinnig angewandt.

Ad octavum dicendum, quod in
ultima mundi reformatione nihil in-
corruptibilitatem consequitur, quod
non habeat aliquem ordinem ad in-
corvuptionem. Propter quod in illo
statu ... non remanebunt animalia
neque plantae neque mineralia cor-
pora (f. 48ra).

In IV Sent. d. 48 q. 2 a. 5: Unde
ad illam innovationem nihil ordinari
poterit nisi quod habet ordinem ad
incorvuptionem ... Animalia vero
bruta et plantae et mineralia et
omnia corpora mixta corrumpuntur.
Vgl. De potentia q. 5 a.9; Comp.
theol. c. 170.

14. Zwei weitere « Zeichen der Unsterblichkeit » werden von Thomas
wie vom Verfasser der Quaestio im AnschluB an Avicenna nambhaft



28 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

gemacht, die gewissermaBen unendliche Kraft des Geistes und die
Erkenntnis von notwendiger Wahrheit und ewigem Sein.

Item, ex hoc ipso quod anima
humana est intelligens, ostenditur
quodammodo esse infinitae virtutis
(f. 47va).

Ex hoc enim ipso quod anima
humana intelligit necessaria et per-
petua ..., manifeste apparet, quod
incorruptibilis est. Intellectum enim
est perfectio intelligentis. Oportet
autem et perfectionem et perfectibile
sub uno genere contineri ... Anima
autem humana intelligit incorrup-
tibilia secundum id quod incorrup-
tibilia sunt, intantum quod etiam
res corruptibiles non intelligit, nisi
secundum quod incorruptibiles sunt,
scilicet dum universale eorum in-
telligit (f. 47va).

Summa contra gentiles II c. 49 :
Potentia autem intellectus est quo-
dammodo infinita in intelligendo.
— Vgl. ¢. 59 (Amplius); Summa
theol. I q. 76 a. 5 ad 4.

Summa contra gentiles II c. 55
(Amplius) : Quod igitur convenit in-
telligibili, inquantum est intelligi-
bile, oportet convenire intellectui in-
quantum huiusmodi, quia perfectio
et perfectibile sunt unius generis.
Intelligibile autem, inquantum est
intelligibile, est necessarium et in-
corruptibile ; necessaria enim per-
fecte sunt intellectu cognoscibilia ;
contingentia vero, inquantum huius-
modi, non nisi deficienter ; habetur
enim de eis non scientia, sed opinio.
Unde et corruptibilium intellectus

scientiam habet, secundum quod
sunt incorruptibilia, inquantum sci-
licet sunt universalia. Oportet igi-
tur intellectum esse incorruptibilem.

15. Endlich ist der Problemkreis der gleiche in der Quaestio und
an allen Stellen, wo Thomas iiber die Unsterblichkeit der menschlichen
Seele spricht. Thomas umschreibt ihn In IT Sent.d. 19 q.1 a.1 Sol.
(in Verbindung mit d.17 q.2 a.1): Quarta positio est, quam fides
nostra tenet, quod anima intellectiva sit substantia non dependens a
corpore (gegen die Naturphilosophen des Altertums), et quod sint plures
intellectivae substantiae secundum corporum multitudinem (gegen The-
mistius und Averroes), et quod destructis corporibus remanent sepa-
ratae, non in alia corpora transeuntes (gegen Pythagoras, Plato), sed
in resurrectione idem corpus numero, quod deposuerat, unaquaeque
assumat.

16. Der Beweis in der Hauptlésung ist rein philosophisch und ist
stufenférmig aufgebaut. Die Grundlage bildet der Begriff von Erkennt-
nis. Erkennen besteht in einer Verdhnlichung des Erkennenden mit
dem Erkannten. Es setzt aber in der Seele eine Aufnahmefihigkeit
voraus, die anders geartet ist als jene, mit der die Materie die Formen
der Dinge aufnimmt. Die Erkenntniskraft liegt also tiber dem Bereich



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 29

des Korperlichen. Es gibt natiirlich eine Erkenntnis, die in ihrem
Zustandekommen an ein kérperliches Organ gebunden ist, nimlich die
Sinnenerkenntnis. Dann aber muB3 das Organ frei sein von den Bestimmt-
heiten, die es erkennend in sich aufnimmt, wie etwa die Pupille frei
ist von Farbe.

Innerhalb des Erkenntnisbereiches nun gibt es ein Erkennen ganz
eigener Art, das geistige Erkennen. Durch den Geist sind wir imstand,
das Wesen aller sinnfilligen Dinge zu erkennen. Folglich ist die geistige
Erkenntnis frei von allem Sinnfilligen, und sie vollzieht sich unab-
hingig von einem korperlichen Organ. Daher ist der Verstand etwas,
das durch sich das Titigsein besitzt und, da das Wirken sich nach
dem Sein richtet, durch sich das Sein hat.

Selbstindiges Sein aber ist notwendig unzerstérbar. Unzerstérbar
in sich selber, weil es nicht der dem Ké&rper eignenden und zum Ver-
gehen fithrenden Bewegung unterliegt. Unzerstérbar auch in Ver-
bindung mit einem anderen, weil es unabhidngig ist im Sein. Demnach
ist der Verstand von Natur aus unzerstérbar.

Auch heute obliegt es der Psychologie, gegeniiber der von den
Naturwissenschaften betonten Bedeutung des Vitalen und der Abhingig-
keit der Seele vom Korper, herauszuarbeiten, da die Seele nicht nur
Form des Korpers, sondern Uberform, mehr als Form ist, dafl sie
Krifte hat, die in ihrer Betdtigung nicht auf den Leib angewiesen
sind, und dalB sie daher ohne Koérper existieren kann und unzer-
storbar ist.

Der Beweis, mit dem die Quaestio die natiirliche Unverginglich-
keit des Verstandes begriindet, wird durch weitere Darlegungen ver-
tieft und vervollstindigt. Zundchst wird — immer noch in der Haupt-
antwort — gegeniiber dem averroistischen Peripatetismus, der nur
einen einzigen Intellekt annahm, nachgewiesen, daB3 der unzerstorbare
Intellekt nicht ein von den Einzelmenschen getrenntes Wesen ist, son-
dern ein « Etwas der Seele» (aliquid animae), woraus sich dann end-
giiltig ergibt, daB die menschliche Seele unverginglich ist. Sodann
wird neben dem Zerfall (corruptio) auch die Vernichtung (annihilatio)
ausgeschlossen. Das Geschopf bedarf zwar der Erhaltung durch die
Erstursache, doch besagt das nicht eine natiirliche Anlage zum Nicht-
Sein, die es iibrigens gar nicht gibt. So ist die Seele auch von dieser
Seite her zu immerwihrendem Dasein bestimmt. Weiterhin wird der
vom Leib getrennten Seele eine Lebenstitigkeit nach Art der reinen
Geister, allerdings niederen Grades, zugesprochen. Anderseits wird



30 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

angemerkt, daB die volle Unwandelbarkeit, die auch das Gebiet des
freien Wollens umschlieBt, eine Eigenschaft Gottes und fiir die Geschopfe
ein Gnadengeschenk ist. Besonderer Berticksichtigung erfreut sich die
berithmte Schwierigkeit aus der Unmoglichkeit des tatsichlich Unend-
lichen, das aus der Annahme einer anfanglosen Schépfung — in Ver-
bindung mit der Zeugung von Menschen — und der Unsterblichkeit
der Einzelseele folgen miisse. SchlieBlich wird auch der Beweis aus
dem Gliickseligkeitsstreben des Menschen herangezogen, nicht aber der
Grund aus der Sanktion des Sittengesetzes oder aus der Gerechtigkeit
Gottes. Als Einleitung in den Beweisgang dient die Aufzihlung von
« Zeichen der Unsterblichkeit ».

Das sind Gedankengiinge, die Thomas als entscheidend verwertet,
so oft er an die Frage nach der Unsterblichkeit herangeht ',

Uberblickt man vorerst einmal diese Zusammenstellung von Ver-
gleichen, so bemerkt man eine starke inhaltliche Ubereinstimmung der
Quaestio mit den verschiedensten Thomasschriften, und zwar mehr als
einmal in solchen Lehren, die fiir Thomas bezeichnend sind. Zum
mindesten also verbietet es der Ideengehalt der Quaestio nicht, diese
mit Thomas selber in Verbindung zu bringen, was ja durch die Ent-
stehungsgeschichte der Hs nahegelegt wird. Diese inneren Kriterien
weisen nicht auf Albert d. Gr., sondern auf Thomas als Verfasser der
Quaestio. Zwischen dieser und den Werken des Thomas besteht die
gleiche inhaltliche Ahnlichkeit, wie sie bei Thomas zwischen einem
Darstellungsort und den Parallelstellen obwaltet.

III.

Eine Priifung der Quellen geht zwar im einzelnen nicht immer
glatt vonstatten, erweist sich aber im Endergebnis doch als fiir Thomas
giinstig.

17. Contra est, quod dicit Plato in Timaeo, quod corpora caelestia
sua natura dissolubilia sunt, voluntate autem divina indissolubilia
(f. 47ra).

Bei Thomas findet sich das Zitat Summa contra gentiles T c. 20 ;
De spirit. creat. a.1 arg. 18, Keeler 5; Summa theol. viermal 2. —
Bei Albert wird die gleiche Platostelle auf die Engel bezogen und etwas

1 Vgl. GotzmanN, Unsterblichkeitsbeweise, 229-243.
2 Ed. Leon. XVI, Indices, 225a.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 31

anders wiedergegeben : Et hoc videtur velle Plato in Timaeo, qui dicit,
quod (angeli) natura quidem dissolubiles, voluntate autem Creatoris
permanentes (In IT Sent.d.3 a.2; Borgnet 27, 64b).

18. Super illud Psalmi XXXVIII (7) : ‘Verumtamen in imagine
pertransit homo’ dicit Cassiodorus, quod anima non esset imago, si
mortis termino clauderetur (f. 47rb).

Die Psalmstelle erscheint bei Thomas einmal De veritate q.22
a. 6 arg. 2, doch ohne die Glosse Kassiodors. Auf diese trifft man
in den systematischen Werken von Thomas, soweit ich sehe, nicht,
wie ja Kassiodorzitate bei Thomas im Vergleich mit der ‘Summa sic
dicta Alexandri’ duBerst selten sind. In seiner Summa theol. kommen
drei Texte aus der Expositio in Psalterium je einmal vor !. Die Summa
contra gentiles entnimmt den Schriften Kassiodors gar nichts, und
die Quaestiones Disputatae insgesamt fithren nur die eine oder andere
Stelle mit. Gleichwohl diirfte Thomas jenes Kassiodorzitat gekannt
haben, da es sich in Alberts Scriptum super Sent. (In II Sent. d. 19
a.1; Borgnet 27, 329/30) 2 in der Abhandlung {iber die Unsterblich-
keit und auch in andern Schriften Alberts findet. Allerdings gibt
Albert im Sentenzenkommentar einfach die Glossa als Fundort an,
wihrend hier in der Quaestio der Autor genannt wird. Aber Albert
schreibt auch : ‘Dicit Salomon’, wogegen Thomas (In II Sent.d. 19
q.1 a.1 arg. 1) ‘Eccl. ITI (19)’ setzt.

19. Praeterea, in primo De causis
dicitur, quod omnis substantia, quae
est ex contrariis vel super contraria
delata, est corruptibilis (f. 47rb).

Ad decimum octavum dicendum,
quod forma intelligitur super con-
traria delata, quae indiget corpore
ex contrariis composito ad susten-
tationem sui. Unde per hoc osten-
ditur anima humana incorruptibilis,
quia neque ex contrariis est com-
posita, et sic non est corruptibilis

1 Ebd. 207a.

Thomas, In II Sent. d.19 q.1
a. 1 Sol. : Propter quod dicitur (ani-
ma) non esse actus corporis, et ab
Avicenna dicitur non esse forma, sub-
mersa in materia, et in lzbro De
causis dicitur non esse super corpus
delata.

? Mit Recht weist PELSTER (Die Quaestio Alberts d. Gr. iiber das Eine Sein

in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245, in : Divus Thomas 26 [Frib. 1948] 21) darauf
hin, daB3 « Thomas bei Abfassung seines Kommentars zum Lombarden das Werk
seines Lehrers stets vor Augen hatte ». — Vgl. J. Hinz, Verhiltnis des Sentenzen-
kommentars von Thomas von Aquin zu dem Alberts des GroBen. Vergleich von
Buch II., Wiirzburg 1936.



32 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

per se, neque super contraria delata,
et sic non est corruptibilis per ac-
cidens (f. 48rb).

Die Stelle steht schon bei Albertus Magnus, In II Sent. d. 19
a. 1 ; Borgnet 27, 328, allerdings ‘secundum Philosophum’, ohne Angabe
der Schrift. Aber gerade die in der Quaestio vorgenommene Loslosung
des Liber De causis von Aristoteles spricht fiir Thomas. Schon im
2. Teil des Sentenzenkommentars (d. 18 q.2 a. 2 ad 1) rechnet er mit
einem von Aristoteles verschiedenen Verfasser, und weder in der Summa
contra gentiles noch in den Quaestiones De veritate gibt er die Schrift
an Aristoteles . Ein auffallender Umschwung ist im Kommentar zum
ersten Sentenzenbuch zu beobachten : d. 42 q. 1 a. 2 Sed contra arg. 2
(secundum Philosophum in libro De causis); d. 43 q.1 a.1 (dicitur
in libro De causis) ; vgl. auch a.2 ad 4.

20. Praeterea, Apostolus dicit I Tim. VI (16) de Deo, quod solus
habet immortalitatem (f. 47rb). — Vgl. Thomas, In I Sent. d. 8 q. 2 a. 2.

21. Cum igitur peccatum sit quoddam obstaculum, quod ponitur
inter animam et Deum secundum illud Is. LIX (2) : « Peccata vestra
diviserunt inter vos et Deum vestrum », videtur, quod anima per pec-
catum vita privetur et ita non sit immortalis (f. 47rDb).

Thomas, De virtutibus in communi a.1 ad 5; De malo q. 2 a. 11
Sol. ; ibid. ad 13 : Ad decimum tertium dicendum, quod peccatum
non est privatio pura sicut tenebra, sed est aliquid positive, et ideo
se habet ut quoddam obstaculum gratiae.

22. Praeterea, anima secundum Thomas, Summa theol. I q. 50 a. 5

suam naturam non est superior an-
gelo. Angelus autem secundum Da-
mascenum est gratia, wnon nalura,
immortalitatem suscipiens (f. 47 ra).

Ad quartum dicendum, quod se-
cundum A ugustinum in qualibet mu-
tatione est aliqua mors et corruptio,
cum aliquid abiciatur, sicut cum
mutatur ex albo in nigrum, cor-
rumpitur album. Et ideo vera

arg. 1: Videtur, quod angeli non
sint incorruptibiles. Dicit enim Da-
mascenus de angelo, quod est sub-
stantia intellectualis, gratia, et non
natura, immortalitatem suscipiens.
Ad primum ergo dicendum, quod
Damascenus accipit immortalitatem
perfectam, quae includit omnimodam
immutabilitatem, quia omnis mu-
tatio est quaedam wmors, ut Augu-
stinus dicit ®. Perfectam autem im-

1 P. ManpoNNET O. P., Saint Thomas d’Aquin créateur de la dispute quod-

libétique, in :

Revue des sciences philos. et théol. 15 (1926) 494 f.

2 In II Sent. d. 8 q.2 a.1 ad 2: Secundum etiam quod Augustinus dicit,
quod quaelibet mutatio creaturae aliqua mors eius est ...



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 33

immortalitas est veva immu-
tabilitas, quam nulla creatura
habet nisi per gratiam. Nam an-
gelus et anima, quae secundum sub-
stantiam incorruptibiles sunt ex
natura sua, sunt secundum elec-
t1omnem mutabiles, et si immobiliter
fundentur in bono, hoc non nisi per
gratiae donum (f. 48ra).

mutabilitatem angeli non nisi per
gratiam assequuntur, ut infra pa-
tebit.

An beiden Stellen wird das Damascenuszitat gedeutet mit dem
augustinischen Gedanken, daBl in jeder Verinderung irgendwie ein
Sterben vor sich geht, und ebenso wird hier wie dort die vollstindige
Unveridnderlichkeit in einem Geschopf als Gnadengeschenk angespro-
chen. Eine gute Ergidnzung bildet noch De anima a. 14 arg. 3 : Prae-
terea, Damascenus dicit, quod angelus est gralia, non natura, immor-
talitatem suscipiens. Sed angelus non est inferior anima. — Ad tertium
dicendum, quod sicut dicit Augustinus, wera tmmortalitas est
Immutabilitatem autem, quae est secun-
dum electiomem, ne scilicet de bono in malum mutari possint, tam
anima quam angelus habent per gratiam. — Albertus Magnus (In
IT Sent. d. 3 a. 3 ; Borgnet 27, 64) dagegen 148t Johannes von Damas-
kus nicht von der vollstindigen Unverinderlichkeit, sondern vom Aus-
schlull des Gegensitzlichen sprechen, also von der natiirlichen Unzer-
storbarkeit des Seins der reinen Geister, und fithrt diese auf eine Gottes-
gabe natiirlicher Ordnung zuriick: Ad id quod obicitur de ultima
(differentia), dicendum, quod meo iudicio (Damascenus) vocat ibi ‘gra-
tiam’ donum datum cum natura. Omnis enim natura creata, inquan-
tum est educta de nihilo, tenderet in non esse, si manus omnipotentis
Dei non contineret. Et hanc manum nihil intelligo nisi voluntatem,
naturam separatam a contrariis permanere in esse. In hoc enim quod
a contrarietate removit, voluit permanere incorruptibilem.

vera immutabilitas.

23. Praeterea, Augustinus dicit X Thomas, De potentia q.5 a.1

De civitate Dei, quod Deus sic res,
quas condidit, etiam conservat,
ut proprios motus eas agere sinat
(f. 47rb).

Ad vigesimum dicendum ... Nec
tamen dicendum est, quod tendere
in non esse sit motus proprius crea-

Divus Thomas

arg. 16 : Ad decimum sextum dicen-
dum, quod tendere in nihilum non
est proprie motus naturae, qui sem-
per est in bonum, sed est ipsius de-
fectus.

Thomas, De malo q. 5 a. 5arg. 15:
Ad decimum quintum dicendum,
quod proprios motus rerum, qui ad

3



34 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

turae, cum omnis motus creaturae
sit ad esse et bonum. Sed est quae-
dam metaphorica locutio, cum dici-
tur, quod creatura de se tendit in
non esse, quia scilicet, si a Deo sibi
desereretur, esse desineret (f. 48rb).

earum perfectionem pertinent, Deus
sua gubernatione non impedit. Sed
motus rerum, qui ad earum defec-
tum pertinent, aliquando a Deo
tolluntur ex abundantia bonitatis
ipsius .

24. Von dem Dutzend ausdriicklicher und verschwiegener Aristo-
teleszitationen, die sidmtlich bei Thomas oft wiederkehren 2, wie die
Nachpriifung ergab, sei nur die folgende herausgegriffen.

Relinquitur igitur, quod id quo
intelligitur, scilicet intellectus pos-
sibilis, sit aliquid animae (in marg. :
vel naturae) nostrae. Unde etiam
Aristoteles incipiens tractare de in-
tellectu possibili sic dicit : ‘De parie
autem animae, qua cognoscit anima
et sapit’ etc. Et post: ‘Dico autem
intellectum, quo intelligit anima’.
Unde patet, quod intellectum pos-
sibilem dicit esse separatum per hoc
quod habet operationem separatim
a corpore, non propter hoc quod sit
substantia quaedam separata ab
homine (f. 48ra).

Thomas, Summa contra gentiles
II c.61: Item, in III De anima
incipiens loqui de intellectu possi-
bili nominat eum partem animae
dicens : ‘De parte autem animae, qua
cognoscit anmima et sapit’.® In quo
manifeste ostendit, quod intellectus
possibilis sit aliquid animae. Adhuc
autem manifestius per id quod post-
ea subiungit, declarans naturam in-
tellectus possibilis, dicens: ‘Dico
autem intellectum, quo opinatur et
intelligit anima’.

De anima a. 2 Sol. : Sic enim Ari-
stoteles in eius (intellectus possi-
bilis) notitiam devenit. Quod patet
ex hoc quod dicit in IIT De anima,
tncipiens tractare de intellectu pos-

1 In der unter Bonaventuras Namen herausgegebenen Quaestio (GLORIEUX,

Questions Disputées, 76) lautet die Antwort auf die Augustinusstelle: Ad illud :
« Deus res, quas condidit » etc. dicendum est, quod Augustinus intelligit de motibus,
qui sunt a natura, secundum quod natura est primum principium ipsius motus,
non secundum quod dicit defectum naturae. Quod anima tendat in nihilum de
se, hoc non habet a natura, secundum quod dicit principium motus, sed ut dicit
defectum naturae. Illum defectum excludit divina influentia conservans eam in
esse, ut dictum est.

? Die Begriffsbestimmung der Seele (forma corporis physici, organici, potentia
vitam habentis) lehnt sich wie bei Thomas (z. B. Summa contra gentiles II c. 61 ;
De unitate intellectus c. 1 § 3, KEELER 3) an die dltere griechisch-lateinische Uber-
setzung der Schrift des Aristoteles an. Vgl. B. BENDFELD, Grundlegung und Be-
weisfithrung der Unsterblichkeitslehre in der beginnenden Hochscholastik, Ems-
detten 1940, 55.

3 ALBERTUS MAGNUS, III De anima tr. 2 c. 12 ; BoRGNET 5, 349b, hat eine
andere Wortfolge : « De parte autem animae, qua cognoscit et sapit anima ».
Thomas bleibt jedoch bestindig bei dieser Wortstellung : « qua cognoscit anima
et sapit», die auch in der Quaestio eingehalten ist.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 35

sibili : ‘De parte autem animae, qua
cognoscit anima el sapif, conside-
randum est’ etc. Et iterum : ‘Dico
autem intellectum possibilem, gquo
wntelligit anima’.

Vgl. De anima a.3 Sed contra
arg.1; De spirit. creat. a. 9 Sol.,
Keeler 110 ; De unitate intellectus
c.1 §§ 11. 14, Keeler 9. 11.

IV.

Nimmt man das AuBere der Quaestio unter die Lupe, so erkennt
man zunichst das gleiche Gefiige, das Thomas seinen Qudstionen gibt :
Lange Hauptlosung und viele gezihlte Antworten (ad primum dicen-
dum, ad septimum dicendum, ad vigesimum secundum dicendum). Die
Griinde fiir und wider werden simtlich durch ‘Praeterea’ eingefiihrt,
genau wie z. B. De veritate q. 10 a. 11 ; De anima a. 14, und an vielen
andern Stellen. Dem Hauptbeweis (ratio ostendens propter quid) wer-
den « Zeichen der Unsterblichkeit » (quaedam signa immortalitatis)
beigegeben, auf die man bei Thomas in der Summa contra gentiles
und De anima a. 14 trifft. Hier in der Quaestio sind sie allerdings
vollstindiger eingesetzt als irgendwo sonst. Dabei wird zuniichst Pla-
tons Aufweis der Unsterblichkeit aus der Selbstbewegung der Seele
abgelehnt ! als nicht aus dem Eigentiimlichen der menschlichen Seele
genommen, und dann werden die vier wirklichen Zeichen durch ‘Item’
verbunden, das Thomas auch sonst bei zusammengehérenden Teilen
der Darstellung verwendet, etwa III De anima lect. 7 n. 696 ff. ;
Pirotta 230b.

1 Albert d. Gr. befaft sich mit dem Unsterblichkeitsbeweis aus der Bewe-
gung, wie ihn Platon im Phaedrus vortrigt, in dem Werk De natura et origine
animae tr. 2 ¢. 1 ; BOoRGNET 9, 397-400. Der SchluB3 lautet (400b) : Sic autem cor-
rectis dictis Platonis probatio sua est necessaria, et inevitabiliter concludit animam
rationalem vivere et manere post mortem nec perire eam pereunte corpore. —
L. Gauw, Alberts d. Gr. Verhiltnis zu Plato (Beitrige zur Geschichte der Philo-
sophie des Mittelalters XII, 1), Miinster i. W. 1914, S. 100, faBt die Lehre Alberts
iber das Verhdltnis der Seele zum Korper zusammen, wie folgt : « Bei der Frage
nach der Art und Weise der Verbindung von Leib und Seele zeigt sich diese (Ab-
hingigkeit von Plato) darin, daB bei Albert trotz allen Versuchen, sich der Auf-
fassung des Aristoteles anzuschlieBen, doch immer wieder die des Plato der aristote-
lisch gehaltenen Terminologie zu Grunde liegt. Fiir die Unsterblichkeit der Seele

entleiht Albert bei Plato fast das ganze, in dessen Schriften vorliegende Beweis-
material. »



36 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

Den Ubergang von der Darlegung einer Ansicht zu deren Wider-
legung vollzieht Thomas hiufig mit folgenden Wendungen : Quae qui-
dem positio non fuit sufficiens ; Quod quidem esse non potest ; Quod
quidem omnino impossibile est; Sed hoc esse non potest. Darauf
folgt der erste Grund der Widerlegung : Constat enim ... ; Manifestum
est enim ... ; Apparet enim ... Die weiteren Griinde werden vielfach
angeschlossen mit den Formeln : Et praeterea, Et iterum, Et adhuc,
Et ulterius. So auch in der Quaestio : Quod quidem esse non potest.
Constat enim, quod ipse homo est intelligens (f. 47vb). — Quae quidem
positio non fuit sufficiens, quia in principiis communibus materialibus
non sunt omnia nisi in potentia ... Et praeterea, unumquodque cognos-
citur magis per suam formam quam per materiam ... Et iterum,
si hoc sufficeret animae ad habendam cognitionem de rebus ..., non
esset in potentia cognoscens res, sed actu, cum cognitio conveniret ei
ex compositione suae substantiae. Hoc autem videmus esse falsum.
Fit enim anima de potentia cognoscente actu cognoscens tam secun-
dum sensum quam intellectum (f. 47bv).

Bei der menschlichen Verstandeserkenntnis gebraucht die Quaestio
den bei Thomas geliufigeren Ausdruck : Denudatum esse ab ommni
natura sensibilium rerum (f. 47vb). Albert d. Gr. zieht vor : Abstractio
(resolutio, denudatio, separatio) a materia et appendiciis (conditionibus)
materiae *. Freilich trifft man im Sentenzenkommentar von Thomas
wie auch in den Quaestiones De veritate (z.B. q. 10 a.1 ad 2) und
De anima (a. 14) auf den Ausdruck : Abstractio a materia et a mate-
rialibus conditionibus. Bezeichnender jedoch ist fiir Thomas (vgl. Summa
theol. I q.84 a.7; De unitate intellectus c.3 § 83, Keeler 52), was
auch in der Quaestio steht: Abstractio ab omni natura sensibilium
rerum ®.

Bei der Darstellung der Intellekt-Lehre des Averroes bevorzugt
Thomas sichtlich das Zeitwort ‘adinvenire’, fiir das sonst schon mal
‘excogitare’ eintritt. III De anima lect. 7 n. 691, Pirotta 229b : Ideo
hoc considerantes adinventores huius opinionis conati sunt adinvenire
aliquem modum, quo illa substantia separata, quam intellectum pos-
sibilem dicunt, continuetur et uniatur nobiscum, ut sic eius intelli-
gere sit nostrum intelligere. — Ebenso Summa contra gentiles II c. 59 :
Fuerunt autem et alii alia adinventione utentes in sustinendo, quod

1 U. DAun~ERT, Die Erkenntnislehre des Albertus Magnus (Studien und Biblio-
graphien zur Gegenwartsphilosophie, 4), Leipzig 1934, 85. 92. 124.
? Vgl. KLEiNEiDAM, Hylomorphe Zusammensetzung, 60.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 37

substantia intellectualis non possit uniri corpori ut forma. — Ahnlich
Summa theol. I .76 a.1 (oportet, quod inveniat modum, quo ista
actio, quae est intelligere, sit huius hominis actio) ; Compendium theol.
c. 85 (Huius autem rationis difficultatem aliqui cognoscentes conantur
invenire viam evadendi). Dem entspricht der Ausdruck in der Quaestio :
Non ergo sufficit ille modus continuationis, quem quidam adinvenerunt
dicentes phantasmata in nobis esse obiecta intellectus possibilis sepa-
rati ... (f. 47vb).

Da steht ferner in der Quaestio eine Bemerkung iiber die inneren
Sinne, die dem tdtigen Verstand die Vorstellungsbilder bereiten und
liefern, wobei die sinnliche Urteilskraft ‘vis cogitativa’ genannt wird :
... virtutes inferiores, a quibus intellectus accipit, scilicet imaginativa,
cogitativa et memorativa (f. 48rb). In der von Glorieux unter Bona-
venturas Namen herausgegebenen Quaestio begegnet man einer andern
Auffassung : Dicendum, quod hoc dicit Philosophus pro tanto, quia
proxima dispositio ad intelligendum sicut aestimativa viget in corde,
licet manifestetur opus sensitivae in cerebro, maxime tamen viget in
corde !. Thomas aber bezeichnet wie Albert ? die sinnliche Urteils-
kraft mit den Arabern als vis aestimativa beim Tier, als vis cogita-
tiva beim Menschen, und nach seiner Auffassung kommt die Bereitung
des Erkenntnisinhaltes beim Verstand von der sinnlichen Urteilskraft,
dem Vorstellungsvermoégen und dem (sinnlichen) Gedichtnis?. Also
auch hier kein Bruch zwischen der Quaestio und Thomas.

DaB3 das Eigenschaftswort ‘aptum’ mit dem dritten Fall eines
Hauptwortes verbunden wird — Sed ex hoc quod est ex nihilo, crea-
tura apta est aliis defectibus (f. 48ra) —, liBt sich auch bei Thomas
beobachten, z. B. aptum combustioni.

Zur Veranschaulichung zieht die Quaestio sodann Beispiele heran,
deren sich auch Thomas regelmiBig bedient: a) Sicut paries non est
videns, sed visus ex hoc quod in ipso est color (f. 47vb). — III De
anima lect. 7 n. 694, Pirotta 230a: Noxn enim per hoc quod species,
quae est in pupilla, est similitudo coloris, qui est in pariete, color est
videns, sed magis est visus. Vgl. De anima a. 2; De spirit. creat. a. 1

1 Questions Disputées, 77.

* A. SCHNEIDER, Die Psychologie Alberts d. Gr. (Beitrige z. Gesch. d. Philos.
des Mittelalters IV, 5/6), Miinster i. W. 1906, 161-165.

3 Summa contra gentiles II c. 60 : Et quia per hanc virtutem (cogitativam)
simul cum imaginativa et memorativa pracparantur phantasmata, ut recipiant
actionem intellectus agentis. — Vgl. auch De veritate q. 14 a.1 ad 9; Summa
contra gentiles 1I ¢. 73 ; Summa theologiae I q. 78 a. 4; De anima a. 13.



33 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

ad 11, Keeler 17 ; Summa contra gentiles IT c.59; Summa theol. I
q. 76 a. 1 ; Comp. theol. c. 85 ; De unitate intellectus c. 4 § 97, Keeler 62.
— b) Oportet autem ..., ut organum, quod recipit formas sensibilium
alicuius generis, careat in sui natura consideratum omni forma illius
generis, ut omnes recipere possit, sicut pupilla caret omni colore (f. 47vD).
— IIT De anima lect. 7 n. 680, Pirotta 227b: Omne enim quod est
in potentia ad aliquid et receptivum eius, caret eo ad quod est in
potentia et cuius est receptivum. Sicut pupilla, quae est in potentia
ad colores et est receptiva ipsorum, est carens omni colore. Sed intel-
lectus noster sic intelligit intelligibilia ... Vgl. De anima a. 8; ibid.
a. 14 ; Summa contra gentiles II c. 59 (Item); Summa theol. I q. 75
a.1 ad 2; Quodl. X q.3 a.6; Comp. theol. c. 88. — c) Ad septi-
mum dicendum, quod in his quae sunt propter finem, oportet, quod
modus substantiae sit secundum quod competit tali fini, sicut serra
habet dentes fortes et acutos, ut secet, et non econtrario (f. 48ra). —
Summa theol. I q.76 a.5 ad 1: Sicut artifex ad formam serrae eligit
materiam ferream aptam ad secandum dura. — d) Sicut cum manus
movet baculum, baculus lapidem (f. 48rb). — Summa contra gentiles
IT c. 38: Non autem accidit baculo, inquantum movet lapidem, quod
sit motus a manu ; movet enim inquantum est motus. — e) Et videtur,
quod sic, quia artifex creationis, qui est minoris virtutis, potest hoc
conferre suo artificiato, ut sua operatione cessante artificiatum illud
permaneat, sicut cessante operalione aedificatoris permanet domus (f. 47rb).
— Summa theol. I q. 104 a. 1 arg. 2: Sed aliquod creatum agens
potest communicare suo effectui, ut conservetur in esse, etiam eius
operatione cessante, sicut cessante actione aedificatoris remanet domus.

Uber das Verhalten gegensitzlicher Wirklichkeiten sagt Thomas
im Anschluf an die ‘Kategorien’ des Aristoteles : Contraria sunt, quae
mutuo se expellunt ; non enim se expellunt (non contraria) ; unde et
(formae contrariae) se invicem expellunt (Summa contra gentiles II
cc. 50 55). Die gleiche Bestimmung kehrt in der Quaestio wieder :
Nam ea quae contrarietate carent, se invicem non expellunt (f. 48ra).

Besonders aufschluBreich sind einige am Autograph der Summa
contra gentiles gemachte Beobachtungen : a) Zunachst die Feststellung,
daB gegensiitzliche Wirklichkeiten in der Verstandeserkenntnis sich
nicht ausschlieBen, sondern vereinigt sind. Dariiber heilt es Summa
contra gentiles II c. 55 : Cuius signum est, quia in intellectu ea etiam
quae secundum suam naturam sunt contraria, desinunt esse contraria. . .
Non enim se expellunt, immo magis se consequuntur (im Autograph



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 39

getilgt : quia intelligendo enim unum eorum); per intellectum enim
unius eoruw intelligitur aliud (Ed. Leon. XI1I., 57*b) 1. Diese Erkennt-
nis der einen Wirklichkeit aus der andern lag dem Thomas am Herzen,
und er spricht sie 6fters in der verbesserten Lesart des Autographs
aus, z. B. Summa contra gentiles II c. 50 : quia per unum aliud cognos-
citur; Comp. theol. c. 84: quia per unum intelligitur aliud. So auch
in der Quaestio : Hoc autem non apparet in anima, cum fit actu cognos-
cens. Non enim aliquid ab ea abicitur, sed cognitionem tantum rei
acquirit et simul utriusque contrariorum. Nam per unum aliud cognos-
citur (f. 47vb).

b) I1 c. 55: Intelligibile est propria perfectio intellectus. Es kam
dabei dem Verfasser auf ‘propria’ an ; denn unmittelbar davor wurde
bei der ersten Niederschrift ‘perf’ gestrichen (Ed. Leon. XIII, 58%*a).
Dieser Akzent wird auch in der Quaestio gesetzt: Intellectum enim
est perfectio intelligentis ... Ex quo evidenter apparet, quod anima
humana nata est perfici incorruptibilibus sicut propriis perfectionibus
(f. 47va).

c) Uber Platons Auffassung vom Menschen steht II c. 57 : Ad hoc
autem evitandum Plato posuit, quod homo non sit aliquid compositum
ex amima el corpore, sed quod ipsa anima utens corpore sit homo ...
Impossibile est igitur hominem et animal esse (bei der ersten Nieder-
schrift gestrichen: ab anima tantum) animam wulentem corpore ...
(Ed. Leon. 59*a). Diese auf Nemesius von Emesa zuriickgehende Wie-
dergabe der Lehre Platons findet sich auch in der Quaestio: Secus
autem esset secundum opinionem Platonis, qui posuit, quod homo est
anima utens corpore, et non aliquid ex anima et corpore compositum
(f. 48rb). Vgl. De spirit. creat. a. 2, Keeler 27 ; Summa theol. I q. 75
a. 4 ; De unitate intellectus c. 3 § 76, Keeler 47/48.

d) Bei der Darstellung der Lehre des Averroes verwendet Thomas
fiir die Verbindung des getrennten Intellektes mit dem Einzelmenschen
verschiedene Formen des Zeitworts ‘coniungi’. Nur in der Zusammen-
stellung mit ‘nobis’ wird durchgehends ‘continuari’ gesetzt. So steht
IT c. 59 : Determinat (Averroes) etiam modum, quo continuatur nobis-
cum (intellectus possibilis) ... Per hunc igitur modum etiam intellectus
possibilis nobiscum (sofort gedindert : coniungitur) continuatur (Ed. Leon.
60*a). Vgl.II c. 73 ; De unitate intellectus c. 3 § 63, Keeler 41 ; ibid.
c.4 § 96, Keeler 62. — Dieser Gewohnheit des Thomas tritt die

! Vgl. KLEINEIDAM, Hylomorphe Zusammensetzung, 81.



40 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

Quaestio bei: ... et per ea (phantasmata) intellectus possibilis conti-
nuatur nobiscum ... (f. 47vb), Intellectus non continuatur nobis sicut
intelligentibus, sed sicut intellectis, quod est manifeste falsum (f. 48ra).

e) IT c.59: Non igitur (bei der Durchsicht verbessert : sufficit)
sufficiens est praedictus continuationis modus (Ed. Leon. 60*b). Sonst
liBt Thomas in diesem Zusammenhang oft genug ‘sufficit’ gelten, etwa
De anima a. 2 ; De spirit. creat. a. 2, Keeler 26 (Sed haec continuatio
nullo modo sufficit). In der Quaestio ist beides anzutreffen, sowohl
‘sufficiens est’ (Quae quidem positio non fuit sufficiens, f. 47vb) wie
‘sufficit’ (Non ergo sufficit ille modus continuationis, f. 47vb).

Ebensowenig also wie aus dem Gedankengang und dem Zitaten-
material 1iBt sich an der Formgebung der Quaestio etwas entdecken,
das mit deren Herkunft von Thomas nicht vereinbar wire. Im Gegen-
teil, auch das AuBere befiirwortet die durch die Entstehungsgeschichte
der Hs empfohlene Nahestellung der Quaestio zu Thomas.

V.

Nunmehr legt es sich nahe, noch einige Vergleiche durchzufiihren,
die nicht nur eine inhaltliche Ubereinstimmung oder literarische An-
klinge, sondern sogar literarische Abhingigkeit erkennen lassen, wie

es scheint.

25. Quaestio de immortalitate ani-
mae arg.1:

Differentia enim superioris generis
divisiva uniformiter participatur ab
omnibus inferioribus. Corruptibile
autem est differentia divisiva entis.
Ens enim dividitur per corruptibile
et incorruptibile. Ergo omnia cor-
ruptibilia. uniformiter corruptibilia
sunt. Sed lapis, planta et brutum
sic corruptibilia sunt, quod eis cor-
ruptis eorum formae desinunt esse.
Ergo et homine corrupto eius forma,
scilicet anima humana, desinit esse.
Ergo etc. (f. 47ra).

Ad primum igitur dicendum, quod
id quod per se generatur et cor-
rumpitur, est compositum. Forma
autem non generatur neque corrum-
pitur nisi per accidens. Ex his autem

Thomas, In II Sent. d.19 q.1
a.1 arg. 2: Praeterea, differentiae
superiores participantur uniformiter
ab his quae conveniunt in aliquo
inferiori, sicut omne animal aequa-
liter se habet, ut dicatur corporeum.
Sed incorruptibile et corruptibile
sunt differentiae entis. Ergo eodem
modo conveniunt omnibus quae sunt
in aliquo determinato genere. Sed
in omnibus animalibus accidit cor-
ruptio per hoc quod forma eorum
in non ens secedit. Ergo videtur,
quod similiter in hominibus.

Ad secundum dicendum, quod
corruptio invenitur in omnibus cor-
ruptibilibus secundum unam ratio-
nem communem quantum ad id
quod per se corruptioni convenit,



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 41

quae sunt per accidens, non varia-
tur ratio rei. Unde non variatur
ratio corruptibilis ex hoc quod forma
per accidens corrumpatur vel est
omnino incorruptibilis. Et tamen
sciendum est, quod ens et ea quae
sunt entis, non univoce, sed ana-
logice praedicantur de rebus, et ideo
in huiusmodi non oportet quaerere
rationem omnino eandem (f. 48ra).

sed non quantum ad id quod accidit
ei. Cum enim corruptio sit proprie
compositi transmutatio de esse in
non esse, hoc per se ad corruptio-
nem pertinet, ut compositum esse
desistat. Et quia compositum habet
esse ex coniunctione formae ad ma-
teriam, ideo divisio formae a tali
materia invenitur in qualibet cor-
ruptione. Sed quod forma in nihil
cedat vel non, hoc corruptioni acci-
dit ex ratione propria huius formae
vel illius. Si enim sit forma talis
cuius esse sit absolutum et non de-
pendens, in cuius esse participatio-
nem materia adducitur ex hoc quod
perficitur tali forma, contingit, ut
ex defectu materiae compositum
huiusmodi esse amittat secundum
hoc quod improportionata ad ipsum
efficitur, et tamen ipsa forma rema-
net in suo esse. Et sic destructio
est compositi forma remanente. Si
vero forma non habeat esse abso-
lutum, in quo subsistat, sed sit per
esse compositi, tunc ex quo com-
positum desinit esse, oportet, quod
forma etiam esse amittat et per
accidens corrumpatur.

An dieser Stelle scheint somit die Quaestio eine klirende und
kiirzende Wiedergabe dessen zu bieten, was im Sentenzenkommentar

steht.

26. Praeterea, esse formam essen-
tialiter convenit animae. Si enim
per accidens hoc esset, homo non
esset quid, sed quale. Remoto autem
eo quod est alicui essentiale, res illa
esse non potest. Cum igitur cor-
rupto corpore anima desinat esse
forma, videtur, quod post corporis
corruptionem anima esse non pos-
sit. Ergo etc. (f. 47ra).

Ad secundum dicendum, quod
anima per suam essentiam est forma,
corporis. Corrupto autem corpore

In IT Sent. d. 19 q.1 a. 1 arg. 3 :
Si dicatur, quod anima etiam est
forma et substantia, et post mortem
non manet inquantum est forma,
sed inquantum est substantia : Con-
tra, aut anima est forma per essen-
tiam suam aut per aliquod accidens
suum. Si primo modo, ergo cum
unius rei non sint plures essentiae,
si anima post mortem non manet,
inquantum est forma, essentia sua
penitus annihilabitur. Si autem se-
cundo modo, cum ex anima et cor-



42 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

forma ut formans in actu, sic non
remanet. Remanet tamen forma ut
formativam virtutem habens. Non
enim corruptio hominis est nisi ex
defectu corporis, quod fit indispo-
situm ad hoc quod recipiat esse ab
anima (f. 48ra).

pore non constituatur unum, quod
est homo, nisi inquantum anima est
forma corporis, sequeretur, quod
homo sit ens per accidens et non
significet aliquid in praedicamento
substantiae, quod est valde absur-
dum. Ergo videtur, quod post mor-

tem nullo modo anima remaneat.

Ad quartum dicendum, quod
anima rationalis praeter alias for-
mas dicitur esse substantia et hoc
aliquid, secundum quod habet esse
absolutum, et quod dicitur, quod
anima potest dupliciter considerari,
scilicet secundum quod est sub-
stantia et secundum quod est forma,
non est intelligendum quantum ad
diversa, quae in ipsa sunt, quasi
aliud sit essentia sua et aliud ipsam
esse formam, ut sic esse formam
accidat sibi sicut color corpori. Sed
distinctio accipitur secundum eius
diversam considerationem. Nonenim
ex hoc quod est forma, habet, quod
post corpus remaneat, sed ex hoc
quod habet esse absolutum ut sub-
stantia subsistens. Sicut etiam homo
non habet, quod intelligat, ex hoc
quod est animal, sed ex hoc quod
est rationalis, quamvis utrumque
sit sibi essentiale.

Auch hier stellt die Schwierigkeit und ihre Losung in der Quaestio
eine einfachere und weiterentwickelte Abwandlung dessen dar, was
im Sentenzenkommentar steht. Namentlich wird die Hinordnung der
getrennten Seele auf ihren Leib hervorgehoben, die im Sentenzen-
kommentar durch die Unterscheidung des Formseins und des Substanz-
seins der Seele nicht so zur Geltung kommt, wie sie Thomas spiter
immer betont. Der gleiche Einwand, und zwar in der kiirzeren Fassung,
ihnlich wie in der Quaestio, steht bei Thomas Quodl. X q. 3 a. 6 arg. 4.
Die Entgegnung entspricht in Inhalt und Ausmall der Antwort in der
Quaestio : Ad quartum ergo dicendum, quod anima secundum suam
essentiam set forma corporis. Nec destructo corpore destruitur anima
quantum ad id secundum quod est forma, sed solum desinit esse forma



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 43

in actu (Turin 1927, 209b). Vgl. Summa theol.I q.76 a.1 ad 6; De
anima a.1 ad 10 ; ibid. a. 14 ad 10.

27. De immortalitate animae arg.
13 : Praeterea, sicut probat Philo-
sophus in primo Caeli et mundi,
esse, quod incipit esse in tempore,
in tempore etiam esse desinit. Sed
anima humana esse ex tempore in-
cepit. Non enim fuit semper. Ergo
desinit esse. Ergo etc. (f. 47rb).

Ad decimum tertium dicendum,
quod Philosophus probat in primo
Caeli et mundi id quod est incor-
ruptibile, esse etiam ingenitum per
hoc quod id quod est incorruptibile,
habet virtutem, ut sit tempore in-
finito, et sic non potest finiri tem-
pus ei ex parte principii, ut ante
non fuerit. Ex quo datur intelligi,
quod id quod est incorruptibile, non
habet propter defectum suae vir-
tutis, quod fuerit ab hoc tempore
et non ante. Unde animae, quae
sunt incorruptibiles, quod non fue-
rint semper, accidit eis, quia non
semper acceperunt virtutem, qua
essent. Hac autem virtute accepta
semper sunt nec in eis virtus huius-
modi’ diminuitur per temporis diu-
turnitatem (f. 48rb).

In IT Sent. d.19 q. 1 a.1 arg. 5 :
Praeterea, ut in primo Caeli et mundi
probat Philosophus, impossibile est,
quod aliquid habeat virtutem ad
essendum semper, quod non semper,
fuit, quia virtus, quae est ad hoc,
ut sit semper, determinatur ad tem-
pus infinitum, et quod in tempore
infinito potest esse, non habet vir-
tutem determinatam ad hoc, ut
quandoque sit et quandoque non sit,
quod invenitur in omni eo quod
esse incepit. Sed anima rationalis
non semper fuit, quin immo cum
corpore incepit. Ergo nec semper
erit, sed cum corpore finietur.

Ad quintum dicendum, quod ex
ratione illa non plus probatur quam
hoc, scilicet quod id quod habet vir-
tutem ad hoc, ut sit semper, dum
habet illam virtutem, non terminat
esse suum ad aliquod tempus ante
vel post, quasi non potuerit per
hanc virtutem plus quam certo tem-
pore durasse. Et hoc etiam in anima
verum est, quia per virtutem, quam
modo habet, potuisset per mille
millia annorum durasse. Sed quia
hanc virtutem a se non habet, sed
ab alio, tunc ex hac virtute incepit
sua duratio, quando haec virtus data
est sibi.

Hier ist wiederum anzunehmen, da dem Verfasser der Quaestio
der Sentenzenkommentar von Thomas vorgelegen hat.

28. De immortalitate animae Sol. :
Ostendit siquidem Plato animam
esse immortalem ex hoc quod est
movens seipsam. Cum enim in hoc
videantur viventia a non viventibus

Summa contra gentiles II c. 82 :
Ad hoc etiam videbatur redire Pla-
tonis ratio, qua probabat omnem
animam esse immortalem, quia sci-
licet anima est movens seipsum ;



44 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

differre, quod viventia movent seipsa,
ut animalia, non viventia vero mo-
ventur nisi ab aliis mota, in huius-
modi moveri vitam viventium con-
stituerunt. Unde corpus, quod mo-
vetur ab anima, per hoc moritur
quod ab anima separatur, quae ip-
sum movet. Cum igitur anima sit
primum movens seipsum, non potest

omne autem movens seipsum, Opor-
tet esse immortale. Corpus enim
non moritur nisi abscedente eo a
quo movebatur. Idem autem a
seipso non potest discedere. Unde
sequitur secundum ipsum, quod mo-
vens seipsum non possit mori. Et
sic relinquebatur, quod anima om-
nis motiva esset immortalis, etiam

a suo motore separari, cum nihil a  brutorum.

seipso separteur. Unde nec in ipsa
potest motus vitae deficere. Et ex
hoc concludebat Plato animam esse
immortalem. Sed cum movere seip-
sam secundum Platonem non tantum
animae humanae conveniat, sed et
brutorum, quae localiter moventur
ab anima, ex eadem ratione seque-
tur, quod sicut animae hominis, ita
et brutorum sint immortales. Et
hoc ipsum Plato ponebat. Quod
quidem et fidei repugnat, ut patet
in libro De ecclesiasticis dogmati-
bus, et rationi contrariatur... (f. 47va).

Die beiden Abschnitte, bei denen es sich einmal um die Unsterb-
lichkeit der menschlichen Seele handelt, das andere Mal um die Nicht-
Unsterblichkeit der Tierseele, berithren sich sichtlich. Hinzu kommt,
daB die Summa contra gentiles in derselben Spalte (Ed. Leon. XIII,
514a) kurz vorher das Zitat aus der Schrift De ecclesiasticis dogma-
tibus, das in der Quaestio nur erwihnt wird, im Wortlaut anfiihrt :
« Solum hominem dicimus animam substantivam habere, brutorum
animas cum corporibus interire. » Wobei noch zu bemerken ist, dag
auch in der Quaestio das Werk ohne Autornamen geboten wird wie
in der Summa contra gentiles und in der Summa theologiae, wihrend
es im Supplementum (q.70 a.1 arg. 2) unter dem Namen Augustins
erscheint und im Quodl. XII a. 10 dem richtigen Verfasser, Gennadius,
zugesprochen wird ™.

29. Eine bedeutende Schwierigkeit gegen die Unsterblichkeit der
Seele ergab sich aus der Moglichkeit einer Erschaffung der Welt von
Ewigkeit. Den Ausgangspunkt des Einwandes (arg. 12) bildet die Be-

1 Ed. Leon. XVI, Indices, 204c.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 45

griffsbestimmung des Méglichen im 9. Buch der Metaphysik des Aristo-
teles (Possibile est, ad quod nihil sequitur impossibile) : Posito possi-
bili non sequitur impossibile. Nun ist es aber moglich, dall die Welt
immer war. Wenn aber die Welt und die Zeugung des Menschen von
Ewigkeit her ist und zugleich die Seele unsterblich, dann folgt daraus
etwas Unmogliches, nimlich ein tatsichlich Unendliches. Der Verfasser
leugnet nun nicht einfach die Moglichkeit einer anfanglosen Schopfung.
Er stellt vielmehr kurz die verschiedenen Versuche einer Losung der
Schwierigkeit dar: Den averroistischen Peripatetismus, der nur einen
einzigen Intellekt annahm, dem Ewigkeit zu eigen ist; sodann die
platonische Reinkarnationslehre ; schlieBlich die Auffassung des Avi-
cenna und Ghazalis, die das Unendliche unterschieden in eine an sich
unendliche Reihe solcher Dinge, die im Wirken voneinander abhingen
(infinitum actu per se) und in eine unendliche Reihe beziehungsloser
Dinge (infinitum actu per accidens), sodal3 es eine tatsichlich unend-
liche Zahl von Seelen geben kénne. Nachdem der Verfasser iiber diese
Losungsversuche berichtet hat, bemerkt er, fiir den katholischen Glau-
ben, fiir den die Welt tatsichlich nicht von Ewigkeit ist, bestehe das
Problem iiberhaupt nicht.

Das paBt nun vollkommen zu Thomas. Er vertritt ja! — im
Unterschied von Wilhelm von Auvergne, Alexander von Hales, Albert
d. Gr., Bonaventura und andern — die Unbeweisbarkeit der Unmég-
lichkeit einer anfanglosen Schopfung 2. Ferner lif3t er an verschiedenen
Stellen der fritheren Schriften (In IT Sent. d.1 q.1 a.5; De veritate
q. 2 a. 10 ; De aeternitate mundi contra mumurantes ; Summa contra
gentiles II c. 38) die tatsichlich unendliche Zahl der Seelen als zwin-
genden Grund gegen die Ewigkeit der Welt nicht gelten, da ihre Unmog-
lichkeit nicht unbedingt feststehe3. Sicher lehnt er die Moglichkeit
des tatsichlich Unendlichen ab Summa theol. I q.7 a. 4 ; ebenso schon
vorher Quodl IX a.1, und nachher Quodl. XII a.2 ad 2. An zwei

1 In IT Sent. d. 1 q. 1 aa. 3. 5; De aeternitate mundi contra murmurantes ;
Summa contra gentiles II cc. 32-38 ; c. 81 ; De potentia . 3 aa. 14. 17 ; Summa
theologiae I q. 46 a. 2; Quodl. IIT q. 4 a. 2.

2 J. HansEN, Alberts d. Gr. Lehre von der anfangslosen und =zeitlichen
Schopfung der Welt, (ungedruckte) Dissertation, Bonn 1939. — DgERrs., Zur Frage
der anfangslosen und zeitlichen Schopfung bei Albert d. Gr., in : Studia Albertina,
Festschrift fiir Bernhard Geyer (Beitrige z. Gesch. d. Philos. und Theol. d. Mittel-
alters, Supplementband IV), Minster i. W. 1952, 168.

3 P. GLorIEUX, Le plus beau Quodlibet de Saint Thomas est-il de lui ? in:
Mélanges de Science religieuse 3 (1946) 255. — PELSTER, Literarhistorische Pro-
bleme der Quodlibeta, in: Gregorianum 28 (1947) 96 f.



46 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

andern Stellen, wo er die Frage offen liBt, schlieBt er die Darlegung
jeweils mit der Bemerkung, der Gliubige sei diesen Schwierigkeiten
enthoben : Summa contra gentiles II c. 81 (Occasione) : Certum tamen
est circa hoc nullam difficultatem pati Catholicae fidei professores, qui
aeternitatem mundi non ponunt. — De unitate intellectus (verfalt 1270) 1
c.5 § 118; Keeler 76 : Quidquid autem circa hoc dicatur, manifestum
est, quod ex hoc nullam angustiam Catholici patiuntur, qui ponunt mun-
dum tncepisse. Diesen beiden Schriften schlieBt sich nun die Quaestio
an mit dem Satz: Et ita dicunt (Avicenna et Algazel), [quod] cum
anima non dependeat ab altera, quod nihil prohibet ponere animas
infinitas in actu. Fides autem catholica, quae mundum non ponit aeter-

num, ab his angustivs liberatur (f. 48rb).
Die Ubereinstimmung geht hier aber noch weiter. Zunichst mit

der Summa. contra gentiles.

Quaestio deimmortalitateanimae:
Ad duodecimum dicendum, quod
ponentes aeternitatem mundi et in-
corruptibilitatem animae tripliciter
obiectionem factam evaserunt. Qui-
dam dicentes, quod id quod est per-
petuum et incorruptibile de perti-
nentibus ad animam, est unum tan-
tum omnium hominum, scilicet in-
tellectus possibilis vel agens.

Quidam vero ponentes multitu-
dinem incorruptibilium animarum
cum aeternitate mundi, ne coge-
rentuy poneve infinitum in actu, po-
suerunt revolutiones animarum ita,
quod animae, quae prius fuerunt a
corporibus absolutae, post aliqua
saecula iterum redirent ad corpora.
Et haec fuit positio Platonicorum.

Alii vero, ut Avicenna et Algazel,
dixerunt, quod non est inconveniens
ponere infinitum in actu, non per
se, sed per accidens (f. 48rb).

Summa contra gentiles IT c. 81 :
Occasione autem tertiae rationis in-
ductae aliqui aeternitatem mundi
ponentes in diversas opiniones ex-
traneas inciderunt. Quidam enim
conclusionem simpliciter concesse-
runt dicentes animas humanas cum
corporibus penitus interire.

Alii vero dixerunt, quod de omni-
bus animabus remanet aliquid unum
separatum, quod est omnibus com-
mune, scilicet intellectus agens se-
cundum quosdam, vel cum eo in-
tellectus possibilis secundum alios.

Alii autem posuerunt animas in
sua multitudine post corpora rema-
nere ; sed, ne cogeremtur animarum
ponere infinitatem, dixerunt easdem
animas diversis corporibus uniri post
determinatum tempus. Et haec fuit
Platonicorum opinio.

Quidam vero omnia praedicta vi-
tantes dixerunt non esse inconve-
niens animas separatas actu existere
infinitas. Esse enim infinitum actu

1 So der Editor L. W. KreerLeEr S. I., Proleg. S. xx f. — Auch C. VANSTEEN-
kISTE O. P., Bulletin Thomiste VIII, 1 (1951) 29, der das Jahr 1270 als allgemein

angenommen bezeichnet.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 47

in his quae non habent ad invicem
ordinem, est esse infinitum per acci-
dens, quod ponere non reputant in-
conveniens. Et est positio Avicennae
et Algazelis.

Inhalt, Anordnung und Formulierung lassen erkennen, daB bei
dieser Erinnerung aus der Geschichte der Philosophie dem Verfasser
des einen Abschnittes der andere Abschnitt geliufig war und wohl
sogar vorgelegen hat. Und zwar liegt es nahe, dal der Verfasser der
Quaestio die inhaltlich verwandte Darstellung der Summa contra gen-
tiles zu Rat gezogen hat, wobei er die Auffassung der in der Summa
an erster Stelle erwdhnten Leugner der Unsterblichkeit seinem Gegen-
stand entsprechend weggelassen hat.

Sodann herrscht hier eine bemerkenswerte Ubereinstimmung der
Quaestio mit einem Abschnitt der Summa theologiae. Sie fillt erst
recht ins Gewicht, wenn man andere Parallelstellen (De veritate q. 2

a. 10 ; Summa contra gentiles II c. 38) danebenhilt.

Quaestio deimmortalitate animae :
Alii vero, ut Avicenna et Algazel,
dixerunt, quod non est inconveniens
ponere infinitum in actu, non per
se, sed per accidens.

Dicitur enim esse infinitum per se
in illis quorum multitudo est secun-
dum aliquem ordinem unius ab al-
tero dependentis, sicut cum manus
movet baculum, baculus lapidem,
quod non potest in infinitum pro-
cedere neque in sursum neque in
deorsum, guia oporteret, quod aliquid
dependevet ab infinitis el nunquam
eitus genevatio complevetur.

Per accidens autem infinitum est
in illis quorum multitudo ad invi-
cem ordinem non habet, sicut quod
unus faber multis martellis opevetur
per hoc quod uno fracto substitui-
tur alter. Non enim differt, per quot
taliter operetur et utrum per finitos
vel infinitos, si infinito tempore du-
raret, cum unus martellus ab altero

Summa theologiae I q.7 a.4:
Quidam enim, swcut Avicenna et Al-
gazel, dixerunt, quod impossibile
est esse multitudinem actu infini-
tam per se, sed infinitam per acci-
dens multitudinem. esse non est im-
possibile.

Dicitur enim maultitudo esse infi-
nita per se, quando requiritur ad
aliquid, ut multitudo infinita sit;
et hoc est impossibile esse, gquia sic
oportevet, quod aliquid dependeret ex
infinitis ; unde eius genervatio nun-
quam complevetur, cum non sit in-
finita pertransire.

Per accidens autem dicitur mul-
titudo infinita, quando non requi-
ritur ad aliquid infinitas multitu-
dinis, sed accidit ita esse. Et hoc
sic manifestari potest in operatione
fabri, ad quam quaedam multitudo
requiritur per se, scilicet quod sit
ars in anima, et manus movens, et
martellus. Et si haec in infinitum



48 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

non dependeat. Et ita dicunt, quod multiplicarentur, nunquam opus fa-

cum una anima non dependeat ab  brile compleretur, quia dependeret

altera ... (f. 48rDb). ex infinitis causis. Sed multitudo
martellorum, quae accidit ex hoc
quod unus frangitur et accipitur
alius, est multitudo per accidens ;
accidit enim, quod mulits martellis
operetur ; et nihil differt, utrum uno
vel duobus wvel pluribus operetur
vel infinitis, si tnfinito lempore ope-
raretur. Per hunc igitur modum
posuerunt, quod possibile est esse
actu multitudinem infinitam per
accidens.

Hier spricht alles fiir eine literarische Abhingigkeit, und zwar in
der Weise, da3 Thomas bei der Arbeit an dem Artikel der Summa
die Quaestio vor sich gehabt habe. An dem Artikel ist nimlich bei
aller Ahnlichkeit mit der Quaestio im Gedankengang und in dessen
Fassung ein Fortschritt festzustellen. In der Quaestio wird zuerst fiir
das Infinitum in actu per se die Erklirung, die Veranschaulichung und
die Ablehnung geboten. Dann folgt die Erliuterung, die Veranschau-
lichung und die von Avicenna und Ghazali ausgesprochene Nicht-
Unmoglichkeitserklirung fiir das Infinitum in actu per accidens. Dagegen
hilt sich der Artikel der Summa an diese Reihenfolge : Begriff und
Widerspruch des Infinitum per se ; Begriff des Infinitum per accidens ;
Veranschaulichung beider Arten des Unendlichen am Kiinstler (faber) ;
Moglichkeit des Infinitum per accidens nach Avicenna und Ghazali.
Der Vorzug diirfte bei dem Artikel der Summa liegen, der beide Arten
des Unendlichen am kiinstlerischen Schaffen klarzumachen sucht und
eben dadurch das Infinitum per accidens, auf das es ja vor allem
ankommt, leichter einsichtig macht. Ferner, die in der Quaestio ange-
fithrte Reihe des Infinitum per se (manus — baculus — lapis) erscheint
schon De veritate q.2 a. 10 und Summa contra gentiles II c. 38, ist
jedoch in dem Artikel der Summa weggefallen und durch das Beispiel
des Kiinstlers ersetzt, das in der Quaestio nur fiir das Infinitum per
accidens herangezogen wird. Weiterhin, in der Begriffsbestimmung
beider Arten von Unendlich arbeitet die Quaestio mit der rein kon-
tradiktorischen Formulierung (Quorum multitudo est secundum aliquem
ordinem unius ab altero dependentis = per se; quorum multitudo
ad invicem ordinem non habet = per accidens) der Summa contra



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 49

gentiles (II cc. 38 81), wihrend der Artikel der Summa theologiae das
Infinitum per accidens auch positiv bestimmt und insofern deutlicher
zu verstehen gibt, worin es eigentlich besteht (Per accidens autem
dicitur multitudo infinita, quando non requiritur ad aliquid infinitas
multitudinis, sed accidit ita esse ...

tellis operetur).

accidit enim, quod multis mar-

Somit diirfte klar sein, da3 der Artikel der Summa von der Quaestio
abhingt. Die Ubereinstimmungen und Unterschiede beider Stellen
lassen sich nur so erkliren, daB Thomas fiir den Artikel den Abschnitt
der Quaestio benutzt und zugleich vervollkommnet hat.

30. Endlich fithren zwei Verbindungslinien von der Quaestio de
immortalitate animae zur Quaestio disputata de anima.

De immortalitate animae : Unde
si ea quae sunt intellecta ab humana
anima, sunt incorruptibilia inquan-
tum huiusmodi, oportet humanam
animam in genere incorruptibilium
esse. Nec est instantia, quod oculus
corruptibilis incorruptibile corpus
solis aut lunae potest videre. Non
enim oculus cognoscit rem incor-
ruptibilem secundum id quod in-

De anima a. 14 Sol.

Signum autem huius ex duobus
accipi potest. Primo quidem ex
parte intellectus, quia etiam ea quae
sunt in se ipsis corruptibilia, secun-
dum quod intellectu percipiuntur,
incorruptibilia sunt. Est enim in-
tellectus apprehensivus rerum in uni-
versali, secundum quem modum non
accidit eis corruptio.

corruptibilis est, sed secundum aliud,
quod est commune incorruptibilibus
et corruptibilibus, scilicet secundum
lumen. Anima autem humana in-
telligit incorruptibilia secundum id
quod incorruptibilia sunt intantum,
quod etiam res corruptibiles non
intelligit, nisi secundum quod incor-
ruptibiles sunt, dum universalia eo-
rum intelligit. Ex quo evidenter
apparet, quod anima humana nata
est perfici incorruptibilibus sicut pro-
priis perfectionibus. Quod non esset,
nisi ipsa incorruptibilis esset (f. 47va).

Beide Stiicke bringen als « Zeichen der Unsterblichkeit » die All-
gemeinerkenntnis des Verstandes. Wie bereits unter Nr. 14 gezeigt
wurde, beriihrt sich die Quaestio an dieser Stelle mit der Summa contra
gentiles (II c. 55, Amplius). Anderseits ist hier ein Kontakt mit dem
wiedergegebenen Abschnitt aus der Quaestio de anima wahrzunehmen,
und zwar so, dal3 diese eher als der empfangende Teil anzusprechen

Divus Thomas 4



50 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

ist. Hier wird nimlich ohne weiteres der Verstandeserkenntnis der
Charakter des Allgemeinen und Unverginglichen auch gegeniiber den
verginglichen Dingen zugesprochen, wogegen die Quaestio de immor-
talitate animae erst durch einen Einwand zu dieser Feststellung ver-

anlaft wird.

Quaestio deimmortalitateanimae :
Item, unumquodque naturaliter esse
desiderat et permanere in suo esse ...
Unde oportet, quod secundum mo-
dum cognitionis sit et desiderii mo-
dus ... Anima vero humana intel-
ligit esse et bonum absolute. Desi-
derium igitur eius naturale est ad
esse et bonum non ut hic et nunc,
sed ut simpliciter et per omne tem-
pus. Cum igitur naturale deside-
rium inane esse non possit, neces-
sarium est, quod anima humana im-
mortalis sit (f. 47va).

Quaestio de anima a. 14 Sol. : Se-
cundo (signum huius accipi potest)
ex naturali appetitu, qui in nulla
re frustrari potest. Videmus enim
hominibus appetitum esse perpetui-
tatis, et hoc rationabiliter, quia cum
ipsum esse secundum se sit appeti-
bile, oportet, quod ab intelligente,
qui apprehendit esse simpliciter, et
non hic et nunc, appetatur esse sim-
pliciter et secundum omne tempus.
Unde videtur, quod iste appetitus
non sit inanis, sed quod homo se-
cundum animam intellectivam sit

incorruptibilis.

Hier wie dort wird also das Seinsverlangen als « Zeichen der Unsterb-
lichkeit » geltend gemacht. Nur hebt der Artikel 14 sofort das Natur-
streben des Menschen auf ein immerwahrendes, nicht durch das Hier
und Heute eingegrenztes Sein hervor, wihrend die Quaestio de immor-
talitate animae weiter ausholt und die Abstufung des Seinsverlangens
und seinen Zusammenhang mit der Erkenntnis aufzeigt. Anzumerken
ist auch, daB die Quaestio das natiirliche Verlangen auf das Sein und
auf das Gute bezieht, der Artikel jedoch nur das Sein als den Gegen-
stand des Naturstrebens angibt. Der Einflul, der schon auf die unter
Nr. 22 erwihnte literarische Ahnlichkeit hin anzunehmen ist, scheint
mithin von der Quaestio auf den Artikel 14 auszugehen.

Noch enger ist hier das Zusammengehen der Quaestio mit der
Summa theologiae. Es fillt noch mehr auf, wenn man zwei Stellen
der Summa contra gentiles (II c. 55, Praeterea; c. 79, Amplius) im
Blick behilt, wo ebenfalls das Seinsverlangen als Erkenntnisgrund fiir
die Unsterblichkeit herangezogen wird.

Quaestio de immortalitate animae :
Item, unumquodque natuvaliter esse
desidevat et permanere in suo esse.
Hoc autem desiderium non simi-
liter omnibus convenit. Nam ea

Summa theologiae I q. 75 a. 6 Sol. :
Potest etiam huius rei accipi signum
ex hoc quod unumquodque natura-
liter suo modo esse desidervat. Desi-
derium autem in rebus cognoscen-



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 51

quae cognitione carent, desiderant
esse et bonum non quasi ex se ipsis,
sed quasi ab alio inclinationem ha-
bentia in finem naturaliter deside-
ratum. In his vero quae cognitio-
nem habent, desidevium sive appe-
titus comsequitur cognitionem sicut
dirigentem. Unde oportet, quod se-
cundum modum cognitionis sit et

tibus sequitur cognitionem. Sensus
autem non cognoscit esse nist sub hic
et nunc. Sed inlellectus apprehendit
esse absolute et secundum omne tem-
pus. Unde omne habens intellectum
naturaliter desiderat esse semper.
Naturale autem desiderium non potest
esse tnane. Omnis igitur intellectu-
alis substantia est incorruptibilis.

desiderii modus. Animalia autem
bruta, quae tantum cognitionem sen-
sitivam habent, non cognoscunt esse
et bonum #nist ut hic et nunc. Anima
vero humana intelligit esse et bonum
absolute. Desiderium igitur eius na-
turale est ad esse et bonum non
ut hic et nunc, sed ut simpliciter
et per omne tempus. Cum igitur
natuvale desidevium inane esse non
possit, necessarium est, quod anima
humana immortalis sit (f. 47va).

Was hier die Quaestio bietet, das ist nach Inhalt und Ausdruck,
nur kiirzer und klarer, in die Summa eingegangen.

Diese letzte Gruppe von Vergleichen, an der man gut die Arbeits-
weise von Thomas verfolgen kann, offenbart demnach ein Abhingig-
keitsverhiltnis zwischen der Quaestio und mehreren Thomasschriften.
Einerseits steht die Quaestio unter dem EinfluB des Sentenzenkom-
mentars und der Summa contra gentiles, wirkt aber anderseits auf die
Quaestio de anima und auf die Summa theologiae ein. Das ist natiirlich
eine starke Stiitze fiir die Annahme der Verfasserschaft des Thomas
gegeniiber der Quaestio, wie sie begriindet ist in der Entstehungs-
geschichte des Cod. Vat. lat. 781 und gefestigt wird durch die Priifung
der Ideen, der Quellen und der Form der Darstellung.

VI.

Der Ausgangspunkt der Untersuchung lag in der Entstehungs-
geschichte des Cod. Vat. lat. 781. Die Hs stand in besonderer Bezie-
hung zu Thomas und war fiir seinen personlichen Gebrauch bestimmt.
Das gilt auch und gerade fiir das Stiick, das die Quaestio de immor-
talitate animae enthilt.



52 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

Die Feststellung, daB die Quaestio folglich etwas mit Thomas zu
tun hat, lieB sich sodann von verschiedenen Seiten her verstirken.
Zuniichst entspricht der Lehrgehalt der Quaestio — mit hdufigem lite-
rarischem Anklang — der Lehre des Thomas, und zwar auf zahlreichen
Stoffgebieten und 6fters in unterscheidenden und entscheidenden Auf-
fassungen, wie sie in den verschiedensten Thomasschriften enthalten
sind. Ferner war im Zitatenmaterial nichts zu entdecken, das einer
Zuteilung der Quaestio an Thomas widerspriche. Inhalt und Wieder-
gabe der Zitate weisen vielmehr auf ihn hin. Auch das AuBere der
Quaestio pafit im Aufbau, in den Veranschaulichungsmitteln und im
Ausdruck — sogar bis in Feinheiten hinein — zu Thomas. Endlich
ergab sich iiber inhaltliche Ubereinstimmungen und literarische Ahn-
lichkeiten hinaus ein wechselseitiges Abhingigkeitsverhiltnis zwischen
der Quaestio und Thomasschriften.

Diese Griinde, in ihrer Gesamtheit genommen, nihern sich im Wert
einer echten Bezeugung. Der Verfasser der Quaestio ist nicht in Albert
d. Gr. oder einem andern Zeitgenossen des Thomas zu suchen, son-
dern in Thomas selber. Es wire ja zum mindesten ein eigenartiges
Zusammentreffen, wenn sich in einer Hs mit einer einzigartigen Ver-
bindung zu Thomas eine Quaestio findet, die innerlich wie duBerlich
vollstindig das Gepriige der Thomasschriften an sich hat und Thomas-
schriften zum Teil benutzt und zum andern Teil beeinflu3t, und die
dann doch nicht ein Werk von Thomas wdre. Der Quaestio steht
daher mit vollem Recht ein Platz unter den echten Werken von
Thomas zu.

Auch zur Entstehungszeit der Quaestio lassen sich aus dem Gesag-
ten einige Angaben machen. Jedenfalls liegt ihr Platz in der zeit-
lichen Reihenfolge der Thomasschriften fest. Sie folgt auf den Senten-
zenkommentar und auf das zweite Buch der Summa contra gentiles,
geht jedoch der Quaestio de anima und dem ersten Teil der Summa
theologiae voraus. Damit diirfte die Entstehung der Quaestio in die
Zeit des Aufenthaltes in Italien, niherhin in die erste Hilfte der
60er Jahre, fallen. Das stiinde wiederum im Einklang mit einer von
Pelster gemachten Angabe ! aus der Entstehungsgeschichte des Cod.
Vat. lat. 781, wonach man die Hs « wohl in die Zeit des italienischen
Aufenthaltes 1259-1269 » verlegen mull, «niher dem Anfang als dem
Ende ».

1 Literarhistorische Probleme der Quodlibeta, in : Gregorianum 28 (1947) 86.



	Thomas und die Quaestio "De immortalitate animae"

