
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 31 (1953)

Artikel: Thomas und die Quaestio "De immortalitate animae"

Autor: Fries, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas und die Quaestio
« De immortalitate animae »

Von Dr. A. FRIES C. Ss. R.

Cod. Vat. lat. 781, in dem bis jetzt nur Schriften von Albertus
Magnus und Thomas nachgewiesen sind, enthält bekanntlich eine
Quaestio disputata über die Unsterblichkeit der Menschenseele 1. Sie

wurde, obwohl keine handschriftliche Zuteilung an Thomas vorliegt,
1935 von dem spanischen Dominikaner F. E. Gomez auf literarische
und inhaltliche Ähnlichkeiten hin als echte Schrift des Thomas
herausgegeben 2. Jedoch wurden die Gründe für die Echtheit in den
Besprechungen nicht für hinreichend erachtet 3. Ebenfalls 1935 befaßte sich
F. M. Henquinet O. F. M. mit der Abhandlung über die Unsterblichkeit,

und er fand keine Schwierigkeit, sie als Werk Alberts d. Gr.
anzusehen 4, während ich selber von einem Heranrücken der Quaestio

1 Mit ihr verwandt, doch nicht identisch ist die gleichlautende Frage in Cod.
Laud. Miscell. 480 der Bodleiana von Oxford. F. Pelster S. I., Literarhistorische
Probleme der Quodlibeta des hl. Thomas von Aquin, in : Gregorianum 28 (1947) 84
Anm. 12. — Ebenso ist die Abhandlung, allerdings mit einem verschiedenen Anfang,
erhalten im Archiv der Kathedrale von Valencia, Cod. 47 (14. Jahrhundert).
Angabe von F. E. Gomez O. P. s. folgende Anmerkung.

2 F. E. Gomez O. P., De immortalitate animae. Cuestiôn inédita de Santo
Tomas de Aquino (Biblioteca de Tomistas Espanoles III, serie manual), Madrid-
Valencia 1935. Die Schrift ist die Zusammenstellung einer Artikelreihe (Una
Cuestiôn inédita de Santo Tomas de Aquino), die in der Zeitschrift Contemporânea
von Valencia 1933 bis 1935 veröffentlicht worden war.

3 A. Dondaine O. P., Revue des Sciences philos, et théol. 25 (1936) 718 f.
Ders., Bulletin Thomiste V (1937) 61 ff. — M. Cappuyns O.S.B., Bulletin de
théol. ancienne et médiévale III (1938) n. 485. — M. Grabmann, Die Werke des
hl. Thomas von Aquin (Beiträge z. Gesch. d. Phil. u. Theol. des Mittelalters XXII,
1/2) Münster i. W. 1949, 413, bespricht die Abhandlung De immortalitate animae
unter den « Mitteilungen über dem hl. Thomas zugeteilte Schriften ». — Pelster,
Gregorianum 28 (1947) 84 Anm. 12, ist der Ansicht, die Schrift enthalte
wahrscheinlich eine Quaestio disputata von Thomas.

4 Vingt-deux questions inédites d'Albert le Grand dans un manuscrit à l'usage
de S. Thomas d'Aquin, in : The New Scholasticism 9 (1935) 319.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 19

an Albert d. Gr. schon damals abgeraten habe h So blieb die
Echtheitsfrage offen, und es oblag der Forschung, weiter nach dem
Verfasser zu suchen. Der Weg, den Gomez eingeschlagen hat, ist sicher

richtig. Nur muß man den Startpunkt in die Entstehungsgeschichte
des Cod. Vat. lat. 781 verlegen und den Weg zu Ende gehen, d. h. nicht
nur hie und da eine Ähnlichkeit mit den Schriften des Thomas

anmerken, sondern die Übereinstimmung als durchgehend nachweisen.

I.

Cod. Vat. lat. 781 enthält von Thomas Quaestiones De veritate
sowie Quodlibet VII und Quodlibet VIII 2. Wegen der Halbkursive
und des Textes der Quaestiones De veritate und wegen der Bedeutung
für die Chronologie der Werke des Thomas wurde er mehr als andere
Handschriften der Scholastik untersucht und beschrieben, besonders dank
der Kontroverse Pelster — Destrez — Axters 3. Auch ohne in Thomas
den Besitzer der Hs oder gar — für einen Teil — den Schreiber zu
sehen, darf man als gesichert annehmen, daß die Hs in unmittelbarer
Beziehung zu Thomas stand 4. Er hatte sie in Gebrauch. Daß sich
darin auch Quästionen von Albert d. Gr. finden, schwächt ihr Verhältnis
zu Thomas nicht ab, um so weniger, als der Text sowohl in den Abhandlungen

Alberts wie in denen von Thomas im allgemeinen sehr gut ist 5.

Mitten unter den Thomasschriften steht nun die Darlegung über
die Unsterblichkeit. Auf f. 47ra (nach der jüngeren Zählung) geht
oben De veritate q. 1 a. 11 zu Ende ; daran schließt sich noch der

(letzte) 12. Artikel an. Unmittelbar darauf folgt, von anderer Hand
geschrieben, die Quaestio De immortalitate animae. Sie füllt also zwei
Drittel von f. 47r, sodann vollständig f. 47v und f. 48r. Nach der
unbeschriebenen Seite f. 48v findet man auf ff. 49r-50v die schon früh mit

1 Um neue theologische Abhandlungen Alberts d. Gr., in : Angelicum 13

(1936) 80 f.
2 Vollständige Beschreibung bei A. Pelzer, Codices Vaticani latini II, 1

(679-1134), Rom, Vatikan, 1931, 91-96.
3 Der Verlauf ist dargestellt bei Henquinet, Vingt-deux questions, in : The

New Scholasticism 9 (1935) 284 f.
4 Pelster (mit Berufung auf Pelzer), Literarhistorische Probleme der Quod-

libeta, in : Gregorianum 28 (1947) 84 f. — E. Axters O. P., La critique textuelle
médiévale doit-elle être désormais établie en fonction de la 'pecia', in : Angelicum
12 (1935) 294 f. — Henquinet, Vingt-deux questions, in : The New Scholasticism
9 (1935) 286, 322, 324.

5 Henquinet, ebd. 286.



20 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

Quodl. VII verbundene Quaestio De opere manuali (Quodl. VII q. 7

aa. 17. 18) in der berühmten Halbkursive, und dann ff. 51r-78r De veri-
tate qq. 2-7. Nach einem von Th. Käppeli 0. P. hergestellten und von
Henquinet wiedergegebenen 1 Schema schließt der dicke fünfte Faszikel,
der u. a. das Quodlibet VII (davon ff. 32r-33r in der Halbkursive)
und ein Stück der Quaestiones De veritate enthält, mit der Quaestio
De immortalitate animae ab. Daraus ergibt sich wohl, daß die der
Hs eigene besondere Beziehung zu Thomas sich auch auf diese Abhandlung

erstreckt.
Daß sie etwas mit Thomas zu tun hat, wird noch deutlicher, wenn

man sie mit den Werken des Thomas vergleicht. Solche Gegenüberstellungen

sind zwar lästig, aber unerläßlich, wenn man hier
weiterkommen will. Die Übereinstimmung geht da soweit, daß man jede
kleinste Einheit der Quaestio mit Parallelen aus Thomasschriften belegen
könnte. Zuvor sei jedoch an eine Eigenart von Thomas erinnert. Wenn
er einen Lehrpunkt in verschiedenen Schriften behandelt dann
übernimmt er — im Unterschied von andern — nicht einfach ganze
Abschnitte von einem Werk ins andere. Das ist auch bei den folgenden
Texten zu berücksichtigen. Ebenso der Unterschied in der
Fragestellung, unter der jeweils ein Lehrpunkt, z. B. die Möglichkeit des
Unendlichen, in der Quaestio De immortalitate und anderswo besprochen

wird.

II.

1. Sed contra est, quod dicit Philosophus in II De anima, quod
intellectus separatur ab aliis partibus animae sicut perpetuum a cor-
ruptibili (f. 47rb).

An drei Stellen, wo Thomas über die Unsterblichkeit handelt,
erscheint dieser Grund am gleichen Platz : In II Sent. d. 19 q. 1 a. 1

In contrarium arg. 1 ; De anima a. 14 Sed contra arg. 4 ; Quodl. X
q. 3 a. 6 Sed contra arg. 1.

2. Iuxta hoc autem quaerebatur, utrum aliqua creatura possit
vel ad momentum subsistere, si a Deo non conservaretur in esse, et
utrum Deus hoc alicui creaturae conferre possit, quod per principia,
quibus in esse constituitur, conservaretur in esse subtracta Dei opera-
tione. Et videtur, quod sic ; quia artifex creationis, qui est minoris
virtutis, potest hoc conferre suo artificiato, ut sua operatione cessante

1 Ebd. 287.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 21

artificiatum illud permaneat, sicut cessante operatione aedificatoris

permanet domus. Multo igitur magis videtur, quod Deus suae crea-
turae hoc possit conferre (f. 47rb). — Ad quaestiones ultimo propo-
sitas dicendum est, quod cum remota causa tollatur effectus, oportet,
quod remota operatione divina tollatur esse rerum, quod ex ipsa cau-

satur. Non enim operatio Dei est tantum causa, quod res fiant, sicut
aedificatio est causa domus, sed est causa, quod sint res. Et quia
Deus non potest alicui creaturae conferre, ut non sit eius effectus,

non potest ei conferre, quod absque eius operatione conservetur in
esse (f. 48rb). — Wenigstens dreimal wird diese Frage von Thomas

aufgeworfen und im gleichen Sinn beantwortet : De veritate q. 5 a. 8

arg. 8 ; De potentia q. 5 a. 1 arg. 4 ; Summa theologiae I q. 104 a. 1

arg. 2. — Vgl. Quodl. IX a. 1.

3. Item, ultimus finis animae humanae esse videtur, ut primam
rerum causam cognoscat. Quod patet ex hoc, quod homines videntes
effectus et ignorantes causas admirantur. Et ipsa admiratio est movens
ad inquirendum causae cognitionem, ut dicitur in principio Meta-
physicae. Et sic non quiescit naturale desiderium, quousque invenitur
aliquis effectus habens causam. Cum igitur ultimus finis sit, in quo
totaliter naturale desiderium quietatur, manifestum est, quod in cogni-
tione primae causae est ultimus animae humanae finis. Unde loh. XVII, 3 :

« Haec est vita aeterna » etc. Ad hune autem finem anima humana
non pervenit, dum est corpori coniuncta, ut alibi probatum est. Oportet
ergo, quod ipsa post corpus remaneat. Aliter in vanum esset quasi
non potens ad finem proprium pervenire (f. 47va).

Ein « Zeichen der Unsterblichkeit » wird also gewonnen aus dem
Lebensziel des Menschen. Der Obersatz spricht das natürliche
Verlangen nach der schauenden Erkenntnis der Erstursache aus, mit Hilfe
des « Anfangs der (aristotelischen) Metaphysik » und mit der
Bestätigung durch ein Schriftwort. Diese Schriftstelle verwendet Thomas
an mehreren Stellen, wo er über das letzte Lebensziel spricht : De
veritate q. 8 a. 3 Sed contra arg. 1 ; q. 14 a. 2 Sol. ; De anima a. 5

Sol. ; De spiritualibus creaturis a. 10 ; ed. Keeler 127 ; De malo q. 16

a. 6 arg. 6. Sachlich gleiche und ähnlich lautende Darstellungen des

Obersatzes finden sich bei Thomas : Summa contra gentiles III cc. 51.

54. 57 ; Summa theol. I q. 12 a. 1 ; I-II q. 3 a. 8, wo auch, wie in der

Quaestio, auf den « Anfang der Metaphysik » hingewiesen wird ; Comp,
theol. c. 104.

Der Untersatz stellt für die Seele im Zustand der irdischen Ver-



22 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

einigung mit dem Leib die Unmöglichkeit fest, Gott zu schauen, und
weist dafür auf eine andere Schrift des Verfassers hin : ut alibi pro-
batum est. Thomas hat sich mit dieser Unmöglichkeit an einer ganzen
Anzahl von Stellen befaßt : In III Sent. d. 27 q. 3 a. 1 ; d. 35 q. 2

a. 2 ; In IV Sent. d. 49 q. 2 a. 7 ; De veritate q. 10 a. 11 ; q. 13 a. 3 ;

Summa contra gentiles III c. 47 ; Quodl. I q. 1 a. 1 ; Summa theol. I
q. 12 a. 11 ; II-II q. 175 a. 4 ; q. 180 a. 5.

In der Schlußfolgerung wird noch die Alternative zu Hilfe genommen,

daß die Seele, falls sie nach der Trennung vom Leib nicht weiterlebt,

«vergeblich» ist, wobei das aristotelische Prinzip, das bei Thomas
in diesem Zusammenhang immer wirksam ist, mitgedacht werden muß :

« Gott (oder die Natur) tut nichts vergeblich. »

I De anima lect. 4 n. 43 f. ; Ed.
Pirotta 19/20 (in der Nachschrift
des Reginald von Piperno) 1

: Veri-

4. Est autem communis omnium
conceptio, quod cognitio fiat per
quandam similitudinem cognoscen-
tis ad cognitum. Existimaverunt an-
tiqui Naturales, quod oporteret in
anima cognoscente esse res cognitas
secundum eundem modum existendi.
Sed quia, cum anima cognoscat omnia,

ex hoc sequi videbatur, quod
oporteret animam ex omnibus esse

compositam, quod videbatur absurdum,

elegerunt hanc viam, ut dice-
rent animam compositam esse ex
principiis omnium, ut sic anima per
hoc quod est ex principiis, his quae
sunt ex principiis, similis inveni-
retur. Et ideo qualem unusquisque
eorum opinionem habuit de rerum

tas autem est, quod cognitio fit per
similitudinem rei cognitae in cognoscente

Antiqui vero philosophi
arbitrati sunt, quod oportet
similitudinem rei cognitae esse in cognoscente

secundum esse naturale, hoc
est secundum idem esse quod habet
in seipsa Unde si anima cognoscat

omnia, oportet, quod habeat
similitudinem omnium in se secundum

esse naturale Unde quia
ilia quae sunt de essentia rei, sunt
principia illius rei, et qui cognoscit
principia huiusmodi, cognoscit ip-
sam rem, posuerunt, quod ex quo

1 Grabmann, Die Werke des hl. Thomas, 278 f. — Achtet man einmal auf
den Ausdruck bei Reginald und in der Quaestio, dann hat man den Eindruck,
diese komme dem Stil von Thomas näher. Reginald schreibt z. B. I De anima
lect. 2 n. 20 ; Pirotta 10a : Aliud est, quod illud quod habet operationem per
se, habet etiam esse et subsistentiam per se. Et ideo intellectus est forma sub-
sistens ; aliae potentiae sunt formae in materia. — Thomas, Quaestio De anima
a. 14 Sol. schreibt: Unumquodque autem operatur secundum quod est. Quae
enim per se habent esse, per se operantur ; quae vero per se non habent esse, non
habent per se operationem. In der Quaestio De immortalitate animae steht :

Unumquodque autem invenitur eo modo agere quo modo est. Intellectus igitur
est aliquid per se subsistens, sicut est per se agens. Quod non invenitur in corpo-
ralibus formis, quae quidem per se non subsistunt. Sed composita subsistant et
habent esse per formas. Natürlich soll diese Beobachtung hier nicht über Gebühr
eingesetzt werden.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 23

principiis, talem et de anima sor- anima cognoscit omnia, esset ex
titus est (f. 47vb). principiis rerum. Et hoc erat om¬

nibus commune. Sed diversificati
sunt secundum quod differebant in
principiis, quae ponebant.

An beiden Stellen wird zur Erläuterung des Erkenntnisvorgangs
die Vorstellung der alten Naturphilosophen (Empedokles und anderer)
herangezogen. Neben der sachlichen Übereinstimmung ist hier die

Beobachtung bedeutsam, daß Reginald von « Antiqui philosophi »

spricht, wo Thomas selber meist genauer schreibt « Antiqui Naturales »,

so z. B. In II Sent. d. 19 q. 1 a. 1 Sol. ; Summa theol. I q. 75 a. 1

ad 2 ; De anima a. 8 ad 13 ; III De anima lect. 9 n. 723, Pirotta 237a ;

De spiritualibus creaturis a. 5, Keeler 64 steht « Primi naturales philosophi

» ; In II Sent. d. 17 q. 1 a. 1 Sol. heißt es : « quorundam anti-

quorum philosophorum », gemeint aber ist Parmenides. Die Quaestio
(« antiqui Naturales ») trifft also ganz den Sprachgebrauch des Thomas.

5. Gegenüber dem averroistischen Monopsychismus beruft sich der
Verfasser der Quaestio wie Thomas auf die Innenerfahrung 1 :

Constat enim, quod ipse homo est Summa contra gentiles II c. 59 :

intelligens ; non enim loquimur de Non enim intellectus naturam in-
intellectu, nisi per hoc quod perci- vestigaremus, nisi per hoc quod nos
pimus nos intelligere (f. 47vb). intelligimus. Vgl. c. 76 ; De anima

a. 2 ; Summa theol. I q. 76 a. 1 ; De
unitate intellectus c. 3 § 62, Keeler
39 ; III De anima lect. 7 n. 695,
Pirotta 230b : Sed hic hoc unum
sufficiat, quod ad positionem hanc
sequitur, quod hic homo non intel-
ligit.

6. Gemeinsam ist auch die Betonung der Untrennbarkeit des

(formalen) Tätigkeitsprinzips vom Handelnden, weil Sein und Tätigsein
auf die Form zurückgeht.

Impossibile est autem, quod ali- III De anima lect. 7 n. 690, Pi-
quid formaliter operetur aliquo, rotta 229b : Sed impossibile est, illud
quod est divisum ab eo in substan- quo aliquid operatur formaliter, se-
tia. Oportet enim id quo aliquid ope- parari ab eo secundum esse. Quod
ratur, esse actu formam ipsam, per ideo est, quia nihil agit, nisi secun-
quam est in actu, cum nihil agat, dum est quod actu. Vgl. n. 695,

1 Vgl. E. Kleineidam, Das Problem der hylomorphen Zusammensetzung
der geistigen Substanzen im 13. Jahrhundert, behandelt bis Thomas von Aquin,
Breslau 1930 (Diss.) 80 f.



24 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

nisi secundum quod est actu. Si

igitur homo est intelligens, impos-
sibile est, quod id quo formaliter in-
telligit, sit substantia separatim ab
ipso existens (f. 47vb).

Pirotta 230b ; Summa contra
gentiles IT c. 59 (Amplius) ; c. 76 (Prae-
terea) ; Summa theol. I q. 76 a. 1 ;

q. 88 a. 1 ; De spir. créât, a. 10,
Keeler 125 ; Comp, theol. c. 85.

7. Die (nur) metaphysische Zusammensetzung der Seele wird hüben
wie drüben in den gleichen, im selben Sinn gebrauchten Ausdrücken

dargestellt, was bei der Fülle der Meinungen besonders ins Gewicht
fällt1.

Non enim (anima) est composita
ex materia et forma, sed ex 'quo
est' et 'quod est' seu ex esse et
'quod est', quod idem est. Nam
ipsum esse est, quo unumquodque
est. Hanc autem compositionem in-
veniri oportet in omnibus praeter
Deum, in quo solo idem est sua
substantia et suum esse. In
substantia autem immaterialibus, sed
creatis aliud est esse et substantia
rei. Sed substantia subsistens in
esse est ipsa forma. In materialibus
autem substantiis est compositum
ex materia et forma. Esse autem
est per se consequens formam (f. 48ra).

Summa contra gentiles II c. 54 :

In substantiis autem intellectuali-
bus, quae non sunt ex materia et
forma compositae, ut ostensum est,
sed in eis ipsa forma est substantia
subsistens, forma est 'quod est',
ipsum autem esse est actus et 'quo
est'. Et propter hoc in eis est unica
tantum compositio actus et poten-
tiae, quae scilicet est ex substantia
et esse, quae a quibusdam dicitur
ex 'quod est' et esse, vel ex 'quod
est' et 'quo est'.

c. 52 : Oportet igitur in omni
substantia, quae est praeter ipsum
(Deum), esse aliud ipsam substan-
tiam et aliud eius esse.

Vgl. ferner In I Sent. d. 8 q. 5

a. 2 ; Summa theol. I q. 50 a. 2 ad 3 ;

q. 75 a. 5 ad 4 ; De spirit, créât, a. 1

ad 8, Keeler 14 f. ; De anima a. 6 Sol.

8. In der Frage, ob die Seele ein 'Dieses' (hoc aliquid) im Sinne
des Aristoteles ist, legt Thomas weniger Hemmungen an den Tag als
Albert d. Gr. 2, und der Verfasser der Quaestio geht mit Thomas.

1 Vgl. O. Lottin O. S. B., Psychologie et Morale aux XIIe et XIIIe siècles I,
Louvain-Gembloux 1942, 427-460. — Albert d. Gr. versteht das Begriffspaar
'quod est' und 'quo est' von suppositum (homo) und natura (humanitas) oder
von fundamentum und esse. — M. D. Roland-Gosselin O. P., Le « De ente et
essentia » de saint Thomas d'Aquin (Bibl. Thomiste VIII), Le Saulchoir 1926,
172-184 (Albertus Magnus), 185-199 (Thomas).

3 Vgl. Kleineidam, Hylomorphe Zusammensetzung, 51-57. — G. Meers-
seman O. P., Die Einheit der menschlichen Seele nach Albertus Magnus, in :

Divus Thomas 10 (Frib. 1932) 221. — Vgl. Summa theol. II tr. 13 q. 77 ad 16 ;

Borgnet 33, 97/98.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 25

Ad decimum dicendum, quod si

per 'hoc aliquid' intelligatur indi-
viduum completum in aliqua specie,
anima non est 'hoc aliquid' sicut nec
perfecta, secundum ponentes natu-
ram speciei humanae non esse ani-
mam tantum, sed aliquid ex anima
et corpore compositum. Secus autem
esset secundum opinionem Piatonis,
qui posuit, quod homo est anima
utens corpore et non aliquid ex
anima et corpore compositum. Si
autem per 'hoc aliquid' intelligatur
quodcumque subsistens, sie nihil pro-
hibet animam intellectivam 'hoc
aliquid' dici (f. 48rb).

De anima a. 1 : Relinquitur igi-
tur, quod anima est 'hoc aliquid'
ut per se potens subsistere, non quasi
habens in se completam speciem, sed

quasi perficiens speciem humanam
ut forma corporis. Et sic similiter
est forma et 'hoc aliquid'.

Kurz vorher : Sed ulterius posuit
Plato, quod anima humana non
solum per se subsisteret, sed quod
etiam haberet in se completam na-
turam speciei Sed haec opinio
stare non potest.

Vgl. auch De spirit, créât, a. 2 ad
16, Keeler 32 ; Summa theol. I q. 75

a. 2 ad 1.

9. Ob man die menschliche Set

nen könne, wird in der Quaestio
scharf abgelehnt1.

Per hoc autem quod creatura est
ex nihilo et iacibilis in nihilum, si
sibi relinquatur, non designatur po-
tentia aliqua in creatura, sed in Creatore,

cuius potentia creatura in esse

producta est et conservatur in esse

Corruptibile autem non dicitur
aliquid vel mutabile nisi propter poten-
tiam, quae in ipso est. Unde cum
in anima non sit potentia ad cor-
ruptionem, inde non potest dici cor-
ruptibilis ratione praedicta (f. 48ra).

le irgendwie als vergänglich bezeich-
wie in den Schriften von Thomas

Summa contra gentiles II c. 55 :

Igitur nec est aliqua potentia ad
non esse earum (substantiarum in-
telligentium) nisi in primo agente,
secundum quod potest non influere
eis esse. Sed ex hac sola potentia
nihil potest dici corruptibile
Sunt igitur substantiae intellectuales
ex omni parte incorruptibiles.

Vgl. c. 52 ; Summa theol. I q. 75

a. 6 ad 2 ; De spirit, créât, a. 5 ad 4,

Keeler 69 ; De anima a. 14 ad 19.

1 Weniger klar ist die Ablehnung in einer von P. Glorieux nach Cod. 873
der Stadtbibliothek von Arras herausgegebenen Quaestio (VIII) : Utrum anima
rationalis sit immortalis (Questions Disputées 'De caritate', 'De novissimis', Paris
1950). Dort heißt es in der 12. Erwiderung (S. 78) : Anima autem possibilis
est ad mortem potentia remota, large sumendo potentiam, quia potius debet dici
defectus quam potentia. — Zu der von Glorieux vorgenommenen Zuweisung
der Quästionen an Bonaventura vgl. H. F. Dondaine O. P., De l'attribution à
S. Bonaventure des questions du ms. d'Arras 873, in : Archiv. Fratrum Praed.
19 (1949) 313-378. — Auch Petrus von Tarentaise O. P. läßt in der Seele eine
« Fähigkeit, in das Nichts zurückgeführt zu werden », zu. W. Götzmann, Die
Unsterblichkeitsbeweise, Karlsruhe 1927, 220.



26 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

10. Auch in der « schwierigen Frage » nach dem Erkennen der
Seele im Zustand der Trennung hält sich die Quaestio in der Nähe

von Thomas.

Ad vigesimum primum dicendum,
quod anima habet aliquem actum
secundum genus substantiae sepa-
ratae, scilicet intelligere, licet non
secundum eundem modum intel-
ligat. Et ex hoc ostenditur, quod
est separabilis, sed non eodem modo
est, quo sunt substantiae separatae
(f. 48rb).

(Ad decimum sextum) : Corrupto
autem totaliter corpore iam anima
accipit modum essendi, quo sunt
substantiae separatae. Et ideo ad
eundem modum pertingunt intelli-
gendi, scilicet ut intelligant per in-
fluxum superioris intellectus, scilicet
divini. Cuius Signum est, quod etiam,
dum est in corpore, quando
alienator a sensibus, percipit aliquid
abundantius ex influentia superioris
intellectus, ut possit futura praevi-
dere (f. 48rb).

Summa theol. I q. 89 a. 1 ad 3 :

Ad tertium dicendum, quod anima
separata non intelligit per species
innatas, nec per species, quas tunc
abstrahit, nec solum per species con-
servatas sed per species ex
influentia divini luminis participatas,
quarum anima fit particeps sicut et
aliae substantiae separatae, quam-
vis inferiori modo. — Vgl. De anima
a. 15.

Summa theol. I q. 12 a. 11 Sol. :

Et huius Signum est, quod anima
nostra, quanto magis a corporalibus
abstrahitur, tanto intelligibilium ab-
stractorum fit capacior. Unde in
somniis et alienationibus a sensibus
corporis magis divinae revelationes
percipiuntur et praevisiones futu-
rorum.

11. Der aus der völligen Aktualität der Seele geführte Beweis für
ihre Stofflosigkeit ist für Thomas charakteristisch h Die Quaestio spricht
nun in fast gleichen Worten aus, daß die Seele mit ihrem ganzen Wesen,
nicht nur mit einem Teil, Form des Körpers ist.

Ad secundum dicendum, quod De spirit, créât, a. 2 ad 4 ; Keeler
anima per suam essentiam est forma 29 : Ad quartum dicendum, quod
corporis (f. 48ra). anima secundum suam essentiam

est forma corporalis. — Vgl. In II
Sent. d. 17 q. 1 a. 2 Sol. ; Summa
theol. I q. 75 a. 5 ; De anima a. 6 ;

Quodl. III a. 8.

12. Einwand und Erwiderung über das Verhältnis der menschlichen

und der tierischen Sinnenseele bieten einen weiteren Berührungspunkt

zwischen der Quaestio und Thomas.

1 Kleineidam, Hylomorphe Zusammensetzung, 65 f., 83 f.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 27

Praeterea, in homine est idem
secundum substantiam anima ratio-
nalis, sensibilis et vegetabilis. Si
igitur anima rationalis esset incor-
ruptibilis, et anima sensibilis erit in-
corruptibilis. Anima autem equi cor-
ruptibilis est. Cum igitur corrup-
tibile et incorruptibile non unius
generis sint, ut dicit Philosophus X
Metaph., sequitur, quod animae sen-
sibiles in homine et equo non sunt
unius generis. Ergo homo et equus
non conveniunt in genere animalis,
cum unumquodque ponatur in
genere vel specie per suam substantiam.

Hoc autem est manifeste fal-
sum. Non igitur anima rationalis
est incorruptibilis (f. 47rb).

Ad undevicesimum dicendum, quod
formae et quaecumque partes non
sunt in specie vel in genere directe,
sed per reductionem. Unde anima
humana et anima equi neque sunt
unius speciei aut generis neque diver-
sorum. Sed homo et equus in uno
genere sunt. Si autem animae hu-
manae deputarent genus secundum
se, essent in alio genere ab eo in
quo esset anima equi (f. 48rb).

De anima a. 11 : Utrum in homine
anima rationalis, sensibilis et
vegetabilis sit una substantia.

Sed dicebatur, quod anima
sensibilis in homine est incorruptibilis.
Sed contra : Corruptibile et
incorruptibile différant secundum genus,
ut dicit Philosophus in X Metaphys.
Sed anima sensibilis in brutis est cor-
ruptibilis. Si igitur in homine anima
sensibilis est incorruptibilis, non erit
eiusdem generis anima sensibilis in
homine et in equo, et ita, cum animal

dicatur per animam sensibilem,
homo et equus non essent in uno
genere animalis. Quod patet esse
falsum.

Ad decimum quartum dicendum,
quod si anima sensibilis, quae est
in brutis, et anima sensibilis, quae
est in homine, collocarentur secundum

se in genere vel specie, non
essent unius generis, nisi forte logice
loquendo secundum aliquam inten-
tionem communem. Sed id quod
est in genere et specie proprie, est
compositum, quod utrobique est
corruptibile. Vgl. De anima a. 1 ; De

spirit, créât, a. 2 ad 16, Keeler 32.

13. Ebenso wird in der Quaesti
der Verwandlung der Welt dasselbe

sinnig angewandt.
Ad octavum dicendum, quod in

ultima mundi reformatione nihil in-
corraptibilitatem consequitur, quod
non habeat aliquem ordinem ad in-
corruptionem. Propter quod in illo
statu non remanebunt animalia
neque plantae neque mineralia
corpora (f. 48ra).

und bei Thomas für das Ausmaß

Prinzip ausgesprochen und gleich-

In IV Sent. d. 48 q. 2 a. 5 : Unde
ad illam innovationem nihil ordinari
poterit nisi quod habet ordinem ad

incorruptionem Animalia vero
bruta et plantae et mineralia et
omnia corpora mixta corrumpuntur.
Vgl. De potentia q. 5 a. 9 ; Comp,
theol. c. 170.

14. Zwei weitere « Zeichen der Unsterblichkeit » werden von Thomas
wie vom Verfasser der Quaestio im Anschluß an Avicenna namhaft



28 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

gemacht, die gewissermaßen unendliche Kraft des Geistes und die

Erkenntnis von notwendiger Wahrheit und ewigem Sein.

Item, ex hoc ipso quod anima
humana est intelligens, ostenditur
quodammodo esse infinitae virtutis
(f. 47va).

Ex hoc enim ipso quod anima
humana intelligit necessaria et
perpétua manifeste apparet, quod
incorruptibilis est. Intellectum enim
est perfectio intelligentis. Oportet
autem et perfectionem et perfectibile
sub uno genere contineri Anima
autem humana intelligit incorrup-
tibilia secundum id quod incorrup-
tibilia sunt, intantum quod etiam
res corruptibiles non intelligit, nisi
secundum quod incorruptibiles sunt,
scilicet dum universale eorum
intelligit (f. 47va).

Summa contra gentiles II c. 49 :

Potentia autem intellectus est
quodammodo infinita in intelligendo.
— Vgl. c. 59 (Amplius) ; Summa
theol. I q. 76 a. 5 ad 4.

Summa contra gentiles II c. 55

(Amplius) : Quod igitur convenit in-
telligibili, inquantum est intelligi-
bile, oportet convenire intellectui
inquantum huiusmodi, quia perfectio
et perfectibile sunt unius generis.
Intelligibile autem, inquantum est
intelligibile, est necessarium et in-
corruptibile ; necessaria enim per-
fecte sunt intellectu cognoscibilia ;

contingentia vero, inquantum huiusmodi,

non nisi deficienter ; habetur
enim de eis non scientia, sed opinio.
Unde et corruptibilium intellectus
scientiam habet, secundum quod
sunt incorruptibilia, inquantum
scilicet sunt universalia. Oportet igitur

intellectum esse incorruptibilem.

15. Endlich ist der Problemkreis der gleiche in der Quaestio und

an allen Stellen, wo Thomas über die Unsterblichkeit der menschlichen
Seele spricht. Thomas umschreibt ihn In II Sent. d. 19 q. 1 a. 1 Sol.

(in Verbindung mit d. 17 q. 2 a. 1) : Quarta positio est, quam fides

nostra tenet, quod anima intellectiva sit substantia non dependens a

corpore (gegen die Naturphilosophen des Altertums), et quod sint plures
intellectivae substantiae secundum corporum multitudinem (gegen The-
mistius und Averroes), et quod destructis corporibus remanent sepa-
ratae, non in alia corpora transeuntes (gegen Pythagoras, Plato), sed

in resurrectione idem corpus numéro, quod deposuerat, unaquaeque
assumat.

16. Der Beweis in der Hauptlösung ist rein philosophisch und ist
stufenförmig aufgebaut. Die Grundlage bildet der Begriff von Erkenntnis.

Erkennen besteht in einer Verähnlichung des Erkennenden mit
dem Erkannten. Es setzt aber in der Seele eine Aufnahmefähigkeit
voraus, die anders geartet ist als jene, mit der die Materie die Formen
der Dinge aufnimmt. Die Erkenntniskraft hegt also über dem Bereich



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 29

des Körperlichen. Es gibt natürlich eine Erkenntnis, die in ihrem
Zustandekommen an ein körperliches Organ gebunden ist, nämlich die
Sinnenerkenntnis. Dann aber muß das Organ frei sein von den Bestimmtheiten,

die es erkennend in sich aufnimmt, wie etwa die Pupille frei
ist von Farbe.

Innerhalb des Erkenntnisbereiches nun gibt es ein Erkennen ganz
eigener Art, das geistige Erkennen. Durch den Geist sind wir imstand,
das Wesen aller sinnfälligen Dinge zu erkennen. Folglich ist die geistige
Erkenntnis frei von allem Sinnfälligen, und sie vollzieht sich
unabhängig von einem körperlichen Organ. Daher ist der Verstand etwas,
das durch sich das Tätigsein besitzt und, da das Wirken sich nach
dem Sein richtet, durch sich das Sein hat.

Selbständiges Sein aber ist notwendig unzerstörbar. Unzerstörbar
in sich selber, weil es nicht der dem Körper eignenden und zum
Vergehen führenden Bewegung unterliegt. Unzerstörbar auch in
Verbindung mit einem anderen, weil es unabhängig ist im Sein. Demnach
ist der Verstand von Natur aus unzerstörbar.

Auch heute obliegt es der Psychologie, gegenüber der von den

Naturwissenschaften betonten Bedeutung des Vitalen und der Abhängigkeit

der Seele vom Körper, herauszuarbeiten, daß die Seele nicht nur
Form des Körpers, sondern Überform, mehr als Form ist, daß sie

Kräfte hat, die in ihrer Betätigung nicht auf den Leib angewiesen
sind, und daß sie daher ohne Körper existieren kann und
unzerstörbar ist.

Der Beweis, mit dem die Quaestio die natürliche UnVergänglichkeit

des Verstandes begründet, wird durch weitere Darlegungen
vertieft und vervollständigt. Zunächst wird — immer noch in der
Hauptantwort — gegenüber dem averroistischen Peripatetismus, der nur
einen einzigen Intellekt annahm, nachgewiesen, daß der unzerstörbare
Intellekt nicht ein von den Einzelmenschen getrenntes Wesen ist,
sondern ein «Etwas der Seele» (aliquid animae), woraus sich dann
endgültig ergibt, daß die menschliche Seele unvergänglich ist. Sodann

wird neben dem Zerfall (corruptio) auch die Vernichtung (annihilatio)
ausgeschlossen. Das Geschöpf bedarf zwar der Erhaltung durch die

Erstursache, doch besagt das nicht eine natürliche Anlage zum Nicht-
Sein, die es übrigens gar nicht gibt. So ist die Seele auch von dieser
Seite her zu immerwährendem Dasein bestimmt. Weiterhin wird der

vom Leib getrennten Seele eine Lebenstätigkeit nach Art der reinen
Geister, allerdings niederen Grades, zugesprochen. Anderseits wird



30 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

angemerkt, daß die volle Unwandelbarkeit, die auch das Gebiet des

freien Wollens umschließt, eine Eigenschaft Gottes und für die Geschöpfe
ein Gnadengeschenk ist. Besonderer Berücksichtigung erfreut sich die
berühmte Schwierigkeit aus der Unmöglichkeit des tatsächlich Unendlichen,

das aus der Annahme einer anfanglosen Schöpfung — in
Verbindung mit der Zeugung von Menschen — und der Unsterblichkeit
der Einzelseele folgen müsse. Schließlich wird auch der Beweis aus
dem Glückseligkeitsstreben des Menschen herangezogen, nicht aber der
Grund aus der Sanktion des Sittengesetzes oder aus der Gerechtigkeit
Gottes. Als Einleitung in den Beweisgang dient die Aufzählung von
« Zeichen der Unsterblichkeit ».

Das sind Gedankengänge, die Thomas als entscheidend verwertet,
so oft er an die Frage nach der Unsterblichkeit herangeht1.

Überblickt man vorerst einmal diese Zusammenstellung von
Vergleichen, so bemerkt man eine starke inhaltliche Übereinstimmung der

Quaestio mit den verschiedensten Thomasschriften, und zwar mehr als

einmal in solchen Lehren, die für Thomas bezeichnend sind. Zum
mindesten also verbietet es der Ideengehalt der Quaestio nicht, diese

mit Thomas selber in Verbindung zu bringen, was ja durch die

Entstehungsgeschichte der Hs nahegelegt wird. Diese inneren Kriterien
weisen nicht auf Albert d. Gr., sondern auf Thomas als Verfasser der
Quaestio. Zwischen dieser und den Werken des Thomas besteht die

gleiche inhaltliche Ähnlichkeit, wie sie bei Thomas zwischen einem

Darstellungsort und den Parallelstellen obwaltet.

III.

Eine Prüfung der Quellen geht zwar im einzelnen nicht immer

glatt vonstatten, erweist sich aber im Endergebnis doch als für Thomas

günstig.
17. Contra est, quod dicit Plato in Timaeo, quod corpora caelestia

sua natura dissolubilia sunt, voluntate autem divina indissolubilia

(f. 47ra).
Bei Thomas findet sich das Zitat Summa contra gentiles I c. 20 ;

De spirit, créât, a. 1 arg. 18, Keeler 5 ; Summa theol. viermal2. —
Bei Albert wird die gleiche Platostelle auf die Engel bezogen und etwas

1 Vgl. Götzmann, Unsterblichkeitsbeweise, 229-243.
2 Ed. Leon. XVI, Indices, 225a.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 31

anders wiedergegeben : Et hoc videtur velle Plato in Timaeo, qui dicit,
quod (angeli) natura quidem dissolubiles, voluntate autem Creatoris

permanentes (In II Sent. d. 3 a. 2 ; Borgnet 27,64b).
18. Super illud Psalmi XXXVIII (7) : 'Verumtamen in imagine

pertransit homo' dicit Cassiodorus, quod anima non esset imago, si

mortis termino clauderetur (f. 47rb).
Die Psalmstelle erscheint bei Thomas einmal De veritate q. 22

a. 6 arg. 2, doch ohne die Glosse Kassiodors. Auf diese trifft man
in den systematischen Werken von Thomas, soweit ich sehe, nicht,
wie ja Kassiodorzitate bei Thomas im Vergleich mit der 'Summa sie

dicta Alexandri' äußerst selten sind. In seiner Summa theol. kommen
drei Texte aus der Expositio in Psalterium je einmal vor h Die Summa
contra gentiles entnimmt den Schriften Kassiodors gar nichts, und
die Quaestiones Disputatae insgesamt führen nur die eine oder andere
Stelle mit. Gleichwohl dürfte Thomas jenes Kassiodorzitat gekannt
haben, da es sich in Alberts Scriptum super Sent. (In II Sent. d. 19

a. 1 ; Borgnet 27, 329/30) 2 in der Abhandlung über die Unsterblichkeit

und auch in andern Schriften Alberts findet. Allerdings gibt
Albert im Sentenzenkommentar einfach die Glossa als Fundort an,
während hier in der Quaestio der Autor genannt wird. Aber Albert
schreibt auch : 'Dicit Salomon', wogegen Thomas (In II Sent. d. 19

q. 1 a. 1 arg. 1) 'Eccl. III (19)' setzt.

19. Praeterea, in primo De causis
dicitur, quod omnis substantia, quae
est ex contrariis vel super contraria
delata, est corruptibilis (f. 47rb).

Ad deeimum octavum dicendum,
quod forma intelligitur super
contraria delata, quae indiget corpore
ex contrariis composito ad susten-
tationem sui. Unde per hoc osten-
ditur anima humana incorruptibilis,
quia neque ex contrariis est com-
posita, et sic non est corruptibilis

Thomas, In II Sent. d. 19 q. 1

a. 1 Sol. : Propter quod dicitur (anima)

non esse actus corporis, et ab
Avicenna dicitur non esse forma sub-
mersa in materia, et in libvo De
causis dicitur non esse super corpus
delata.

1 Ebd. 207a.
2 Mit Recht weist Pelster (Die Quaestio Alberts d. Gr. über das Eine Sein

in Christus nach Cod. Vat. lat. 4245, in : Divus Thomas 26 [Frib. 1948] 21) darauf
hin, daß « Thomas bei Abfassung seines Kommentars zum Lombarden das Werk
seines Lehrers stets vor Augen hatte ». — Vgl. J. Hinz, Verhältnis des
Sentenzenkommentars von Thomas von Aquin zu dem Alberts des Großen. Vergleich von
Buch II., Würzburg 1936.



32 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

per se, neque super contraria delata,
et sic non est corruptibilis per ac-
cidens (f. 48rb).

Die Stelle steht schon bei Albertus Magnus, In II Sent. d. 19

a. 1 ; Borgnet 27, 328, allerdings 'secundum Philosophum', ohne Angabe
der Schrift. Aber gerade die in der Quaestio vorgenommene Loslösung
des Liber De causis von Aristoteles spricht für Thomas. Schon im
2. Teil des Sentenzenkommentars (d. 18 q. 2 a. 2 ad 1) rechnet er mit
einem von Aristoteles verschiedenen Verfasser, und weder in der Summa

contra gentiles noch in den Quaestiones De veritate gibt er die Schrift
an Aristoteles L Ein auffallender Umschwung ist im Kommentar zum
ersten Sentenzenbuch zu beobachten : d. 42 q. 1 a. 2 Sed contra arg. 2

(secundum Philosophum in libro De causis) ; d. 43 q. 1 a. 1 (dicitur
in libro De causis) ; vgl. auch a. 2 ad 4.

20. Praeterea, Apostolus dicit I Tim. VI (16) de Deo, quod solus

habet immortalitatem (f. 47rb). — Vgl. Thomas, In I Sent. d. 8 q. 2 a. 2.

21. Cum igitur peccatum sit quoddam obstaculum, quod ponitur
inter animam et Deum secundum illud Is. LIX (2) : « Peccata vestra
diviserunt inter vos et Deum vestrum », videtur, quod anima per
peccatum vita privetur et ita non sit immortalis (f. 47rb).

Thomas, De virtutibus in communi a. 1 ad 5 ; De malo q. 2 a. 11

Sol. ; ibid. ad 13 : Ad deeimum tertium dicendum, quod peccatum
non est privatio pura sicut tenebra, sed est aliquid positive, et ideo

se habet ut quoddam, obstaculum gratiae.

22. Praeterea, anima secundum Thomas, Summa theol. I q. 50 a. 5

suam naturam non est superior an- arg. 1 : Videtur, quod angeli non
gelo. Angelus autem secundum Da- sint incorruptibiles. Dicit enim Da-
mascenum est gratia, non natura, mascenus de angelo, quod est sub-
immortalitatem suseipiens (f. 47 ra). stantia intellectualis, gratia, et non

natura, immortalitatem suseipiens.
Ad quartum dicendum, quod se- Ad primum ergo dicendum, quod

cundum A ugustinum in qualibet mu- Damascenus aeeipit immortalitatem
tatione est aliqua mors et corruptio, perfectam, quae includit omnimodam
cum aliquid abiciatur, sicut cum immutabilitatem, quia omnis mu-
mutatur ex albo in nigrum, cor- tatio est quaedam mors, ut Augu-
rumpitur album. Et ideo vera stinus dicit2. Perfectam autem im-

1 P. Mandonnet O. P., Saint Thomas d'Aquin créateur de la dispute quod-
libétique, in : Revue des sciences philos, et théol. 15 (1926) 494 f.

2 In II Sent. d. 8 q. 2 a. 1 ad 2 : Secundum etiam quod Augustinus dicit,
quod quaelibet mutatio creaturae aliqua mors eius est



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 33

immortalitas est vera immu-
tabilitas, quam nulla creatura
habet nisi per gratiam. Nam
angélus et anima, quae secundum sub-
stantiam incorruptibiles sunt ex
natura sua, sunt secundum election

em mutabiles, et si immobiliter
fundentur in bono, hoc non nisi per
gratiae donum (f. 48ra).

mutabilitatem angeli non nisi per
gratiam assequuntur, ut infra pa-
tebit.

An beiden Stellen wird das Damascenuszitat gedeutet mit dem

augustinischen Gedanken, daß in jeder Veränderung irgendwie ein

Sterben vor sich geht, und ebenso wird hier wie dort die vollständige
Unveränderlichkeit in einem Geschöpf als Gnadengeschenk angesprochen.

Eine gute Ergänzung bildet noch De anima a. 14 arg. 3 : Prae-

terea, Damascenus dicit, quod angelus est gratia, non natura, immor-
talitatem suscipiens. Sed angelus non est inferior anima. — Ad tertium
dicendum, quod sicut dicit Augustinus, vera immortalitas est

vera immutabilitas. Immutabilitatem autem, quae est secundum

electionem, ne scilicet de bono in malum mutari possint, tarn
anima quam angelus habent per gratiam. — Albertus Magnus (In
II Sent. d. 3 a. 3 ; Borgnet 27, 64) dagegen läßt Johannes von Damaskus

nicht von der vollständigen Unveränderlichkeit, sondern vom
Ausschluß des Gegensätzlichen sprechen, also von der natürlichen
Unzerstörbarkeit des Seins der reinen Geister, und führt diese auf eine Gottesgabe

natürlicher Ordnung zurück : Ad id quod obicitur de ultima
(differentia), dicendum, quod meo iudicio (Damascenus) vocat ibi
'gratiam' donum datum cum natura. Omnis enim natura creata, inquan-
tum est educta de nihilo, tenderet in non esse, si manus omnipotentis
Dei non contineret. Et hanc manum nihil intelligo nisi voluntatem,
naturam separatam a contrariis permanere in esse. In hoc enim quod
a contrarietate removit, voluit permanere incorruptibilem.

23. Praeterea, Augustinus dicit X
De civitate Dei, quod Deus sie res,
quas condidit, etiam conservât,
ut proprios motus eas agere sinat
(f. 47rb).

Ad vigesimum dicendum Nec
tarnen dicendum est, quod tendere
in non esse sit motus proprius crea-

Thomas, De potentia q. 5 a. 1

arg. 16 : Ad deeimum sextum dicendum,

quod tendere in nihilum non
est proprie motus naturae, qui semper

est in bonum, sed est ipsius de-
fectus.

Thomas, De malo q. 5 a. 5 arg. 15 :

Ad deeimum quintum dicendum,
quod proprios motus rerum, qui ad

Divus Thomas 3



34 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

turae, cum omnis motus creaturae
sit ad esse et bonum. Sed est quae-
dam metaphorica locutio, cum dici-
tur, quod creatura de se tendit in
non esse, quia scilicet, si a Deo sibi
desereretur, esse desineret (f. 48rb).

earum perfectionem pertinent, Deus
sua gubernatione non impedit. Sed
motus rerum, qui ad earum defectum

pertinent, aliquando a Deo
tolluntur ex abundantia bonitatis
ipsius 1.

24. Von dem Dutzend ausdrücklicher und verschwiegener
Aristoteleszitationen, die sämtlich bei Thomas oft wiederkehren 2, wie die

Nachprüfung ergab, sei nur die folgende herausgegriffen.

Relinquitur igitur, quod id quo
intelligitur, scilicet intellectus pos-
sibilis, sit aliquid animae (in marg. :

vel naturae) nostrae. Unde etiam
Aristoteles incipiens tractare de in-
tellectu possibili sie dicit : 'De parte
autem animae, qua cognoscit anima
et sapit' etc. Et post : 'Dico autem
intellectum, quo intelligit anima'.
Unde patet, quod intellectum pos-
sibilem dicit esse separatum per hoc
quod habet operationem separatim
a corpore, non propter hoc quod sit
substantia quaedam separata ab
homine (f. 48ra).

Thomas, Summa contra gentiles
II c. 61 : Item, in III De anima
incipiens loqui de intellectu possibili

nominat eum partem animae
dicens : 'De parte autem animae, qua
cognoscit anima et sapit'. 3 In quo
manifeste ostendit, quod intellectus
possibilis sit aliquid animae. Adhuc
autem manifestius per id quod post-
ea subiungit, declarans naturam
intellectus possibilis, dicens : 'Dico
autem intellectum, quo opinatur et
intelligit anima'.

De anima a. 2 Sol. : Sic enim
Aristoteles in eius (intellectus possibilis)

notitiam devenit. Quod patet
ex hoc quod dicit in III De anima,
incipiens tractare de intellectu pos-

1 In der unter Bonaventuras Namen herausgegebenen Quaestio (Glorieux,
Questions Disputées, 76) lautet die Antwort auf die Augustinusstelle : Ad illud :

n Deus res, quas condidit » etc. dicendum est, quod Augustinus intelligit de motibus,
qui sunt a natura, secundum quod natura est primum prineipium ipsius motus,
non secundum quod dicit defectum naturae. Quod anima tendat in nihilum de
se, hoc non habet a natura, secundum quod dicit prineipium motus, sed ut dicit
defectum naturae. Ilium defectum excludit divina influentia conservans earn in
esse, ut dictum est.

2 Die Begriffsbestimmung der Seele (forma corporis physici, organici, potentia
vitam habentis) lehnt sich wie bei Thomas (z. B. Summa contra gentiles II c. 61 ;

De unitate intellectus c. 1 § 3, Keeler 3) an die ältere griechisch-lateinische
Übersetzung der Schrift des Aristoteles an. Vgl. B. Bendfeld, Grundlegung und
Beweisführung der Unsterblichkeitslehre in der beginnenden Hochscholastik,
Emsdetten 1940, 55.

3 Albertus Magnus, III De anima tr. 2 c. 12 ; Borgnet 5, 349b, hat eine
andere Wortfolge : « De parte autem animae, qua cognoscit et sapit anima ».

Thomas bleibt jedoch beständig bei dieser Wortstellung : « qua cognoscit anima
et sapit », die auch in der Quaestio eingehalten ist.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 35

sibili : 'De parte autem animae, qua
cognoscit anima et sapit, conside-
randum est' etc. Et iterum : 'Dico
autem intellectum possibilem, quo
intelligit anima'.

Vgl. De anima a. 3 Sed contra
arg. 1 ; De spirit, créât, a. 9 Sol.,
Keeler 110 ; De unitate intellectus
c. 1 §§ 11. 14, Keeler 9. 11.

IV.

Nimmt man das Äußere der Quaestio unter die Lupe, so erkennt

man zunächst das gleiche Gefüge, das Thomas seinen Quästionen gibt :

Lange Hauptlösung und viele gezählte Antworten (ad primum dicen-

dum, ad septimum dicendum, ad vigesimum secundum dicendum). Die
Gründe für und wider werden sämtlich durch 'Praeterea' eingeführt,

genau wie z. B. De veritate q. 10 a. 11 ; De anima a. 14, und an vielen
andern Stellen. Dem Hauptbeweis (ratio ostendens propter quid) werden

« Zeichen der Unsterblichkeit » (quaedam signa immortalitatis)
beigegeben, auf die man bei Thomas in der Summa contra gentiles
und De anima a. 14 trifft. Liier in der Quaestio sind sie allerdings
vollständiger eingesetzt als irgendwo sonst. Dabei wird zunächst
Piatons Aufweis der Unsterblichkeit aus der Selbstbewegung der Seele

abgelehnt1 als nicht aus dem Eigentümlichen der menschlichen Seele

genommen, und dann werden die vier wirklichen Zeichen durch 'Item'
verbunden, das Thomas auch sonst bei zusammengehörenden Teilen
der Darstellung verwendet, etwa III De anima lect. 7 n. 696 ff. ;

Pirotta 230b.

1 Albert d. Gr. befaßt sich mit dem Unsterblichkeitsbeweis aus der Bewegung,

wie ihn Piaton im Phaedrus vorträgt, in dem Werk De natura et origine
animae tr. 2 c. t ; Borgnet 9, 397-400. Der Schluß lautet (400b) : Sic autem cor-
rectis dictis Piatonis probatio sua est necessaria, et inevitabiliter concludit animam
rationalem vivere et manere post mortem nec perire earn pereunte corpore. —
L. Gaul, Alberts d. Gr. Verhältnis zu Plato (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie des Mittelalters XII, 1), Münster i. W. 1914, S. 100, faßt die Lehre Alberts
über das Verhältnis der Seele zum Körper zusammen, wie folgt : « Bei der Frage
nach der Art und Weise der Verbindung von Leib und Seele zeigt sich diese
(Abhängigkeit von Plato) darin, daß bei Albert trotz allen Versuchen, sich der
Auffassung des Aristoteles anzuschließen, doch immer wieder die des Plato der aristotelisch

gehaltenen Terminologie zu Grunde liegt. Für die Unsterblichkeit der Seele
entleiht Albert bei Plato fast das ganze, in dessen Schriften vorliegende
Beweismaterial. »



36 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

Den Übergang von der Darlegung einer Ansicht zu deren Widerlegung

vollzieht Thomas häufig mit folgenden Wendungen : Quae qui-
dem positio non fuit sufficiens ; Quod quidem esse non potest ; Quod
quidem omnino impossibile est ; Sed hoc esse non potest. Darauf
folgt der erste Grund der Widerlegung : Constat enim ; Manifestum
est enim ; Apparet enim Die weiteren Gründe werden vielfach
angeschlossen mit den Formeln : Et praeterea, Et iterum, Et adhuc,
Et ulterius. So auch in der Quaestio : Quod quidem esse non potest.
Constat enim, quod ipse homo est intelligens (f. 47vb). — Quae quidem
positio non fuit sufficiens, quia in principiis communibus materialibus
non sunt omnia nisi in potentia Et praeterea, unumquodque cognos-
citur magis per suam formam quam per materiam Et iterum,
si hoc sufficeret animae ad habendam cognitionem de rebus non
esset in potentia cognoscens res, sed actu, cum cognitio conveniret ei

ex compositione suae substantiae. Hoc autem videmus esse falsum.
Fit enim anima de potentia cognoscente actu cognoscens tarn secundum

sensum quam intellectum (f. 47bv).
Bei der menschlichen Verstandeserkenntnis gebraucht die Quaestio

den bei Thomas geläufigeren Ausdruck : Denudatum esse ab omni
natura sensibilium rerum (f. 47vb). Albert d. Gr. zieht vor : Abstractio
(resolutio, denudatio, separatio) a materia et appendiciis (conditionibus)
materiae 1. Freilich trifft man im Sentenzenkommentar von Thomas
wie auch in den Quaestiones De veritate (z. B. q. 10 a. 1 ad 2) und
De anima (a. 14) auf den Ausdruck : Abstractio a materia et a
materialibus conditionibus. Bezeichnender jedoch ist für Thomas (vgl. Summa
theol. I q. 84 a. 7 ; De unitate intellectus c. 3 § 83, Keeler 52), was
auch in der Quaestio steht : Abstractio ab omni natura sensibilium
rerum 2.

Bei der Darstellung der Intellekt-Lehre des Averroes bevorzugt
Thomas sichtlich das Zeitwort 'adinvenire', für das sonst schon mal
'excogitare' eintritt. III De anima lect. 7 n. 691, Pirotta 229b : Ideo
hoc considérantes adinventores huius opinionis conati sunt adinvenire

aliquem modum, quo ilia substantia separata, quam intellectum pos-
sibilem dicunt, continuetur et uniatur nobiscum, ut sie eius intelli-
gere sit nostrum intelligere. -— Ebenso Summa contra gentiles II c. 59 :

Fuerunt autem et alii alia adinventione utentes in sustinendo, quod

1 U. Dähnert, Die Erkenntnislehre des Albertus Magnus (Studien und
Bibliographien zur Gegenwartsphilosophie, 4), Leipzig 1934, 85. 92. 124.

2 Vgl. Kleineidam, Hylomorphe Zusammensetzung, 60.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 37

substantia intellectualis non possit uniri corpori ut forma. — Ähnlich
Summa theol. I q. 76 a. 1 (oportet, quod inventât modum, quo ista
actio, quae est intelligere, sit huius hominis actio) ; Compendium theol.

c. 85 (Huius autem rationis difficultatem aliqui cognoscentes conantur
invenire viam evadendi). Dem entspricht der Ausdruck in der Quaestio :

Non ergo sufficit ille modus continuationis, quem quidam adinvenerunt
dicentes phantasmata in nobis esse obiecta intellectus possibilis sepa-
rati (f. 47vb).

Da steht ferner in der Quaestio eine Bemerkung über die inneren
Sinne, die dem tätigen Verstand die Vorstellungsbilder bereiten und
Hefern, wobei die sinnliche Urteilskraft 'vis cogitativa' genannt wird :

virtutes inferiores, a quibus intellectus accipit, scilicet imaginativa,
cogitativa et memorativa (f. 48rb). In der von Glorieux unter
Bonaventuras Namen herausgegebenen Quaestio begegnet man einer andern

Auffassung : Dicendum, quod hoc dicit Philosophus pro tanto, quia
proxima dispositio ad intelligendum sicut aestimativa viget in corde,
Hcet manifestetur opus sensitivae in cerebro, maxime tarnen viget in
corde1. Thomas aber bezeichnet wie Albert2 die sinnliche Urteilskraft

mit den Arabern als vis aestimativa beim Tier, als vis cogitativa

beim Menschen, und nach seiner Auffassung kommt die Bereitung
des Erkenntnisinhaltes beim Verstand von der sinnlichen Urteilskraft,
dem Vorstellungsvermögen und dem (sinnlichen) Gedächtnis3. Also
auch hier kein Bruch zwischen der Quaestio und Thomas.

Daß das Eigenschaftswort 'aptum' mit dem dritten Fall eines

Hauptwortes verbunden wird — Sed ex hoc quod est ex nihilo, crea-
tura apta est aliis defectibus (f. 48ra) —, läßt sich auch bei Thomas
beobachten, z. B. aptum combustioni.

Zur Veranschaulichung zieht die Quaestio sodann Beispiele heran,
deren sich auch Thomas regelmäßig bedient : a) Sicut paries non est

videns, sed visus ex hoc quod in ipso est color (f. 47vb). — III De
anima lect. 7 n. 694, Pirotta 230a : Non enim per hoc quod species,

quae est in pupilla, est similitudo coloris, qui est in pariete, color est

videns, sed magis est visus. Vgl. De anima a. 2 ; De spirit, créât, a. 1

1 Questions Disputées, 7 7.
2 A. Schneider, Die Psychologie Alberts d. Gr. (Beiträge z. Gesch. d. Philos,

des Mittelalters IV, 5/6), Münster i. W. 1906, 161-165.
3 Summa contra gentiles II c. 60 : Et quia per hanc virtutem (cogitativam)

simul cum imaginativa et memorativa praeparantur phantasmata, ut recipiant
actionem intellectus agentis. — Vgl. auch De veritate q. 14 a. 1 ad 9 ; Summa
contra gentiles II c. 73 ; Summa theologiae I q. 78 a. 4 ; De anima a. 13.



38 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

ad 11, Keeler 17 ; Summa contra gentiles II c. 59 ; Summa theol. I
q. 76 a. 1 ; Comp, theol. c. 85 ; De unitate intellectus c. 4 § 97, Keeler 62.

—- b) Oportet autem ut Organum, quod recipit formas sensibilium
alicuius generis, careat in sui natura consideratum omni forma illius
generis, ut omnes recipere possit, sicut pupilla caret omni colore (f. 47vb).
— III De anima lect. 7 n. 680, Pirotta 227b : Omne enim quod est
in potentia ad aliquid et receptivum eius, caret eo ad quod est in
potentia et cuius est receptivum. Sicut pupilla, quae est in potentia
ad colores et est receptiva ipsorum, est carens omni colore. Sed
intellectus noster sie intelligit intelligibilia Vgl. De anima a. 8 ; ibid.
a. 14 ; Summa contra gentiles II c. 59 (Item) ; Summa theol. I q. 75

a. 1 ad 2 ; Quodl. X q. 3 a. 6 ; Comp, theol. c. 88. — c) Ad septi-
mum dicendum, quod in his quae sunt propter finem, oportet, quod
modus substantiae sit secundum quod competit tali fini, sicut serra
habet dentes fortes et acutos, ut secet, et non econtrario (f. 48ra). —
Summa theol. I q. 76 a. 5 ad 1 : Sicut artifex ad formam serrae eligit
materiam ferream aptam ad secandum dura. — d) Sicut cum manus
movet baculum, baculus lapidem (f. 48rb). — Summa contra gentiles

II c. 38 : Non autem accidit baculo, inquantum movet lapidem, quod
sit motus a manu; movet enim inquantum est motus. — e) Et videtur,
quod sic, quia artifex creationis, qui est minoris virtutis, potest hoc
conferre suo artificiato, ut sua operatione cessante artificiatum illud
permaneat, sicut cessante operatione aedificatoris permanet domus (f. 47rb).
— Summa theol. I q. 104 a. 1 arg. 2 : Sed aliquod creatum agens

potest communicare suo effectui, ut conservetur in esse, etiam eius

operatione cessante, sicut cessante actione aedificatoris remanet domus.

Über das Verhalten gegensätzlicher Wirklichkeiten sagt Thomas
im Anschluß an die 'Kategorien' des Aristoteles : Contraria sunt, quae
mutuo se expellunt ; non enim se expellunt (non contraria) ; unde et

(formae contrariae) se invicem expellunt (Summa contra gentiles II
cc. 50 55). Die gleiche Bestimmung kehrt in der Quaestio wieder :

Nam ea quae contrarietate carent, se invicem non expellunt (f. 48ra).
Besonders aufschlußreich sind einige am Autograph der Summa

contra gentiles gemachte Beobachtungen : a) Zunächst die Feststellung,
daß gegensätzliche Wirklichkeiten in der Verstandeserkenntnis sich

nicht ausschließen, sondern vereinigt sind. Darüber heißt es Summa

contra gentiles II c. 55 : Cuius signum est, quia in intellectu ea etiam

quae secundum suarn naturam sunt contraria, desinunt esse contraria...
Non enim se expellunt, immo magis se consequuntur (im Autograph



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 39

getilgt : quia intelligendo enim unum eorum) ; per intellectum enim
unius eorum intelligitur aliud (Ed. Leon. XIII., 57*b) 1. Diese Erkenntnis

der einen Wirklichkeit aus der andern lag dem Thomas am Herzen,
und er spricht sie öfters in der verbesserten Lesart des Autographs
aus, z. B. Summa contra gentiles II c. 50 : quia per imum aliud cognos-
citur ; Comp, theol. c. 84 : quia per unum intelligitur aliud. So auch

in der Quaestio : Hoc autem non apparet in anima, cum fit actu cognos-
cens. Non enim aliquid ab ea abicitur, sed cognitionem tantum rei

acquirit et simul utriusque contrariorum. Nam per unum aliud cognos-
citur (f. 47vb).

b) II c. 55 : Intelligibile est propria perfectio intellectus. Es kam
dabei dem Verfasser auf 'propria' an ; denn unmittelbar davor wurde
bei der ersten Niederschrift 'perf gestrichen (Ed. Leon. XIII, 58*a).
Dieser Akzent wird auch in der Quaestio gesetzt : Intellectum enim
est perfectio intelligentis Ex quo evidenter apparet, quod anima
humana nata est perfici incorruptibilibus sicut propriis perfectionibus
(f. 47va).

c) Über Piatons Auffassung vom Menschen steht II c. 57 : Ad hoc
autem evitandum Plato posuit, quod homo non sit aliquid compositum
ex anima et corpore, sed quod ipsa anima utens corpore sit homo

Impossibile est igitur hominem et animal esse (bei der ersten Niederschrift

gestrichen : ab anima tantum) animam utentem corpore

(Ed. Leon. 59*a). Diese auf Nemesius von Emesa zurückgehende
Wiedergabe der Lehre Piatons findet sich auch in der Quaestio : Secus

autem esset secundum opinionem Piatonis, qui posuit, quod homo est
anima utens corpore, et non aliquid ex anima et corpore compositum
(f. 48rb). Vgl. De spirit, créât, a. 2, Keeler 27 ; Summa theol. I q. 75

a. 4 ; De unitate intehectus c. 3 § 76, Keeler 47/48.
d) Bei der Darstellung der Lehre des Averroes verwendet Thomas

für die Verbindung des getrennten Intellektes mit dem Einzelmenschen
verschiedene Formen des Zeitworts 'coniungi'. Nur in der Zusammenstellung

mit 'nobis' wird durchgehends 'continuari' gesetzt. So steht
II c. 59 : Déterminât (Averroes) etiam modum, quo continuatur nobis-

cum (intellectus possibilis) Per hunc igitur modum etiam intellectus
possibilis nobiscum (sofort geändert : coniungitur) continuatur (Ed. Leon.

60*a). Vgl. II c. 73 ; De unitate intellectus c. 3 § 63, Keeler 41 ; ibid.
c. 4 § 96, Keeler 62. — Dieser Gewohnheit des Thomas tritt die

1 Vgl. Kleineidam, Hylomorphe Zusammensetzung, 81.



40 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

Quaestio bei : et per ea (phantasmata) intellectus possibilis conti-
nuatur nobiscum (f. 47vb), Intellectus non continuatur nobis sicut

intelligentibus, sed sicut intellectis, quod est manifeste falsum (f. 48ra).
e) II c. 59 : Non igitur (bei der Durchsicht verbessert : sufficit)

sufficiens est praedictus continuationis modus (Ed. Leon. 60*b). Sonst

läßt Thomas in diesem Zusammenhang oft genug 'sufficit' gelten, etwa
De anima a. 2 ; De spirit, créât, a. 2, Keeler 26 (Sed haec continuatio
nullo modo sufficit). In der Quaestio ist beides anzutreffen, sowohl
'sufficiens est' (Quae quidem positio non fuit sufficiens, f. 47vb) wie
'sufficit' (Non ergo sufficit ille modus continuationis, f. 47vb).

Ebensowenig also wie aus dem Gedankengang und dem
Zitatenmaterial läßt sich an der Formgebung der Quaestio etwas entdecken,
das mit deren Herkunft von Thomas nicht vereinbar wäre. Im Gegenteil,

auch das Äußere befürwortet die durch die Entstehungsgeschichte
der Hs empfohlene Nahestellung der Quaestio zu Thomas.

V.

Nunmehr legt es sich nahe, noch einige Vergleiche durchzuführen,
die nicht nur eine inhaltliche Übereinstimmung oder literarische
Anklänge, sondern sogar literarische Abhängigkeit erkennen lassen, wie
es scheint.

25. Quaestio de immortalitate
animae arg. 1 :

Differentia enim superioris generis
divisiva uniformiter participatur ab
omnibus inferioribus. Corruptibile
autem est differentia divisiva entis.
Ens enim dividitur per corruptibile
et incorruptibile. Ergo omnia cor-
ruptibilia uniformiter corruptibilia
sunt. Sed lapis, planta et brutum
sie corruptibilia sunt, quod eis cor-
ruptis eorum formae desinunt esse.

Ergo et homine corrupto eius forma,
scilicet anima humana, desinit esse.

Ergo etc. (f. 47ra).
Ad primum igitur dicendum, quod

id quod per se generator et cor-
rumpitur, est compositum. Forma
autem non generatur neque corrum-
pitur nisi per accidens. Ex his autem

Thomas, In II Sent. d. 19 q. 1

a. 1 arg. 2 : Praeterea, differentiae
superiores partieipantur uniformiter
ab his quae conveniunt in aliquo
inferiori, sicut omne animal aequa-
liter se habet, ut dicatur corporeum.
Sed incorruptibile et corruptibile
sunt differentiae entis. Ergo eodem
modo conveniunt omnibus quae sunt
in aliquo determinate genere. Sed
in omnibus animalibus accidit cor-
ruptio per hoc quod forma eorum
in non ens secedit. Ergo videtur,
quod similiter in hominibus.

Ad secundum dicendum, quod
corruptio invenitur in omnibus cor-
ruptibilibus secundum unam ratio-
nem communem quantum- ad id
quod per se corruptioni convenit,



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 41

quae sunt per accidens, non varia-
tur ratio rei. Unde non variatur
ratio corruptibilis ex hoc quod forma
per accidens corrumpatur vel est
omnino incorruptibilis. Et tarnen
sciendum est, quod ens et ea quae
sunt entis, non univoce, sed ana-
logice praedicantur de rebus, et ideo
in huiusmodi non oportet quaerere
rationem omnino eandem (f. 48ra).

sed non quantum ad id quod accidit
ei. Cum enim corruptio sit proprie
compositi transmutatio de esse in
non esse, hoc per se ad corruptio-
nem pertinet, ut compositum esse
désistât. Et quia compositum habet
esse ex coniunctione formae ad ma-
teriam, ideo divisio formae a tali
materia invenitur in qualibet cor-
ruptione. Sed quod forma in nihil
cedat vel non, hoc corruptioni accidit

ex ratione propria huius formae
vel illius. Si enim sit forma talis
cuius esse sit absolutum et non de-
pendens, in cuius esse participatio-
nem materia adducitur ex hoc quod
perficitur tali forma, contingit, ut
ex defectu materiae compositum
huiusmodi esse amittat secundum
hoc quod improportionata ad ipsum
efficitur, et tarnen ipsa forma rema-
net in suo esse. Et sic destructio
est compositi forma remanente. Si

vero forma non habeat esse
absolutum, in quo subsistât, sed sit per
esse compositi, tunc ex quo
compositum desinit esse, oportet, quod
forma etiam esse amittat et per
accidens corrumpatur.

An dieser Stelle scheint somit die Quaestio eine klärende und
kürzende Wiedergabe dessen zu bieten, was im Sentenzenkommentar
steht.

26. Praeterea, esse formam essen-
tialiter convenit animae. Si enim
per accidens hoc esset, homo non
esset quid, sed quale. Remoto autem
eo quod est alicui essentiale, res illa
esse non potest. Cum igitur cor-
rupto corpore anima desinat esse

forma, videtur, quod post corporis
corruptionem anima esse non pos-
sit. Ergo etc. (f. 47ra).

Ad secundum dicendum, quod
anima per suam essentiam est forma
corporis. Corrupto autem corpore

In II Sent. d. 19 q. 1 a. 1 arg. 3 :

Si dicatur, quod anima etiam est
forma et substantia, et post mortem
non manet inquantum est forma,
sed inquantum est substantia : Contra,

aut anima est forma per essentiam

suam aut per aliquod accidens
suum. Si primo modo, ergo cum
unius rei non sint plures essentiae,
si anima post mortem non manet,
inquantum est forma, essentia sua
penitus annihilabitur. Si autem
secundo modo, cum ex anima et cor-



42 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

forma ut formans in actu, sic non
remanet. Remanet tarnen forma ut
formativam virtutem habens. Non
enim corruptio hominis est nisi ex
defectu corporis, quod fit indispo-
situm ad hoc quod reeipiat esse ab
anima (f. 48ra).

pore non constituatur unum, quod
est homo, nisi inquantum anima est
forma corporis, sequeretur, quod
homo sit ens per accidens et non
significet aliquid in praedicamento
substantiae, quod est valde absurdum.

Ergo videtur, quod post mortem

nullo modo anima remaneat.
Ad quartum dicendum, quod

anima rationalis praeter alias
formas dicitur esse substantia et hoc
aliquid, secundum quod habet esse
absolutum, et quod dicitur, quod
anima potest dupliciter considerari,
scilicet secundum quod est
substantia et secundum quod est forma,
non est intelligendum quantum ad
diversa, quae in ipsa sunt, quasi
aliud sit essentia sua et aliud ipsam
esse formam, ut sic esse formam
accidat sibi sicut color corpori. Sed
distinctio accipitur secundum eius
diversam considerationem. Non enim
ex hoc quod est forma, habet, quod
post corpus remaneat, sed ex hoc
quod habet esse absolutum ut
substantia subsistens. Sicut etiam homo
non habet, quod intelligat, ex hoc
quod est animal, sed ex hoc quod
est rationalis, quamvis utrumque
sit sibi essentiale.

Auch hier stellt die Schwierigkeit und ihre Lösung in der Quaestio
eine einfachere und weiterentwickelte Abwandlung dessen dar, was
im Sentenzenkommentar steht. Namentlich wird die Hinordnung der

getrennten Sëele auf ihren Leib hervorgehoben, die im
Sentenzenkommentar durch die Unterscheidung des Formseins und des Substanzseins

der Seele nicht so zur Geltung kommt, wie sie Thomas später
immer betont. Der gleiche Einwand, und zwar in der kürzeren Fassung,
ähnlich wie in der Quaestio, steht bei Thomas Quodl. X q. 3 a. 6 arg. 4.

Die Entgegnung entspricht in Inhalt und Ausmaß der Antwort in der

Quaestio : Ad quartum ergo dicendum, quod anima secundum suam
essentiam set forma corporis. Nec destrueto corpore destruitur anima

quantum ad id secundum quod est forma, sed solum desinit esse forma



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 43

in actu (Turin 1927, 209b). Vgl.
anima a. 1 ad 10 ; ibid. a. 14 ad

27. De immortalitate animae arg.
13 : Praeterea, sicut probat Philo-
sophus in primo Caeli et mundi,
esse, quod incipit esse in tempore,
in tempore etiam esse desinit. Sed

anima humana esse ex tempore in-
cepit. Non enim fuit semper. Ergo
desinit esse. Ergo etc. (f. 47rb).

Summa theol. I q. 76 a. 1 ad 6 ; De
10.

In II Sent. d. 19 q. 1 a. 1 arg. 5 :

Praeterea, ut in primo Caeli et mundi
probat Philosophus, impossibile est,
quod aliquid habeat virtutem ad
essendum semper, quod non semper,
fuit, quia virtus, quae est ad hoc,
ut sit semper, determinatur ad tem-
pus infinitum, et quod in tempore
infinito potest esse, non habet
virtutem determinatam ad hoc, ut
quandoque sit et quandoque non sit,
quod invenitur in omni eo quod
esse incepit. Sed anima rationalis
non semper fuit, quin immo cum
corpore incepit. Ergo nec semper
erit, sed cum corpore finietur.

Ad quintum dicendum, quod ex
ratione ilia non plus probatur quam
hoc, scilicet quod id quod habet
virtutem ad hoc, ut sit semper, dum
habet illam virtutem, non terminât
esse suum ad aliquod tempus ante
vel post, quasi non potuerit per
hanc virtutem plus quam certo tempore

durasse. Et hoc etiam in anima
verum est, quia per virtutem, quam
modo habet, potuisset per mille
millia annorum durasse. Sed quia
hanc virtutem a se non habet, sed
ab alio, tunc ex hac virtute incepit
sua duratio, quando haec virtus data
est sibi.

Ad decimum tertium dicendum,
quod Philosophus probat in primo
Caeli et mundi id quod est incor-
ruptibile, esse etiam ingenitum per
hoc quod id quod est incorruptibile,
habet virtutem, ut sit tempore
infinito, et sic non potest finiri tempus

ei ex parte principii, ut ante
non fuerit. Ex quo datur intelligi,
quod id quod est incorruptibile, non
habet propter defectum suae vir-
tutis, quod fuerit ab hoc tempore
et non ante. Unde animae, quae
sunt incorruptibiles, quod non fue-
rint semper, accidit eis, quia non
semper acceperunt virtutem, qua
essent. Hac autem virtute accepta
semper sunt nec in eis virtus huius-
modi diminuitur per temporis diu-
turnitatem (f. 48rb).

Hier ist wiederum anzunehmen, daß dem Verfasser der Quaestio
der Sentenzenkommentar von Thomas vorgelegen hat.

28. De immortalitate animae Sol. :

Ostendit siquidem Plato animam
esse immortalem ex hoc quod est
movens seipsam. Cum enim in hoc
videantur viventia a non viventibus

Summa contra gentiles II c. 82 :

Ad hoc etiam videbatur redire
Piatonis ratio, qua probabat omnem
animam esse immortalem, quia
scilicet anima est movens seipsum ;



44 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

differre, quod viventia movent seipsa,
ut animalia, non viventia vero mo-
ventur nisi ab aliis mota, in huius-
modi moveri vitam viventium con-
stituerunt. Unde corpus, quod mo-
vetur ab anima, per hoc moritur
quod ab anima separatur, quae ip-
sum movet. Cum igitur anima sit
primum movens seipsum, non potest
a suo motore separari, cum nihil a
seipso separteur. Unde nec in ipsa
potest motus vitae deficere. Et ex
hoc concludebat Plato animam esse

immortalem. Sed cum movere seip-
sam secundum Platonem non tantum
animae humanae conveniat, sed et
brutorum, quae localiter moventur
ab anima, ex eadem ratione seque-
tur, quod sicut animae hominis, ita
et brutorum sint immortales. Et
hoc ipsum Plato ponebat. Quod
quidem et fidei répugnât, ut patet
in libro De ecclesiasticis dogmati-
bus, et rationi contrariatur... (f.47va).

omne autem movens seipsum oportet

esse immortale. Corpus enim
non moritur nisi abscedente eo a
quo movebatur. Idem autem a
seipso non potest discedere. Unde
sequitur secundum ipsum, quod
movens seipsum non possit mori. Et
sic relinquebatur, quod anima om-
nis motiva esset immortalis, etiam
brutorum.

Die beiden Abschnitte, bei denen es sich einmal um die Unsterblichkeit

der menschlichen Seele handelt, das andere Mal um die
NichtUnsterblichkeit der Tierseele, berühren sich sichtlich. Hinzu kommt,
daß die Summa contra gentiles in derselben Spalte (Ed. Leon. XIII,
514a) kurz vorher das Zitat aus der Schrift De ecclesiasticis dogma-
tibus, das in der Quaestio nur erwähnt wird, im Wortlaut anführt :

« Solum hominem dicimus animam substantivam habere, brutorum
animas cum corporibus interire. » Wobei noch zu bemerken ist, daß

auch in der Quaestio das Werk ohne Autornamen geboten wird wie
in der Summa contra gentiles und in der Summa theologiae, während
es im Supplementum (q. 70 a. 1 arg. 2) unter dem Namen Augustins
erscheint und im Quodl. XII a. 10 dem richtigen Verfasser, Gennadius,

zugesprochen wird l.
29. Eine bedeutende Schwierigkeit gegen die Unsterblichkeit der

Seele ergab sich aus der Möglichkeit einer Erschaffung der Welt von
Ewigkeit. Den Ausgangspunkt des Einwandes (arg. 12) bildet die Be-

1 Ed. Leon. XVI, Indices, 204c.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 45

griffsbestimmung des Möglichen im 9. Buch der Metaphysik des Aristoteles

(Possibile est, ad quod nihil sequitur impossibile) : Posito possi-
bih non sequitur impossibile. Nun ist es aber möglich, daß die Welt
immer war. Wenn aber die Welt und die Zeugung des Menschen von
Ewigkeit her ist und zugleich die Seele unsterblich, dann folgt daraus

etwas Unmögliches, nämlich ein tatsächlich Unendliches. Der Verfasser

leugnet nun nicht einfach die Möglichkeit einer anfanglosen Schöpfung.
Er stellt vielmehr kurz die verschiedenen Versuche einer Lösung der

Schwierigkeit dar : Den averroistischen Peripatetismus, der nur einen

einzigen Intellekt annahm, dem Ewigkeit zu eigen ist ; sodann die

platonische Reinkarnationslehre ; schheßlich die Auffassung des Avi-
cenna und Ghazalis, die das Unendliche unterschieden in eine an sich

unendliche Reihe solcher Dinge, die im Wirken voneinander abhängen

(infinitum actu per se) und in eine unendliche Reihe beziehungsloser

Dinge (infinitum actu per accidens), sodaß es eine tatsächlich unendliche

Zahl von Seelen geben könne. Nachdem der Verfasser über diese

Lösungsversuche berichtet hat, bemerkt er, für den katholischen Glauben,

für den die Welt tatsächlich nicht von Ewigkeit ist, bestehe das

Problem überhaupt nicht.
Das paßt nun vollkommen zu Thomas. Er vertritt ja1 — im

Unterschied von Wilhelm von Auvergne, Alexander von Haies, Albert
d. Gr., Bonaventura und andern — die Unbeweisbarkeit der Unmöglichkeit

einer anfanglosen Schöpfung 2. Ferner läßt er an verschiedenen
Stellen der früheren Schriften (In II Sent. d. 1 q. 1 a. 5 ; De veritate
q. 2 a. 10 ; De aeternitate mundi contra mumurantes ; Summa contra
gentiles II c. 38) die tatsächlich unendliche Zahl der Seelen als

zwingenden Grund gegen die Ewigkeit der Welt nicht gelten, da ihre Unmöglichkeit

nicht unbedingt feststehe3. Sicher lehnt er die Möglichkeit
des tatsächlich Unendlichen ab Summa theol. I q. 7 a. 4 ; ebenso schon

vorher Quodl. IX a. 1, und nachher Quodl. XII a. 2 ad 2. An zwei

1 In II Sent. d. 1 q. 1 aa. 3. 5 ; De aeternitate mundi contra murmurantes ;

Summa contra gentiles II cc. 32-38 ; c. 81 ; De potentia q. 3 aa. 14. 17 ; Summa
theologiae I q. 46 a. 2 ; Quodl. III q. 4 a. 2.

2 J. Hansen, Alberts d. Gr. Lehre von der anfangslosen und zeitlichen
Schöpfung der Welt, (ungedruckte) Dissertation, Bonn 1939. — Ders., Zur Frage
der anfangslosen und zeitlichen Schöpfung bei Albert d. Gr., in : Studia Albertina,
Festschrift für Bernhard Geyer (Beiträge z. Gesch. d. Philos, und Theol. d. Mittelalters,

Supplementband IV), Münster i. W. 1952, 168.
3 P. Glorieux, Le plus beau Quodlibet de Saint Thomas est-il de lui in :

Mélanges de Science religieuse 3 (1946) 255. — Pelster, Literarhistorische
Probleme der Quodlibeta, in: Gregorianum 28 (1947) 96 f.



46 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

andern Stellen, wo er die Frage offen läßt, schließt er die Darlegung
jeweils mit der Bemerkung, der Gläubige sei diesen Schwierigkeiten
enthoben : Summa contra gentiles II c. 81 (Occasione) : Certum tarnen

est circa hoc nullam difficultatem pati Catholicae fidei professores, qui
aetemitatem mundi non ponunt. — De unitate intellectus (verfaßt 1270) 1

c. 5 § 118 ; Keeler 76 : Quidquid autem circa hoc dicatur, manifestum
est, quod ex hoc nullam angustiam Catholici patiuntur, qui ponunt mun-
dum incepisse. Diesen beiden Schriften schließt sich nun die Quaestio

an mit dem Satz : Et ita dicunt (Avicenna et Algazel), [quod] cum
anima non dependeat ab altera, quod nihil prohibet ponere animas
infmitas in actu. Fides autem catholica, quae mundum non ponit aeter-

num, ab his angustiis liberatur (f. 48rb).
Die Ubereinstimmung geht hier aber noch weiter. Zunächst mit

der Summa contra gentiles.

Quaestio de immortalitate animae :

Ad duodecimum dicendum, quod
ponentes aetemitatem mundi et in-
corruptibilitatem animae tripliciter
obiectionem factam evaserunt.
Quidam dicentes, quod id quod est per-
petuum et incorruptibile de perti-
nentibus ad animam, est unum tan-
tum omnium hominum, scilicet
intellectus possibilis vel agens.

Quidam vero ponentes multitu-
dinem incorruptibilium animarum
cum aeternitate mundi, ne coge-
rentur ponere infinitum in actu, po-
suerunt revolutiones animarum ita,
quod animae, quae prius fuerunt a
corporibus absolutae, post aliqua
saecula iterum redirent ad corpora.
Et haec fuit positio Platonicorum.

Alii vero, ut Avicenna et Algazel,
dixerunt, quod non est inconveniens

ponere infinitum in actu, non per
se, sed per accidens (f. 48rb).

Summa contra gentiles II c. 81 :

Occasione autem tertiae rationis in-
ductae aliqui aetemitatem mundi
ponentes in diversas opiniones ex-
traneas inciderunt. Quidam enim
conclusionem simpliciter concesse-
runt dicentes animas humanas cum
corporibus penitus interire.

Alii vero dixerunt, quod de omnibus

animabus remanet aliquid unum
separatum, quod est omnibus
commune, scilicet intellectus agens
secundum quosdam, vel cum eo
intellectus possibilis secundum alios.

Alii autem posuerunt animas in
sua multitudine post corpora rema-
nere ; sed, ne cogerentur animarum
ponere infinitatem, dixerunt easdem
animas diversis corporibus uniri post
determinatum tempus. Et haec fuit
Platonicorum opinio.

Quidam vero omnia praedicta vi-
tantes dixerunt non esse inconveniens

animas separatas actu existere
infinitas. Esse enim infinitum actu

1 So der Editor L. W. Keeler S. I., Proleg. S. xx f. — Auch C. Vansteen-
kiste O. P., Bulletin Thomiste VIII, 1 (1951) 29, der das Jahr 1270 als allgemein
angenommen bezeichnet.



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 47

in his quae non habent ad invicem
ordinem, est esse infinitum per acci-
dens, quod ponere non reputant in-
conveniens. Et est positio Avicennae
et Algazelis.

Inhalt, Anordnung und Formulierung lassen erkennen, daß bei

dieser Erinnerung aus der Geschichte der Philosophie dem Verfasser
des einen Abschnittes der andere Abschnitt geläufig war und wohl

sogar vorgelegen hat. Und zwar liegt es nahe, daß der Verfasser der

Quaestio die inhaltlich verwandte Darstellung der Summa contra gentiles

zu Rat gezogen hat, wobei er die Auffassung der in der Summa

an erster Stelle erwähnten Leugner der Unsterblichkeit seinem Gegenstand

entsprechend weggelassen hat.
Sodann herrscht hier eine bemerkenswerte Übereinstimmung der

Quaestio mit einem Abschnitt der Summa theologiae. Sie fällt erst
recht ins Gewicht, wenn man andere Parallelstellen (De veritate q. 2

a. 10 ; Summa contra gentiles II c. 38) danebenhält.

Quaestio de immortalitate animae : Summa theologiae I q. 7 a. 4 :

Alii vero, ut Avicenna et Algazel, Quidam enim, sicut Avicenna et Al-
dixerunt, quod non est inconveniens
ponere infinitum in actu, non per
se, sed per accidens.

Dicitur enim esse infinitum per se

in illis quorum multitudo est secundum

aliquem ordinem unius ab al-
tero dependentis, sicut cum manus
movet baculum, baculus lapidem,
quod non potest in infinitum pro-
cedere neque in sursum neque in
deorsum, quia oporteret, quod aliquid
dependeret ab infnitis et nunquam
eius generatio compleretur.

Per accidens autem infinitum est
in illis quorum multitudo ad invicem

ordinem non habet, sicut quod
unus faber multis martellis operetur
per hoc quod uno fracto substitui-
tur alter. Non enim differt, per quot
taliter operetur et utrum per finitos
vel infinitos, si infinito tempore du-
raret, cum unus martellus ab altero

gazel, dixerunt, quod impossibile
est esse multitudinem actu infini-
tam per se, sed infinitam per accidens

multitudinem esse non est
impossibile.

Dicitur enim multitudo esse infi-
nita per se, quando requiritur ad
aliquid, ut multitudo infinita sit ;

et hoc est impossibile esse, quia sic

oporteret, quod aliquid dependeret ex

infinitis ; unde eius generatio
nunquam compleretur, cum non sit
infinita pertransire.

Per accidens autem dicitur
multitudo infinita, quando non requiritur

ad aliquid infinitas multitu-
dinis, sed accidit ita esse. Et hoc
sic manifestari potest in operatione
fabri, ad quam quaedam multitudo
requiritur per se, scilicet quod sit
ars in anima, et manus movens, et
martellus. Et si haec in infinitum



48 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

non dependeat. Et ita dicunt, quod
cum una anima non dependeat ab
altera (f. 48rb).

multiplicarentur, nunquam opus fa-
brile compleretur, quia dependeret
ex infinitis causis. Sed multitudo
martellorum, quae accidit ex hoc
quod unus frangitur et accipitur
alius, est multitudo per accidens ;

accidit enim, quod multis martellis
operetur ; et nihil differt, utrum uno
vel duobus vel pluribus operetur
vel infinitis, si infinito tempore ope-
raretur. Per hunc igitur modum
posuerunt, quod possibile est esse
actu multitudinem infinitam per
accidens.

Hier spricht alles für eine literarische Abhängigkeit, und zwar in
der Weise, daß Thomas bei der Arbeit an dem Artikel der Summa
die Quaestio vor sich gehabt habe. An dem Artikel ist nämlich bei
aller Ähnlichkeit mit der Quaestio im Gedankengang und in dessen

Fassung ein Fortschritt festzustellen. In der Quaestio wird zuerst für
das Infinitum in actu per se die Erklärung, die Veranschaulichung und
die Ablehnung geboten. Dann folgt die Erläuterung, die Veranschaulichung

und die von Avicenna und Ghazali ausgesprochene Nicht-
Unmöglichkeitserklärung für das Infinitum in actu per accidens. Dagegen
hält sich der Artikel der Summa an diese Reihenfolge : Begriff und
Widerspruch des Infinitum per se ; Begriff des Infinitum per accidens ;

Veranschaulichung beider Arten des Unendlichen am Künstler (faber) ;

Möglichkeit des Infinitum per accidens nach Avicenna und Ghazali.
Der Vorzug dürfte bei dem Artikel der Summa liegen, der beide Arten
des Unendlichen am künstlerischen Schaffen klarzumachen sucht und
eben dadurch das Infinitum per accidens, auf das es ja vor allem

ankommt, leichter einsichtig macht. Ferner, die in der Quaestio
angeführte Reihe des Infinitum per se (manus — baculus — lapis) erscheint
schon De veritate q. 2 a. 10 und Summa contra gentiles II c. 38, ist
jedoch in dem Artikel der Summa weggefallen und durch das Beispiel
des Künstlers ersetzt, das in der Quaestio nur für das Infinitum per
accidens herangezogen wird. Weiterhin, in der Begriffsbestimmung
beider Arten von Unendlich arbeitet die Quaestio mit der rein
kontradiktorischen Formulierung (Quorum multitudo est secundum aliquem
ordinem unius ab altero dependentis per se ; quorum multitudo
ad invicem ordinem non habet per accidens) der Summa contra



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 49

gentiles (II cc. 38 81), während der Artikel der Summa theologiae das

Infinitum per accidens auch positiv bestimmt und insofern deutlicher
zu verstehen gibt, worin es eigentlich besteht (Per accidens autem
dicitur multitudo infinita, quando non requiritur ad aliquid infinitas
multitudinis, sed accidit ita esse accidit enim, quod multis mar-
tellis operetur).

Somit dürfte klar sein, daß der Artikel der Summa von der Quaestio
abhängt. Die Übereinstimmungen und Unterschiede beider Stellen
lassen sich nur so erklären, daß Thomas für den Artikel den Abschnitt
der Quaestio benutzt und zugleich vervollkommnet hat.

30. Endlich führen zwei Verbindungslinien von der Quaestio de

immortalitate animae zur Quaestio disputata de anima.

De immortalitate animae : Unde
si ea quae sunt intellecta ab humana
anima, sunt incorruptibilia inquan-
tum huiusmodi, oportet humanam
animam in genere incorruptibilium
esse. Nec est instantia, quod oculus
corruptibilis incorruptibile corpus
solis aut lunae potest videre. Non
enim oculus cognoscit rem incor-
ruptibilem secundum id quod in-
corruptibilis est, sed secundum aliud,
quod est commune incorruptibilibus
et corruptibilibus, scilicet secundum
lumen. Anima autem humana in-
telligit incorruptibilia secundum id
quod incorruptibilia sunt intantum,
quod etiam res corruptibiles non
intelligit, nisi secundum quod incor-
ruptibiles sunt, dum universalia eo-
rum intelligit. Ex quo evidenter
apparet, quod anima humana nata
est perfici incorruptibilibus sicut pro-
priis perfectionibus. Quod non esset,
nisi ipsa incorruptibilis esset (f. 47va).

De anima a. 14 Sol.
Signum autem huius ex duobus

accipi potest. Primo quidem ex
parte intellectus, quia etiam ea quae
sunt in se ipsis corruptibilia, secundum

quod intellectu percipiuntur,
incorruptibilia sunt. Est enim
intellectus apprehensivus rerum in uni-
versali, secundum quem modum non
accidit eis corruptio.

Beide Stücke bringen als « Zeichen der Unsterblichkeit » die

Allgemeinerkenntnis des Verstandes. Wie bereits unter Nr. 14 gezeigt
wurde, berührt sich die Quaestio an dieser Stelle mit der Summa contra
gentiles (II c. 55, Amplius). Anderseits ist hier ein Kontakt mit dem

wiedergegebenen Abschnitt aus der Quaestio de anima wahrzunehmen,
und zwar so, daß diese eher als der empfangende Teil anzusprechen

Divus Thomas 4



50 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

ist. Hier wird nämlich ohne weiteres der Verstandeserkenntnis der
Charakter des Allgemeinen und Unvergänglichen auch gegenüber den

vergänglichen Dingen zugesprochen, wogegen die Quaestio de
immortalitate animae erst durch einen Einwand zu dieser Feststellung
veranlaßt wird.

Quaestio de immortalitate animae : Quaestio de anima a. 14 Sol. : Se-

Item, unumquodque naturaliter esse cundo (signum huius accipi potest)
desiderat et permanere in suo esse ex naturali appetitu, qui in nulla
Unde oportet, quod secundum mo- re frustrari potest. Videmus enim
dum cognitionis sit et desiderii mo- hominibus appetitum esse perpetui-
dus Anima vero humana intel- tatis, et hoc rationabiliter, quia cum
ligit esse et bonum absolute. Desi- ipsum esse secundum se sit appeti-
derium igitur eius naturale est ad bile, oportet, quod ab intelligente,
esse et bonum non ut hic et nunc, qui apprehendit esse simpliciter, et
sed ut simpliciter et per omne tem- non hic et nunc, appetatur esse sim-
pus. Cum igitur naturale deside- pliciter et secundum omne tempus.
rium inane esse non possit, neces- Unde videtur, quod iste appetitus
sarium est, quod anima humana im- non sit inanis, sed quod homo se-
mortalis sit (f. 47va). cundum animam intellectivam sit

incorruptibilis.

Hier wie dort wird also das Seinsverlangen als « Zeichen der Unsterblichkeit

» geltend gemacht. Nur hebt der Artikel 14 sofort das
Naturstreben des Menschen auf ein immerwährendes, nicht durch das Hier
und Heute eingegrenztes Sein hervor, während die Quaestio de
immortalitate animae weiter ausholt und die Abstufung des Seinsverlangens
und seinen Zusammenhang mit der Erkenntnis aufzeigt. Anzumerken
ist auch, daß die Quaestio das natürhche Verlangen auf das Sein und
auf das Gute bezieht, der Artikel jedoch nur das Sein als den Gegenstand

des Naturstrebens angibt. Der Einfluß, der schon auf die unter
Nr. 22 erwähnte literarische Ähnlichkeit hin anzunehmen ist, scheint
mithin von der Quaestio auf den Artikel 14 auszugehen.

Noch enger ist hier das Zusammengehen der Quaestio mit der
Summa theologiae. Es fällt noch mehr auf, wenn man zwei Stellen
der Summa contra gentiles (II c. 55, Praeterea ; c. 79, Amplius) im
Blick behält, wo ebenfalls das Seinsverlangen als Erkenntnisgrund für
die Unsterblichkeit herangezogen wird.

Quaestio de immortalitate animae : Summa theologiae I q. 75 a. 6 Sol. :

Item, unumquodque naturaliter esse Potest etiam huius rei accipi Signum
desiderat et permanere in suo esse. ex hoc quod unumquodque natura-
Hoc autem desiderium non simi- liter suo modo esse desiderat. Desi-
liter omnibus convenit. Nam ea derium autem in rebus cognoscen-



Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae » 51

quae cognitione carent, desiderant
esse et bonum non quasi ex se ipsis,
sed quasi ab alio inclinationem ha-
bentia in finem naturaliter desideratum.

In his vero quae cognitio-
nem habent, desiderium sive appe-
titus consequitur cognitionem sicut
dirigentem. Unde oportet, quod
secundum modum cognitionis sit et
desiderii modus. Animalia autem
bruta, quae tantum cognitionem sen-
sitivam habent, non cognoscunt esse

et bonum nisi ut hic et nunc. Anima
vero humana intelligit esse et bonum
absolute. Desiderium igitur eius
naturale est ad esse et bonum non
ut hic et nunc, sed ut simpliciter
et per omne tempus. Cum igitur
naturale desiderium inane esse non
possit, necessarium est, quod anima
humana immortalis sit (f. 47va).

tibus sequitur cognitionem. Sensus
autem non cognoscit esse nisi sub hic
et nunc. Sed intellectus apprehendit
esse absolute et secundum omne tempus.

Unde omne habens intellectum
naturaliter desiderat esse semper.
Naturale autem desiderium non potest
esse inane. Omnis igitur intellectuals

substantia est incorruptibilis.

Was hier die Quaestio bietet, das ist nach Inhalt und Ausdruck,
nur kürzer und klarer, in die Summa eingegangen.

Diese letzte Gruppe von Vergleichen, an der man gut die Arbeitsweise

von Thomas verfolgen kann, offenbart demnach ein
Abhängigkeitsverhältnis zwischen der Quaestio und mehreren Thomasschriften.
Einerseits steht die Quaestio unter dem Einfluß des Sentenzenkommentars

und der Summa contra gentiles, wirkt aber anderseits auf die

Quaestio de anima und auf die Summa theologiae ein. Das ist natürlich
eine starke Stütze für die Annahme der Verfasserschaft des Thomas

gegenüber der Quaestio, wie sie begründet ist in der Entstehungsgeschichte

des Cod. Vat. lat. 781 und gefestigt wird durch die Prüfung
der Ideen, der Quellen und der Form der Darstellung.

VI.

Der Ausgangspunkt der Untersuchung lag in der Entstehungsgeschichte

des Cod. Vat. lat. 781. Die Hs stand in besonderer Beziehung

zu Thomas und war für seinen persönlichen Gebrauch bestimmt.
Das gilt auch und gerade für das Stück, das die Quaestio de
immortalitate animae enthält.



52 Thomas und die Quaestio « De immortalitate animae »

Die Feststellung, daß die Quaestio folglich etwas mit Thomas zu
tun hat, ließ sich sodann von verschiedenen Seiten her verstärken.
Zunächst entspricht der Lehrgehalt der Quaestio — mit häufigem
literarischem Anklang — der Lehre des Thomas, und zwar auf zahlreichen

Stoffgebieten und öfters in unterscheidenden und entscheidenden

Auffassungen, wie sie in den verschiedensten Thomasschriften enthalten
sind. Ferner war im Zitatenmaterial nichts zu entdecken, das einer

Zuteilung der Quaestio an Thomas widerspräche. Inhalt und Wiedergabe

der Zitate weisen vielmehr auf ihn hin. Auch das Äußere der

Quaestio paßt im Aufbau, in den Veranschaulichungsmitteln und im
Ausdruck — sogar bis in Feinheiten hinein — zu Thomas. Endlich
ergab sich über inhaltliche Übereinstimmungen und literarische
Ähnlichkeiten hinaus ein wechselseitiges Abhängigkeitsverhältnis zwischen
der Quaestio und Thomasschriften.

Diese Gründe, in ihrer Gesamtheit genommen, nähern sich im Wert
einer echten Bezeugung. Der Verfasser der Quaestio ist nicht in Albert
d. Gr. oder einem andern Zeitgenossen des Thomas zu suchen,
sondern in Thomas selber. Es wäre ja zum mindesten ein eigenartiges
Zusammentreffen, wenn sich in einer Hs mit einer einzigartigen
Verbindung zu Thomas eine Quaestio findet, die innerlich wie äußerlich

vollständig das Gepräge der Thomasschriften an sich hat und
Thomasschriften zum Teil benutzt und zum andern Teil beeinflußt, und die
dann doch nicht ein Werk von Thomas wäre. Der Quaestio steht
daher mit vollem Recht ein Platz unter den echten Werken von
Thomas zu.

Auch zur Entstehungszeit der Quaestio lassen sich aus dem Gesagten

einige Angaben machen. Jedenfalls liegt ihr Platz in der
zeitlichen Reihenfolge der Thomasschriften fest. Sie folgt auf den
Sentenzenkommentar und auf das zweite Buch der Summa contra gentiles,

geht jedoch der Quaestio de anima und dem ersten Teil der Summa

theologiae voraus. Damit dürfte die Entstehung der Quaestio in die
Zeit des Aufenthaltes in Italien, näherhin in die erste Hälfte der
60er Jahre, fallen. Das stünde wiederum im Einklang mit einer von
Pelster gemachten Angabe 1 aus der Entstehungsgeschichte des Cod.

Vat. lat. 781, wonach man die Hs « wohl in die Zeit des italienischen
Aufenthaltes 1259-1269 » verlegen muß, « näher dem Anfang als dem
Ende ».

1 Literarhistorische Probleme der Quodlibeta, in : Gregorianum 28 (1947) 86.


	Thomas und die Quaestio "De immortalitate animae"

