
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Dogmatik

M. Premm : Katholische Glaubenskunde. Lehrbuch der Dogmatik in
4 Bänden I Bd. Einführung. Gott der einwesentliche und dreipersönliche

Schöpfer des Alls. — Wien, Herder. 1951. xvi-588 SS.

Mit dem Werke Premms wird den Theologen des deutschen

Sprachgebietes ein neues Handbuch der Dogmatik vorgelegt, das sich seinen Raum

neben den bewährten Werken von Pohle, Specht, Diekamp und Bartmann

sichern möchte. Es will wie all diese Lehrbücher nichts anders sein als

ein «solides Lehr- -sund Lernbuch». Der Verfasser ist mit Augustin der

Überzeugung : « Utile est plures a pluribus fieri libros, diverso stylo, non

diversa fide etiam de quaestionibus eisdem, ut ad plurimos res ipsa per-

veniat, ad alios sic, ad alios autem sic » (De Trinitate 1, 13). Das Besondere

des Premmschen Werkes läßt sich etwa so umschreiben : Inhaltlich will es

mehr bieten als die bekannten dogmatischen Lehrbücher ; es wird außer

den im engern Sinne dogmatischen Traktaten einen vierten Band enthalten,

in dem neben der Gnadenlehre die theologischen Tugenden und die christliche

Mystik behandelt werden. Für Bd. II ist u. a. die Lehre von der

Kirche vorgesehen. Die Lebenswerte der Glaubenswahrheiten werden in
besondern Einschaltungen hervorgehoben. Die Darstellungsweise verrät
auf vielen Seiten den Lehrer, der darum ringt, an plastischen, aus der

unmittelbaren Umwelt der Hörer entnommenen Beispielen die

Glaubenswahrheiten verständlich zu machen. Die orthodoxe Lehre wird in einem

eigenen Anhang berücksichtigt. Es ist wohl auch gestattet, kurz
hinzuweisen auf die theologische Schule, der der Verfasser sich zugesellt. Sie

kommt am klarsten zum Ausdruck in zwei molinistischen Thesen, die er

unter Hauptsatz 23 und 24 zusammenfaßt : « Die Lehre von der sogenannten

negativen Verwerfung, d. h. vom Ausschluß eines Teiles der Menschen von

der ewigen Seligkeit, unabhängig von ihren MißVerdiensten, scheint

unannehmbar zu sein» (200). «Die Vorherbestimmung Erwachsener zur
Himmelsherrlichkeit erfolgte nur auf Grund der Voraussicht der Verdienste »

(208) Entsprechend ist die Lehre vom Medium der göttlichen Erkenntnis

(162 ff.) und vom Mitwirken Gottes (388 ff.). Der Verfasser bemüht sich

aber die beiden Systemen, dem thomistischen und molinistischen, eigenen

Schwierigkeiten hervortreten zu lassen. Nicht ganz folgerichtig scheinen

die Aussagen S. 195 und 188 zu sein. S. 195 wird gegen die thomistische

Erklärung des allgemeinen Heilswillens und im besondern gegen den Hinweis

auf die größere Schönheit des Universums geltend gemacht : « Ist denn



502 Literarische Besprechungen

wirklich die Schönheit des Universums wertvoller als das ewige Heil der
vielen Seelen Ist das nicht eher eine Umkehr der rechten Ordnung wegen
der größeren Schönheit des Universums, viele Menschen ewig verdammt
werden zu lassen»? S. 188 wird aber gleichsam zur Rechtfertigung der
göttlichen Zulassung der Sünde gerade wieder auf diese Schönheit des
Universums hingewiesen : « Tatsächlich würde es vieles Schöne in der Welt
nicht geben, gäbe es keine Sünde ». Da aber Gott den « Mißbrauch der
Freiheit durch andere Mittel verhindern » könnte (188), bleibt für Premm
im Grunde die gleiche Schwierigkeit bestehen, die er gegen den Thomismus
geltend macht.

Zu überprüfen wären auch die Ausführungen S. 468 und 481-482.
S. 468 heißt es : « Praktisch hat die ganze Frage (wann Adam und Eva
die heiligmachende Gnade empfangen haben) deswegen keine große Bedeutung,

weil nach allen Theologen der nackte Naturstand höchstens einen
Augenblick lang dauerte ». Soll damit gesagt sein, daß es noch Theologen
gibt, die mit einem historischen status naturae purae rechnen im Sinne
von S. 482, in dem der Mensch alles besessen hätte, « was zu seiner Natur
gehört, aber auch nichts darüber hinaus », den Zustand, « in dem die Natur
sozusagen bloß daläge, unbedeckt, nicht bekleidet mit übernatürlichen und
außernatürlichen Gütern » (482). Tatsächlich hat es, wie der Verfasser
selbst bemerkt, den bloßen Naturstand nie gegeben. Läßt nun die Kirche
die Frage offen (468), wie lange der « nackte Naturstand » dauerte, oder
entschied sie vielmehr nicht die ganz andere Frage : Wielange dauerte
der Zustand, in dem der Mensch nur die natürlichen und praeternaturalen
Gaben besaß Der Abschnitt (S. 468 a) bedarf wohl einer klareren Fassung.
S. 481 heißt es richtiger : « Zuerst befand sich das Menschengeschlecht (in
Adam nämlich) im Stande der Urgerechtigkeit ».

S. 390 wird folgender Satz als Lehre der Thomisten hingestellt : « Dem
freien Geschöpf kommt in keinem Augenblick eine Selbstentscheidung zu ».

Welcher Thomist lehrt dies? Machen Liebe und verstandesmäßige
Anschauung Gottes die Visio beatifica aus? (469). Ist der Erkenntnisakt
selbst der geistige Eindruck der Erkenntnis (die species expressa)

Freiburg. A. Hoffmann O. P.

O. Becker Ss. CC. : Die Gnadenlehre des Duns Scotus nach den
Theologischen Disputationen des Bartholomaeus Mastrius. (Dissertatio ad Lau-
ream in Facultate Theologica Pont. Universit. Gregorianae.) —-
Oberlahnstein, F. Nohr u. Söhne. 1949. 236 SS.

Viele, die sich heutzutage mit scholastischer Philosophie und Theologie
befassen, haben vielleicht nie oder nur vorübergehend etwas von Bartholomaeus

Mastrius O. F. M. Conv. (1602-1673) gehört. Die vorliegende Dissertation

ist die erste Monographie der Gegenwart, die uns mit der Lehre
eines der größten Scotisten des 17. Jahrhunderts bekanntmacht. Der Titel
der Dissertation gibt nur im allgemeinen das Ziel des Verf. an. Genauer
und richtiger drückt er sich folgendermaßen aus : « Von Mastrius ausgehend
versuchen wir zu einer ganzheitlichen Erfassung der scotistischen Lehre



Literarische Besprechungen 503

über das Wesen der wirksamen Aktgnade zu kommen » (S. 7). « Die
Zielsetzung unserer Arbeit geht also über Mastrius hinaus zu Duns Scotus »

(ebd.). Man könnte sich fragen, ob dieses Übergehen vom Mastrius zu
Scotus sich rechtfertige, da B. fast nichts vom Leben und von den Werken
des Konventualtheologen, vom Milieu und von seinem Einfluß auf die

große scotistische Bewegung seiner Zeit angegeben hat. Allerdings, die

Lehre des Mastrius genügt vielleicht vielen, die die Geschichte der Theologie

im Franziskanerorden gut kennen ; andere Leser aber werden den genannten

wichtigen Mangel sehr bedauern.

Es war dem Verf. nicht immer leicht die Lehrmeinung des Mastrius
zusammenzufassen wegen der polemischen Art der Darstellung, der Arbeitsweise

und der engen Verbindung der Lehre mit andern Traktaten in den

Disputationes Theologicae. Tatsache ist, daß B. es bei Mastrius mit einem

vollausgebauten System zu tun hatte, während von dem Lehrgebäude des

Duns Scotus eigentlich nur die Grundmauern stehen (S. 7). Dem Doctor
Subtilis waren die thomistisch-molinistischen Kontroversen unbekannt. Er
hatte keine Veranlassung, auf die Gnadenlehre näher einzugehen ; deren

Prinzipien hatte er in seinen Schriften seinen Anhängern verborgen gelassen.

Die päpstlichen Dekrete der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts verhinderten

die formelle Behandlung der Frage. Mit Rücksicht auf dieselben hat
Mastrius das Problem unvollständig und meistens philosophisch behandelt.

Er entwickelte für seine Nachfolger die Prinzipien der Lehre des großen

Scholastikers des 14. Jhdt. nur bis zu den Grenzen des damals Erlaubten.

Um diese Entwicklung aus dem mastrianischen Lehrsystem herauszuschälen,

mußte B. den verschiedenen Traktaten und Parallelfragen nachspüren und

die von Mastrius herangezogenen Scotustexte einer Prüfung unterziehen,

was selbstverständlich seine Arbeit erschwerte ; deswegen ist es ihm auch

nicht immer recht gelungen, die echte Interpretation beider Scholastiker

hervorzuheben.
B. wundert sich, daß ein Ordensgenosse des Mastrius, Angelus Vulpes

O. F. M. Conv. (f 1647), im Jahre 1626, wo die päpstlichen Dekrete noch

in Kraft waren, einen umfangreichen Traktat über das Wesen der bloß

zureichenden und der wirksamen Aktgnade geschrieben hatte (S. 8, Anm. 15).

Wußte der Verf. wirklich nicht, daß der Franziskanerorden der Konventualen

am Freitag, den 6. Mai 1622, von der heiligen römischen und allgemeinen

Generalinquisition die Erlaubnis zur Veröffentlichung desselben Traktates

zusammen mit dem berühmten zwölfbändigen in Folio Werk von Vulpes :

Sacrae Theologiae Summa Ioannis Duns Scoti Doctoris Subtil,m% et Commen-

taria erhalten hatte Vulpes und Mastrius verteidigten nicht die präde-
terminierenden Dekrete Gottes, sondern die condeterminierenden als echte

Meinung des Doctor Subtilis.
Der Verf. hat sein Buch in fünf Kapitel eingeteilt. Wir können darüber

kurz folgendes sagen :

1. Das göttliche Vorherwissen der freien geschaffenen Willensakte : Mastrius

kennt zwei verschiedene Ratschlüsse Gottes. Der erste « allgemeine » und
« indifferente », dem in der Zeit der « concursus paratus » entspricht ; der

zweite ist der absolut bestimmende Ratschluß, welchem der « concursus ex-



504 Literarische Besprechungen

hibitus » entspricht (S. 16). « Gott verleiht durch den ersten Ratschluß dem
Geschöpf nicht das Handeln, sondern das Handeln-Können. Er bleibt ganz
und gar in dem Bereich der reinen Möglichkeit, füllt diese aber anderseits
so vollkommen aus, daß ihr nichts mehr mangelt» (S. 18). «Gegenstand
dieses allgemeinen göttlichen Ratschlusses ist der sogenannte 'erste Akt',
wodurch die geschaffenen Ursachen das vollkommene Vermögen besitzen,
zum Handeln überzugehen» (S. 178). Diese Sätze des Verf. sind freilich
schwer zu verstehen und in Einklang zu bringen, daß eine reine Möglichkeit
auch ein vollkommenes Vermögen sein kann.

Gott besitze ein unfehlbares Wissen der freizukünftigen Handlungen
durch das determinierende Decretum Concomitans, daß nicht
prädeterminierend ist. Doch bleibe das Geschöpf frei. Für dieses absolute Dekret
sind zwei Gründe notwendig : das eminentielle und das virtuelle Enthaltensein

des geschaffenen Willens im unendlichen Willen Gottes, und zwar
unter der formellen Rücksicht des Wollens und Freiseins. Zum Zustandekommen

des Decretum Concomitans ist nur die Scientia Simplicis Intelli-
gentiae erforderlich. In diesem Kapitel hat der Verf. einige von Mastrius
zitierte Scotustexte richtig interpretiert, obwohl er den wichtigsten gelegentlich

in Zweifel gezogen hat (S. 67). Interessant und ausführlich ist der
Begriff « prioritas a quo » entwickelt, wodurch die Determination Gottes als
Frühersein bezeichnet wird. « In quo » oder der Kausalität nach ist die
Erstursache mit der Zweitursache gleichzeitig. Der Verf. bezeichnet einen
großen Scotisten aus dem Franziskanerorden der Observanten, Zeitgenossen
und literarischen Gegner des Mastrius, Johannes Poncius O. F. M. Obs., als

«spanischen Franziskaner» (S. 58). Er war ein Irländer.
2. Das göttliche Vorherwissen des Bedingt-Zukünftigen : Gott sieht das

Bedingt-Zukünftige durch ein Dekret, absolut in sich gesehen als Akt,
bedingt, insofern es sich auf ein bedingtes Objekt bezieht. Wie das Dekret
für das Absolut-Zukünftige, ist es ein begleitendes. Die gleichen Grundsätze

gelten für beide Dekrete. Mastrius lehnt das mittlere Wissen der
Molinisten ab.

3. Die göttlichen Prädefinitionen : In diesem Kapitel spricht der Verf.
von der göttlichen Prädefinition der natürlich-guten Handlungen und von
der Zulassung der Sünde. Prädefinition der übernatürlich-verdienstlichen
Werke hat in der Prädestinationslehre ihren Platz. « Mit großem Scharfsinn

hat Mastrius seine Lehre über die göttliche Zulassung der Sünde
ausgebaut » (S. 109). «Schwere Bedenken hat er gegen die Prädetermination
des sündhaften Aktes » (S. 123). « Man kann also nicht sagen, daß sich die
mastrianische Lösung der Schwierigkeit mit jener des Scotus deckt. Sie

steht zwar nicht mit ihr im Widerspruch, führt aber über sie hinaus » (S. 131).
4. Prädestinationslehre : Die Behandlung dieser Lehre brachte Mastrius

in enge Berührung mit dem Gnadenproblem. Er hat echte scotistische
Thesen über die Gnade, z. B. daß die Wirksamkeit der göttlichen Aktgnade
keine physische, sondern eine moralische ist, usw., verteidigt.

5. Das Mitwirken Gottes zu den freien Handlungen der Geschöpfe : Im
Verhältnis zur aktuellen Tätigkeit des Geschöpfes ist das göttliche
unmittelbare Mitwirken durchaus begleitend und gleichzeitig ; doch ein Früher-



Literarische Besprechungen 505

sein a quo gebührt dem göttlichen Mitwirken. Dieses ist in Bezug auf die

Tätigkeit des Geschöpfes nach Mastrius ein anderes als jenes, wodurch
Gott die Wirkung trifft. Es ist kein Einwirken auf den « ersten Akt »,

sondern auf den « zweiten Akt ». B. ist nicht einverstanden mit Mastrius

bezüglich die Interpretation einiger Texte des Duns Scotus, in welchen

direkt in Abrede gestellt ist, daß der Einfluß Gottes auf die Zweitursache

eine spezielle Tätigkeit (S. 194), etwas Absolutes (S. 197) oder eine

verursachte Form (S. 200) sei. Der Verf. sagt, daß Scotus hier nur von geschaffenen

Ursachen überhaupt spricht, nicht von der Erstursache und der

Zweitursache. Eine nähere und tiefere Untersuchung der Texte zeigt uns aber,

daß Mastrius doch richtig gesehen hat.

Im allgemeinen ist das Werk des Verf. eine gute Dissertation. Sein

großes Verdienst ist, daß er uns mit dem Scotisten aus dem Franziskanerorden

der Konventualen Bartholomaeus Mastrius bekanntmacht. Der Einfluß

von H. Schwamm 1 auf den Verf. ist bemerkbar, wie auch seine

Tendenz, Mastrius in Einklang mit dem Molinismus zu bringen (S. 216).

Auffallend kurz ist der Vergleich der mastrianischen Lehre mit der des

Thomismus ausgefallen (ebd.). Einige Punkte der Lehre des Mastrius sind

ausführlich herausgearbeitet, wie der Begriff des Früherseins a quo. Andere

Punkte, wie die Begriffe der « Notwendigkeit », und der « Determination »

hätten noch eingehender behandelt werden sollen. Ins Relief sollte auch

der Ausdruck « Decretum Concomitans seu Consequens », den Mastrius oft
braucht, gestellt werden. Über diese Dissertation zu sprechen, werden wir
nochmals Gelegenheit haben in einer Schrift, die wir vorbereiten.

Freiburg (Schweiz). F- B1k> F- M- Conv-

Textausgabe

R. Zavalloni O. F. M. : Richard de Mediavilla et la controverse sur

la pluralité des formes. Textes inédits et étude critique (Philosophes médiévaux

II). — Louvain, Institut Supérieur de Philosophie. 1951. vin-551 SS.

Im Mittelpunkt der Kontroversen, die sich nach dem Tode des

hl. Thomas von Aquin über mehrere Jahrzehnte erstreckten, stand das

Formenproblem. Hin und wider wurden Schriften verfaßt — Tractatus

de formis, De gradibus formarum usw. — die entweder die Einheit der

substanziellen Form im Sinne der von Thomas durchgeführten aristotelischen

Philosophie, oder eine Mehrheit der substanziellen Formen, besonders

aus theologischen Rücksichten verteidigten. Unter diesem

schlagwortartigen Titel wird aber der gesamte Hylemorphismus mit allen

Verzweigungen und Folgerungen behandelt, also : Begriff und Wesen der

materia prima und der substanziellen Form, Verhältnis der beiden zuein-

1 Dr. Hermann Schwamm, Das göttliche Vorherwissen bei Duns Scotus und

seinen ersten Anhängern (Philosophie und Grenzwissenschaften V. Band, 1-4. Heft).
Innsbruck 1934.



506 Literarische Besprechungen

ander und ihre Vereinigung in der körperlichen Substanz Generation, und
Korruption usw. Hauptpunkt der Erörterungen sind die Folgerungen des
Hylemorphismus bezüglich des Menschen und seine Anwendungsmöglichkeit

auf den Gottmenschen, Christus. Die Problemstellung selbst — Materie
und Form als Wesensteile der körperlichen Substanz — hängt wesentlich
von der aristotelischen Philosophie ab. Im 12. Jahrhundert, bevor die
Aristoteles-Schriften bekannt waren, sprach man weder von einer noch
von mehreren Formen im Menschen. Es handelte sich also darum, ob
und wie die menschliche Seele als substanzielle Form, die den Leib als
Materie gestaltet, aufgefaßt werden kann ; ob Materie und Form als die
von Aristoteles festgelegten, wesensbestimmenden Begriffe zur Erklärung
des menschlichen Seins angenommen werden können, oder nur als leere
Namen, denen eine andere Wirklichkeit aus höheren, theologischen Gründen

unterschoben werden muß. Es ging also im Grunde um Sein oder
Nichtsein des Aristotelismus.

In der vorliegenden Veröffentlichung, auf Grund derer der Verf. den
Grad eines Maître agrégé de l'Ecole Saint-Thomas von Löwen erlangte,
legt Z. zunächst eine kritische Ausgabe des bisher unedierten Traktats
De gradu formarum des Richardus de Mediavilla O. F. M. vor. Es wird
uns also hier ein weiteres wichtiges Dokument dieses Lehrstreites zugänglich

gemacht, und zwar das eines Magisters, der entschieden für die
Formenmehrheit eintritt. Wichtig ist der Traktat besonders, weil Richard,
im Gegensatz zu den meisten Vertretern der Formenmehrheit, das Problem
in seiner ganzen Ausdehnung auf die körperliche Substanz schlechthin,
nicht bloß bezüglich des Menschen behandelt, und alle Argumente, nicht
nur die theologischen in Betracht zieht.

Die Einleitung zur Edition berichtet über die sieben überlieferten Hss.,
über Authentizität, Eigenart und Abfassungszeit (1286/7). Der mit größter
Sorgfalt und Sachkenntnis hergestellte Text ist mit ausführlichem
kritischen Apparat und Quellenapparat mit genauer Angabe der Zitate
versehen. In dankenswerter Weise gibt der Verf. bei den einzelnen
Argumenten, die sich naturgemäß in der Polemik bei Parteigängern und
Gegnern wiederholten, die Parallelstellen der gesamten Kontroversliteratur,

soweit erreichbar, an ; eine sicher äußerst mühsame und zeitraubende
Arbeit, die der Edition aber einen großen praktischen Wert verleiht. Im
Anhang zur Ausgabe werden weitere Texte bekanntgegeben : eine anonyme
Quästio, die Z. demselben Richard zuschreibt, Auszüge aus Quodl. II, 22
des Roger Marston und aus Q. disp. de anima XIII des Matthäus von
Aquasparta.

Im zweiten Teil des Buches bietet Z. eine ausgedehnte kritische Studie
über das Formenproblem im ausgehenden 13. Jahrhundert. In einem
kurzen, einleitenden Abschnitt (S. 221-241) sichtet Z. das bisher bekannte
und zum Teil erforschte Material : Traktate, Correctorien, Quästionen und
Quodlibete. Vollständigkeit wurde hier nicht angestrebt, wie auch der
Verf. die schwierigen Fragen der Authentizität und Chronologie dieser
umfangreichen Literatur durch persönliche Forschungen nicht zu lösen
sucht. Z. verfolgt in seiner Studie nicht einen literarhistorischen, sondern



Literarische Besprechungen 507

einen ideengeschichtlichen Zweck (méthode historico-systématique, S. 245).
Dabei setzt er vor allem sein Augenmerk auf die These der Formenmehrheit
(S. 244), da die These der Einheit schon in andern Arbeiten, besonders

von M. De Wulf beleuchtet wurde. Auf diese Weise dürfte eine genauere
und vollständigere Erkenntnis der Kontroverse, durch Anhören der beiden

Parteien, erfolgen.
Ein erstes Kapitel ist den der Formenmehrheit entgegengesetzten

Ansichten gewidmet. Grundlegend ist die Stellung des hl. Thomas von
Aquin, die ja den Ausgangspunkt für die Kontroverse bildete. Z. nimmt
mit Roland-Gosselin an, daß Thomas erst nach und nach zu der These

der Einheit gelangte. Im Sentenzenkommentar I, d. 8, 5, 2 habe er eine

allgemeine forma corporeitatis angenommen, im II. Buch habe er seine

Ansicht etwas geändert und erst später die Formeinheit entschieden

verteidigt. Diese Interpretation läßt sich, m. E., dem Zusammenhang
entsprechend nicht rechtfertigen. Die Stelle aus I Sent, findet sich in der

Quästio, Utrum anima sit simplex, wo Thomas die hylemorphe Zusammensetzung

der Seele widerlegt und nachweist, daß eine Materie bloß in den

Körpern sein kann. « Prima forma » und « corporeitas » sind hier secundum

rationem, nicht secundum rem zu verstehen. Nach der Stellung des

hl. Thomas werden die des Aegidius von Rom und des Aegidius von
Lessines besonders gewürdigt. Den andern Verteidigern der thomistischen

Lehre fehlt jede Originalität ; sie werden deshalb nicht im einzelnen

durchgenommen. Anders, die Stellungen des Heinrich von Gent und des Gottfried

von Fontaines, die hier, wenn auch kurz, vorgetragen werden.

Das 2. Kap. behandelt die verschiedenen Thesen der Formenmehrheit,
ihre gemeinsamen Gesichtspunkte und ihre verschiedene Entwicklung. Im
3. Kap. wird die Stellung des Richard von Mediavilla auf Grund des

eingangs edierten Traktats ausführlich behandelt und gewürdigt. Im 4. Kap.
untersucht Z. die Quellen der Lehre von der Formenmehrheit. Nicht bei

Augustinus ist diese Lehre zu suchen ; bei dem hl. Kirchenlehrer findet
sich nicht der geringste Anhaltspunkt für diese These. Quelle war ein

eklektischer, mit den verschiedenen arabischen und jüdischen Strömungen
durchsetzter Aristotelismus. Im Schlußkapitel würdigt Z. Eigenart und
Wert der Kontroverse.

Die Darstellungen Z.s sind durchaus objektiv gehalten und vom Anfang
bis zum Ende in ruhigem Ton durchgeführt. Z. bemüht sich, die Berechtigung

der These von der Formenmehrheit bei ihren Vertretern
nachzuweisen. Im Gegensatz zu der thomistischen These, die aus aprioristischen
Gründen aufgestellt wurde, bewegt sich die Mehrheitslehre in aposterioristi-
schen Gedankengängen ; Erfahrungstatsachen und theologische Wahrheiten
sind ihr Ausgangspunkt. Z. will jedoch beweisen, daß dieser These und
besonders dem in ihr enthaltenen Materiebegriff eine metaphysische Grundlage

nicht abgeht.
Um seinen Beweis aufzustellen, führt Z. Duns Scotus ins Feld, « qui

représente le point d'aboutissement de la controverse » (S. 305). Wenn

Duns Scotus den Endpunkt der Kontroverse darstellt, so steht er außerhalb

derselben. Wenn Scotus einen metaphysischen Begriff der materia



508 Literarische Besprechungen

prima hat, so läßt sich daraus nicht schließen, daß seine Vorgänger, also
die eigentlichen Sprecher der Kontroverse, auch auf einer metaphysischen
Grundlage aufbauen. Das gibt Z. in gewissem Maße zu, wenn er sagt, daß
diese Magistri eine « conception moins pure » der Materie haben, die er
deshalb « inframétaphysique » nennt (S. 305). Wäre es nicht richtiger, offen
zu gestehen, daß die Vertreter der Formenmehrheit keine metaphysische
Grundlage haben Sie kennen zwar den aristotelischen Begriff der materia
prima, lehnen diesen aber als zur Erklärung der Körperwelt unbrauchbar
ab. Sie stellen das Faktum der Formenmehrheit auf und verteidigen diese,
aber zur Erklärung, wie aus Materie und mehreren Formen ein Wesen gebildet
wird, haben sie nur ein Wort, das Richard von Mediavilla auch erwähnt
(S. 151, 78) und Z. nur kurz streift (S. 359) : colligatio oder colligantia
naturalis. Bei allen Vertretern der Formenmehrheit finden wir diesen
Ausdruck, bei den « unbewußten » : Summa Alexandrina, Bonaventura,
bei den « bewußten » : Robert Kilwardby, Wilhelm de la Mare, Matthäus
von Aquasparta, Roger Marston, Olivi. Besonders Olivi entwickelt den
Sinn dieses Ausdruckes aus seiner metaphorischen Bedeutung heraus. Er
findet sich auch bei Scotus und in der Scotistischen Schule, wo er auch
auf andere philosophische Inhalte angewandt wird (colligatio vel sympathia
naturalis). Diese Aussage, die im Grunde einen Analogiebeweis darstellt,
wäre hier zu untersuchen gewesen.

Ein anderes Bedenken, das ich Z. vorlegen möchte, berührt die Quellen
der Lehre. Daß Augustinus nichts mit dem Problem der Formenmehrheit
zu tun hat, liegt auf der Hand. Daß auch, historisch gesehen, die
Vertreter der Mehrheit ihre Lehre nicht aus Augustinus ableiteten, soll ebenfalls

gelten. Daß aber der hl. Augustinus mit seiner Seelenlehre, vom
aristotelischen Standpunkt aus betrachtet, so wie Thomas sie ansah,
systematisch auf Seiten der Vertreter der Formenmehrheit steht, darüber konnte
auch bei Thomas kein Zweifel sein, wie ich in dieser Zeitschrift (Ist die
Lehre von der Mehrheit der substanziellen Formen augustinisch Divus
Thomas, 1942, 237-252) nachgewiesen habe. Daß die Vertreter der
Formenmehrheit sich Augustinisten nannten, geht meines Erachtens auf den
mittelalterlichen Begriff der Auctoritas zurück. Es handelte sich, wie bereits
zu Anfang bemerkt wurde, nicht bloß um Einheit oder Mehrheit der
substanziellen Form, sondern um den gesamten Hylemorphismus, um die
ganze aristotelische Erklärung der körperlichen Natur. Diese wurde abgelehnt

und mit ihr die Auctoritas des Aristoteles, trotzdem der Stagirite
von diesen Gegnern oft zitiert wurde. Diese Aristotelesgegner stellten sich
sodann unter die Obhut der allgemein anerkannten und geschätzten Auctoritas

des hl. Augustinus.
Diese Überlegungen mögen das Interesse beweisen, das der Studie

Z.s mit Recht zukommt. Dieselbe ist der bisher wertvollste Beitrag zur
Kenntnis der Kontroverse über das Formenproblem.

Rom, S. Anselmo. Johannes P. Müller O. S. B.



Literarische Besprechungen 509

Philosophie

Estudios Filosoficos, 1, Las Caldas de Besaya, Curso 1951-52.

Soeben erscheint das erste Heft dieser neuen philosophischen
Zeitschrift die von den spanischen Dominikanern des Generalstudiums für
Philosophie von Las Caldas de Besaya (Santander) unter Mitwirkung anderer

spanischer und lateinamerikanischer Vertreter der thomistischen
Philosophie herausgegeben wird.

Estudios Filosoficos wird ferner noch historische und doktrinäre
Untersuchungen zu den Problemen der « Philosophia perennis » und der

Philosophie der Gegenwart herausgeben. Des weitern sollen kritische
Studien versuchen, die objektiven Werte der verschiedenen philosophischen

Strömungen herauszustellen.
Das erste Heft entspricht dem akademischen Jahr 1951-52. Für 1952-53

sollen zwei Faszikel erscheinen. — Redaktion und Administration : Estudios

Filosoficos, Las Caldas de Besaya, Santander, Espana.


	Literarische Besprechungen

