Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 30 (1952)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Dogmatik

M. Premm : Katholische Glaubenskunde. Lehrbuch der Dogmatik in
& Banden. 1. Bd. Einfilhrung. Gott der einwesentliche und dreipersénliche
Schépfer des Alls. — Wien, Herder. 1951. xvi-588 SS.

Mit dem Werke Premms -wird den Theologen des deutschen Sprach-
gebietes ein neues Handbuch der Dogmatik vorgelegt, das sich seinen Raum
neben den bewahrten Werken von Pohle, Specht, Diekamp und Bartmann
sichern mochte. Es will wie all diese Lehrbiicher nichts anders sein als
ein « solides Lehr-sund Lernbuch ». Der Verfasser ist mit Augustin der
Uberzeugung : « Utile est plures a pluribus fieri libros, diverso stylo, non
diversa fide etiam de quaestionibus eisdem, ut ad plurimos res ipsa per-
veniat, ad alios sic, ad alios autem sic » (De Trinitate 1, 13). Das Besondere
des Premmschen Werkes 1aBt sich etwa so umschreiben : Inkaltlich will es
mehr bieten als die bekannten dogmatischen Lehrbiicher ; es wird auBer
den im engern Sinne dogmatischen Traktaten einen vierten Band enthalten,
in dem neben der Gnadenlehre die theologischen Tugenden und die christ-
liche Mystik behandelt werden. Fiir Bd. II ist u. a. die Lehre von der
Kirche vorgesehen. Die Lebenswerte der Glaubenswahrheiten werden in
besondern Einschaltungen hervorgehoben. Die Darstellungsweise verrit
auf vielen Seiten den Lehrer, der darum ringt, an plastischen, aus der
unmittelbaren Umwelt der Horer entnommenen Beispielen die Glaubens-
wahrheiten verstindlich zu machen. Die orthodoxe Lehre wird in einem
eigenen Anhang beriicksichtigt. Es ist wohl auch gestattet, kurz hinzu-
weisen auf die theologische Schule, der der Verfasser sich zugesellt. Sie
kommt am klarsten zum Ausdruck in zwei molinistischen Thesen, die er
unter Hauptsatz 23 und 24 zusammenfaBt : « Die Lehre von der sogenannten
negativen Verwerfung, d. h. vom AusschluB3 eines Teiles der Menschen von
der ewigen Seligkeit, unabhingig von ihren MiBverdiensten, scheint unan-
nehmbar zu sein» (200). « Die Vorherbestimmung Erwachsener zur Him-
melsherrlichkeit erfolgte nur auf Grund der Voraussicht der Verdienste »
(208). Entsprechend ist die Lehre vom Medium der géttlichen Erkenntnis
(162 ff.) und vom Mitwirken Gottes (388 ff.). Der Verfasser bemiiht sich
aber, die beiden Systemen, dem thomistischen und molinistischen, eigenen
Schwierigkeiten hervortreten zu lassen. Nicht ganz folgerichtig scheinen
die Aussagen S. 195 und 188 zu sein. S. 195 wird gegen die thomistische
Erklarung des allgemeinen Heilswillens und im besondern gegen den Hin-
weis auf die groBere Schoénheit des Universums geltend gemacht : « Ist denn



502 Literarische Besprechungen

wirklich die Schénheit des Universums wertvoller als das ewige Heil der
vielen Seelen? Ist das nicht eher eine Umkehr der rechten Ordnung wegen
der groBeren Schonheit des Universums, viele Menschen ewig verdammt
werden zu lassen»? S. 188 wird aber gleichsam zur Rechtfertigung der
gottlichen Zulassung der Siinde gerade wieder auf diese Schénheit des
Universums hingewiesen : « Tatsdchlich wiirde es vieles Schone in der Welt
nicht geben, gibe es keine Siinde». Da aber Gott den « MiBbrauch der
Freiheit durch andere Mittel verhindern » kénnte (188), bleibt fiir Premm
im Grunde die gleiche Schwierigkeit bestehen, die er gegen den Thomismus
geltend macht.

Zu fiberpriifen wiren auch die Ausfiihrungen S. 468 und 481-482.
S. 468 heiBt es: « Praktisch hat die ganze Frage (wann Adam und Eva
die heiligmachende Gnade empfangen haben) deswegen keine groBe Bedeu-
tung, weil nach allen Theologen der nackte Naturstand hochstens einen
Augenblick lang dauerte ». Soll damit gesagt sein, da8 es noch Theologen
gibt, die mit einem historischen status naturae purae rechnen im Sinne
von S. 482, in dem der Mensch alles besessen hitte, « was zu seiner Natur
gehort, aber auch nichts dariiber hinaus », den Zustand, « in dem die Natur
sozusagen bloB dalige, unbedeckt, nicht bekleidet mit iibernatiirlichen und
auBernatiirlichen Giitern» (482). Tatsdchlich hat es, wie der Verfasser
selbst bemerkt, den bloBen Naturstand nie gegeben. LaBt nun die Kirche
die Frage offen (468), wie lange der «nackte Naturstand » dauerte, oder
entschied sie vielmehr nicht die ganz andere Frage: Wielange dauerte
der Zustand, in dem der Mensch nur die natiirlichen und praeternaturalen
Gaben besaB? Der Abschnitt (S. 468 a) bedarf wohl einer klareren Fassung.
S. 481 heifit es richtiger : « Zuerst befand sich das Menschengeschlecht (in
Adam namlich) im Stande der Urgerechtigkeit ».

S. 390 wird folgender Satz als Lehre der Thomisten hingestellt : « Dem
freien Geschopf kommt in keinem Augenblick eine Selbstentscheidung zu ».
Welcher Thomist lehrt dies? Machen Liebe und verstandesmifBige An-
schauung Gottes die Visio beatifica aus? (469). Ist der Erkenntnisakt
selbst der geistige Eindruck der Erkenntnis (die species expressa)?

Freiburg. A. Hoffmann O.P.

0. Becker Ss. CC. : Die Gnadenlehre des Duns Scotus nach den Theo-
logischen Disputationen des Bartholomaeus Mastrius. (Dissertatio ad Lau-
ream in Facultate Theologica Pont. Universit. Gregorianae.) — Ober-
lahnstein, F. Nohr u. Séhne. 1949. 236 SS.

Viele, die sich heutzutage mit scholastischer Philosophie und Theologie
befassen, haben vielleicht nie oder nur voriibergehend etwas von Bartholo-
maeus Mastrius O. F. M. Conv. (1602-1673) gehért. Die vorliegende Disser-
tation ist die erste Monographie der Gegenwart, die uns mit der Lehre
eines der groBten Scotisten des 17. Jahrhunderts bekanntmacht. Der Titel
der Dissertation gibt nur im allgemeinen das Ziel des Verf. an. Genauer
und richtiger driickt er sich folgendermafBen aus : « Von Mastrius ausgehend
versuchen wir zu einer ganzheitlichen Erfassung der scotistischen Lehre



Literarische Besprechungen 503

iiber das Wesen der wirksamen Aktgnade zu kommen » (S. 7). « Die Ziel-
setzung unserer Arbeit geht also iiber Mastrius hinaus zu Duns Scotus »
(ebd.). Man konnte sich fragen, ob dieses Ubergehen vom Mastrius zu
Scotus sich rechtfertige, da B. fast nichts vom Leben und von den Werken
des Konventualtheologen, vom Milieu und von seinem EinfluB auf die
groBe scotistische Bewegung seiner Zeit angegeben hat. Allerdings, die
Lehre des Mastrius geniigt vielleicht vielen, die die Geschichte der Theo,logie
im Franziskanerorden gut kennen ; andere Leser aber werden den genannten
wichtigen Mangel sehr bedauern.

Es war dem Verf. nicht immer leicht die Lehrmeinung des Mastrius
susammenzufassen wegen der polemischen Art der Darstellung, der Arbeits-
weise und der engen Verbindung der Lehre mit andern Traktaten in den
Disputationes T heologicae. Tatsache ist, dal B. es bei Mastrius mit einem
vollausgebauten System zu tun hatte, wiahrend von dem Lehrgebiude des
Duns Scotus eigentlich nur die Grundmauern stehen (S. 7). Dem Doctor
Subtilis waren die thomistisch-molinistischen Kontroversen unbekannt. Er
hatte keine Veranlassung, auf die Gnadenlehre naher einzugehen ; deren
Prinzipien hatte er in seinen Schriften seinen Anhdngern verborgen gelassen.
Die papstlichen Dekrete der ersten Hélfte des 17. Jahrhunderts verhinderten
die formelle Behandlung der Frage. Mit Riicksicht auf dieselben hat
Mastrius das Problem unvollstindig und meistens philosophisch behandelt.
Er entwickelte fiir seine Nachfolger die Prinzipien der Lehre des groBen
Scholastikers des 14. Jhdt. nur bis zu den Grenzen des damals Erlaubten.
Um diese Entwicklung aus dem mastrianischen Lehrsystem herauszuschélen
muBte B. den verschiedenen Traktaten und Parallelfragen nachspiiren un(i
die von Mastrius herangezogenen Scotustexte einer Priifung unterziehen
was selbstverstindlich seine Arbeit erschwerte ; deswegen ist es ihm aucI;
nicht immer recht gelungen, die echte Interpretation beider Scholastiker
hervorzuheben.

B. wundert sich, daB ein Ordensgenosse des Mastrius, Angelus Vulpes
O. F. M. Conv. (+ 1647), im Jahre 1626, wo die pépstlichen Dekrete noch
in Kraft waren, einen umfangreichen Traktat iiber das Wesen der blo8 zu-
reichenden und der wirksamen Aktgnade geschrieben hatte (S. 8, Anm. 15).
WuBte der Verf. wirklich nicht, da der Franziskanerorden der Konventualen
am Freitag, den 6. Mai 1622, von der heiligen rémischen und allgemeinen
Generalinquisition die Erlaubnis zur Vertffentlichung desselben Traktates
susammen mit dem beriihmten zwdlfbdndigen in Folio Werk von Vulpes :
Sacrae Theologiae Summa I oannis Duns Scoti Doctoris Subtil.™ et Commen-
tavia erhalten hatte ? Vulpes und Mastrius verteidigten nicht die pride-
terminierenden Dekrete Gottes, sondern die condelerminierenden als echte
Meinung des Doctor Subtilis.

Der Verf. hat sein Buch in fiinf Kapitel eingeteilt. Wir kénnen dariiber
kurz folgendes sagen :

1. Das gottliche Vorherwissen der freien geschaffenen Willensakte : Mastrius
kennt zwei verschiedene Ratschliisse Gottes. Der erste « allgemeine » und
« indifferente », dem in der Zeit der « concursus paratus» entspricht; der
sweite ist der absolut bestimmende RatschluB3, welchem der « concursu,s ex-



504 Literarische Besprechungen

hibitus » entspricht (S. 16). « Gott verleiht durch den ersten Ratschlul dem
Geschopf nicht das Handeln, sondern das Handeln-K6énnen. Er bleibt ganz
und gar in dem Bereich der reinen Méglichkeit, fiillt diese aber anderseits
so vollkommen aus, daB ihr nichts mehr mangelt» (S. 18). « Gegenstand
dieses allgemeinen goéttlichen Ratschlusses ist der sogenannte ‘erste Akt’,
wodurch die geschaffenen Ursachen das vollkommene Vermdégen besitzen,
zum Handeln iiberzugehen » (S. 178). Diese Sitze des Verf. sind freilich
schwer zu verstehen und in Einklang zu bringen, daB eine reine Moglichkeit
auch ein vollkommenes Vermogen sein kann,

Gott besitze ein unfehlbares Wissen der freizukiinftigen Handlungen
durch das determinierende Decretum Concomitans, daB nicht pradeter-
minierend ist. Doch bleibe das Geschépf frei. Fiir dieses absolute Dekret
sind zwei Griinde notwendig : das eminentielle und das virtuelle Enthalten-
sein des geschaffenen Willens im unendlichen Willen Gottes, und zwar
unter der formellen Riicksicht des Wollens und Freiseins. Zum Zustande-
kommen des Decretum Concomitans ist nur die Scientia Simplicis Intelli-
gentiae erforderlich. In diesem Kapitel hat der Verf. einige von Mastrius
zitierte Scotustexte richtig interpretiert, obwohl er den wichtigsten gelegent-
lich in Zweifel gezogen hat (S. 67). Interessant und ausfiihrlich ist der Be-
griff « prioritas a quo» entwickelt, wodurch die Determination Gottes als
Friihersein bezeichnet wird. «In quo» oder der Kausalitit nach ist die
Erstursache mit der Zweitursache gleichzeitig. Der Verf. bezeichnet einen
groBen Scotisten aus dem Franziskanerorden der Observanten, Zeitgenossen
und literarischen Gegner des Mastrius, Jokannes Poncius O. F. M. Obs., als
« spanischen Franziskaner» (S. 58). Er war ein Irlander.

2. Das gdttliche Vorherwissen des Bedingt-Zukiinftigen : Gott sieht das
Bedingt-Zukiinftige durch ein Dekret, absolut in sich gesehen als Akt,
bedingt, insofern es sich auf ein bedingtes Objekt bezieht. Wie das Dekret
fiir das Absolut-Zukiinftige, ist es ein begleitendes. Die gleichen Grund-
sitze gelten fiir beide Dekrete. Mastrius lehnt das mittlere Wissen der
Molinisten ab.

3. Die gdttlichen Prddefinitionen : In diesem Kapitel spricht der Verf.
von der gottlichen Pridefinition der natiirlich-guten Handlungen und von
der Zulassung der Siinde. Pridefinition der iibernatiirlich-verdienstlichen
Werke hat in der Pradestinationslehre ihren Platz. « Mit groBem Scharf-
sinn hat Mastrius seine Lehre iiber die gottliche Zulassung der Siinde aus-
gebaut » (S. 109). « Schwere Bedenken hat er gegen die Pridetermination
des siindhaften Aktes» (S. 123). « Man kann also nicht sagen, daB sich die
mastrianische Losung der Schwierigkeit mit jener des Scotus deckt. Sie
steht zwar nicht mit ihr im Widerspruch, fiihrt aber iiber sie hinaus » (S. 131).

4. Pridestinationslehve : Die Behandlung dieser Lehre brachte Mastrius
in enge Berithrung mit dem Gnadenproblem. Er hat echte scotistische
Thesen iiber die Gnade, z. B. da3 die Wirksamkeit der gottlichen Aktgnade
keine physische, sondern eine moralische ist, usw., verteidigt.

5. Das Mitwirken Gottes zu den freien Handlungen der Geschopfe: Im
Verhaltnis zur aktuellen Titigkeit des Geschopfes ist das goéttliche unmit-
telbare Mitwirken durchaus begleitend und gleichzeitig ; doch ein Friiher-



Literarische Besprechungen ' 505

sein @ quo gebiihrt dem gottlichen Mitwirken. Dieses ist in Bezug auf die
Tatigkeit des Geschopfes nach Mastrius ein anderes als jenes, wodurch
Gott die Wirkung trifft. Es ist kein Einwirken auf den «ersten Akt »,
sondern auf den « zweiten Akt». B. ist nicht einverstanden mit Mastrius
beziiglich die Interpretation einiger Texte des Duns Scotus, in welchen
direkt in Abrede gestellt ist, daB der Einflul Gottes auf die Zweitursache
eine spezielle Tatigkeit (S. 194), etwas Absolutes (S. 197) oder eine verur-
sachte Form (S. 200) sei. Der Verf. sagt, dal3 Scotus hier nur von geschaffenen
Ursachen iiberhaupt spricht, nicht von der Erstursache und der Zweit-
ursache. Eine nihere und tiefere Untersuchung der Texte zeigt uns aber,
daB Mastrius doch richtig gesehen hat.

Im allgemeinen ist das Werk des Verf. eine gute Dissertation. Sein
groBes Verdienst ist, dall er uns mit dem Scotisten aus dem Franziskaner-
orden der Konventualen Bartholomaeus Mastrius bekanntmacht. Der Ein-
fuB von H. Schwamm ! auf den Verf. ist bemerkbar, wie auch seine
Tendenz, Mastrius in Einklang mit dem Molinismus zu bringen (S. 216).
Auffallend kurz ist der Vergleich der mastrianischen Lehre mit der des
Thomismus ausgefallen (ebd.). Einige Punkte der Lehre des Mastrius sind
ausfiihrlich herausgearbeitet, wie der Begriff des Friiherseins a quo. Andere
Punkte, wie die Begriffe der « Notwendigkeit », und der « Determination »
hitten noch eingehender behandelt werden sollen. Ins Relief sollte auch
der Ausdruck « Decretum Concomitans seu Consequens », den Mastrius oft
braucht, gestellt werden. Uber diese Dissertation zu sprechen, werden wir
nochmals Gelegenheit haben in einer Schrift, die wir vorbereiten.

Freiburg (Schweiz). F. Bgk, O.F. M. Conv.

Textausgabe

R. Zavalloni O.F.M. : Richard de Mediavilla et la controverse sur
la pluralité des formes. Textes inédits et étude critique (Philosophes médié-
vaux IT). — Louvain, Institut Supérieur de Philosophie. 1951. viir-551 SS.

Im Mittelpunkt der Kontroversen, die sich nach dem Tode des
hl. Thomas von Aquin iiber mehrere Jahrzehnte erstreckten, stand das
Formenproblem. Hin und wider wurden Schriften verfaBt — Tractatus
de formis, De gradibus formarum usw. — die entweder die Einheit der
substanziellen Form im Sinne der von Thomas durchgefiihrten aristoteli-
schen Philosophie, oder eine Mehrheit der substanziellen Formen, beson-
ders aus theologischen Riicksichten verteidigten. Unter diesem schlag-
wortartigen Titel wird aber der gesamte Hylemorphismus mit allen Ver-
zweigungen und Folgerungen behandelt, also: Begriff und Wesen der
materia prima und der substanziellen Form, Verhiltnis der beiden zuein-

1 Dr. HERMANN ScHwAMM, Das gottliche Vorherwissen bei Dumns Scotus und
seinen ersten Anhingern (Philosophie und Grenzwissenschaften V. Band, 1-4. Heft).

Innsbruck 1934.



506 Literarische Besprechungen

ander und ihre Vereinigung in der korperlichen Substanz Generation, und
Korruption usw. Hauptpunkt der Erérterungen sind die Folgerungen des
Hylemorphismus beziiglich des Menschen und seine Anwendungsméglich-
keit auf den Gottmenschen, Christus. Die Problemstellung selbst — Materie
und Form als Wesensteile der korperlichen Substanz — hingt wesentlich
von der aristotelischen Philosophie ab. Im 12. Jahrhundert, bevor die
Aristoteles-Schriften bekannt waren, sprach man weder von einer noch
von mehreren Formen im Menschen. Es handelte sich also darum, ob
und wie die menschliche Seele als substanzielle Form, die den Leib als
Materie gestaltet, aufgefat werden kann; ob Materie und Form als die
von Aristoteles festgelegten, wesensbestimmenden Begriffe zur Erklirung
des menschlichen Seins angenommen werden koénnen, oder nur als leere
Namen, denen eine andere Wirklichkeit aus hoheren, theologischen Griin-
den unterschoben werden mufB3. Es ging also im Grunde um Sein oder
Nichtsein des Aristotelismus.

In der vorliegenden Verdffentlichung, auf Grund derer der Verf. den
Grad eines Maitre agrégé de 1’Ecole Saint-Thomas von Lowen erlangte,
legt Z. zunichst eine kritische Ausgabe des bisher unedierten Traktats
De gradu formarum des Richardus de Mediavilla O. F. M. vor. Es wird
uns 2lso hier ein weiteres wichtiges Dokument dieses Lehrstreites zuging-
lich gemacht, und zwar das eines Magisters, der entschieden fiir die
Formenmehrheit eintritt. Wichtig ist der Traktat besonders, weil Richard,
im Gegensatz zu den meisten Vertretern der Formenmehrheit, das Problem
in seiner ganzen Ausdehnung auf die korperliche Substanz schlechthin,
nicht bloB beziiglich des Menschen behandelt, und alle Argumente, nicht
nur die theologischen in Betracht zieht.

Die Einleitung zur Edition berichtet iiber die sieben iiberlieferten Hss.,
iiber Authentizitit, Eigenart und Abfassungszeit (1286/7). Der mit groBter
Sorgfalt und Sachkenntnis hergestellte Text ist mit ausfithrlichem kriti-
schen Apparat und Quellenapparat mit genauer Angabe der Zitate ver-
sehen. In dankenswerter Weise gibt der Verf. bei den einzelnen Argu-
menten, die sich naturgemiBi in der Polemik bei Parteigingern und
Gegnern wiederholten, die Parallelstellen der gesamten Kontroverslite-
ratur, soweit erreichbar, an ; eine sicher dullerst mithsame und zeitraubende
Arbeit, die der Edition aber einen grof3en praktischen Wert verleiht. Im
Anhang zur Ausgabe werden weitere Texte bekanntgegeben : eine anonyme
Quistio, die Z. demselben Richard zuschreibt, Ausziige aus Quodl. II, 22
des Roger Marston und aus Q. disp. de anima XIIT des Matthius von
Aquasparta.

Im zweiten Teil des Buches bietet Z. eine ausgedehnte kritische Studie
ilber das Formenproblem im ausgehenden 13. Jahrhundert. In einem
kurzen, einleitenden Abschnitt (S. 221-241) sichtet Z. das bisher bekannte
und zum Teil erforschte Material : Traktate, Correctorien, Quéastionen und
Quodlibete. Vollstindigkeit wurde hier nicht angestrebt, wie auch der
Verf. die schwierigen Fragen der Authentizitit und Chronologie dieser
umfangreichen Literatur durch personliche Forschungen nicht zu lésen
sucht. Z. verfolgt in seiner Studie nicht einen literarhistorischen, sondern



Literarische Besprechungen 507

einen ideengeschichtlichen Zweck (méthode historico-systématique, S. 245).
Dabei setzt er vor allem sein Augenmerk auf die These der Formenmehrheit
(S. 244), da die These der Einheit schon in andern Arbeiten, besonders
von M. De Wulf beleuchtet wurde. Auf diese Weise diirfte eine genauere
und vollstindigere Erkenntnis der Kontroverse, durch Anhéren der beiden
Parteien, erfolgen.

Ein erstes Kapitel ist den der Formenmehrheit entgegengesetzten
Ansichten gewidmet. Grundlegend ist die Stellung des hl. Thomas von
Aquin, die ja den Ausgangspunkt fir die Kontroverse bildete. Z. nimmt
mit Roland-Gosselin an, da8 Thomas erst nach und nach zu der These
der Einheit gelangte. Im Sentenzenkommentar I, d. 8, 5, 2 habe er eine
allgemeine forma corporeitatis angenommen, im II. Buch habe er seine
Ansicht etwas geindert und erst spater die Formeinheit entschieden ver-
teidigt. Diese Interpretation 148t sich, m. E., dem Zusammenhang ent-
sprechend nicht rechtfertigen. Die Stelle aus I Sent. findet sich in der
Quistio, Utrum anima sit simplex, wo Thomas die hylemorphe Zusammen-
setzung der Seele widerlegt und nachweist, dal eine Materie bloB in den
Korpern sein kann, « Prima forma » und « corporeitas » sind hier secundum
rationem, nicht secundum rem zu verstehen. Nach der Stellung des
hl. Thomas werden die des Aegidius von Rom und des Aegidius von
Lessines besonders gewiirdigt. Den andern Verteidigern der thomistischen
Lehre fehlt jede Originalitit ; sie werden deshalb nicht im einzelnen durch-
genommen. Anders, die Stellungen des Heinrich von Gent und des Gott-
fried von Fontaines, die hier, wenn auch kurz, vorgetragen werden.

Das 2. Kap. behandelt die verschiedenen Thesen der Formenmehrheit,
ihre gemeinsamen Gesichtspunkte und ihre verschiedene Entwicklung. Im
3. Kap. wird die Stellung des Richard von Mediavilla auf Grund des ein-
gangs edierten Traktats ausfiihrlich behandelt und gewiirdigt. Im 4. Kap.
untersucht Z. die Quellen der Lehre von der Formenmehrheit. Nicht bei
Augustinus ist diese Lehre zu suchen ; bei dem hl. Kirchenlehrer findet
sich nicht der geringste Anhaltspunkt fiir diese These. Quelle war ein
eklektischer, mit den verschiedenen arabischen und jiidischen Strémungen
durchsetzter Aristotelismus. Im SchluBkapitel wiirdigt Z. Eigenart und
Wert der Kontroverse.

Die Darstellungen Z.s sind durchaus objektiv gehalten und vom Anfang
bis zum Ende in ruhigem Ton durchgefiihrt. Z. bemiiht sich, die Berech-
tigung der These von der Formenmehrheit bei ihren Vertretern nach-
zuweisen. Im Gegensatz zu der thomistischen These, die aus aprioristischen
Griinden aufgestellt wurde, bewegt sich die Mehrheitslehre in aposterioristi-
schen Gedankengingen ; Erfahrungstatsachen und theologische Wahrheiten
sind ihr Ausgangspunkt. Z. will jedoch beweisen, daf3 dieser These und
besonders dem in ihr enthaltenen Materiebegriff eine metaphysische Grund-
lage nicht abgeht.

Um seinen Beweis aufzustellen, fiihrt Z. Duns Scotus ins Feld, « qui
représente le point d’aboutissement de la controverse» (S. 305). Wenn
Duns Scotus den Endpunkt der Kontroverse darstellt, so steht er auBer-
halb derselben. Wenn Scotus einen metaphysischen Begriff der materia



508 Literarische Besprechungen

prima hat, so 1aBt sich daraus nicht schlieBen, daB seine Vorganger, also
die eigentlichen Sprecher der Kontroverse, auch auf einer metaphysischen
Grundlage aufbauen. Das gibt Z. in gewissem MaBe zu, wenn er sagt, da@
diese Magistri eine « conception moins pure » der Materie haben, die er des-
halb « inframétaphysique » nennt (S. 305). Wire es nicht richtiger, offen
zu gestehen, daB die Vertreter der Formenmehrheit keine metaphysische
Grundlage haben ? Sie kennen zwar den aristotelischen Begriff der materia
prima, lehnen diesen aber als zur Erklirung der Kdérperwelt unbrauchbar
ab. Sie stellen das Faktum der Formenmehrheit auf und verteidigen diese,
aber zur Erklirung, wie aus Materie und mehreren Formen ein Wesen gebildet
wird, haben sie nur ein Wort, das Richard von Mediavilla auch erwihnt
(S.151, 78) und Z. nur kurz streift (S. 359) : colligatio oder colligantia
naturalis. Bei allen Vertretern der Formenmehrheit finden wir diesen
Ausdruck, bei den «unbewufiten»: Summa Alexandrina, Bonaventura,
bei den « bewufBiten » : Robert Kilwardby, Wilhelm de la Mare, Matthius
von Aquasparta, Roger Marston, Olivi. Besonders Olivi entwickelt den
Sinn dieses Ausdruckes aus seiner metaphorischen Bedeutung heraus. Er
findet sich auch bei Scotus und in der Scotistischen Schule, wo er auch
auf andere philosophische Inhalte angewandt wird (colligatio vel sympathia
naturalis). Diese Aussage, die im Grunde einen Analogiebeweis darstellt,
wire hier zu untersuchen gewesen.

Ein anderes Bedenken, das ich Z. vorlegen mochte, beriihrt die Quellen
der Lehre. DaB Augustinus nichts mit dem Problem der Formenmehrheit
zu tun hat, liegt auf der Hand. DaBl auch, historisch gesehen, die Ver-
treter der Mehrheit ihre Lehre nicht aus Augustinus ableiteten, soll eben-
falls gelten. DaB aber der hl. Augustinus mit seiner Seelenlehre, vom
aristotelischen Standpunkt aus betrachtet, so wie Thomas sie ansah, syste-
matisch auf Seiten der Vertreter der Formenmehrheit steht, dariiber konnte
auch bei Thomas kein Zweifel sein, wie ich in dieser Zeitschrift (Ist die
Lehre von der Mehrheit der substanziellen Formen augustinisch ? Divus
Thomas, 1942, 237-252) nachgewiesen habe. Dal3 die Vertreter der Formen-
mehrheit sich Augustinisten nannten, geht meines Erachtens auf den mittel-
alterlichen Begriff der Auctoritas zuriick. Es handelte sich, wie bereits
zu Anfang bemerkt wurde, nicht bloB um Einheit oder Mehrheit der
substanziellen Form, sondern um den gesamten Hylemorphismus, um die
ganze aristotelische Erklarung der koérperlichen Natur. Diese wurde abge-
lehnt und mit ihr die Auctoritas des Aristoteles, trotzdem der Stagirite
von diesen Gegnern oft zitiert wurde. Diese Aristotelesgegner stellten sich
sodann unter die Obhut der allgemein anerkannten und geschitzten Aucto-
ritas des hl. Augustinus.

Diese Uberlegungen moégen das Interesse beweisen, das der Studie
Z.s mit Recht zukommt. Dieselbe ist der bisher wertvollste Beitrag zur
Kenntnis der Kontroverse iiber das Formenproblem.

Rom, S. Anselmo. Johannes P. Miiller O. S. B.



Literarische Besprechungen 509

Philosophie

Estudios Filoséficos, 1, Las Caldas de Besaya, Curso 1951-52.

Soeben erscheint das erste Heft dieser neuen philosophischen Zeit-
schrift, die von den spanischen Dominikanern des Generalstudiums fiir
Philosophie von Las Caldas de Besaya (Santander) unter Mitwirkung anderer
spanischer und lateinamerikanischer Vertreter der thomistischen Philo-
sophie herausgegeben wird.

Estudios Filosoficos wird ferner noch historische und doktrinire
Untersuchungen zu den Problemen der « Philosophia perennis» und der
Philosophie der Gegenwart herausgeben. Des weitern sollen kritische
Studien versuchen, die objektiven Werte der verschiedenen philosophischen
Stromungen herauszustellen.

Das erste Heft entspricht dem akademischen Jahr 1951-52. Fir 1952-53
sollen zwei Faszikel erscheinen. — Redaktion und Administration : Estudios
Filosoficos, Las Caldas de Besaya, Santander, Espaiia.



	Literarische Besprechungen

