
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Die Teleologie im Vitalgeschehen

Autor: Endres, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Teleologie im Vitalgeschehen

Von Jos. ENDRES C. Ss. R.

Eine der umstrittensten Fragen in Biologie und Naturwissenschaft
ist diese : Sind die Vorgänge im Organismus teleologischer Natur Und
wenn sie es sind, wie muß man sie ursächlich erklären Teleologie
bedeutet mehr als Zweckmäßigkeit. Daß die Lebensvorgänge im
allgemeinen zweckmäßig sind, wird von keinem Gegner der Teleologie
bestritten. Aber etwas Zweckmäßiges kann auch zustande kommen, ohne
daß es bezweckt ist : durch ein glückliches Zusammentreffen von
Umständen und Ursachen. Eine Zweckmäßigkeit ist teleologisch, wenn das
sie bewirkende Geschehen von Anfang an auf dieses Endergebnis
angelegt ist, wenn es planmäßig darauf hinstrebt, indem sich einstellende
Hindernisse umgangen oder überwunden und sich bietende Vorteile
ausgenutzt werden. Darum ist teleologisches Geschehen immer planmäßig.

Niemand fällt es ein, allen Lebensvorgängen einfachhin den Charakter
des Planmäßigen und Sinnvollen abzusprechen. Jeder gibt wenigstens

zu, daß die von einer Erkenntnis geleiteten Lebensvorgänge teleologisch
sind. Der Streit geht darum, ob ihnen das Merkmal der Teleologie
vorbehalten ist oder ob dieses sich auch bei jenen Lebensvorgängen findet,
die von keiner Zielerkenntnis gesteuert sind. Im Folgenden werden diese

Vorgänge als Vitalgeschehen bezeichnet.

1. Das Problem und die Lösungsversuche

Das «Für» und «wider» die Teleologie im Vitalbereich trennt nicht
die Biologen und Philosophen voneinander. Beide haben sowohl auf
Seiten des Für wie des Wider ihre Vertreter. Die Widersacher der Teleologie

werden gewöhnlich Mechanisten genannt, obwohl sie diesen Namen
nicht verdienen. Denn keiner der heutigen Mechanisten erklärt das

Leben rein mechanisch, er nimmt noch die chemischen Stoffe, ihre Kräfte
und Gesetzlichkeiten hinzu. Schon in der Welt des unbelebten Stoffes



440 Die Teleologie im Vitalgeschehen

lassen sich nicht alle Vorgänge aus Druck, Stoß und Ortsbewegung
allein begreifen, auch hier sind schon chemische Kräfte am Werk, und
neben den quantitativen bestehen noch qualitative Unterschiede. Viele

jener « Mechanisten » geben überdies zu, daß das Leben sich nicht aus
dem Unbelebten entwickelt haben kann, daß es trotz vielfacher
Abhängigkeit von diesem eine eigene Seinsschicht darstellt, die höher und
andersartig ist und ihre eigenen Gesetze hat. Wie aus dem Nichts kein
Etwas, aus dem Niederen kein Höheres, so kann aus dem Unbelebten
als solchem kein Leben entstehen L

Wo man im Vitalbereich nur Zweckmäßigkeit, aber keine Zweck-

strebigkeit anerkennt, wird diese Zweckmäßigkeit zuweilen als ein

allgemeines, im Wesen des Belebten gründendes Gesetz, und nicht nur
als eine bloße Tatsache aufgefaßt2. Natürlich bleibt dann die schwierige
Frage, wie eine solche Zweckmäßigkeit ohne Zweck- oder Zielstrebigkeit
zu erklären sei. Diese Frage wird besonders schwierig, wenn es sich

nicht um irgendeine, sondern um eine Zweckmäßigkeit von erstaunlich
hohem Grade handelt, wenn die fast unübersehbar vielen und verschiedenen

Stoffe und Kräfte, die am Lebensvorgang beteiligt sind, eine bis
ins Letzte abgestimmte Zweckmäßigkeit zeigen, wenn diese Eigenschaft
nicht nur in der erhaltenden und entfaltenden Tätigkeit des gleichen
Lebewesens auftritt, sondern auch in Struktur, Anlage und Verhaltensweise

verschiedener Organismen, die zueinander im Verhältnis der Symbiose

stehen, wenn endlich eine staunenswerte Zuordnung auch zwischen
verschiedenen Seinsstufen festzustellen ist8. Die am wenigsten
besagende, aber dafür noch alle Möglichkeiten offenlassende Erklärung wäre
dann diese : Nach dem jetzigen Stand der Forschung läßt sich noch
keine Erklärung dafür geben. Statt bei offensichtlich ungenügenden
Erklärungsversuchen stehen zu bleiben, wäre es richtiger zu sagen : Wahr-

1 Vgl. z. B. Max Hartmann, Das Mechanismus-Vitalismus-Problem. In
Zeitschrift für phil. Forschung 3 (1948) 40. Über die einzelnen Seinsstufen und ihre
Gesetzlichkeit vgl. Nicolai Hartmann, Der Aufbau des Seins der realen Welt,
Berlin 1940, 171 ff.

2 Vgl. N. Hartmann, Philosophie der Natur, Berlin 1950, 622 ff.
3 So besteht ohne Zweifel eine erstaunliche Wechselwirkung zwischen dem

pflanzlichen und tierischen Lebensbereich, wo pflanzliche Vitamine entweder selbst
oder als Bestandteile anderer Wirkstoffe in das Vitalgeschehen der Tiere eingreifen,
und der Tierorganismus seinerseits wieder Stoffe ausscheidet, die Wachstum und
Vermehrung der Pflanzen beträchtlich fördern. So befindet sich z. B. das das
Längenwachstum der Pflanzen bewirkende Auxin in beträchtlichen Mengen im
Harn der Tiere.



Die Teleologie im Vitalgeschehen 441

scheinlich hat die Naturwissenschaft hier überhaupt nicht das letzte
Wort zu sprechen.

Die Gründe und damit auch die Grade der Gegnerschaft zur Teleologie

sind verschieden. Von einer Gegnerschaft im eigentlichen Sinn
kann nicht die Rede sein, wenn Biologen in frei gewählter Beschränkung
die Lebensvorgänge unter einer anderen Rücksicht als der teleologischen
betrachten, wenn sie etwa die so bedeutungsvollen chemisch-physikalischen

Prozesse und deren Gesetze untersuchen, ohne dabei anderen

Forschungszielen und -methoden die Berechtigung abzusprechen.
Auch der entschiedenste Verfechter der Teleologie kann nicht

bestreiten, daß im Vitalbereich die Gesetze der Chemie und Physik gelten,
daß die anorganischen Stoffe Untergrund des Lebens sind, nämlich das,

an dem und in dem Leben ist und tätig ist. Ebenso muß er zugeben,
daß die Verbindungen dieser Stoffe, ihr gegenseitiges Verhalten und ihre
Gesetzlichkeit ein wichtiger Bestandteil biologischer Forschung sind, daß

gerade auf diesem Gebiet der Forschung große Entdeckungen und
Fortschritte geglückt sind. Nur der Behauptung wird er widersprechen, auf
diesem Gebiete und mit Hilfe der hier angewandten kausalen Methode
allein lasse das Lebensproblem sich endgültig lösen. Auf diesem Wege
wird nämlich das Lebensproblem nach seinem wesentlichen Teil
überhaupt nicht berührt. Nur die Bedingungen und Voraussetzungen werden

aufgedeckt, an die vitales Leben gebunden ist. Dieses selbst ist etwas
anderes, es besteht nicht aus jenen Kräften und Gesetzen. Es ist mehr
als die Summe dieser Kräfte und etwas anderes als ein bestimmter
Zusammenhang, in dem alle physischen Kräfte und Stoffe im Organismus
zueinander stehen. Gerade dieses Mehr und gerade dieses Andere fügt
sich chemisch-physikalischen Erklärungen nicht.

Allerdings können die Mechanisten nicht mit Unrecht darauf
hinweisen, daß die teleologische Erklärung oft der Lückenbüßer für eine

fehlende kausale gewesen ist, daß man sich davon dispensierte, nach
einer kausalen Erklärung verwickelter Vorgänge zu suchen, indem man
das Endergebnis solch verwickelter Prozesse einfach zu deren
zwecktätigem Prinzip erklärte. Es ist ebenfalls wahr, daß manches, was
zunächst teleologisch gedeutet wurde, sich nachher als einfache Folge des

Ineinandergreifens chemisch-physikalischer Vorgänge erwiesen hat. Aber
daraus folgt doch nicht, daß die teleologische Erklärung grundsätzlich
nur vorläufigen, stellvertretenden Charakter für eine spätere kausale hat,
wie umgekehrt der Sinn einer teleologischen Deutung nicht darin liegt,
die kausale zu verdrängen. Sie kann und darf nur ergänzen, sie soll



442 Die Teleologie im Vitalgeschehen

nur jene Fragen lösen, denen gegenüber eine kausale Erklärung jetzt
und immer versagt. Kausal eingestellter « Mechanismus » und
teleologisch ausgerichteter Vitalismus haben nebeneinander Platz und je
besondere Aufgaben. Nur der Zusammenarbeit beider wird das Leben
sein Geheimnis offenbaren, wobei dann allerdings der Teleologe das

letzte Wort zu sprechen hat, der Teleologe, sofern er Philosoph, nicht
sofern er Naturwissenschaftler ist.

Der Wert einer solchen philosophisch-teleologischen Erklärung hängt
nicht davon ab, wieviel sie zum naturwissenschaftlichen Verständnis der

Lebensvorgänge beiträgt — obwohl dieser Beitrag gar nicht so gering
ist, wie manchmal angenommen wird —, er hängt von dem ab, was sie

zum allseitigen Verständnis des Lebens und seiner Vorgänge leistet.
Denn das ist noch hervorzuheben : Auch wenn die Naturwissenschaft
den Erfahrungsbeweis für planmäßige und sinnvolle Vorgänge im Vital-
bereich erbringt, ist damit das Lebensproblem noch nicht gelöst. Der
Wurzelgrund solcher Vorgänge läßt sich im Experiment nicht fassen,
und ebensowenig läßt er sich mit den begrifflichen Mitteln der
Naturwissenschaft richtig deuten. Diese aber hat durch ihre Ergebnisse die

alte philosophische Lehre von der Teleologie des Vitalgeschehens aufs

neue bestätigt L
Es ist ferner zu beachten : Das umfangreichere Wissen, das ständige

Weiterschreiten von Erkenntnis zu Erkenntnis, liegt bei der kausalen

Forschung. Darin muß man M. Hartmann recht geben 2. Dagegen
lautet die teleologische Erklärung, vor allem auf der philosophischen
Ebene, immer gleich. Aber man verkennt ihren Sinn, wenn man von
ihr einen ähnlichen Fortschritt und mengenmäßigen Reichtum fordert,
wie er der kausalen Forschung gelingt. Man verkennt gründlich Eigenart

und Aufgabe der Philosophie, wenn man ihr scheinbares Auf-der-
Stelle-Treten als Unfruchtbarkeit und Unvermögen deutet und dagegen
den steten Aufstieg der kausalen Forschung ausspielt. Über
Wesenseinsichten und Letzterkenntnisse, um die es sich beim philosophischen
Bemühen handelt, kann man nicht hinauskommen. Sie müssen nur
immer wieder in Verbindung und in der Auseinandersetzung mit
naturwissenschaftlichen Ergebnissen durchdacht, und diese Ergebnisse müssen

an ihnen immer wieder neu geprüft werden. Doch sollte man nicht

1 Ein exakter, metaphysikfreier Teleologiebegriff, den auszuarbeiten nach
P. Jordan eines der aktuellen Probleme der Naturwissenschaft ist, vgl. Univer-
sitas 5 (1950) 567, ist nach unserer Auffassung von der Metaphysik unmöglich.

2 M. Hartmann, Das Mechanismus-Vitalismus-Problem a. a. O. 36 ff.



Die Teleologie im Vitalgeschehen 443

vergessen, wie schwierig es ist, bis zu jenen Letzteinsichten vorzudringen,
und man sollte auch die Arbeit nicht verkleinern, die die positive
Forschung bei teleologischer Betrachtungsweise von H. Driesch an bis in
unsere Tage geleistet hat und ständig leistet.

Daß eine teleologisch arbeitende Biologie und eine teleologisch
deutende Philosophie so schwer um Anerkennung ringen muß, hat noch
andere Gründe : Die kausale Betrachtungsweise, wie sie von Galilei,
Newton, Leibniz, Huygens u. a. in die klassische Punkt- und
Körpermechanik eingeführt und mit so großem Erfolg betrieben wurde, ist an
sich eine durchaus zulässige Einengung des erkennenden Blicks. Aber
sie hat leider zu einer unberechtigten Begrenzung des Ursachenbegriffs
und der als wissenschaftlich anerkannten Forschungsmethode geführt.
Aristoteles und das Mittelalter kannten vier Ursachen, nach denen ein
Körperding erklärt werden muß, soll es wirklich verstanden sein : Die
Material- und Formalursache als innere, die Wirk- und Zielursache als
äußere Ursachen. Dabei war bei diesen Ursachen wieder eine physische
und metaphysische Rücksicht zu unterscheiden. Für eine naturwissenschaftliche

Betrachtung fällt die Ursache im metaphysischen Sinn
grundsätzlich weg. Auch die inneren Ursachen sind für sie größtenteils belanglos.

Von den äußeren Ursachen hat sie tatsächlich nur die Wirkursache
berücksichtigt und hat diese wiederum lange nur unter der noch weiter
einschränkenden Bedeutung der mechanischen Wirkursache beachtet.
Man meinte in dieser mechanischen Wirkursache die theoretische Grundlage

des ganzen Naturgeschehens zu haben und hielt dieses in seiner
Gesamtheit einer streng mathematischen Berechenbarkeit für zugänglich.

Unter allen Ursachen ist aber die mechanische am wenigsten
Ursache, und ihre Ursächlichkeit ist am schwersten zu begreifen. Hat man
mit der Entdeckung der chemischen Kräfte als eigener, nicht mechanischer

Wirklichkeiten dem Ursachenbegriff dann auch einen umfassenderen

Gehalt gegeben, so blieb doch nach wie vor die Gleichung bestehen :

Ursache Wirkursache. Darum ist es verständlich, daß man für einen
Vorgang, der auch noch einer anderen Ursächlichkeit unterstehen sollte,
der infolge seines teleologischen Charakters eine Zielursache forderte,
wenig Verständnis hatte und haben konnte.

Aber nicht nur das. Es wurden auch die für ein teleologisches
Geschehen notwendigen Voraussetzungen : daß eine Bewegung einen
Anfang und ein Ende hat, in dem sie zum Abschluß und zur Ruhe kommt,
ganz beseitigt. Das geschah durch eine andere Deutung des ablaufenden
Geschehens, des Prozesses. Der Prozeß, wie er jetzt verstanden wurde,



444 Die Teleologie im Vitalgeschehen

hatte weder Anfang noch Ende, er ging über jedes Ende hinweg. Es
ist möglich, daß eine solche Betrachtung für die rechnerische Bewältigung

eines Vorganges genügt, wie sich zu dem gleichen Zweck z. B. auch
die Energie « definieren » läßt als das, was gleich ist der Masse mal dem

(ÏÏ1 v2\E —— j. Aber real-ontologisch

ist die Sache anders. Da haben Raum, Zeit, Energie, Bewegung ein

eigenes Wesen, das nicht darin besteht, zu einer anderen Wirklichkeit
ein bestimmtes, in einer mathematischen Formel ausdrückbares
Verhältnis zu haben. Real-ontologisch betrachtet, ist es auch ein offenbarer
Widersinn, von einem Prozeß zu sagen, er habe weder Anfang noch Ende,
er sei nicht von Anfang an vom Ende bestimmt.

Ein anderer, von der Naturwissenschaft eingebrachter Vorwurf
richtet sich nicht so sehr gegen eine teleologische Erklärung vitaler
Vorgänge, als vielmehr gegen den Anspruch, vitale Vorgänge müßten auf
diese Weise gedeutet werden, da eine kausale Erklärung grundsätzlich
ungenügend sei. Demgegenüber will man die teleologische Deutung nur
als eine logische Möglichkeit zulassen und anerkennen. M. Hartmann,
der auf diesem Standpunkt steht1, richtet sich dabei gegen den Vita-
lismus von H. Driesch, und vor allem gegen dessen Entelechiebegriff.
Nun bietet letzterer ohne Zweifel Angriffsmöglichkeiten, er hält in
manchem einer teleologisch-philosophischen Kritik nicht stand. Aber M.

Hartmann trifft diese schwache Seite nicht, noch wird er der grundsätzlich
richtigen Einsicht Driesch's gerecht. Die kausale Naturforschung dürfte
sich berechtigterweise nur gegen jene teleologische Erklärung richten,
die sich für alle Erscheinungen allein als zuständig betrachtete. Eine
solche wird es aber wohl nicht geben. In der näheren Erklärung jener,
die physischen Stoffe und Kräfte im Vitalgeschehen umfassenden und
leitenden Wirklichkeit hat Driesch geirrt. Hier erhob sich nämlich eine

Schwierigkeit, die ihm unlösbar schien : Wäre ein Geschehen
zielbestimmt, dann müßte das, was Wirkung dieses Geschehens, damit sein

Abschluß und Ende ist, schon am Anfang als seine Ursache stehen. Als
Ursache müßte es ebenso real sein, wie die Wirkung, die es mithervorbringt.

Was aber noch nicht ist, sondern erst wird, kann nicht schon vorher

als Ursache fungieren, und wenn es vorher schon da sein soll, braucht
es nicht erst durch eine Tätigkeit hervorgebracht zu werden. Von solchen

Überlegungen aus hat Driesch denn auch von seiner Entelechie jede

1 Mechanismus-Vitalismus-Problem a. a. O. 49.



Die Teleologie im Vitalgeschehen 445

Zielursächlichkeit peinlich fern gehalten, er hat auch noch in einem
anderen Betracht seiner Entelechie einen Sinn gegeben, der sie gerade
zu dem untauglich machte, was sie eigentlich leisten soll h

Gewiß muß, um auf die soeben erwähnte Schwierigkeit zurückzukommen,

bei einem zielbestimmten und zielbewirkenden Vorgang das
zu verwirklichende Ziel selbst schon den Vorgang ursächlich bestimmen
und darum, bevor es verwirklicht ist, schon irgendwie wirklich sein.
Nur ist diese Wirklichkeit selbstverständlich etwas anderes als die
Wirkung. Nur der Kraft nach muß das Verwirklichte als Wirkliches in
seiner Ur-Sache stecken. Die genauere Beschreibung dieser Kraft, die
wie später noch genauer darzulegen ist, im Vitalgeschehen ein
wirkmächtiger Plan, ein sich selbst ins Physische übersetzender und im
Physischen ausgestaltender Entwurf ist, fällt nicht selten ungenau oder
falsch aus. Man denkt sich oft die Sache so, als wese auch im nicht
vernünftigen Lebewesen etwas, das irgendwie erkennt und nach einem
irgendwie erkannten Plan die Lebenstätigkeiten steuert. Driesch ist,
um den Schwierigkeiten zu entgehen, auf diesen Ausweg verfallen und
hat, weil es ein Irrweg ist, dadurch auch das Richtige an seiner Konzeption

gefährdet. Im Vitalbereich gibt es nämlich kein Erkennen, keine
bewußte Lebensäußerung. Es handelt sich hier einerseits nicht um ein
blindes Geschehen, wie im Anorganischen, anderseits aber auch nicht
um einen, von einem sehenden Auge geleiteten Ablauf. Es ist etwas,
das in der Mitte zwischen diesen beiden liegt. Es hebt sich ab gegen
das blinde Naturgeschehen, weil es sinnvoll ist, und gegen das aus
Erkennen fließende Geschehen, weil es blind ist. Diese mittlere
Möglichkeit wird gewöhnlich übersehen. Man kennt nur ein Entweder-Oder
eine rein mechanische oder eine psychologische Erklärung. Keine von
beiden wird dem Tatbestand gerecht, und die letztere bietet dem Gegner
berechtigte und erfolgversprechende Angriffsmöglichkeiten.

Denn das ist der Haupttrumpf, den man gegen die Teleologie im
Vitalbereich ausspielt : Das organische Geschehen wird dadurch anthro-
pomorphisiert, es wird nach Art des menschlichen Handelns gedeutet.
Daran ist zunächst wahr, daß der Begriff der Teleologie aus der menschlichen

Innenerfahrung gewonnen ist. Es ist auch wahr, daß wenigstens
die Gefahr besteht, diesen Begriff unverändert und im gleichen Sinn
auf die Vorgänge in der Natur anzuwenden. Es wird sich aber zeigen,

^ Vgl. 11 - Conrad-Martius, Der Sulbstaufbau der Natur, Hamburg 1944
48 ff.



446 Die Teleologie im Vitalgeschehen

daß jener Vorwurf grundsätzlich unberechtigt ist, daß es eine nicht
anthropomorphe Teleologie gibt, daß die Einwände, die man gegen diese

macht, auf einer zu engen, einseitigen und gleichsinnigen Fassung und
Anwendung der Zielursache beruhen.

2. Die Zielursache

Bevor die verschiedenen Formen der teleologischen Zielursache,
d. h. der Zielursache im Bereich des Lebens unterschieden werden, ist
noch einiges über die Zielursache zu sagen, sofern sie eine Kategorie
jedweder Bewegung ist. Die Vorgänge auf den verschiedenen Seinsstufen
unterscheiden sich nicht dadurch, daß die einen zielbestimmt sind und
die anderen nicht, sondern dadurch, daß sie in verschiedener Weise

unter dem Einfluß ihres Zieles stehen.

Heute wie zur Zeit des Aristoteles und der mittelalterlichen Scholastik

wird der Satz anerkannt : causa aequat effectum, die Ursache muß
der Wirkung entsprechen. Aber es besteht ein Unterschied in dem Sinn,
den man mit causa verbindet. Auf die Verengung, die der Ursachenbegriff

in der neuzeitlichen Wissenschaft erfahren hat, ist schon

hingewiesen worden. Tiefe Erkenntnisse, aber auch große Irrtümer sind
daraus entstanden, daß die klassische Naturwissenschaft sich darauf
beschränkte, die Vorgänge in der unbelebten Körperwelt nur unter der
Rücksicht ihrer Wirkursachen aufzuhellen und daß sie den erwähnten
Grundsatz nur in dem Sinne kannte : die Ursache muß der Wirkung
angemessen sein. Hier vor allem wurde diese Wirkursache in der
eingeschränkten Bedeutung des Meß-, Zähl- und Wägbaren, kurz, des rein
Quantitativen verstanden. War die Ursache nach diesen Größen
bekannt, dann ließ sich das Quantum der Wirkung vorausberechnen. Als
dann im inneratomaren Bereich die Rechnung nicht mehr stimmte, hat
man daraus teils den falschen Schluß von der bedingten Gültigkeit des

Kausalprinzips, teils den richtigen von der zu engen Fassung dieses

Prinzips gezogen. Neben den quantitativen Kräften seien auch
qualitative anzusetzen, denen eine besondere Gesetzlichkeit eigen ist. Nur
im Sinne einer quantitativen Vorausberechnung habe der Satz : die
Ursache muß der Wirkung entsprechen, seine uneingeschränkte Gültigkeit

verloren. Die großen Erfolge, die dem kausalen Denken in der

Physik beschieden waren, ließen auch solche Wissenschaften, die sich

mit einem ganz anderen Gegenstand, nämlich dem belebten Körper,
befassen, jene Methode anwenden. Wie es nicht anders zu erwarten



Die Teleologie ira Vitalgeschehen 447

war, waren hier die Erfolge ebenfalls groß. Denn das körperliche
Lebewesen ist und bleibt ein Körper, behält die Eigenschaften des Körpers
und untersteht dessen Gesetzen. Aber schon früher als in der Physik
hat man in der Biologie das Qualitative als etwas Eigenes, nicht auf
Ausdehnung Zurückführbares, erkannt und diese Erkenntnis auch auf
den Begriff der Wirkursache angewandt. Doch auch hier hat sich
zunächst die Gleichung behauptet : Ursache Wirkursache. Damit blieb
das Verständnis für die Zielursache und für die Eigenart der
Lebensvorgänge erschwert.

Die als Ursache von der positiven Wissenschaft kaum anerkannte
und wenig beachtete Zielursache spielt jedoch in der philosophischen
Betrachtung der Dinge eine wichtige Rolle. In dieser Betrachtung geht
es darum, die sinnlich wahrnehmbaren, dem vorwissenschaftlichen und
wissenschaftlichen Erkennen sich bietenden Gegebenheiten auf ihr Wesen
hin zu befragen, sie im Lichte des Seins und der allgemeinen Seinsgesetze
zu deuten. So gesehen, ist der Vorgang der Bewegung, sei es ein Tun
oder Erleiden, ein Bewirken oder Werden, ohne Ziel nicht verständlich
und in sich nicht möglich. Ohne ein Ziel, ohne Einfluß des Ziels auf
die Bewegung, kommt diese überhaupt nicht zustande. Eine Bewegung
ohne Ziel, dessentwegen sie wäre, eine nicht zielbestimmte Bewegung
ist ein Unding. Ohne Zielursache keine Wirkursache, keine bewirkende
Tätigkeit und keine Wirkung. Das Ziel ist die Ursache der Ursachen.
Vorausgesetzt ist allerdings, daß man die Bewegung nicht verfälscht,
daß man sie nicht als ein bloßes Nacheinander verschiedener Zustände
und Eigenschaften faßt, daß man die Tätigkeit im gegenwärtigen Augenblick

nicht nur als einen Zustand deutet, der auf einen vorausgehenden
folgt. Denn dann bliebe die Hauptsache, die der Bewegung wesentliche
Dynamik, unbeachtet. Durch sie ist die Bewegung sowohl etwas
Abgeschlossenes als ein Aufbruch, ein Abschluß und ein Anfang. Sie ist
Akt und als solcher abgeschlossen, zugleich aber ist sie Potenz, ist sie
aktualisierbar und eine weitere Aktualisierung fordernd oder gebend.
Fehlt dieses Element, so hört die Bewegung auf. Das Hindrängen auf
den Akt ist aber Zielverwirklichung. Gewöhnlich wird der Zielursachensatz

durch die Formel ausgedrückt : jedes Tätige ist eines Zieles wegen
tätig. Das ist ein allgemein und von jeder Erfahrung unabhängig
gültiger Satz. — Wo die Tätigkeit einen Übergang von der Potenz zum
Akt darstellt, ist sie niemals selber Ziel, sie ist nicht das, was Ziel ist,
sondern das, wodurch ein Ziel ist.

Soll das Ziel eine, die Wirkursache in Bewegung bringende und in



448 Die Xeleologie im Vitalgeschehen

der Bewegung steuernde Kraft sein, dann muß es Wirklichkeitscharakter
haben. Es wurde aber schon erwähnt, daß die Wirklichkeit des Ursache-

Ziels nicht die gleiche ist wie die des Wirkung-Ziels. Eine
Wirklichkeitsform des Ursache-Ziels besteht darin, daß es als geistiger Gehalt,
als Idee in dem die wirkursächliche Tätigkeit setzenden Wesen ist. Das

erkenntnismäßig, begrifflich oder ideenhaft vorweggenommene und
vorherbestehende Endergebnis versetzt die Wirkursache in Tätigkeit. Diese

von der Idee geleitete Tätigkeit gestaltet dann einen Stoff nach der
betreffenden Idee. Die Idee selbst findet in dem so Gestalteten einen

abbildlichen Ausdruck. Sie oder der Plan sind hier also nicht selbst tätig,
sie übersetzen sich nicht durch eigene Wirkmächtigkeit in den

vorgegebenen Stoff, sondern durch eine davon verschiedene tätige Wirkkraft.
Das ist aber nicht die einzig mögliche Art, nach der die Zielursache

wirklich sein und wirken kann. Wäre es so, dann könnte von der
Wirklichkeit und Wirksamkeit einer Zielursache in nicht erkennenden Wesen

keine Rede sein, dann beständen die Einwände gegen die Teleologie
im Vitalgeschehen ganz zu recht. Denn in diesem ist das Ziel der
Vorgänge in keiner Weise erkenntnismäßig vorgegeben, es ist nicht gewußt.

Ehe die Art und Weise untersucht wird, wie denn das Ziel hier
vorherbesteht, muß noch auf einige andere, der Zielursache als solcher
zukommende Eigenschaften hingewiesen werden.

Es besteht ein vollkommen proportionales Verhältnis zwischen dem

Ziel als Ursache und dem Tätigen, sofern er tätig ist, dem

hervorgebrachten Ziel, d. i. der Wirkung, und endlich der aktiven und passiven
Potenz, die die Tätigkeit setzt oder erleidet. Das Ziel ist das Maß der

Potenz, die sich betätigt, der Tätigkeit selbst und der spezifischen Form
der Wirkung.

Von den verschiedenen Unterscheidungen, die man beim Ziele
macht (Endziel, Teilziel, inneres und äußeres Ziel), ist die von innerem
und äußerem Ziel in diesem Zusammenhang noch von Bedeutung. Das
innere Ziel liegt innerhalb, das äußere Ziel außerhalb des Tätigen. Das
innere Ziel ist unmittelbar die Vervollkommnung des betreffenden

Tätigen selbst. Diese Vervollkommnung kann wesentlich und unwesentlich

sein. Die vitalen Vorgänge haben ein inneres Ziel : die
Vervollkommnung des Lebewesens und zwar die substantielle. Das Lebewesen

entwickelt sich, d. h. es ist Träger einer Kraft, die mit Hilfe von chemischen

Stoffen und Energien darauf abzielt, ein Lebewesen zu erstellen
und auszugestalten, soweit das im Rahmen der artlichen und
individuellen Anlagen unter den bestehenden Umständen möglich ist.



Die Teleologie im Vitalgeschehen 449

Weil jedwedes echte (substantielle) Seiende sich bejaht und in den
Besitz der ihm möglichen Seinsvollkommenheit gelangen, bzw. diese

sich erhalten will, und weil gerade in der Form (causa formalis) die

Eigenart und besondere Vollkommenheit bzw. Vollkommenheitsmöglichkeit

eines Seienden enthalten ist, kann man auch sagen : Ziel des

Strebens, der Bewegung, der Entwicklung eines Seienden, ist die Form,
die Vollkommenheit der Form. Mit anderen Worten : die causa formalis
ist die causa finalis. Die Wesensform des Seienden ist dynamisch. Diese

Dynamik äußert sich bei solchen Wesen, die nicht schon mit ihrem
Dasein auch die Fülle der ihnen möglichen Vollkommenheit haben,

darin, daß das betreffende Seiende nach jener Form der Vollkommenheit

« strebt ». Die Dynamik der Wesensform betätigt sich in einer Reihe

aufeinanderfolgender Akte. Alles irdische Sein ist in einem solchen
Zustand der Bewegung, es erstrebt nach Maßgabe seiner Anlagen Erfüllung,
es ist mehr oder weniger unfertig, es wird, es ist erst auf dem Wege

zu sich selbst.

Das zeigt sich bei den Lebewesen besonders deutlich. Fast alle,
namentlich jene, die den sogenannten höheren Stufen angehören,
entwickeln sich langsam von der Keimform über viele Zwischenstufen zur
voll ausgeprägten Wesensform. In allen Übergangszuständen sind sie

einerseits schon, was sie werden, und werden anderseits, was sie irgendwie

schon sind, was sie der Kraft oder der Anlage nach sind.
Das Werdende und das Gewordene sind artgleich. Der aus Ei und

Samenzelle gebildete Menschenkeim ist schon ein Mensch, wesensgleich
dem ausgereiften, voll entwickelten Menschen. Aus einem unentfalteten
wird ein entfaltetes, ausgeprägtes Wesen. Erst wenn das in spezifischer
und individueller Hinsicht erreicht ist, hat die Bewegung ihr Ende, ihre
En-telechie erreicht1. So haben die sich entwickelnden Dinge einerseits
ein gleichbleibendes Wesen, anderseits ist dieses Wesen in einem
ständigen Wandel begriffen.

Das Hingeordnetsein der Lebensbewegungen auf das belebte Wesen

selbst, das Auf-sich-abzielen der causa formalis, läßt sich in gewissem
Sinn schon durch einfache Beobachtung feststellen. Einsichtig wird es

bei der philosophischen Deutung des Werdens.

Eine solche Deutung hat schon Aristoteles versucht und nur sie

schien ihm den Tatsachen zu entsprechen. N. Hartmann sieht jedoch
darin einen der größten und der sich am längsten haltenden Irrtümer

1 Aristoteles, Metaphysik 0-Buch, 4-9 ; 1047-50.

Divus Thomas 29



450 Die Teleologie im Vitalgeschehen

dieser Philosophie 1. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, daß

N. Hartmanns kühle, sachgebundene Art der Überlegung vom Affekt
getrübt wird, sobald er über die aristotelisch-scholastische Deutung der
Zielursache im allgemeinen und der Teleologie im besonderen spricht.
Er wird dieser Deutung in vielem nicht gerecht. Zu wenig wertet er
den hier gemachten Versuch, vom Sein her die Bewegung, das Tun und
Leiden als dynamische Vorgänge verständlich zu machen, und die

Folgerungen, die aus einer solchen Sicht gezogen werden müssen. Er findet
zu dem metaphysischen Gehalt, der in der kurzen Formel steckt : die

causa formalis ist die causa finalis, keinen Zugang. Der Finalnexus ist
in der aristotelischen Philosophie nicht, wie Hartmann meint, die
Umkehrung des Kausalnexus, sondern beide sind ganz verschiedene, wenngleich

sich entsprechende Arten oder Kategorien der Ursächlichkeit und
stehen in einem bestimmten Abhängigkeitsverhältnis. Darum verliert
der Prozeß durch Einführung der Finalität auch nicht die Form des

Vorwärtsdrängens zu Gunsten des Angezogenwerdens, wie Hartmann
weiter meint, sondern beides ist in ihm enthalten, und erst, wenn beides

an ihm gesehen ist, ist der Prozeß, die Bewegung, verstanden. Inwiefern

sich in der Finalitätslehre des Aristoteles ein Heer von ungeklärten
Voraussetzungen verbirgt 2, möchte man von Hartmann doch eingehender

und überzeugender nachgewiesen haben.

Wenn Hartmann die aristotelische Lehre vom Final- und Kausalnexus

richtig wiedergäbe, dann ließe sich nach dieser allerdings jede
Ursache als Mittel betrachten. Wenn sich nach Aristoteles jeder Prozeß

ebenso gut final wie kausal deuten läßt, dann soll das nicht heißen,
es könne die eine Deutung an die Stelle der anderen treten, es sei durch
die finale Deutung auch die kausale gegeben oder überflüssig gemacht.
Die finale Deutung allein entscheidet nichts darüber, wie die Wirkung
durch die zielbestimmte Wirkursache tatsächlich zustande kommt. Vor
allem aber stimmt es nicht, daß die finale Erklärung eines Vorgangs
in diesem selbst immer unmittelbar ein Bewußtsein unterstellt, wie Hartmann

zu behaupten nicht müde wird.

3. Die Teleologie

Bewegung, Tätigkeit, Werden sind immer zielbestimmt, aber doch

nicht immer teleologisch. Ein teleologischer Vorgang hat das Merkmal
des Planmäßigen und Sinnvollen. Vorgänge dieser Art gibt es im Be-

1 N. Hartmann, Philosophie der Natur, 6, 9, 332. 2 Ebd. 9, 332.



Die Teleologie im Vitalgeschehen 451

reich des Unbelebten nicht, genauer gesagt, gibt es nicht in den äußeren,
örtlichen Bewegungen der unbelebten Körpersubstanzen. Zwar gehen
auch diese mechanischen Bewegungen auf ein Ziel, aber sie zielen nicht
darauf ab. Der sich von einer Bergspitze lösende und in die Tiefe
rollende Stein hat nichts in sich, was seiner Natur nach darauf hingeordnet
wäre, einen anderen Körper zu bewegen, einen Menschen zu töten,
überhaupt eine nützliche oder schädliche Leistung zu vollbringen. Wohl hat
seine wie jede andere Dynamik eine Zielrichtung, aber das ist hier ein
« nicht abzielendes Abzielen » 1. Worauf der mechanisch bewegte Körper
unmittelbar zielt, ist gar nicht eine mögliche Wirkleistung, sondern
immer nur ein Ort, eine neue Stelle im Raum, sofern diese in seiner
Bewegungsrichtung liegen. Nur wo ein bewegter Körper aus sich auf
eine ihm mögliche Wirkleistung ausgerichtet ist, handelt es sich um
einen teleologisch gearteten Vorgang. Daß der mechanisch bewegte
Körper über sein augenblickliches Wo hinaus einem anderen zustrebt,
um so nacheinander die verschiedensten Punkte im Räume zu
durchlaufen, ist ein bloßer Seinszustand, keine eigentliche Wirkleistung. Und
dieser Zustand ist ihm akzidentell. Innerlich verhält der bewegte Körper
sich jedem Wo gegenüber ganz gleichgültig. Für seine Vollkommenheit
hat keine Stelle im Raum vor einer anderen einen Vorzug. Ein derart
bewegter Körper vollbringt nur eine Wirkleistung, wenn sich in seiner
Bewegungsrichtung ein anderer Körper befindet, an dem er dann eine

Bewegung oder sonst einen Zustand hervorbringt. Das ist also eine nur
zufällig entstandene, in keiner Weise vorgesehene oder abgezielte
Wirkung 2.

Derartige Wirkungen aber, die oberflächlich gesehen so selbstverständlich

scheinen, sind ontologisch schwerer zu deuten als die einer
teleologisch gelenkten Wirkursache. Denn es liegt im Wesen einer
aktualisierten Kraft, auf die ihr mögliche Wirkleistung hinzustreben. Wenn
das trotzdem bei der Kraft der örtlich bewegten Körper nicht der Fall
ist, dann liegt der Grund dafür darin, daß hier das Wesen der
dynamischen Ursache-Wirkung-Beziehung nicht vollkommen gewahrt ist. So

1 H. Conrad-Martius, Selbstaufbau der Natur, 277. Den hier behandelten
Fragen geht Conrad-Martius in dem genannten Werk mit großer Sachkenntnis
nach. Ihr kommt es vor allem darauf an, die naturwissenschaftlichen Ergebnisse
im philosophischen Licht zu sehen und zu deuten, sowie von der Philosophie her
der Naturwissenschaft Anregung und Förderung zu geben.

2 Allerdings bringt der Körper auch für eine solche Wirkung wenigstens eine
in seinem Wesen steckende Anlage und Tauglichkeit mit.



452 Die Teleologie im Vitalgeschehen

geschieht es dann, daß die Wirkung nur nebenbei, auf indirektem Wege
zustande kommt1. Direkte Wirkleistungen und zielendes Abzielen in
den äußeren Bewegungen der unbelebten Körper gibt es nur, wenn ein
planendes Wesen wie der Mensch diese Körper zu seinem Werkzeug
macht. In solchen Fällen tragen aber nicht sie, sondern der sich ihrer
bedienende Mensch Plan und Ziel in sich. Die Bewegungen einer
Maschine (die keine Substanz, sondern eine rein äußere Verbindung von
verschiedenen Körpersubstanzen ist) sind oft bewundernswert
teleologisch, aber die Teleologie ist ihnen nicht innerlich und eigen, sie geht
von ihrem Erfinder und Erbauer aus.

Die eigentliche Schwierigkeit liegt bei den VitalVorgängen. Die sie

verursachenden und tragenden Lebewesen sind keine Maschinen. Denn
es braucht kein anderer sie aufzubauen, in Gang zu bringen und
auszubessern. Das machen sie alles selbst. Sie bringen sogar das Kunststück

fertig, daß sie sich, in zwei Hälften aufgeteilt, wieder zu je einem
Ganzen formen, sie zeugen aus sich auch neue, selbständige artgleiche
Ganze aus.

Diese Lebewesen haben aber kein Bewußtsein, sie können selbst

nicht planen, berechnen und vorausschauen, wenngleich ihr Verhalten
so etwas vermuten ließe. Man braucht nur an den sinnvollen Vorgang
der Keimentwicklung zu denken, einerlei, ob diese gestört oder ungestört

verläuft, ferner an die Auswahl, die bei den in Fülle sich bietenden
Aufbaustoffen getroffen wird, an die Wiederherstellung schadhaft
gewordener Teile des Organismus und an seine Fortpflanzung. Für all
das sind ständig Veränderungen und Umgruppierungen der Kräfte
notwendig, die chemisch-physikalischen Stoffe müssen immer in einem,
ihrer Natur ganz entgegengesetzten Zustand der Labilität erhalten
werden. Wie schon gesagt, hören diese Stoffe nicht auf, ihren eigenen
Gesetzen zu gehorchen. Aber es kommt noch etwas hinzu, eine Kraft
und Gesetzmäßigkeit anderer Art und Ordnung. Durch sie werden jene
Stoffe und Kräfte, die einzelnen Teile und Vorgänge auf das Ganze

abgestimmt, dessen Bedürfnissen entsprechend eingesetzt und reguliert.
So kommen Leistungen zustande, deren jene Stoffe von sich aus nicht
fähig sind 2.

1 Vgl. H. Conrad-Martius, Selbstaufbau der Natur, 285-287.
2 Die Biologie kennt eine große Zahl von Beispielen, durch die das Gesagte

bestätigt wird : Der im Ganzen belassene Teil entwickelt sich in diesem Ganzen
zu einem Teil, aus ihm herausgenommen, bildet er sich zu einem Ganzen um. —-
Die modernste Richtung der Membranenforschung kommt zu dem Ergebnis, daß



Die Teleologie im Vitalgeschehen 453

Nun liegt es nahe, zunächst mit Hilfe der Katalyse 1 solche

Vorgänge zu erklären. Gewiß spielt die, chemische Vorgänge steuernde

Katalyse auch bei den Lebensvorgängen eine wichtige Rolle. Die
bekanntesten Katalysatoren sind hier die Enzyme. Außer ihnen sind noch
die Hormone, die Wuchsstoffe und Entwicklungsstoffe zu nennen. Haben
solche Katalysatoren auch einen wesentlichen Anteil am Stoffwechsel,

an der Formbildung und anderen LebensVorgängen, so sind sie doch

nicht deren letzter Grund. Es bleibt nämlich noch die schwierige Frage
zu beantworten : Wie kommt es, daß der Organismus immer die jeweils
passenden und notwendigen Katalysatoren hervorbringt, sie an der

richtigen Stelle und im rechten Zusammenhang mit den anderen

Vorgängen einsetzt Wenn z. B. der formbildende Reiz, der vom Urmund
und Urmundrand bei den Amphibien ausgeht, auch chemischer Natur
ist, wenn der « Organisator » auch ein « toter » Stoff ist — wie sich daraus

ergibt, daß man diese verschiedenen Reizstoffe durch bekannte chemische
Stoffe ersetzen kann —, dann ist weiter zu fragen : Wie kommt es, daß
der Organismus diese Stoffe bildet, daß die Zellen sinngemäß auf sie

antworten Hier müssen schon entelechial bestimmte Kräfte einsetzen
und ein ebenso bestimmtes Material muß bereitliegen. Der Katalysator
ist darum selbst nur Mittel und Werkzeug, das einer höheren Ursache
untersteht. Somit kann die Erforschung des Lebens nicht nur in der
« Erforschung der Enzyme » (Ehrenberg) bestehen, und das Leben ist
mehr, als « das geregelte Zusammenwirken enzymatischer Vorgänge »

der Membranenbau der Pflanzenzelle nicht, wie es zunächst schien, physikalischchemisch

erklärbar ist, sondern daß hier eine « Kontrollierung » des Aufbaus
anzunehmen ist. — Die Cellulosemoleküle, die beim Aufbau der Membrane
vorwiegend beteiligt sind, bereiten einer rein chemischen Betrachtung schon Schwierigkeiten.

Dabei liegen die Verhältnisse hier noch ziemlich einfach, — Auch die
Tätigkeit der Enzyme, jener chemischen Stoffe, die im Organismus Zersetzungen,
Ab- und Aufbauvorgänge des Stoffwechsels auslösen und regulieren, steht unter
der Leitung des Ganzen, dem die Enzyme angehören. Sie steuern nicht nur die
von ihnen eingeleiteten Reaktionen, sondern stehen selbst unter einer Steuerung.
Dieses sie steuernde Etwas « verhält sich dominant zu den einzelnen Enzymen
und läßt sich als ein den Chemismus der Zelle überlagerndes Ordnungsprinzip
kennzeichnen ». W. Troll, Das Virusproblem in ontologischer Sicht, Wiesbaden
1951, 40.

1 Von Katalyse spricht man, wenn ein chemischer Stoff eine chemische Reaktion

oder Reaktionsfolge nach Geschwindigkeit und Richtung bestimmt. Der
Katalysator bewirkt das nicht durch seine bloße Gegenwart, wie manchmal gesagt
wird, sondern dadurch, daß er sich in raschem Wechsel in das Geschehen
einschaltet und wieder ausschaltet. Vgl. A. Mittasch, Von der Chemie zur
Philosophie, Ulm 1948, 197.



454 Die Teleologie im Vitalgeschehen

(Willstätt). Die Tatsache der Katalyse beweist nicht nur, « daß Chemismus

kein Mechanismus ist » (W. Ostwald), sondern auch, daß das Leben
kein bloßer Chemismus ist h

Man soll die chemisch-physikalischen Wirkkräfte möglichst genau
untersuchen. Dadurch wird klarer werden, was sie sind und wieviele
ihrer sind und wie sie sich miteinander verbinden, Hormone, Vitamine,
Fermente und andere Stoffe werden so unterschieden, ihr gegenseitiger
Einfluß und ihr Anteil am Geschehen werden damit abgegrenzt, es wird
sichtbar, welch unverhältnismäßig große Dynamik in den kleinsten

Mengen steckt und was sie wirkt. Aber warum sich diese Stoffe und
Kräfte im Lebewesen so und so verbinden, wird man daraus nicht
ableiten können. Gewiß gleichen die Vorgänge im Organismus einem Räderwerk

von ineinandergreifenden Umformungen, von Verbindungen und
Auflösungen. Aber wie kommt es, daß gerade sie sich bilden, daß Stoff
und Kräfte sich in jenem Verhältnis zueinander finden und in dem
Verhältnis halten, wie es gerade die Erhaltung des Ganzen fordert Das
Gesamtverhalten läßt sich nicht aus dem Einzelverhalten ableiten, die

Gesamtwirkung geht über die Summe der Einzelwirkungen hinaus. Je
größer die Zahl der verschiedenen Einzelkräfte ist, um so notwendiger
scheint eine übergeordnete, ordnende und zielgebende Kraft. Je
verwickelter ein organismisches Geschehen ist, um so mehr weist es über
sich hinaus auf einen Plan, der ihm die Richtung weist.

Sucht man das Entstehen eines Organismus durch sogenannte
Determinanten aufzuklären, die erst in einem sehr verwickelten Zustand
zusammen sind, dann auseinanderfallen und in die einzelnen Zellen
eingehen, um dort als Werdebestimmer zu wirken, dann bleibt die Grundfrage

immer noch offen : Wie kann sich etwas in ein ganz Anderes, höher
Organisiertes umwandeln, wie ist die Zunahme der Formmannigfaltigkeit

möglich, die im Werden des Organismus auftritt Wie kommt es,

daß Stoffe sich miteinander verbinden, Kräfte aufeinander einwirken,
daß sich unter ihnen ein Zustand bildet und erhält, der der
unwahrscheinlichste von allen, der gerade jener ist, der des Ganzen wegen hier

1 A. Mittasch, dem die Notwendigkeit wie die Grenzen katalysatorischer
Vorgänge im Organismus wohl bekannt sind (vgl. a. a. O. 200, 228 ff.), der sie
Werkzeuge einer übergeordneten Kraft nennt, die man als Entelechie bezeichnen
könne, sieht in dieser Entelechie doch weniger die Hauptursache als vielmehr
nur die auslösende Bedingung für jene Vorgänge. Damit wird er der Entelechie
nicht gerecht, denn sie ist dann nicht mehr als ein übergeordneter auslösender
und steuernder Katalysator. Vgl. Beiträge für christliche Philosophie, 5. Heft,
1949, 6 ff.



Die Teleologie im Vitalgeschehen 455

und jetzt bestehen muß Im Wesen der Stoffe und ihrer Kräfte liegt
das keineswegs, und den Zufall dafür verantwortlich machen wollen,
wäre von allen Erklärungen die dümmste. Wenn also Stoffe von sich
aus nicht in solcher Weise zusammenfinden, von sich aus nicht jene
Wirkungen vollbringen können, woher kommt es dann Diese Frage
kann die kausale Forschung nicht beantworten. Sie sollte anerkennen,
daß hier ihre Grenze liegt oder nachweisen, daß Fragen, wie sie soeben

gestellt wurden, sinnlos sind. Die auf das Ganze gehende, die dem
Ganzen dienende Wirkung der einzelnen Wirkkräfte ist nur möglich,
wenn jene Einzelkräfte schon unter dem Einfluß des Ganzen stehen,
das sie oft erst aufbauen. Der Physiologe kann z. B. erklären « warum
und wodurch der Einzelmuskel eine Kontraktion ausführt », aber er
kann auf die Frage « warum die einzelnen Muskeln bald diese, bald jene
Leistungen vollbringen und in ihrer Gesamtheit eine geordnete, sinnvolle

Bewegung ausführen, keine Antwort geben »1.

Heutige Mechanisten suchen einer teleologischen Lösung dadurch
auszuweichen, daß sie das Leben als eine Korrelation, als die
Summenbewegung vieler molekularer Prozesse erklären — im Unterschied zu
den früheren Mechanisten, die das Leben für einen, an einigen
Molekülkonglomeraten sich abspielenden chemisch-physikalischen Vorgang hielten.

Die chemisch-physikalischen Vorgänge haben aber alle die
Neigung, sich zu verfestigen, sie haben eine Stabilitätstendenz. Diese
Neigung kann nun nicht durch noch soviele zusammen- und aufeinander-
wirkende Kräfte derselben Art in ein gegenteiliges Verhalten
umgewandelt werden. Mit anderen Worten : Durch Verbindung und
Zusammenwirken noch sovieler Kräfte mit Stabilitätstendenz kann keine
Labilitätstendenz entstehen, kann das nicht werden, was das bestimmende

Merkmal der Lebensvorgänge ist. In ihnen sind die stofflichen
Prozesse, das Verhalten der chemischen Bestandteile, die Aufnahme und
Abgabe nicht ein für allemal geregelt und festgelegt, sondern werden
jeden Augenblick geändert und umgeworfen, neu zusammengestellt, je-
nachdem das Ganze es in seinem aktuellen Zustand fordert.

Mögen die einzelnen Vorgänge auch nur chemische Reaktionen sein,
wie z. B. die Aufspaltung hochmolekularer Verbindungen (Eiweiß und
Polysaccharide) in einfache (Aminosäuren, Fettsäuren usw.), wie das
bei der tierischen Nahrungsaufnahme geschieht. Die Zwischenstufen,
über die solches mit Hilfe von Hydrolasen und Desmolasen als Wirk-

1 O. Kuhn, Die Deszendenztheorie, 2. Aufl., München 1951, 37.



456 Die Teleologie im Vitalgeschehen

fermenten erfolgt, sind in einer Weise auf- und zueinander geordnet,
die das « anorganisch Unwahrscheinlichste zustande bringt, nämlich
chemische Kartenhäuser, labile Gleichgewichte Durch eine sinnvolle

Verkettung ergeben sich Stoffe, die an sich « unmöglich » sind in
ihrer Kompliziertheit, und die außerdem immer wieder in Situationen
gebracht werden, in denen sie keinen Bestand haben können » L

Wollte man die Ursache der Entwicklung eines Lebewesens in einem

physisch-energetischen Entwicklungsmechanismus sehen, der mit dem
Kern vererbt, von Zelle zu Zelle unverändert weitergegeben wird und
so in jedem einzelnen Fall und an jeder Stelle das auslöst, was im jeweiligen

Augenblick der Entwicklung notwendig ist, dann käme man mit
der Aequipotenz der Zellen nicht zurecht. Infolge dieser Aequipotenz
kann das, was ein A werden soll, an eine andere Stelle gebracht, auch
ein B, C, D usw. werden oder die Funktion von B, C, D vollziehen. Wie
geht es nun zu, daß die Anlagen, die ein Teil zu B, C, D usw. hat,
zurückgehalten werden und daß an der betreffenden Stelle das allein richtige A
aktualisiert wird Der Grund kann nicht in den auslösenden Reizen

liegen, da auch sie aequipotent sind.
Der Organismus zeigt also eine dem Körperlichen als solchem

fremde Ordnung und Gesetzlichkeit. Deren Quelle kann darum nicht
körperlich-stofflicher Natur sein. Dann ließe sich z. B. die Labilität
einfach nicht erklären. Daß es sich um ein nicht materielles Prinzip handeln

muß, ergibt sich auch daraus, daß es sich nicht an einer bestimmten
Stelle im Organismus befindet, wie es das als Körper müßte, sondern
überall und in die verschiedensten, sich entgegengesetzten Prozesse

eingreift, immer wieder sorgt, daß die richtigen Teile im Organismus in
Tätigkeit versetzt, daß die einzelnen Tätigkeiten auf die Belange des

Ganzen abgestimmt werden. Ohne einen nicht materiellen, ganzmachenden

Faktor ist darum nicht auszukommen. Ohne einen solchen wäre
es ferner nicht zu verstehen, wie trotz mehrfacher Teilung einer belebten

Körpermasse sich aus den Teilen wieder Ganze bilden. Was eine Vielheit

von materiellen Teilen samt deren Tätigkeiten zu einer Einheit
zusammenschließt, kann das nicht in sich haben, was gerade der Grund
von Trennung und Nicht-Einheit ist : die Ausdehnung.

Dann aber läßt sich scheinbar nicht vermeiden, was man mit Recht
verhindern will : der Anthropomorphismus. Doch wird diese Gefahr

1 R. v. Schubert-Soldern, Das chemo-dynamische Lebensprinzip, in : Phil.
Jahrbuch 61 (1951) 152.



Die Teleologie im Vitalgeschehen 457

deshalb nur heraufbeschworen, weil man « nicht-materiell » mit « geistig »

oder wenigstens « seelisch » einfach gleichsetzt.
Um der Gefahr zu entgehen, will man lieber dem Vitalgeschehen nur

eine Schein teleologie zugestehen. Schon Kant hat es so gedeutet und
von einer Als-ob-Teleologie gesprochen L Die Zielstrebigkeit ist nach
ihm keine Seins-, sondern nur eine Denkkategorie. Wir kennen die
Seinsgesetze nicht, durch die Zweckmäßigkeit in den organischen Tätigkeiten

zustandekommt. Auf Grund unseres Nichtwissens deuten wir
diese Zweckmäßigkeit als aus einer Zweckstrebigkeit entstanden. Indem
wir sie als Zweckstrebigkeit erklären, werden wir auf jene verborgene
Gesetzlichkeit hingelenkt. Somit sind die Zwecke, die hinter den

Lebensvorgängen stehen, keine konstitutiven, sondern nur regulative, unser
Denken leitende Prinzipien, die uns bei der Auffindung der eigentlichen
Lebensgesetze behilflich sein sollen. Allerdings ist diese Ansicht Kants
aus seinem erkenntnistheoretischen Phänomenalismus erwachsen und
muß von ihm aus verstanden werden. Die gleiche Ansicht, wenn auch
aus anderen Gründen wird aber auch von N. Hartmann vertreten 2.

4. Prinzip der Teleologie im Vitalgeschehen

Es ist hier nicht beabsichtigt, weiter auf die Theorien einer Als-ob-
Teleologie einzugehen. Statt dessen soll das Prinzip der uns
wissenschaftlich genügend gesicherten Teleologie im Vitalgeschehen, das schon

an einigen Stellen nebenbei charakterisiert worden ist, zusammenhängend

beschrieben werden. Dabei muß das Zuwenig der mechanistischen

Erklärung und das Zuviel der anthropomorphen vermieden werden.
Man kann dieses Prinzip mit H. Driesch als Entelechie bezeichnen.

Diesem, schon von Aristoteles geprägtem Begriff ist aber in wesentlichen
Punkten ein anderer Sinn zu geben, als Driesch es getan hat. Es bleibt
sicher ein Verdienst dieses Forschers, daß er in einer, auch den
Naturwissenschaftler überzeugenden Weise die Existenz eines solchen Prinzips
aufgezeigt hat. Richtig hat er auch den nicht materiellen Charakter
der Entelechie gesehen. In der Beschreibung anderer Eigenschaften
und grundlegender Funktionen ist er weniger glücklich gewesen. Eine
Entelechie nach seinem Sinn wird weder dem Lebewesen als einer sub-

1 Kant, Kritik der Urteilskraft, Ausgabe Meininger, § 69-85 ; H. Vaihinger,
Philosophie des Als-Ob, Leipzig 1922, 55, 673 ff.

2 N. Hartmann, Philosophie der Natur, 631 ff.



458 Die Teleologie im Vitalgeschehen

stantiellen Einheit noch den Lebensvorgängen als einem unbewußt
verlaufenden sinnvollen Geschehen gerecht. Der Einheit wird sie nicht
gerecht, weil sie nur von außen her die chemisch-physikalischen
Vorgänge gteuert. Diese bleiben in sich selbständig, sie werden nicht von
innen her ergriffen, umgeformt und so gesteuert, die Entelechie verhält
sich zu ihnen, wie der Fahrer zu seinem Fahrzeug. Das Unbewußte
des sinnvollen Ablaufs gefährdet Driesch dadurch, daß er die Entelechie
ins Psychische wendet. Er spricht von « Agentien, die man sich seelenartig

denken mag, wenn man auch nicht gerade an das Bewußt-Seelische
des Menschen denkt ».

Die Entelechie steuert aber nicht nur von außen her die
chemischphysikalischen Vergänge, sondern sie erfaßt und durchformt die Stoffe

selbst, sie ergreift Besitz von ihnen, macht sie sich zu eigen, und daraus

folgt die Steuerung und die souveräne Art wie das geschieht.
Sodann ist die Entelechie nicht psychisch. Nennt man sie die

Ursächlichkeit der Idee, dann darf man nicht vergessen, daß die Idee in
diesem Falle nicht bewußt ist.

In ihrer fundamentalen Bedeutung ist die Entelechie der Artlogos.
Sie ist das, was ein Lebewesen zu einem bestimmten Artwesen macht.
Als Artlogos ist sie sowohl im Keim wie im entfalteten Lebewesen
enthalten. Nach ihren Artmerkmalen kann sie sich nicht entwickeln, denn
darin gibt es kein mehr oder weniger. Im Einzelwesen hat dieser

Artlogos die Form des Individuellen. Das heißt, die Artmerkmale sind
durch ihre Verbindung mit dem Stoff in je einmaliger Weise geprägt
und gefärbt, sodaß sie sich von jeder anderen Vereinzelung unterscheiden.
Dieser individuell geprägte, schon im Keim eines jeden Lebewesens
enthaltene Artlogos ist Ursprung und richtunggebend für jenen
Entwicklungsvorgang, an dessen Ende ein fertiges Einzelwesen einer bestimmten
Art steht. Die Entwicklung ist der Vorgang, in dem und durch den
eine Artidee in materieller, konkreter Form wirklich wird. Und zwar
ist es dieser Logos, die Wesensentelechie selbst, die sich durch eigene

Kraft in der genannten Weise ausgestaltet. Sie ist also nicht nur Plan
nach dem etwas gebildet wird, sondern ein tätiger Plan. Wenn die Idee,
nach der ein Künstler in einem Stoff etwas hervorbringt, dieses selber

täte, dann wäre das ein Analogon zu dem, was der Artlogos im
Organismus tut. Dieser ist also Plan und wirkursächliche Kraft zugleich.
Als Plan ist er gerichtet, als energiehaltiger Plan ist er angelegt und

befähigt, sich in einem stofflichen Untergrund in einer neuen Form zu
verwirklichen. Das ist das Ziel, und so kann man sagen : Die dem



Die Teleologie im Vitalgeschehen 459

Organismus spezifische Energie ist zielursächlich strukturiert. In diesem
Fall darf man Entelechie und Energie nicht voneinander trennen.
Beide sind nicht nur miteinander verbunden, sondern sind eine einzige
Realität1.

Diese Entelechie arbeitet aber nicht bewußt, sie vollbringt die
Körperlichwerdung ihrer selbst auch nicht ohne die Mitwirkung anderer
Kräfte. Kein Seiendes, das nicht kraft seines Wesens ist, kann durch
sich selbst unmittelbar tätig sein. Im vorliegenden Fall wird das auch
durch die Erfahrung bestätigt. Im Laufe der Entwicklung des Organismus

erfolgt nämlich eine Aufteilung der Gesamtpotenz in einzelne
Potenzen. Dieser Aufteilung kann aber die Wesensenergetik selbst nicht
unterliegen. Sie muß ganz bleiben, denn sonst wäre die Regelung der
Einzelvorgänge vom Ganzen her und auf das Ganze hin nicht mehr
möglich 2. Also gibt es außer der Wesensenergetik noch andere Formen.
Die hier gemeinten sind nicht mit den chemisch-physikalischen Energien
zu verwechseln, sondern sind anderer Art und jenen übergeordnet. Sie
nehmen aus dem Anorganischen ständig neue Stoffmengen auf, formen
sie um und bauen mit ihnen den organismischen Körper auf. Sie
unterstehen dabei normalerweise der Wesensentelechie. Sie können sich
zuweilen aber auch aus dieser Abhängigkeit befreien und ohne Führung
und ohne Rücksicht auf das Ganze gleichsam auf eigene Faust wirken.
So kommen dann Fehlleistungen, Dysteleologien zustande. Ein weiterer
Grund für solche Mißbildungen und aus dem Gesamtplan fallende
Schöpfungen wird in der Widerspenstigkeit oder Untauglichkeit des zu
gestaltenden Stoffes zu suchen sein.

Daß die erste Aufgabe der Wesensentelechie nicht darin besteht,
Vorgänge zu steuern, sondern daß sie erst alles, was in ihren Bereich
kommt, formt, sich angleicht, und dann von innen her bewegt und
richtet, wurde schon gesagt.

Der Geltungsbereich der Teleologie ist durch Einbeziehung des

Vitalgeschehens schon bedeutend erweitert, aber er reicht noch weiter.
Jedwede echte Seinswirklichkeit, d. h. jede Substanz, ist Ursprung
teleologischer Tätigkeiten. Alles, was für sich ist, ist auch für sich tätig,
und zwar nach Maßgabe seines Selbständigseins, seiner Substantialität.

1 Gegen diese Deutung wendet sich A. Mittasch, weil er den Energiebegriff
nur in der Bedeutung der Naturwissenschaft kennt oder anerkennen will. Vgl.
Beiträge zur christlichen Philosophie, a. a. O. S. 6. Wie soviele andere, ist aber auch
der Begriff der Energie ein analoger Begriff.

2 Vgl. H. Conrad-Martius, Selbstaufbau der Natur, 67.



460 Die Teleologie im Vitalgeschehen

Echte Substanzen gibt es aber auch im Bereich des unbelebten Stoffes,
und darum können die Vorgänge dort nicht ohne das Merkmal des

Planmäßigen und Sinnvollen sein. Daß die inneratomaren Vorgänge
teleologischer Natur sind, hat Z. Bucher dann auch von den Tatsachen her
überzeugend nachgewiesen h

Aber auf Grund der Tatsachen haben andere dem Prinzip der
inneratomaren Vorgänge Eigenschaften beigelegt, die es in keiner Weise hat.
Wie man die teleologischen Vorgänge im Organismus auf eine Seele oder
einen seelenähnlichen Grund zurückführte, so erklärt man jetzt zuweilen
die inneratomaren Prozesse biologisch und organisch, man hält die
Atome für belebte Wesen. Wegen der dort feststellbaren sinnvollen
Zusammenfassung der Teile müsse das Atom Leben im eigentlichen
Sinne haben 2, oder wenigstens Spuren des Lebens aufweisen3. Teleologie

und Entelechie finden sich zwar auf allen Stufen des Seins, aber
auf allen Stufen sind sie je und je verschieden. Auf der tieferen Stufe,
die dadurch gekennzeichnet ist, daß das Sein weniger Substanz und die
Substanz weniger Sein hat, sind auch Teleologie und Entelechie
entsprechend abgeschwächt. Wo man aus Unkenntnis solch allgemeiner
Seinsgesetze alles auf die gleiche Linie stellt, alles über den gleichen
Leisten schlägt, kommt man zu Theorien, die Fehlleistungen, Dysteleo-
logien des menschlichen Geistes sind.

Jene, die eine vom untermenschlichen Geschehen ausgesagte Teleologie

als Anthropomorphismus ablehnen, gehen von einer richtigen
Einsicht aus : Wo ein Vorgang planmäßig, sinnvoll abläuft, da muß ein
sinnerkennendes und zielbewußtes Wesen mit ihm Spiele sein. Nun aber,

so folgern sie wieder richtig, solche Wesen sind die organischen
Substanzen nicht. Also ist die Teleologie der in ihnen ablaufenden Vorgänge
nur scheinbar, sie ist eine begreifliche aber unzulässige Übertragung
menschlicher Verhältnisse auf einen anderen Seinsbereich. Dieser

Folgerung muß widersprochen werden. Die Teleologie ist durch die
Tatsachen zu sehr gesichert, als daß sie einfach zu einem Schein entwertet
werden dürfte. Aber es gibt noch eine andere Möglichkeit, die Schwierigkeit

zu lösen. Wenn das denkende, vorausschauende und planende
Prinzip nicht im Organismus sein kann, dann muß es außerhalb gesucht

1 Zeno Bucher, Die Innenwelt der Atome, Donauwörth 1949, 285 ff.
2 So A. Marsch, Natur und Erkenntnis, Wien 1948, 232 ; O. Muck, Biologie

des Stoffes, Bios 18 (1947) 29.
3 Vgl. P. Jordan, Universitas 1 (1946) 246, und Naturwissenschaftliche Rundschau

2 (1949) 74.



Die Teleologie im Vitalgeschehen 461

werden. Hier bietet sich ein Ansatz, der zum Schöpfer der Dinge führt,
zu einem Prinzip, das letztlich alles nach Maß, Zahl, Gewicht, Wesen

und Ziel geordnet hat. Man kann zugeben, daß Naturwissenschaftler

und Philosophen sich die Arbeit, aus der Teleologie in der Natur die

Existenz eines solchen schöpferischen Prinzips zu beweisen, manchmal

etwas leicht gemacht haben. Aber es ist doch nicht so, wie N.

Hartmann meint, daß man von einer Naturteleologie grundsätzlich nur zu
einem metaphysisch primitiven Theismus kommt1.

1 Philosophie der Natur a. a. O. 630.


	Die Teleologie im Vitalgeschehen

