
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Person und Werte [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Hürlimann, Kaspar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Person und Werte

Eine Untersuchung über den Sinn von Max Schelers Doppeldevise

: « Materiale Wertethik » und « Ethischer Personalismus »

Von Kaspar HÜRLIMANN

(Fortsetzung und Schluß)

4. Klärung und Entfaltung
des Wertpersonalismus aus den Prämissen der Person - Ontologie

Die Person gab sich grundlegend als Aktzentrum und als Akteinheit.

Obgleich unser Philosoph den (assoziationistischen) Aktualismus
verwirft, so konstruiert er doch eine neue Form desselben, die wir als

den « phänomenologischen Aktualismus » bezeichneten (cf. oben S. 280,
Anm. 1). Wir werden sehen, daß auch die Wertperson ein aktuali-
stisches Gepräge hat.

Desgleichen macht sich die mit dem phänomenologischen Aktualismus

mitgesetzte « ßsychoßhysische Indifferenz » oder reine Geistigkeit
der Person auch in der Axiologie bemerkbar, und dies in der Form einer

Überbetonung der Erkenntnis auf Kosten von Wollen und Handeln.
Der in der Personontologie statuierte Primat des Emotionalen führt

zu einem Personalismus des « ordo amoris ».

Die intersubjektive Struktur der Person finden wir wieder in der

Spannungseinheit zwischen Wertindividualität und Wertsolidarität.
Der religiöse Bezug der Person hat seine axiologische Stütze in der

Fundierung aller Wertwesen in Gott.

A. Aktualistischer Personalismus

a) Die Person bleibt auch als « Wertperson » ein reines Aktzentrum.
Ihre Werte haften ihr darum auch nicht an, wie gegenständliche Qualitäten

an einer Dingsubstanz (etwa das Rot an einer Rose) haften. Die

Divus Thomas 25



386 Person und Werte

Person existiert und west nur in ihrem Aktvollzug. Das Wesen des

Aktes aber ist die Intentionalität : das Hin zum Objekt. Auch der

Wert, soweit er die Person charakterisiert, nimmt an dieser Intentionalität

teil.
Es gibt reine Gegenstandswerte und Akt- oder Personwerte. Auch

die reinen Gegenstandswerte haben natürlich einen Bezug zur Person ;

denn sie sind Gegenstände eben einer Person. Dieser Bezug kann sogar
enger oder weniger eng sein, je nachdem eine besondere Ausrichtung
der Person auf diese Wertart besteht oder nicht. Aber auch im Falle
z. B. eines « Künstlers des Genusses » (cf. oben S. 293), den eine besondere

Tüchtigkeit im Genuß des Angenehmen auszeichnet, sind es nicht
die Gegenstandswerte selbst, die der Person zukommen, sondern, wie
wir etwa sagen können, eine besondere Gegenstandsfähigkeit.

Daneben gibt es nun die eigentlichen Akt- und Personwerte, z. B.
die ethischen Qualitäten « gut » und « bös ». Diese charakterisieren die
Person und ihre Akte selbst, aber auch hier die Person nicht als stehende

Substanz, sondern als ein im Aktvollzug lebendes und aufgehendes Wesen.

Auch die sittlichen Werte betreffen unmittelbar die Intentionalität, die

Ausrichtung auf die Objekte. Die sittliche Gutheit der Person hängt ab

vom Rang ihrer Wertwelt, also davon, ob sie auf bewußt niedere oder
bewußt höhere, auf positive oder auf negative Werte ausgerichtet ist1.

Selbst das individualpersönliche Wertwesen 2, welches das persönliche

sittliche Ideal des einzelnen darstellt, ist nicht eine einfache
Qualität, die der Person gegenständlich anhaften würde. Auch es ist nicht
anders zu definieren als durch den objektiven Wertkosmos, den das
Individuum sich vergegenständlicht.

b) Aktualität will nun aber keineswegs besagen Diskontinuität.
Die Person selbst gibt sich ja, obzwar nicht als «Substanz», so doch
als « kontinuierliche Aktualität » (Formalismus 83, Anm. 1). Charakteristisch

für diese Art Wesenskonstanz sind die beiden Begriffe « Gesinnung

» und « Tugend » bzw. « Laster ».

Gesinnung bedeutet nun eben die Dauer, die Beharrlichkeit, die

Konsequenz der Intentionalität. Sie ist eine Geistes-, namentlich eine

Willensrichtung, eine « Gerichtetheit des Wollens » (1. c. 113). Und
sofern es sich um eine Gerichtetheit « auf den jeweilig höheren Wert »

1 Dieselbe Idee finden wir wieder bei J. Hessen, Wertlehre, 2. Bd. in : Lehrbuch

der Philosophie, München 1948, S. 183 : « Das Gute und mit ihm die ethischen
Werte alle sind Intentionswerte. » Cf. Nie. Hartmann, Ethik, Berlin 1949s, S. 348.

2 Vgl. den Abschnitt « Intersubjektiver Personalismus ».



Person und Werte 387

handelt, haben wir es mit einer guten Gesinnung zu tun. Aber « 'Gesinnung'

umfaßt nicht nur Wollen, sondern auch alles ethische
Werterkennen, auch Vorziehen, Lieben und Hassen, die für jegliches Wollen
und Wählen fundierend sind » (1. c. 604). Sie ist es daher, die die
Sittlichkeit der einzelnen Person kennzeichnet. Denn « die Gesinnung hat
eine von aller Erfahrung und allem Erfolge des Handelns unabhängige
Materie von Werten in sich, sie bestimmt die Wertwelt der Persönlichkeit

» (1. c. 160).

Zur « Tugend » wird die Gesinnung, sofern sich mit ihrem
Wertgehalt das Bewußtsein eines « Tunkönnens » verbindet (1. c. 129, Anm. 2),
Scheler definiert sie als « die unmittelbar erlebte Mächtigkeit, ein Ger

solltes zu tun », das Laster dagegen als die unmittelbar erlebte «

Ohnmacht gegenüber einem als ideal gesollt Gegebenen» (1. c. 209 ').
Die Nähe der Tugend zum Kern der Person ersieht man daraus;

daß sie als « eine Qualität der Person selbst » bezeichnet wird (Vom
Umsturz I 15). «Beschaffenheiten der Person, sofern sie

abhängig von der Güte der Person variieren, heißen Tugenden ; Laster,
sofern sie abhängig von ihrer Bösheit variieren » (Formalismus 83). Trotzdem

sind sie nicht das Letzte, das Persönlichste. Es gibt über Gesin-

nungs- und Tugendwerte hinaus noch den « Wert der Person als Person »

(Symp 178 ; Formalismus 99). Person als Aktzentrum ist auch

Ursprungsprinzip von Gesinnung und Tugend (Symp 178). Und darum
eignet ihr selbst eine Werthaftigkeit, die höher steht als bloße Aktwerte
und Tugendwerte (Formalismus 100). Aber nicht nur die Aktwerte, nicht
nur die Tugendwerte, auch dieser Personwert im engsten Sinn
kennzeichnet die Person als objektgerichtetes, intentionales «Bewußtsein von ».

c) Die Gegenstandsgerichtetheit von Gesinnung und Tugend, als

den repräsentativen Formen der eigentlichen Personwerte, führt nun
aber im schelerschen System zu einer Aporie, auf die wir gleich jetzt
aufmerksam machen müssen. Als sittlich gute Einstellungen müssen

Gesinnung und Tugend auf die höheren Werte ausgerichtet sein. Die
höheren Werte sind jedoch Personwerte. Infolgedessen ergäbe sich die

eigene Vollkommenheit, bzw. Vervollkommnung als das Ziel, als der
Sinn des sittlichen Lebens und Strebens.

Indes betrachtet Scheler als eines der Wesensmerkmale seines
ethischen Personalismus den Satz, « die Person könne nur dadurch ihren
höchsten Selbstwert faktisch erreichen, daß sie ihn in keinem Akte des

1 Vgl. Vom Umsturz der Werte, Leipzig 1919, I 14 fi.



388 Person und Werte

Wollens intendiert ». « Nur wer sich verlieren will, wird sich gewinnen »

(Formalismus 522, dazu 527 f.). Die Begründung, die der Autor für
diese These gibt, ist doppelter Natur : Einstellung auf die eigene
Vollkommenheit, die eigene Würde fällt mit « Sittenstolz » und « Pharisäis-
mus » zusammen (1. c. 527 ; Vom Umsturz I 18 f.). Das Wertwachstum

der Person wird nur ermöglicht durch eine reine Ausrichtung auf
die « zu realisierenden Sachwerte und Zustandswerte ». — Der tiefere
Grund aber liegt in der aktualistischen Personauffassung. Da die Person
keine Substanz darstellt, da mithin ihr ganzes Wesen und Sein irgendwie

in ihren Akten liegt, so müssen auch die Werte an dieser reinen
Aktualität teilnehmen, sofern sie eigentliche Personwerte sind. Die Akte
aber bilden völlig ungegenständliche Wesenheiten, sie stehen der
gesamten Objektwelt in irreduktiblem Gegensatz gegenüber (cf. Formalismus

388, 401 ; Symp 239 f. ; Vom Umsturz II 40 f.). Sofern es

nun wirklich Akt- und Personwerte gibt, so sind auch sie nicht objektivierbar

: sie können nicht intendiert, nicht in gegenständlicher
Einstellung erfaßt werden h Dies geht so weit, daß Scheler die Liebe zur
Person auflösen will in ein « Mitlieben » mit der Person. Selbst die Liebe

zu Gott gilt ihm als widersinnig, da auch der Wert des Göttlichen,
das « summum bonum » kein Sachwert, sondern ein Aktwert sei. Gottesliebe

habe darum nur Sinn als ein « amare in Deo »2.

Der schelersche Personalismus endet hier in einem Widerspruch :

Der Definition des sittlich Guten gemäß müssen die Personwerte als

die höheren allem andern vorangestellt werden. Als Personwerte sind
sie aber nicht intendierbar. Wir vermögen hier nur das Paradox
aufzudecken, nicht aber es auf Schelers eigenen Grundlagen zu beheben.

B. Psychophysisch indifferenter (spiritualistischer) Personalismus

Person ist für Scheler nicht die Einheit « Mensch », sondern
ausschließlich das rein geistige Aktzentrum, welches sich die psychophysi-
schen Komponenten der menschlichen Natur noch vergegenständlicht.
Damit soll nicht ein Zuordnungsverhältnis geleugnet werden. In seinem

erst posthum veröffentlichten Aufsatz über « Tod und Fortleben »

betrachtet es der Autor sogar als eine « Wesenseinsicht », « daß zu einer
Person ein Leib gehört » (Nachlaß 47), was freilich nur unter
Einengung des Personbegriffes auf den Menschen richtig ist. Doch selbst

1 Formalismus 527 ; Symp 176, 180. Cf. Cantius a. a. O. 41 f.
2 Vom Umsturz I 111 ; Symp 177. Cf. Przywara, Religionsbegründung.

Max Scheler - J. H. Newman, Freiburg i. Br. 1923, S. 41.



Person und Werte 389

hier wird das Verhältnis als ein letztlich nur äußeres angesehen. Das
« Wesen der Person » bleibt unabhängig vom « Lebensrhythmus ihrer
zugehörigen Vitaleinheit » (1. c. 33), sodaß der Annahme eines persönlichen

Fortlebens durchaus nichts im Wege steht.
Der reine Spiritualismus der Personontologie macht sich ethisch

in doppelter Weise bemerkbar :

a) Das sittliche Ideal wird nicht am menschlichen Subjekt
abgelesen, ihrer dem Gefüge der Anlagen und Kräfte einwohnenden Finali-
tät entnommen. Das sittliche Ideal wird vielmehr aus dem apriorischen
Objektreich des Geistes geschöpft, das wohl die menschliche Realität
irgendwie widerspiegelt, selber aber keineswegs von ihr abstrahiert ist.

b) Derselbe Spiritualismus führt notwendig zu einer seltsamen

Entwertung des Wollens und Handelns im Ethischen, zugunsten einer para-
doxalerweise rationalistisch anmutenden Überschätzung des Erkennens.
Gewiß ist auch das Wollen ein echt intentionaler Akt 1, aber er ist
dem Erkennen gegenüber sekundär, abgeleitet. Die sittliche Güte oder

Schlechtigkeit einer Person hängt nun aber vollends an ihrer Grund-
intentionalität den Werten gegenüber, d. h. an ihrer Liebes- und Haß-,
und demzufolge an ihrer Erkenntniseinstellung. Evidente und
volladäquate Erkenntnis, was gut sei, bestimmt auch das Wollen notwendig
(Formalismus 607 f.). Und in diesem Sinne, «aber auch nur in ihm»,
« restituiert sich der Satz des Sokrates, daß alles 'gute Wollen' in der
'Erkenntnis des Guten' fundiert sei ; resp. alles böse Wollen auf
sittlicher Täuschung und Verirrung beruhe » (1. c. 65 ; cf. Nachlaß 158).

Streben und Wollen sind dem doppelten Einfluß einer « vis a fronte »

und einer « vis a tergo » ausgesetzt. Die im Fühlen zu Tage tretenden
Werte üben auf das Streben und Wollen eine Kraft der Anziehung aus.

Sie bilden das fundamentale Intentionalobjekt des Strebens ; sie spielen

die Rolle der « Motivation » (1. c. 357). Das Streben und Wollen erfährt
aber auch die Wirkung einer « vis a tergo ». Diese wird ausgeübt durch
das zuständliche Lust- oder Unlustgefühl. Die Gefühlszustände sind

gleichsam die « Quelle » oder die « Triebfeder », die dem Streben und
Wollen den Anstoß geben (1. c.).

So erscheint der Wille und erscheinen die Akte der realisierenden

Tat nur mehr als Ausdruck und Ausfluß tieferliegender Kräfte. Der

1 Cf. Formalismus 33 f., 134, 401, 407. Wir können G. Gurvitch nicht
beipflichten, wenn er (in : Les tendances actuelles de la philosophie allemande, Paris
19492, S. 142 f.) Scheler eine «négation du caractère intentionnel de la volonté»
zum Vorwurf macht.



390 Person und Werte

sittliche Wert einer Person ist bereits entschieden, ehe es zu den Willensakten

kommt1. Diese seltsame Minderbewertung des Willenslebens ist
übrigens nur die Kehrseite eines fundamentalen Mangels der Person-

ontologie, nämlich der Vernachlässigung des Freiheitsproblemes 2.

C. Emotionaler Personalismus (« ordo amoris »)

Die schelersche Person ist eine a-substantiale Einheit wesensverschiedener

Akte. Obwohl diese Akte phänomenologisch unreduzierbare
Wesenheiten darstellen, so besteht unter ihnen doch ein Verhältnis der

Fundierung. Wollen stützt sich auf Erkennen. Beide aber, Erkennen
und Wollen, haben die Liebe zur Wurzel.

In Liebe und Haß sind die Urintentionen der Person grundgelegt,
die den Spielraum für alles mögliche Erkennen und Wollen abstecken

(cf. Nachlaß 159). Aus der Liebe fließt alle Erkenntnis, namentlich die

ILer/erkenntnis hervor. Sie stellt jene «Bewegung des Geistes » dar, die

Werterkenntnis erst ermöglicht, indem sie die Augen öffnet für den

Wertgehalt des Gegenstandes (Symp 170). Auch das Wollen ist bereits
durch den Ordo amoris determiniert. Es ist so, « daß unsere Willensakte

bestimmt werden durch unsere Wertungsweisen, in letzter Linie
durch das, was wir lieben und hassen, durch die Struktur unseres
Wertvorziehens und Nachsetzens » (Nachlaß 158).

Deshalb gilt : « Wer den Ordo amoris eines Menschen hat, hat den

Menschen. Er hat für ein moralisches Subjekt das, was die Kristallformel

für den Kristall ist » (1. c. 238). Der Grund des Geistes ist eben

die Liebe und dies deshalb, weil Gott, der Urgeist, Liebe ist (Symp 177).

Als der Grundakt der Person hat die Liebe, auch ethisch gesehen,
höchste Bedeutung, so sehr, daß « das sittliche 'Gutsein' einer Person

sich nach dem Maße der Liebe bestimmt, die sie hat » (1. c. 175). Die
Liebe gilt Scheler (unter den Akten) als « der ursprünglichste Träger
des 'Guten' » (1. c. 176). Nun ist freilich noch nicht jede Liebe
überhaupt ein sittlich wertvoller Akt. « Diesen besonderen Wert hat die

Liebe, sofern sie Liebe der Person zur Person selbst ist » (1. c. 178).

1 Auf die mangelhafte Berücksichtigung des Willens haben verschiedene
Autoren bereits hingewiesen. Vgl. z. B. Kühler O., Wert, Person, Gott, 25, 45. —
Selbst Hessen J., Wertphilosophie, Wien/Zürich 1937, S. 159 urteilt : « Eine wesentliche

Funktion kommt bei Scheler zu kurz : der Wille. Der Geist wird zu
einseitig als 'schauender' Geist bestimmt. Er erscheint als Vermögen der 'contemp-
latio', nicht der 'actio'.» Cf. D. von Hildebrand, a.a.O. 347, 350 f.

2 Cf. Cantius a. a. O. 57. N. Hartmann sucht diesem Mangel abzuhelfen
und seine Wertethik um den Begriff der Freiheit zu konzentrieren.



Person und Werte 391

Die sittlichen Werte haften, wie wir an Ort und Stelle gesehen
haben, an den Akten der Wertrealisierung. «Der Wert 'gut' — im
absoluten Sinne — ist derjenige Wert, der wesensgesetzmäßig an dem
Akte der Realisierung desjenigen Wertes erscheint, der (für die
Erkenntnisstufe des ihn realisierenden Wesens) der höchste ist ; Relativ
gut aber ist der Wert, der am Akte erscheint, der auf die
Realisierung eines — vom jeweiligen Wertausgangspunkte angesehen —
höheren Wertes gerichtet ist » (Formalismus 21). — Wieso ist nun die
Liebe der sittlich höchstwertige Akt Das kann sie definitionsgemäß
nur sein, wenn sie Realisierung von höheren oder höchsten Werten
bedeutet. Dies trifft nun tatsächlich immer irgendwie zu.

Liebe kann grundsätzlich auf Gegenstände des ganzen Wertreiches
gehen (Symp 175). Auf welchen Gegenstand sie aber sich beziehen

mag, immer treibt sie darauf hin, den Gegenstand « zu den für ihn und
nach seiner idealen Bestimmung möglichen höchsten Werten » zu führen
(1. c. 174). Sie gilt dem Gegenstand um seines Wertes willen. Als Wert-
intentionalität besitzt sie nun aber eine Dynamik, die genau der objektiven

Rangordnung der Werte entspricht und aus ihrem eigenen Wesen
heraus auf die je höheren Werte zielt.

Ihren konkreten sittlichen Wert erhält die Liebe, insofern sie sich
auf die Person richtet, als auf dasjenige Wesen, das alles Dingliche,
alles Sachliche an Wert unendlich überragt, und das auch allen andern
Personen gegenüber eine unvertretbare, einmalige Würde beansprucht,
die gerade und einzig sie sehen macht (cf. Symp 178) h

Ihre eigene Dynamik, ihre Hinbewegung zum höheren Wert führt
die Liebe schließlich über die menschlichen Dimensionen hinaus zu Gott,
als dem unendlichen Wert, als dem « summum bonum », in dem allein
der « wesensunendliche Prozeß » (Nachlaß 241) der menschlichen Wert-
intentionalität zur Ruhe kommt 2.

Nun ist aber, wie die Person überhaupt, so auch die unendliche

göttliche Person keine Substanz, der Werte gegenständlich inhärieren,
sondern Aktualität, im Gegensatz zur menschlichen Person sogar « actus

fturus » (Vom Ewigen II 155). Das « summum bonum » erst recht ist

1 Näheres im folgenden Abschnitt.
2

« Immer war uns die Liebe dynamisch ein Werden, Wachsen,
Aufquellen der Dinge in die Richtung des Urbildes, das in Gott von ihnen gesetzt ist.
Also ist jede Phase dieses innern Wertwachstums der Dinge, welche die Liebe
schafft, immer auch eine Station — wenn auch eine noch so entfernte, vermittelte
Station auf dem Wege der Welt zu Gott ...» (Nachlaß 237).



392 Person und Werte

daher Aktwert und — da die Liebe der Urakt ist —- der Aktwert des

unendlichen Liebens. Infolgedessen bedeutet für Scheler auch alle
menschliche Liebe zu Gott nicht mehr Bewegung auf das Unendliche

zu, um in ihm zu ruhen, sondern Teilhabe und Teilnahme an der Liebe,
welche die Gottheit bewegt, « Mitvollzug des unendlichen Liebesaktes
Gottes zu sich selbst und zu seinen Geschöpfen » (1. c. 208) ; also nicht
amare Deum, sondern « amare in Deo », und zwar « amare mundum in
Deo » und « amare Deum in Deo » (Symp 177) 1.

D. Intersubjektiver Personalismus

Die Sittlichkeit liegt fundamental im Verhalten der Person zu den
Werten. Eine erste Grundlegung der Ethik ist daher möglich ohne
Rücksicht auf die Intersubjektivität2. Deren Miteinbeziehung bedeutet
nun aber eine wesentliche Konkretisierung des Wertpersonalismus.

a) Sittliche Individualität
>*

Nach Kant liegt die Würde der Person in ihrer Autonomie. Eine
Autonomie im Sinne absoluter « Selbstgesetzgebung » anerkennt Scheler
nicht. Die Selbstherrlichkeit, die unser Autor dem sittlichen Subjekt
zugesteht, liegt innerhalb der Grenzen, die vom objektiven Wesensordo

gezogen sind : Sie beruht ausschließlich in der eigenen Einsicht in das

objektiv Gute und Böse sowie in der Willensmächtigkeit, das Gute oder
Böse selbst zu wollen (Formalismus 515).

Indes, trotz dieser definitiven Ausrichtung am Objektiven ist es

gerade die schelersche Ethik, die den « Selbstwert » der Individualität
uneingeschränkt anerkennt. Und es ist paradoxerweise die Autonomie-
Ethik Kants, die das Individuum entwertet, die Person entpersönlicht
— durch die geforderte Angleichung an eine allgemeine transzendentale

Vernunftperson (cf. 1. c. 384-387 ; Vom Ewigen II 352 f.).
Individualität bedeutet für Scheler nicht eine nur negative

Einschränkung und Beschneidung, sondern einen positiven Vorzug, ein

einzigartiges Privileg, das den einzelnen allen andern gegenüber aus-

1 Zum Problem der Liebe bei Scheler vgl. die Ausführungen Przywaras in :

Religionsbegründung, 39-66. Seine « fast mathematische » « Gleichung » zwischen
Person und Liebe scheint uns allerdings überspitzt. Denn nach Scheler ist die
Liebe ihrerseits noch fundiert im «Sein der Person» (cf. Formalismus 397 f.).

2 « Der Kern aber aller theoretischen Ethik, die Lehre von der objektiven
Rangordnung der Werte, kann ohne jeden Hinblick auf den Bestand der
Tatsache 'Ich und Anderer', 'Individuum und Gemeinschaft' aufgebaut werden »

(Symp 79).



Person und Werte 393

zeichnet. Die individuelle Person ist nicht bloß ein numerisches Exemplar

einer species (Formalismus 535), die ledigliche Wiederholung eines
ohnehin Bestehenden, sondern ein « unwiederholbares » (1. c. 522), «

unvertretbares » (1. c. 556), « einmaliges » Sein (1. c. 529) und darum auch

Träger eines «einmaligen Wertes» (I.e.).
Die Originalität ihres personalen Seins äußert sich wesensgesetzmäßig

in ihren intentionalen Akten und demzufolge auch in ihren
Objekten, in ihrer « Welt ». Der Eigenaxt seiner Aktwesen entsprechend,

vermag der einzelne (neben einem Grundstock allgemeingültiger
Einsichten, die grundsätzlich allen Individuen zugänglich sind) ganz
bestimmte, nur ihm allein geltende Gehalte, Nuancen, Qualitäten der

Gegenstände zu erfassen, während ihm anderseits die individualgültigen
Wesenserfahrungen der übrigen Aktzentren verschlossen bleiben 1.

Die Idee dieser Individualisierung nicht nur der tatsächlichen,
sondern auch der möglichen Einsichten führte Scheler, wie wir bereits
erwähnt haben (S. 282), zur These, daß jeder Individual/>ersow eine

Individuals// entspreche und folgerichtig auch eine individualgültige
Wahrheit.

Was von der Wesenswelt allgemein gilt, gilt insbesondere auch von
den Werten. Jedes personale Individuum hat seine eigene Wertwelt.
Und aus dieser eigenen Wertwelt ergibt sich für jeden einzelnen auch
ein eigenes sittliches Sollen, eine besondere ethische Berufung, ein « indi-
vidualpersönliches Wertwesen », das er in sich selbst auszubilden die

Möglichkeit und die Aufgabe hat (Formalismus 508 ff.), und das Scheler
auch als das « persönliche Heil » bezeichnet2. Der Akt aber, durch den

allein das ideale Wertwesen einer Person faßbar wird, ist « das in Liebe

fundierte volle Verstehen dieser Person ». Im Falle des eigenen Heiles

ist es also die « Selbstliebe » (die mit Egoismus nicht das Geringste zu

tun hat) (cf. 1. c. 511).

Nicht Entpersönlichung ist der Sinn der sittlichen Existenz,
sondern vielmehr Ausprägung des eigenen Selbstwertes. Nicht im Allge-

1 « Wesen » hat nach Scheler mit « Allgemeinheit » nichts zu tun. « Erst der
Hinblick von einer Wesenheit auf Gegenstände der Beobachtung und induktiven

Erfahrung macht die Intention zu einer solchen, die, sei es auf
Allgemeines, sei es auf Individuelles, geht. Die Wesenheit selbst aber ist weder
allgemein noch individuell» (Formalismus 508 f.).

2 Genau so wenig wie den Ausdruck « Endsinn » (cf. oben S. 285) versteht
Scheler den Ausdruck « Heil » im Sinne eines Zweckstrebens. Er meint damit
lediglich die objektive Wertvollkommenheit einer Person. Deren « subjektives
Korrelat» bezeichnet er nämlich als «Seligkeit» (Vom Ewigen II 351).



394 Person und Werte

meinen unterzutauchen, sondern mehr und mehr sie selbst zu werden,
ist die Forderung, die Einladung, die von ihrem Wesenswert an die
Person geht.

Dies bedeutet nun aber keineswegs Verschließung. Denn der
« Wesenswert meiner Person » (1. c. 510) steht zugleich in unlösbarem

Zusammenhang mit dem Ganzen.

b) Sittliche Solidarität

Die verschiedenen individualpersönlichen Wertwesen bilden eine

überindividuelle Sinneinheit. Sie sind, obwohl je für sich Eigenwerte,
Selbstwerte, zugleich auch Funktionswerte einer umfassenderen

Ordnung. In der unerschöpflichen Mannigfaltigkeit, in dem unübersehbaren
Wechsel der Individuen und der Gruppen, der Völker und Rassen, der
Nationen und Kulturkreise vollzieht sich die progressive Ex-plicatio, die

historische Entfaltung der absoluten \\!crtfülle. Jedes Individuum bringt
einen besonderen Aspekt derselben zum Aufleuchten. Jede Epoche in
der Geschichte und jeder Augenblick in einem Menschenleben bieten

unwiederbringliche, einmalige Möglichkeiten der Werterfassung und der

Wertrealisierung. Aber nur die Totalität der gesamten Menschheitsgeschichte,

nur das Zusammenwirken aller kann den Wertinbegriff, kann
« das höchste Gute zur Darstellung bringen » (1. c. 534, Anmerkung ;

512 ff.) h
Die Differenzierung der individualpersönlichen Wertwesen und ihre

gleichzeitige Sinnverwobenheit und Einheit bildet die axiologische
Voraussetzung für die intersubjektive Kommunikation. Diese hat daher
auch eine hervorragende ethische Bedeutung. Die endlichen Personen

sind nicht bloß der Erkenntnis nach, sondern auch moralisch
aufeinander hingeordnet und aufeinander angewiesen. Aus der «wesensmäßigen

Gegenseitigkeit und Gegenwertigkeit aller sittlich relevanten

Verhaltungsweisen » ergibt sich das « Prinzip der Solidarität » (1. c. 557).
Der entscheidende Akt ist auch hier die Liebe. Wie in der Selbstliebe

« die Person zum vollen Verstehen ihrer selbst und damit zum
Anschauen und Fühlen ihres Heiles gelangt » (1. c. 511), so ist die

Nächstenliebe die eigentliche Entdeckerin des einzigartigen und unersetzbaren

Personwertes des andern (Symp 179 f.). Durch ihr anerkennendes,

1 Das religiöse Bewußtsein sieht die absolute Wertfülle in unendlicher
Einfachheit zusammengeballt in der Wertqualität des Heiligen Göttlichen. Alle
Werterscheinungen im Räume der Welt sind im Verhältnis zu diesem transzendenten

Urwert bloße endliche Explicatio (cf. Formalismus 612 ff.).



Person und Werte 395

ehrfurchtsvolles Eingehen auf das Eigenwesen, auf den Eigenwert des

Du kann diese Liebe nicht anders, als das Du zur « Gegenliebe »

bestimmen (1. c. 177 ; Formalismus 559). Durch die Liebe hilft jeder dem

andern, zu seinem höchsten Wert vorzudringen. In der gegenseitigen
Liebe baut sich der sittliche Kosmos, das « solidarische Reich bester
Personen » (Formalismus 597) auf. Sie ist es, die nach Scheler die größte
sittliche Macht darstellt. « Der Bestand eines Bösen » ist immer « in dem

schuldhaften Mangel der Liebe Aller zum Träger des Bösen mitgegründet»
(Symp 177). Und dies heißt nun, daß « Jeder an der 'Schuld' eines

Anderen 'mitschuldig' ist und Jeder an den positiven sittlichen Werten
aller Anderen ursprünglich teil hat » (1. c. ; cf. Formalismus 556).

E. Religiöser Personalismus (Autonome oder theonome Ethik

Obgleich phänomenologisch selbständige, d. h. in sich faßbare
Wesensgehalte, sind die Werte metaphysisch gesehen doch noch fundiert
in Gott (cf. oben S. 278, Anm. 1). Desgleichen weist auch die Person,
nach ihrem Wesenssinn befragt, zurück auf einen transzendenten

Ursprung. Daher die Frage : Ist der Gottesbegriff nicht etwa doch

Voraussetzung für den Sinn und die Geltung der materialen Wertethik und
des ethischen Personalismus

Genauer betrachtet weist die Frage gewissermaßen drei Dimensionen
auf und erheischt dementsprechend auch drei verschiedene Antworten.

Die Frage stellt sich zunächst am phänomenologischen Ausgangspunkt

der Wertethik. Gehört zu den Daten, auf welche dieselbe sich
unmittelbar und direkt stützt, auch der Gottesbegriff In zweiter Linie
taucht das Problem aber auch auf vom Endpunkt her : Ist vielleicht
die Anlage der Wertethik und des Wertpersonalismus so, daß sie in
ihrer progressiven Entfaltung und Sinnvertiefung notwendig auf die
Gottesidee hinführen — als auf den Grund ihrer eigenen Möglichkeit
Schließlich kann aber auch, nachdem der Gottesbegriff (und alles

religiösmetaphysische Wissen) vollends vorausgesetzt ist, gefragt werden, ob
Wertethik und Wertpersonalismus damit verträglich seien, beziehungsweise,

welchen Wandel sie durchmachen im Blick des religiösen Bewußtseins.

a) Der phänomenologische Ausgangspunkt : Unabhängigkeit der Wertethik

von der Gottesidee

Die phänomenologische Ethik erhebt den Anspruch, voraussetzungslos

zu sein. Sie baut sich aus eigenen und ursprünglichen Evidenzen



396 Person und Werte

auf : den Wertphänomenen und ihrer Rangordnung. Ihre Ergebnisse
sind nicht deduktiv aus den Prämissen der Metaphysik noch aus denen

der Religion gewonnen, sondern intuitiv, in unmittelbarer Wesensschau.

Das religiös-metaphysische Bewußtsein sieht die Werte in Gott
verankert. Aber rein phänomenologisch verweisen die Werte auf nichts
anderes als auf sich selbst (cf. Formalismus 46). Sie sind unreduzier-
bare, im intentionalen Fühlen « selbstgegebene » Gehalte, die auch die
sittliche Sollensforderung bereits phänomenal in sich schließen. Die
Grundlegung der Ethik ist also möglich ohne jeden Regreß auf die
Gottesidee h Der in der unmittelbaren Werterfahrung zugängliche
Gehalt reicht hin 2.

Diese Selbständigkeit der Metaphysik und der Religion gegenüber
teilt die materiale Wertethik mit der Vernunftethik Kants und all den

Moralsystemen, welche die Sittlichkeit vom göttlichen Gebot loslösen.

Der Vorzug der phänomenologischen Ethik in den Augen Schelers beruht

nun aber darin, daß sie diese Selbständigkeit in objektiven
Wesensgegebenheiten grundzulegen vermag.

Über die Ausdeutung dieser Gegebenheiten herrscht freilich auch

unter den Phänomenologen keine Einheit. Nicolai Hartmann sieht in
ihnen ein Letztes und Absolutes, das in keinem Betracht auf ein anderes

verweist. Und dem gemäß ist nach ihm auch die Autonomie der Ethik
eine absolute und uneingeschränkte. — Für Scheler dagegen bleiben die

Werte bei aller phänomenologischen Selbstgegebenheit und Selbständigkeit

noch einlegbar in tiefere religiös-metaphysische Synthesen. Aber
schon das Blickfeld der Ethik selbst hat keine scharfen Grenzen : Ihre
eigenen Wesenslinien, wenn sie ausgezogen werden, verlaufen
unausbleiblich ins Religiöse :

1 Im Vorwort zur 3. Auflage des « Formalismus » (XIV) schreibt Scheler :

« An eine Begründung der Ethik auf irgend eine Art Voraussetzung über Wesen
und Dasein, Idee und Wille Gottes hatte der Verfasser auch in diesem Werke
nie einen Augenblick gedacht. » Vgl. den Ausdruck (1. c. 620) : « Die von aller
philosophischen Untersuchung der Religion und des religiösen Ethos unabhängigen
und unabhängig gültigen Fundamentallehren der Ethik. »

2 Przywara (Religionsbegründung, 99) schreibt, das « innere Erfassen » von
Gottes Personalität, « wie es der Religion eigen ist », sei « im eigentlichen Sinne
die 'Fundierung' alles Erfassens sittlicher Werte ». Dies ist keineswegs der formelle
Standpunkt Schelers, sondern nur die Ausziehung einer Konsequenz der scheler-
schen Lehre der Participatio (cf. oben S. 283). Diese aber wird von Scheler nicht
als phänomenale Tatsache, sondern als nachträgliche metaphysisch-religiöse Deutung

angesehen (cf. Vom Ewigen II, 344 f., 349).



Person und Werte 397

b) Die Anlagen zur Transzendenz

aa) Die materiale Werthierarchie, in Schelers Sicht, gipfelt in der
Wertmodalität des Heiligen (s. oben S. 278, Anm. 1 ; cf. Formalismus

107 f.). Das Heilige aber ist ein spezifischer Objektgehalt des

religiösen Bewußtseins. Es bedeutet wesenhaft die Wertqualität des

Göttlichen (cf. 1. c. 302 ff.). Nur sekundär, nur in abgeleitetem, analogischem
Sinne kann es Attribut auch endlicher Personen sein ; es handelt sich

dann um partizipative, relative Heiligkeit, die zurückweist auf die
absolute Sphäre des Heiligen Göttlichen.

Indem die Wertethik das Heilige in den Wesensbestand ihrer mate-
rialen Wertordnung aufnimmt, begibt sie sich aber ihrer absoluten
Selbständigkeit der Religion gegenüber. Denn die Qualität des Heiligen
kann sie nur dem religiösen Bewußtsein entnehmen (cf. 1. c. ; Vom
Ewigen II 120). Und doch sind es ihre eigenen Prinzipien, welche die

Ethik zu dieser Anleihe zwingen. Sie hat als Grundlage nicht eine

bestimmte Klasse von Werten, sondern das gesamte Wertreich, soweit
es sich dem menschlichen Bewußtsein gegenständlich darbietet h Dazu
zählen nun aber auch die religiösen Werte, wiewohl sie in einer eigenen
und unreduzierbaren Aktart (nämlich dem religiösen Akt) zur Gegebenheit

kommen (Vom Ewigen II 120). Die Erfahrung des Heiligen gehört
genau so wie diejenige der unteren Qualitäten zur Wesensmitgift des

menschlichen Geistes (1. c. 121, 281). Es bedarf dazu weder einer
übernatürlichen Offenbarung, noch besonderer genialer Veranlagung. Das
normal entfaltete personale Aktzentrum stößt auf seinem

Wertentdeckungszug unfehlbar auf diese letzte und höchste, alle andern in die

Distanz des Endlichen weisende Werthaftigkeit des Absoluten, die man
(nach dem Autor) am besten als das « Heilige » bezeichnet.

Das sittliche Bewußtsein, das ganz auf die Rangordnung der
gegenständlichen Wertqualitäten eingestellt ist, kann sich dem Heiligen nicht
nur nicht verschließen ; es muß sich von ihm als dem « absolut höchsten

Werte » geradezu beherrschen lassen. Das heißt nun aber, daß es von
Anfang an mit dem religiösen Bewußtsein Hand in Hand geht. « Der
Satz, daß das Heilige allen andern Werten vorzuziehen sei », « ist
der ewige Verknüpfungsgrundsatz von Religion und Moral » (Vom
Ewigen II 112 f.).

1 Die spezifisch ethischen Werte setzen das Vorhandensein anderer, verschiedener

Werte gerade voraus. Cf. oben S. 277 f.



398 Person und Werte

Der Rahmen einer bloß « humanen » Ethik ist daher zum vornherein
gesprengt (cf. Formalismus 299). Die materiale Wertethik schelerscher

Prägung steht ab ovo im Lichte eines Transzendenten, Göttlichen ; des

Göttlichen freilich nur, insoweit dieses wertmäßig erfahrbar ist. Die Idee
eines personalen Gottes, eines Schöpfers oder gar Gesetzgebers ist damit
keineswegs mitgesetzt, noch vorausgesetzt. Genau in diesen Grenzen

kann der Autor den Satz aufrechterhalten, die materiale Wertethik ruhe
auf einem Fundament, das unabhängig sei von jeder Art « Voraussetzung
über Wesen und Dasein, Idee und Willen Gottes » (1. c. xiv).
Unabhängigkeit auch vom religiösen Werfljewußtsein kann damit nicht
gemeint sein, außer es handle sich um einen flagranten Widerspruch im
System.

bb) Wie die objektive Wesenswelt, mit der es die Ethik zu tun
hat, die Wertqualität des Göttlichen einschließt, so führt auch das
sittliche Subjekt, die menschliche Person, so sie im Tiefsten verstanden
werden soll, zu Gott. Gewiß ist die Person als intentionales Aktzentrum,
als noetisches Korrelat der gegenständlichen Welt, in einem ersten
abstrakten Entwurf verständlich in sich. Aber die Konkretisierung und
Vertiefung der Korrelation von Akt und Gegenstand führt zum Ergebnis,
daß die menschliche Intentionalität wesensursprünglich nur Particißatio
an der Intentionalität des unendlichen göttlichen Geistes bedeutet h

Indes, auch schon der Tatbestand, daß die menschliche Person

Zugang hat zur Wertsphäre des Göttlichen, weist den Menschen über
sich selbst hinaus. Denn nicht anderswoher als von der gegebenen Wertwelt,

empfängt er seine sittliche Berufung. Indem nun die Wertwelt
gipfelt im Wert des Heiligen Göttlichen, leitet sie den Menschen auf
Gott hin. Sie zieht ihn hinein in die Transzendenz. Und erst in dieser
Transzendenz entfaltet sich sein tiefstes Wesen 2.

1 Vgl. die Bemerkung (Stellung des Menschen im Kosmos, 105), daß « mit
innerer Notwendigkeit der Mensch in demselben Augenblick, in dem er durch

Welt- und Selbstbewußtsein Mensch geworden ist, er auch die formalste Idee
eines überweltlichen, unendlichen und absoluten Seins erfassen muß ».

2
« Der 'Mensch' als das 'höchstwertige' irdische Wesen und als sittliches Wesen

betrachtet, wird selbst faßbar und phänomenologisch erschaubar erst unter
Voraussetzung und 'unter dem Lichte' der Idee Gottes. So daß wir geradezu sagen
können : Er ist richtig gesehen nur die Bewegung, die Tendenz, der Übergang
zum Göttlichen So macht die Intention des Menschen über sich und über
alles Leben hinaus eben sein Weseq aus. Das eben ist der eigentliche Wesensbegriff

des 'Menschen' : Er ist ein Ding, das sich selbst transzendiert » (Formalismus

298 f. ; cf. Umsturz I 295 f., 303).
N. B. « Nicht die Idee Gottes, im Sinne einer existierenden Realität frei-



Person und Werte 399

cc) Ein weiterer Ansatzpunkt zur Transzendenz liegt im
Gemeinschaftsethos. Gewiß fließt das Prinzip der sittlichen Solidarität unmittelbar

aus der « wesensmäßigen Gegenseitigkeit und Gegenwertigkeit aller
sittlich relevanten Verhaltungsweisen » (Formalismus 557). Aber die

geforderte Gemeinschaft erweist sich, tiefer betrachtet, als möglich und
sinnvoll doch nur auf dem religiös-metaphysischen Hintergrund gemeinsamer

Einwurzelung aller endlichen Personen in einer unendlichen Person

der « Person der Personen » (cf. 1. c. 518, 542, 546 ; Symp 142 f., 248 ;

Vom Ewigen I 153 f.). Sittliche Solidarität bedeutet darum letztlich
für Scheler Solidarität vor und in Gott. Die « höchste Form » sittlicher
Gemeinschaft ist mithin die « religiöse Liebesgemeinschaft » (Formalismus

518).

dd) In ähnlichem Zusammenhang mit dem Göttlichen steht auch
die konkrete Ordnung der personalen Vorbilder, der Wertpersontypen.
Eine gewisse Grundintuition derselben mag unabhängig von der Gottesidee

gegeben sein. Der Hintergrund, auf dem sie ihren Wesenssinn

entfalten, ist doch die Wertfülle Gottes, deren endliche Explicatio sie

darstellen (cf. 1. c. 612 ff.). Abermals stößt hier der Wertethiker, im
Versuch eigener Vertiefung, in den religiösen Bezirk vor. Er schließt darum
sein Hauptwerk unter anderem mit der Bemerkung : « Da für alle
Vorbilder und Gegenbilder und für die ihre Gestaltung regierenden
Wertpersontypen die Idee Gottes ursprünglich bestimmend ist, so fordert
der natürliche Fortgang dieser Untersuchungen zunächst eine Wesenslehre

von Gott» (I.e. 619).
Die Unabhängigkeit der Moral der Religion gegenüber ist demnach

keine absolute. Die Werterfahrung des Heiligen gehört geradezu zu
ihren Grundlagen. Und je tiefer die (schelersche) Wertethik in ihre

eigenen Fundamente eindringt, je konsequenter sie ihre eigenen Wesenslinien

fortführt, umso wirksamer wird sie ins Kraftfeld der Gottesidee

getrieben, umso enger verschwistert sie sich mit der Religion h

lieh ist es, die vorausgesetzt ist, wenn wir das Wesen des Menschen erschauen
wollen, es ist vielmehr nur die Qualität des Göttlichen oder Heiligen, in einer
unendlichen Seinsfülle gegeben» (Formalismus 302).

1
« In ihren vollkommenen Stufen sind Religiosität und Moralität nicht

wesensunabhängig, sondern wesensabhängig von einander Sie werden von einander
erst wesensunabhängig, wenn entweder die Moralität oder die Religiosität oder
beide unvollkommen sind und sie werden umso unabhängiger, je größer diese
Unvollkommenheit ist» (Vom Ewigen II 356 f.).



400 Person und Werte

c) Die Wertethik im Lichte des religiösen Bewußtseins

Die Materiale Wertethik vermag sich — wie wir sahen — in ihrem
Grundgefüge zu konstituieren unter Absehen, zwar nicht von der
religiösen PEerterfahrung, wohl aber von der Idee eines persönlichen Schöpfergottes

und Gesetzgebers. In der Vertiefung ihres Selbstverständnisses

drängt sie indes mehr und mehr auf die Einbeziehung des religiösen
Hintergrundes, dem sie ihre Sinnstiftung verdankt.

Zum Schlüsse erhebt sich die Frage, wie sich das definitiv konstituierte

und nun vollends vorausgesetzte religiöse Bewußtsein zur
Grundkonzeption der Materialen Wertethik stelle.

Nicolai Hartmann meint zwischen Religion und Ethik eine « unlösbare

Antinomie » zu erblicken 1. Im Bewußtsein der Ethik, so behauptet
er, sind die Werte vollkommen « autonom » ; d. h. sie sind « nicht um
eines andern willen, sondern rein aus sich selbst heraus und um ihrer
selbst willen wertvoll » und stellen darum das absolut letzte und einzige
Sollensfundament dar. Dieser These setze die Religion die Antithese
gegenüber : alle sittliche Sollensforderung sei im Grunde Gottes Gebot,
Ausdruck seines Willens, und deswegen erst werde ihr Inhalt vom
Menschen, an den sich das Gebot richte, als Wert empfunden. Religion
bedeute demnach « Theonomie », Ethik aber « Autonomie ».

Dem Wortlaut nach findet sich eine ähnliche Formel auch bei
Scheler. In « Vom Ewigen im Menschen » (II 352) heißt es : « Evident
scheint uns der Satz : Wenn es einen Gott gibt, so ist eine absolute
Autonomie der praktischen Vernunft widersinnig und darum unmöglich
und Theonomie selbstverständlich. » Der Ausdruck « Theonomie » (der
Rückführung der sittlichen Ordnung auf göttliche Gesetzgebung
bedeutet) ist indes ausschließlich bedingt durch den Zusammenhang : die

Auseinandersetzung mit dem kantischen Versuch, die Religion auf das

Sittengesetz aufzubauen. In diesem Unterfangen, so bemerkt Scheler,

liege ein offensichtlicher Widerspruch mit der Position der
Vernunftautonomie. Denn wenn Gott existiere, « so könnte eine praktische
Vernunft nur autonom sein, wenn sie zusammenfiele mit der göttlichen
Vernunft » (1. c.). Die Konsequenz der « Theonomie » hat darum einzig den

Wert eines argumentum ad hominem, gültig für Kant (auf Grund seiner

Prämissen), nicht aber für den Phänomenologen 2. Scheler selbst weist

1 Ethik, 812 f.
2 Dies übersieht Gurvitch, in : Tendances actuelles de la Philosophie

allemande, 127.



Person und Werte 401

auch im vorliegenden Zusammenhang jede Gesetzesethik, die sich auf
den göttlichen Willen gründet, zurück und verwirft damit die Idee der
« Theonomie » (I.e. 354).

Auch als Religionsphilosoph bleibt unser Autor Wertessentialist und
betrachtet es als « falsch, das Gute zu bestimmen als irgend einen Inhalt
eines zuvor gegebenen Wollens ». Gut und Bös sind, wie alle Werte,
Wesenheiten und keine Willenssetzungen (1. c.). Das Novum des

religiösen Bewußtseins der Wertphänomenologie gegenüber besteht nach
ihm darin, daß die Wertwelt nicht mehr in ihrer phänomenalen
Zersplitterung, sondern in ihrer transzenden Einheit, nämlich in ihrem
göttlichen Fundament geschaut wird. Kein abstraktes Qualitätensystem
auch kein abstrakter Höchstwert ist der Schwerpunkt der religiösen
Ethik, sondern Gottes Wesenheit, soweit sich diese der Werterfahrung
erschließt. In ihr und nicht im göttlichen Willen, liegt die religiöse
Definition des Guten.

Gewiß, auch Scheler bestreitet nirgends, daß in Gott Wesen und
Wille in eins zusammenfallen. Aber der Akzent liegt für ihn auf der
o'jaEa. Willensgüte ist bloße Folge der Seinsgüte h

Das Willensleben spielt — wir sahen es bereits (S. 389 ff.) — in
seinem System ohnehin eine völlig untergeordnete Rolle. In der Ethik
fällt es beinahe zur Bedeutungslosigkeit herab, sowohl auf menschlicher
wie auf göttlicher Ebene. Der sittliche Wert eines Individuums
entscheidet sich nicht in seinem Willensakt ; er ist vorgängig bereits in
dessen Sein entschieden, aus dem das Wollen stammt2. Gott seinerseits

ist für das religiöse Bewußtsein letzte Norm, letztes Sollensfunda-

ment, aber nicht kraft eines Befehls, sondern kraft seines Wesens :

durch seine Wesensgüte, seine unendliche Werthaftigkeit, welche Scheler

die unendliche « Heiligkeit » nennt, und in der alle Wertwesen ihre
transzendente Einheit haben 3.

Indem er den Primat des Seins vor dem Wollen betont, glaubt
Scheler sich im Einklang mit Thomas von Aquin (cf. Formalismus 216 ;

Vom Ewigen II 354 Anmerkung). Aber darin geht er offensichtlich über

1 Vgl. die Bemerkung (Vom Ewigen II 206) : « Gott ist summum bonum,
das als Person zugleich Seinsgutheit ist. Inhaltlich aber ist diese Seinsgüte nach
den ethischen Wertaxiomen, nach denen der Liebe der höchste Aktwert zukommt,
nichts als Liebe. Die spezifische Willensgüte ist bereits Folge davon, daß Gottes
Wille ewig eins ist und übereinstimmt mit dem, was er liebt. »

2 Cf. Formalismus 23 f., 37 f., 83, 110 fi., 357 ff.
3 Wir « müssen uns die Güte Gottes als völlig anomisch vorstellen ...»

(Umsturz I 17, Sperrung von uns).

Divus Thomas 26



402 Person und Werte

Thomas hinaus, daß er die Idee eines göttlichen « Gebotes » überhaupt
ablehnt1. « Befehlen », so erklärt er, können streng genommen nur die
kirchliche Autorität, und wenn sie Gott selbst befehlen lasse, wie z. B.
im Dekalog, so verhülle sie nur die eigene Verantwortung für den
sittlichen Wert ihrer Befehlsakte unter die Idee Gottes (Formalismus 217,
cf. 216, sowie die Anmerkung).

Gott äußert, nach Scheler, seinen Willen einzig, indem er sein Sein,
sein Wesen, seine Werthaftigkeit offenbart. Gewiß ist die Stimme des

Gewissens die Stimme Gottes. Aber diese Stimme Gottes ist identisch
mit den Wertwesenheiten, die Gott dem menschlichen Geiste vor Augen
führt. Der persönliche Anruf des Schöpfers an die Kreatur ist kein
Willenssatz, kein Gesetzeslaut : er west still im Wertwesen selbst, vorab
in jenem individualpersönlichen Wertbild, das ich als mein « Heil »

erkenne (Formalismus 510).

Beurteilung

Es kann hier nicht darum gehen, die Elemente der vorgelegten
Systematik der Reihe nach einer sachentsprechenden Kritik zu
unterziehen. Das eigentümliche Thema unserer Untersuchung konzentriert
sich auf einen ganz bestimmten Punkt : Person und Wert in der
Grundlagenlehre der Ethik.

Wir sind davon ausgegangen, daß die Grundorientierung Schelers

sich unter einem zweifachen Motto ankündigt : « Materiale Wertethik »

und « Ethischer Personalismus ». Wie die beiden zusammengehen, war
die Frage. Die Idee des « Werfpersonalismus » bedeutet zweifellos eine

gewisse Synthese. Aber die Synthese ist unvollkommen. Die beiden
Termini bewahren eine gegensätzliche Ausrichtung : Die Intention der
« Materialen Wertethik » ist es, das Wesen des Sittlichen nicht nur von
allem Empirischen, sondern auch von allem spezifisch Menschlichen
abzulösen und in einer rein idealen, apriorischen Wesenswelt zu
verankern. Unter dem Titel « Ethischer Personalismus » verbirgt sich

dagegen die Tendenz, die ethischen Werte doch wieder irgendwie mit dem
Wesen der menschlichen Person in Zusammenhang zu bringen.

Wir glauben nun allerdings nicht, daß eine gewisse Doppelorientierung

an sich schon unsachgemäß sei. Daß sittliche Gutheit eine Voll-

1 Wo Scheler dennoch von « göttlichen Geboten » spricht, tut er es im Sinne
der « argumentatio ad hominem », ohne sich die Idee selbst zu eigen zu machen.
Cf. Formalismus 521 ; Vom Ewigen II 352.



Person und Werte 403

kommenheit ureigenst der Person bezeichnet, entspricht der Lehre alter
aristotelischer Überlieferung. Aber auch, daß diese Vollkommenheit
nicht ohne Transzendenz des rein Menschlichen letztlich determiniert
werden kann, steht, näher besehen, im Einklang mit der scholastischen

Auffassung. Die Frage ist nur, ob bei Scheler Personimmanenz und
Persontranszendenz des sittlichen Phänomens richtig zur Darstellung
kommt. Unsere Schlußkriterien lauten folgendermaßen :

I. Bringt die Idee des « Wertpersonalismus » eine genügende Konkretisierung

der ethischen Norm mit sich M. a. W. gelangt der Personbezug

des Sittlichen hinreichend zur Geltung

II. Bedeutet die materiale Wertordnung ein taugliches Referenzsystem
für die objektive Normierung des Persönlichkeitsideals

I. Unabhängig vom Persontraktat mochte die Materiale Wertethik
den Eindruck einer auf die Spitze getriebenen Abstraktheit erwecken.
Das sittliche Subjekt schien beinahe zum bloßen Auge reduziert, vor
dessen meditierendem Blick sich ein hierarchisch gestufter Himmel von
Wertwesenheiten ausbreitet. Die Vorwürfe eines « morcelage dans les

principes »1, einer Loslösung von allen wirklichen Zusammenhängen 2

mußten als berechtigt gelten. Sind sie noch aufrecht zu erhalten nach

Einbeziehung der Personlehre, des Wertpersonalismus
Die These des Wertpersonalismus stellt offensichtlich eine

Konkretisierung der abstrakten WertWesenheiten dar. Er ist eine

Rückbesinnung auf den Zusammenhang der Werte mit ihren Trägern, der
Sittlichkeit mit der Person. Man wird jedoch kaum zugeben können,
daß der Autor dabei bis zum voll Konkreten durchdringe. Er bleibt
unseres Erachtens auf halbem Wege stecken. Da er nicht von der
Wirklichkeit ausging, findet er auch nicht mehr zu ihr zurück. Diese summarische

Kritik gilt im besondern 1. von der Idee der « Wertperson »,

2. von der Auffassung der « Personwerte », 3. von der Determinierung
des sittlich Guten näherhin.

1. Die Idee der « Wertperson » (cf. oben S. 293 f.) konkretisiert die
Wertgegebenheit, indem sie bestimmte Wertarten mit bestimmten
personalen Strukturen in Wesensbeziehung setzt. Typische Wertfelder
entsprechen typischen Aktzentren. Den je verschiedenen Wertmodalitäten

1 Bréhier, Histoire de la philosophie, Tome II, La philosophie moderne,
1115, 1118.

2 Wittmann M., Die moderne Wertethik 217, 358 f.



404 Person und Werte

des Angenehmen, des Nützlichen, des Edlen, des Geistigen, des

Religiösen entsprechen als je verschiedene Wertpersontypen der Künstler
des Genusses, der führende Geist, der Held, das Genie, der Heilige h
« Der Wert einer bestimmten Rangstufe füllt hier die Formeinheit der
Personalität als deren Wertwesen aus» (Formalismus 609).

So scheint es, als wären wir hier beim Konkretesten angelangt. In
Wirklichkeit bedeutet die Idee der Wertperson immer noch eine Zer-

spaltung der eigentlich konkreten Gegebenheiten. Die Wertintentiona-
lität kann nicht auf eine der Modalitäten eingeschränkt werden. Und
die einzelnen Wertarten für sich genommen reflektieren auch gar nicht
das Personwesen als solches, sondern je einen Aspekt, eine Anlage, eine

Aktart derselben. Wohl zeigen diese Typen mögliche personale
Einstellungen, vorherrschende Interessenrichtungen an. Aber der schelersche

Begriff der Wertperson statuiert deren Ausschließlichkeit und zerstört
damit den Sinn der Personalität, die nur aus der Mannigfaltigkeit und
Spannungseinheit verschiedener Anlagen heraus verstanden werden
kann — wie übrigens in anderem Zusammenhang der Autor selbst

betont hatte (cf. oben S. 281 ; Formalismus 395, 397 f.).
2. Die Einseitigkeit des Wertpersonalismus reicht noch weiter. Sie

betrifft grundlegend die Auffassung der Personwerte, d. h. den Sinn des

Attributionsverhältnisses zwischen Werten und Person. Schelers aktuali-
stisch-spiritualistische Persondefinition bringt es mit sich, daß die Werte
immer nur Objekte der Person bleiben, ohne näheres Verhältnis, ohne

eigentliche Affinität mit dem Subjekt selbst. Gewiß macht der Autor
eine Ausnahme für die sittlichen Werte. Diese seien ungegenständliche
Attribute der Person selbst. Sie sind indes reine « Intentionswerte »2 :

sie haften an den Intentionen auf objektive Sachverhaltwerte. Inten-
tionalität hat aber für Scheler eine ausschließlich prospektive Bedeutung.
Nur das Objekt selbst steht im Blick. Der Rückbezug auf die Subjektivität

wird übersehen. Jene intentionale Funktion, bei der dieser Rückbezug

am stärksten wirksam ist, wird von Scheler arg vernachlässigt :

Streben und Wollen (cf. oben S. 389 f.).
Wohl ist auch das Streben eine Objektintention, aber es verweilt

1 Das Unfertige, Entwurfshafte des schelerschen Systems zeigt sich hier
beispielhaft darin, daß der Autor zunächst von vier Wertmodalitäten spricht (Formalismus

103 ff.), nachher aber von fünf Wertpersontypen (1. c. 609). Es wird offenbar

das « Nützliche » als neue Modalität eingeführt und ihm der Typ des « führenden

Geistes » korrelativ gesetzt.
2 Wir finden diesen Gedanken noch verdeutlicht beiN. Hartmann, Ethik, 348.



Person und Werte 405

nicht einfach im Anblick des Gegenstandes. Einer Dynamik, einer
Unruhe, einem Unerfülltsein des Subjektes selbst entstammend, tendiert
es auf das Objekt hin, um in ihm Erfüllung, Ergänzung, Sättigung zu
finden. Die Strebensintentionalität bedeutet nicht Objektivation,
Vergegenständlichung des Gegenstandes (wie das Erkennen)1, sondern im
Gegenteil potentielle Verschmelzung, Vereinigung mit dem Gegenstande.
Also können sich Subjekt und Objekt nicht absolut wesenfremd sein.

Das Objekt meines Strebens ist eben nicht lediglich ein Ansich-
seiendes, ein In-sich-wertvolles, sondern ein bonum für mich. Zu
Unrecht streicht Scheler den Bezug auf das Streben aus der
Wesensbestimmung des Wertes. Das Wertfühlen ist von der Werttendenz des

Subjektes nicht wegzudenken. Der Wert ist ein Wert nicht nur für
einen Erkenntnisakt, korrelativ nur auf einen Akt gegenständlicher
Wesensschau, sondern immer und gleichzeitig und in unscheidbarer
Durchdrungenheit ist er Wert für ein Streben und Wollen, für ein Sehnen
und Suchen. D. h. Wert ist immer Wert « für jemand »2.

Der Bezug auf das Streben würdigt die Werte keineswegs zu
empirischen Zufälligkeiten herab. Durch alle seine tatsächlichen Objekte
hindurch werden die Wesensrichtungen, die Wesensziele des Strebens
ersichtlich. Diesen Wesensrichtungen, diesen Wesenszielen entspricht
nun eben der Wert als die überempirische, selbst wesenhafte « ratio
boni »3.

Indem nun aber der Wert imstande ist, die Finalität der strebenden
Person zu befriedigen, zu sättigen, enthüllt er sich als ein Element, als
ein « constituens » ihrer Wesensvollendung. Die Werte bleiben daher

keineswegs statische Gegenstände eines rein kontemplativen Wesens :

sie bezeichnen die Richtung, die Qualität, die Eigenart, wie die Person

1 Geistigkeit, prinzipiell nichts anderes als Personalität (cf. Formalismus 404 ;

Symp 83), offenbart sich als Intentionalität, als Intention auf Gegenstände, auf
Weltgehalte. Nun kommt freilich auch dem Tier ein gewisses Objekterleben zu,
aber das Tier geht völlig im Objekte auf, es ist in seinem Objekterleben distanzlos,

unreflexiv ins Objekt versunken. Der Geist nun manifestiert seine Anders-
heit, seine Freiheit, seine Geistigkeit dadurch, daß er sich vom Objekte abhebt,
daß er ihn vergegenständlicht, das heißt als Ob-jectum, als Gegenstand erfaßt. In
dieser Objektivation liegt das « Kundmerkmal des Geistes » (Stellung des Menschen
im Kosmos, 105). Sein Wesen ist « selbst nie gegenständlich werdender, alles
vergegenständlichender » Akt (1. c. 95).

2 Mit Recht spricht daher der Wertphilosoph J. Hessen von einer « Subjekt-
bezogenheit » des Wertes, die jedoch keineswegs eine Subjektivierung des Wertes
bedeutet. Cf. Wertlehre, 28 f.

3 Cf. L. De Raeymaeker, Philosophie de l'être, Louvain 19472, 252 f.



406 Person und Werte

zu ihrer Vollkommenheit, zu ihrer Wesensvollendung gelangt, wie — um
einen Ausdruck Steinbüchels 1 zu verwenden — die Person zur «

Persönlichkeit» wird. So gehen die Werte ein in die ureigenste Wesensentelechie
der Person. Sein und Wert liegen nicht definitiv auseinander innerhalb
der Person. Die Forderung, die Wittmann erhebt, nämlich, daß die
Personwerte aus dem Wesen der Persönlichkeit selbst verständlich
gemacht werden sollen 2, besteht zurecht. Dies ist möglich und nur möglich

durch die Berücksichtigung der Finalität. Das heißt nun aber : Die
Wertethik hat bloß dann ihre konkrete Gestalt gefunden, wenn sie zur
Zielethik geworden ist 3.

3. Die Abstraktheit der Materialen Wertethik wirkt sich schließlich

auch in der Determinierung des sittlich Guten selbst aus. Die Idee
des Wertpersonalismus ändert an dieser Abstraktheit nichts. Die
Wertpersontypen (Künstler des Genusses, führender Geist, Held, Genie,

Heiliger) stellen an sich noch keine ethischen Kategorien dar ; sie sind
Vorbildmodelle lediglich innerhalb der betreffenden Wertzone. Nun

gibt es freilich eine « Rangordnung reiner Wertpersontypen » (Formalismus

607). Aber dieselbe verweist uns einfach auf die apriorische
Rangordnung der Wertmodalitäten. Die Wahl eines Vorbildmodells ist
dann sittlich gut, wenn die apriorischen materialen Vorzugsgesetze in
ihr erfüllt sind (1. c. 608).

Wie die Werte überhaupt, so läßt sich, nach Scheler, auch das

Wesen des sittlich Guten nicht eigentlich definieren. Es läßt sich nur
der Ort eingrenzen, an dem dieses Wesen erschaubar wird. Voraussetzung

ist das Gegebensein einer Wertpolarität (positive und negative
Werte) und einer Werthierarchie. Der Wert des sittlich Guten, der ein

Akt- und letztlich ein Personwert ist, liegt einmal in der Aktrichtung
auf den positiven (im Unterschied zum negativen) Wert, sodann in der

Aktrichtung auf den je höheren oder höchsten Wert ; der Wert des sittlich

Schlechten in der Aktrichtung auf den negativen, resp. auf den
niederen oder niedersten Wert (cf. oben S. 277 f. ; Formalismus 21).

Übergehen wir die Problematik der Wertpolarität4 und prüfen wir
den Zusammenhang des Sittlichen mit der Werthierarchie. Daß dieser

1 Philosophische Grundlegung I 337.
2 Max Scheler als Ethiker, 89.
3 Cf. Steinbüchel a.a.O. II 40; Hessen, Wertlehre, 180 f., 187 ff.
4 Wie soll denn die Realisierung eines Angenehmen notwendig ein sittlich

guter, die Realisierung eines Unangenehmen dagegen ein sittlich schlechter Akt
sein



Person und Werte 407

Zusammenhang besteht, soll keineswegs geleugnet werden. Er ist auch
nach uns von fundamentaler Bedeutung. Und es gehört zu den
Verdiensten Schelers, mit einer ganz neuen Klarheit und Deutlichkeit darauf
aufmerksam gemacht zu haben. Aber dieser Zusammenhang ist nicht
alles. Er muß ergänzt werden durch die Rücksicht auf die Natur des

sittlichen Subjektes. Ohne diese Orientierung am menschlichen Wesen

führt das schelersche Prinzip, zu Ende gedacht, zu extremen (und von
Scheler selbst keineswegs beabsichtigten) Konsequenzen : Es steuert hin
auf einen widernatürlichen, unmenschlichen Spiritualismus. Die
einseitige Determination des sittlich Guten als Aktrichtung auf den je
höheren oder höchsten Wert involviert eine sukzessive Ausschaltung,
Verwerfung der untern Wertqualitäten. Der sittliche Entwicklungsprozeß

müßte derweise in einer manichäischen Entwertung der Sinnenwelt,

in einem lebensverneinenden Mystizismus enden.

Eine rein abstrakte Werttafel als solche bleibt unzulänglich für die

Bestimmung von Gut und Bös. Das Hinsehen auf die Natur des

sittlichen Subjektes ist wesentlich. Die menschliche Natur aber zeigt eine

Veranlagung zur Gesamtheit der Werte. Oder vielmehr : Werte sind
uns überhaupt nur gegeben, sofern sie einer Tendenz unserer Natur
entsprechen x. Und darum sind alle Werttafeln, welche die Geschichte der

Ethik aufgestellt hat — wie der Wertphilosoph Hessen sich ausdrückt 2

— « ein ins Normative und Abstrakte übersetztes Wert- oder Idealbild
des Menschen ». Der ethische Wesenssinn der menschlichen Natur
verlangt demgemäß Berücksichtigung aller Werte, Entfaltung aller Anlagen,
aber eben so, daß dabei die Rangordnung der Werte gewahrt bleibt.

Die Respektierung der höchsten Werte führt indes in keiner Weise

zu einer Verdammung der niedern Werte. Im Gegenteil, eine sorgfältige
und sachliche Prüfung der « natura humana » und ihrer konkreten
existentiellen Situation gelangt zu dem Ergebnis, daß der Mensch die
höheren und höchsten Werte nicht zu verwirklichen vermag, ohne daß

— in gewissen Schranken wenigstens — die untern, die materiellen

1 Nach Scheler sind die Werte erfahrbar ganz unabhängig von jedem Strebens-
oder Wollenserlebnis (Formalismus 32, 174 ; cf. oben S. 276). Wir vermögen diese
Ansicht nicht zu teilen, da sich u. E. intentionales Wertfühlen und Streben,
emotionale und appetitive Funktionen nur inadäquat scheiden lassen. Das
Erhabenheitserlebnis angesichts des gestirnten Himmels (für Scheler das typische Beispiel
eines Fühlens ohne Streben, cf. Formalismus 174) entspricht nicht nur einem
Fühlvermögen, sondern auch einem Drang zum Erhabenen, einer Tendenz zum
Erhabenen.

2 Wertlehre 186.



408 Person und Werte

und vitalen Werte ihr Recht erfahren haben ; eine Wahrheit, die der

politisch und sozial wirksame Personalismus E. Mouniers auf das

Eindrucksvollste manifestiert und dokumentiert hat h — So bleibt die

« natura humana » in der Vielgestaltigkeit und Einheit ihrer Wesens-

teleologie der wahrhaft konkrete Canon der Sittlichkeit.
Der schelersche Personalismus ist lebenswwtüchtig, weil er das

Abstrakte nicht überwindet. Und diese Abstraktheit ist nur die Folge
davon, daß er die Person nicht mit dem Menschen selbst identifiziert,
sondern mit einem psychophysisch indifferenten, ätherischen Geistwesen.

II. Bedeutet die materiale Wertordnung ein taugliches Referenzsystem

für die objektive Normierung der Personwürde, der
Personvollkommenheit

Nachdem sich uns die « natura humana » als der eigentlich konkrete
Maßstab des Sittlichen herausgestellt hat, ist dann nicht der ganze
Aufwand der Werttheorie umsonst Bedeutet so die Phänomenologie im
Grunde vielleicht doch, wie Wittmann meint2, bloße Dekadenz, ein

Verschütten und Verzetteln der fundamentalsten Einsichten der
philosophischen Tradition

Ein so nuancenlos massives Urteil teilen wir nicht. Wir glauben
im Gegenteil zeigen zu können, daß auch die Idee der « natura humana »,

als sittliche Norm gefaßt, den Wertgedanken nicht überflüssig macht.
1. Notwendigkeit einer Wertlehre: Ob wir das sittliche Normprinzip

unter dem Begriff der « Personwürde » oder der « Selbstvervollkommnung»
oder der « natura humana » einfachhin fassen, es vermag sich, so scheint

uns, ohne Rekurs auf eine objektive, absolute, das Menschliche selbst

übergreifende Wertordnung nicht als Moralprinzip zu konstituieren. Die
Idee der « Selbstvervollkommnung » verlangt ein Kriterium der
Vollkommenheit, irgendein Wertrangbewußtsein, in dessen Licht eine

Entwicklung positiv oder negativ eingeschätzt werden kann. Auch das

Prinzip der « Personwürde », falls es eine sittliche Norm darstellen soll,
setzt ein material bestimmbares « Persönlichkeitsideal » voraus. « Würde »

selbst ist im Grunde noch keine Norm, sondern untersteht ihrerseits
einer objektiven Normierung.

Wo also liegt diese letztlich normierende objektive Ordnung Tritt
sie —- wie die Scholastik lehrt — an der « natura humana » selbst zutage

1 Cf. E. Mounier, Qu'est-ce que le personnalisme Paris 1946 ; J. Lacroix,
A propos du personnalisme, in: Recherches et Débats, Nos 15-16, 1951, 62 ff.

2 Max Scheler als Ethiker, 15 f.



Person und Werte 409

Es gilt uns als selbstverständlich, daß mit der « natura humana »

nicht die bloß faktisch zufällige menschliche Realität gemeint sein kann.
Aus einer solchen puren Tatsächlichkeit des Seins wäre freilich noch
kein Seinsollen abzuleiten und folglich auch keine Norm. Aber der
Geist erfaßt eben, namentlich in bezug auf das menschliche Sein, keine
bloße Tatsächlichkeit. Er sieht durch die faktische Realität hindurch
eine Wesensnatur 1. Und diese Wesensnatur zeigt bereits die Richtung
der Selbstvervollkommnung, den Sinn der Personwürde an. Sie ist insofern

wahre Norm des sittlichen Verhaltens.
Es liegt indes auf der Hand, daß dieser Begriff der « natura humana »,

als ethische Norm gefaßt, nichts von der Einfachheit und Unmittelbarkeit

eines principium primum et per se notum besitzt, sondern eine ganze
Metaphysik widerspiegelt. Er ist ein höchst kompliziertes, synthetisches
Gebilde, in das vermutlich nachweisbare elementarere, ursprünglichere
Daten eingegangen sind. Eine wissenschaftliche Grundlegung der Ethik
geht nun aber darauf aus, die prima et per se nota, die Urphänomene
des Sittlichen aufzudecken. Vielleicht daß die Phänomenologie hier
einen Fortschritt in der Methode bedeutet ; vielleicht daß sie tatsächlich

dasjenige ins helle Licht des Bewußtseins zu heben sucht, was in
den Systemen der Ethik, namentlich in der Scholastik, immer schon

wirksam war, aber nicht genügend explizitiert wurde 2.

Wenn die aristotelische Schultradition die menschliche Natur als
Norm betrachtet so faßt sie diese Natur als ein hierarchisches Gefüge

von Anlagen und Kräften. Woher aber kommt ihr die Idee, das Prinzip
der Hierarchie Kann dieselbe abstraktiv an der menschlichen Realität
abgelesen werden, oder bringt der Geist ein bestimmtes Wertrangbewußtsein

bereits mit, wenn er an das Studium, an die Beobachtung des

menschlichen Seins herantritt Eine abstraktive Betrachtung der
menschlichen Natur vermöchte wohl verschiedenartige sinnliche und
geistige Fähigkeiten und Funktionen zu unterscheiden. Wie aber käme
der Geist ohne ein gewisses Wertrang-Apriori, das ihm gleich den ersten
Seinsevidenzen ursprünglich eignet, zu einer Bewertung nach höher und
tiefer

1 Die Trennung von Sein und Wert, wie sie z. B. auch Hessen (Wertlehre, 160)
durchführt, beruht u. E. auf einer Entwertung des Seins, oder wie Lötz (Sein
und Wert, 558 ff.) sich ausdrückt, auf einem positivistischen Seinsbegriff.

2 Formalismus 42 : Die Phänomenologie weist als « Tatbestand der
Anschauung » auf, « was in der natürlichen und wissenschaftlichen Erfahrung bereits
als 'Form' oder 'Voraussetzung' steckt ».



410 Person und Werte

Wie vermag sich denn eigentlich die Forderung nach Unterordnung
der sinnlichen unter die geistigen Fähigkeiten zu rechtfertigen Etwa
vermöge des Einheitsgedankens, in dem Sinne, daß Einheit und
Harmonie im menschlichen Leben, in der menschlichen Person nur
herzustellen sei durch Unterordnung des Sinnlichen unter das Geistige 1

Aber ist denn Einheit und Harmonie in allen Fällen ein Plus Offenbar

nicht nach indischen und manichäischen Vorstellungen, die den
Geist vom Körper abzutrennen suchen, noch nach den Lebensphilosophen

Klagesscher Prägung, die das Leben vom Geist befreien wollen.
Wird nicht die Einheit zum Ideal erst unter der Voraussetzung, daß
die geistigen Werte die höheren sind, aber nicht ohne den Beitrag und
den Einsatz der körperlichen Anlagen und Kräfte zur Entfaltung
kommen

Als die immer schon vorausgesetzte Grundlage für jede Normdefinition

erscheint somit die Einsicht in eine objektive wesenhafte
Wertordnung.

Der Ordnungsgedanke ist nun aber heimisch auch in der Scholastik.
Und er ist zweifellos auch wirksam in ihrer Ethik. Die menschliche
Natur als Norm hinstellend, betrachtet sie dieselbe nicht isoliert in sich,
sondern im Zusammenhang mit der GesamtWirklichkeit, eingebettet in
den allgemeinen Stufenbau des Seins. « Gut » und « Bös », so formuliert
beispielsweise Cathrein, im Anschluß an Thomas von Aquin, « ist, was
der menschlichen Natur nach ihrer Arteigentümlichkeit in ihren
Beziehungen zu sich seihst, zu Gott, zu ihren Mitgeschöpfen entspricht oder

widerspricht »2.

Der normative Natura-humana-Begriff der Scholastik erweist sich
als unterbaut von einem fundamentaleren Begriff, nämlich dem der

Seinsordnung, in welcher der Mensch nur eine bestimmte Stelle hat.
Das Persönlichkeitsideal des Thomismus ist rückbezogen auf die

Seinsordnung. Das Persönlichkeitsideal Schelers ist rückbezogen auf die

Wertordnung.

Die Frage, vor die wir uns hiemit gestellt sehen, lautet : Besteht
die phänomenologische Trennung von Sein und Wert, von Seinsordnung
und Wertordnung zurecht Besitzen die Wertevidenzen wirklich die

Selbständigkeit, die Losgelöstheit von der Seinsordnung, die ihnen die

1 Cf. Wittmann M., Die Grundfragen der Ethik, Kempten/München 1909,
S. 66 ; Cathrein V., Moralphilosophie, 124.

2 Moralphilosophie, 215 (von uns gesperrt).



Person und Werte 411

Phänomenologen zuschreiben Oder fallen sie im Grunde nicht doch
mit einem mehr oder weniger scharfen, mehr oder weniger expliziten
Erfassen der Seinsordnung zusammen

Als metaphysische These vermag der Dualismus von Sein und Wert
nicht zu überzeugen h Das Sein selbst, sofern es nicht erst positivistisch
ent-wertet wird, gibt sich als werthaltig. Und der Wert seinerseits
erscheint in concreto als bloße Dimension des Seins. Nicht abstrakte
Personwerte nur bedeuten uns das Höhere : es ist vielmehr das Personsein

an sich, das alles Sachsein überragt. Der « Vorrang der geistigen
Werte vor den vitalen Werten » ist für uns nicht mehr als eine abstrakte
Sprechweise für die unmittelbare Evidenz, daß der Geist höher steht
als der Leib, und die « Wertmodalität des Heiligen Göttlichen » nichts
anderes als ein abstrakter Ausdruck für das (der philosophischen Reflexion

sich aufdrängende) esse absolutum, infinitum.
Aber auch wenn man sich auf den Standpunkt einer letzten Con-

vertibilität von Wert und Sein stellt, so behält das abstrakte Sprechen

von Werten u. E. dennoch einen guten Sinn 2. Ja, es erweist sich
vielleicht sogar als unentbehrlich, im Interesse einer klaren Herausstellung
der sittlichen Phänomene. Wenn das Sein die Grundlage der Ethik
darstellt, so ist es doch das Sein in seinem Wertaspekt, kurz das Sein als

Wert. Das Sein, soweit es den Willen anspricht und den Willen
normiert, bezeichnet auch die Scholastik nicht mehr bloß als ens, sondern
als « bonum ».

Für einen vollkommen intuitiven Geist würden wohl Ontologie und
Ethik zusammenfallen. Der menschliche Geist dagegen ist auf die

Krücken des abstraktiv-diskursiven Erkennens angewiesen. Das Ganze

vermag er nicht wirklich zu umfassen, noch zu durchdringen. Um sich

etwas deutlich zu machen, muß er es aus dem Zusammenhang herauslösen

und für sich betrachten. A bstrahere separatim considerare. Aber
diese Abstraktion bedeutet nicht nur einen Verlust, sondern auch einen
Gewinn. Der für sich losgelöste Gegenstand erhält nun durch eine
eigentümliche Durchleuchtung vermöge einer besonderen Aktivität des

Verstandes (intellectus agens) ein ganz neues, klares Gesicht : er steht als

reiner, in sich selbst faßbarer Gehalt da.

Auch der Ethik dürfte kein anderes Erkenntnisverfahren zur
Verfügung stehen. Gewiß konstituiert sie sich irgendwie unter der Wirk-

1 Cf. Lötz J. B., Sein und Wert, 600 ff. ; Steinbüchel, Phil. Grundlegung
II 31 ff.

2 Cf. Lötz, a. a. O. 606, Anmerkung ; Steinbüchel, a. a. O. I 217 ff.



412 Person und Werte

samkeit eines unmittelbar aufleuchtenden « transcendentale » : des « bo-

num » 1. Dieses bleibt aber zu unbestimmt, als daß es bereits eine
Definition oder einen Maßstab für das Sittliche abgeben könnte. Das spezifisch

Ethische offenbart sich nur einer abstraktiven Blickrichtung, eben

der ethischen Intentionalität. Determinierung, Verdeutlichung, Klärung
kann nur dadurch erzielt werden, daß an als typisch sittlich gegebenen
Tatbeständen 2 das sittliche Moment herausgeschält und ins Licht
gehoben wird.

Daß zur Bezeichnung dieser Momente vorteilhaft die Technik und
die Sprache der Werttheorie verwendet werden, wird man bedenkenlos

zugeben dürfen. Die Wertterminologie hat sich jedenfalls auch in
solchen Systemen Eingang verschafft, welche die erkenntnistheoretischen
und metaphysischen Supposita der Wertphilosophie nicht teilen 3. Selbst
ein so entschiedener Gegner der Phänomenologie wie Wittmann schreibt :

« Der Fehler liegt nicht im Wertgedanken an sich, sondern in dem

ausschließlichen Recht, das er beansprucht, in dem Umstände, daß er
aus den Zusammenhängen herausgehoben, auf sich selbst gestellt und
zu einem für sich allein ausreichenden Prinzip erhoben werden soll. »4

Wenn wir also von der metaphysischen These des Dualismus von
Sein und Wert absehen, so zeigt sich uns doch eine gewisse Konvergenzmöglichkeit

von Scholastik und Phänomenologie : Beiden kommt es auf
die Herausstellung des Wertaspektes der Wirklichkeit, in unserem Fall
der personalen Wirklichkeit, des personalen Verhaltens an. In dieser

Herausstellung des Wertaspektes dürfte nun aber der Beitrag der
Phänomenologie wirklich bedeutsam sein.

2. Verdienste der schelerschen Wertlehre : Im Prinzip halten wir beide
Niveaus der schelerschen Wertlehre, das phänomenologische und das

metaphysisch-religiöse, für positive (wenn auch nicht schlechthin
originelle) Errungenschaften der modernen Ethik :

A. Der grundlegende Vorzug der Wertethik liegt unseres Erachtens

darin, daß sie in neuer, überaus anregender, fruchtbarer Weise auf den

phänomenalen Charakter des Sittlichen aufmerksam gemacht hat. Man

mag von der schelerschen Ontologie der Werte (Verhältnis von Wert

1 Cf. J. Schuster, Von den ethischen Prinzipien, eine Thomasstudie zu
S. Th. I-II q. 94 a. 2. In : Zeitschrift f. kath. Theologie 57 (1933) 44-65.

2 Daß diese Tatbestände in Zusammenhang .mit der Wesensteleologie des
menschlichen Strebens stehen, darauf wurde bereits oben hingewiesen (cf. 404 f.).

3 Cf. Steinbüchel a. a. O.
4 Die moderne Wertethik, 358 i.



Person und Werte 413

und Sein) halten, was man will, niemand wird bestreiten wollen, daß
Werte wie Gerechtigkeit, Wahrhaftigkeit, Reinheit, Treue usw. für uns
eine unmittelbare Evidenz der Werthaftigkeit und demzufolge des
Seinssollens besitzen.

Den Terminus « unmittelbare Evidenz » nehmen wir indes, unbelastet

von allen Theorien über « apriorische Wesensschau », in einer ganz
einfachen Bedeutung : Wenn wir uns, gleichviel auf welche Weise (ob
durch Intuition oder Abstraktion) den Sinngehalt z. B. der Gerechtigkeit

klar vor Augen gebracht haben, so wirkt dieser Gehalt unmittelbar
auf uns als Wert und als Sollensgrund, als Einladung, als Anruf. Es

bedarf da keiner weiteren Begründung, keiner äußeren Autorität. Ob

Gott für mein Bewußtsein existiert oder nicht, Gerechtigkeit ist ein

Ideal, ein Wert, der, wenn er einmal klar erfaßt ist, aus sich selbst eine

Sollensforderung darstellt h Er meldet seinen Anspruch überall an, wo
überhaupt noch ein moralisches Empfinden vorhanden ist.

Freilich ist diese Sollensforderung eine rein ideale. Es fehlt ihr das

Gewicht der Autorität. Und darum fällt sie mit « Pflicht » oder «

Verpflichtung » noch keineswegs zusammen. Sofern zum sittlichen Sollen
im Vollsinn autoritative Verpflichtung durch einen göttlichen Gesetzgeber

tatsächlich gehört, so führt die Wertphänomenologie noch nicht
zu diesem Vollbegriff der Sittlichkeit. Was nun aber durchaus nicht
heißen will, die materiale Wertethik sei im Prinzip schon verfehlt. Sie

ist unseres Erachtens nur unfertig, unvollständig, unvollkommen. Sie

bleibt der Vertiefung, der Ergänzung bedürftig. Ihr Grundgedanke aber
behält nach wie vor seine Gültigkeit : Der phänomenal erlebte sittliche
Wert wirkt, vor und unabhängig von aller Willenskundgabe, rein durch
sich selbst, durch seine Werthaftigkeit schon als ein Appell, als ein

Anruf an den Willen.
Diese Phänomenalität, diese Selbstevidenz der Werte als Werte ist

es, die den Aufbau einer wenigstens rudimentären Ethik unabhängig
vom Gottesbegriff, unabhängig von der Religion ermöglicht. Nicht nur
die atheistische Ethik Nicolai Hartmanns, auch das marxistische Ethos
stützt sich auf die Selbstevidenz gewisser Werte.

Für die Herauskehrung der phänomenalen Aspekte des Sittlichen
hat Scheler neue Wege gewiesen. Gewiß bleiben seine eigenen Ansätze

1 Überspitzt und zu einer Waffe gegen die Religion umgeschmiedet wird
der Gedanke von D. H. Kerler. Cf. Max Scheler und die impersonalistische
Lebensanschauung, Ulm 1917.



414 Person und Werte

mit mancherlei gewichtigen Mängeln belastet. Nicht nur daß das

Ethische aus dem realen Seinsganzen herausgerissen wird ; seine Analyse
des sittlichen Phänomens kommt nicht wesentlich über die Vorarbeit
hinaus. Die Wertordnung, der er sein besonderes Interesse zuwendet,
ist ja bloß die Voraussetzung, welche die Sinnentfaltung des Sittlichen
ermöglicht. Von seinen Wesensformen, von seiner reichhaltigen
qualitativen Differenzierung, die am ehesten in einer methodischen Tugendlehre

zur Darstellung käme, bietet selbst sein Gesamtwerk nur dürftige
Auskunft h

Das Verdienst bleibt, daß Scheler Anweisung gegeben hat, wie der
blinden Pflichtethik eine einsichtsvolle Wertethik entgegengesetzt und
damit deutlich gemacht werden kann, daß nicht Willkür, daß nicht ein
Befehl am Uranfang der Sittlichkeit steht, sondern die SelbstWirksamkeit

des Guten, der Glanz, die Lockung, die in ihm selbst liegt, der

Anruf, die Sollensforderung, die von ihm einfachhin ausstrahlt : die
Güte des Guten, die Werthaftigkeit des Wertes 2.

B. Auch daß die Wertphänomenologie letztlich nichts in sich

Abgeschlossenes bedeuten kann, sondern von innen her zu einem
Grenzüberschritt treibt, d. h. eine metaphysisch-religiöse Vertiefung und
Verankerung heischt, gilt uns — Kerler3 und Hartmann 4 gegenüber —
als eine durchaus richtige Einsicht. Die Art und Weise freilich, wie
Scheler diesen Grenzüberschritt vollzieht, kann kaum befriedigen. Eine
eingehendere Kritik, die wir hier nicht leisten können 8, hätte zu zeigen,
daß der Autor den Begriff « Phänomen » allzu willkürlich dehnt6, daß

er um eine saubere Scheidung der Methoden (Phänomenbeschreibung,
metaphysische Spekulation, religiöses Glaubensbewußtsein) wenig
bemüht ist und Dinge ineinandermischt, die im Sinne einer wissenschaftlichen

Grundlegung der Ethik streng auseinandergehalten werden sollten.
Grundsätzlich wird man jedoch gelten lassen müssen, daß das

Sittliche neben der phänomenalen noch eine andere, eine hintergründige

1 Cf. D. von Hildebrand, Zeitliches im Lichte des Ewigen, 321 ff.
2 Cf. 1. c. 333 ff. ; Steinbüchel a. a. O. 218 f.
3 Cf. Max Scheler und die impersonalistische Lebensanschauung.
a Cf. oben S. 400 f.
5 Diese Kritik hätte vor allem vom Boden der Religionsphilosophie aus zu

erfolgen. Vgl. dazu die Arbeiten von : Przywara E., Religionsbegründung, Max
Scheler- J. H. Newman, Freiburg i. Br. 1923; Geyser J., Max Schelers
Phänomenologie der Religion, Freiburg i. Br. 1924 ; Engert J., Studien zur theologischen
Erkenntnislehre, 1926 ; Fries H., Die katholische Religionsphilosophie der Gegenwart.

Der Einfluß M. Schelers auf ihre Formen und Gestalten, Heidelberg 1949,
6 Cf. von Hildebrand a. a. O. 257.



Person und Werte 415

Dimension aufweist, die nicht unmittelbar zutage liegt, sondern sich
erst metaphysischer Spekulation oder religiöser Offenbarung erschließt.
Schon die Scholastik kennt gewissermaßen eine doppelte Grundlegung
der Ethik. Sofern sie sich an der vernünftigen Natur des Menschen
und deren Vollendungsstreben orientiert, hat auch sie eine irgendwie
anschauliche Basis. Diese wird aber tiefergeführt und unterbaut durch
eine theologische Begründung : Die lex naturalis wird, mittels einer
Metaphysik der Schöpfung, verankert in einer lex aeterna, die zusammenfällt
mit der « ratio Dei »1.

So wenig die « régula proxima » des Aquinaten durch die « régula
prima » (ultima) entrechtet oder gar widerlegt wird, so wenig hebt im
schelerschen System die schließliche Fundierung der Werte in Gott
deren Phänomenalität auf2. Die unmittelbare Selbstwirksamkeit, die
unmittelbare Selbstevidenz wird nicht zerstört. Gerechtigkeit bleibt
auch in einer theistischen Ethik ein echter Eigengehalt, ein echter Eigenwert.

Fundierung in Gott meint ja nicht Auflösung in ein göttliches
Willensdiktat, sondern Rückführung auf Gottes Wesen. Fundierung in
Gott bedeutet so letztlich nur das Transparentwerden des phänomenalen
Wertes auf den unendlichen Wert, auf den Urwert des Göttlichen hin,
von dem her er ausgestrahlt ist 3.

Auch nach thomistischer Auffassung ist der gesetzgebende Wille
Gottes nicht ein Prinzip absoluter Willkür 4. Infolge seiner Identität
mit dem Wesen Gottes erscheint er als immer schon vorbestimmt durch
die « bonitas dei », die Wesensgüte Gottes5. Über den gesetzgebenden

1 Thomas von Aquin, S. Th. I-II q. 71 a. 6 c : « Regula autem voluntatis
humanae est duplex : una propinqua, et homogenea, scilicet ipsa humana ratio :

alia vero est prima régula, scilicet lex aeterna quae est ratio Dei. » Cf. q. 21 a. 1 c.

Vgl. Cathrein, Moralphilosophie, 215 ff.
2 Wenn Wittmann (Max Scheler als Ethiker, 15 f.) zwischen der

Phänomenalität der Werte und ihrer Fundierung in Gott einen Widerspruch sehen will,
so beruht dies auf einem Mißverständnis. Cf. D. von Hildebrand, Zeitliches im
Lichte des Ewigen, 327 f.

3 Vgl. die feine Darstellung dieses Gedankens bei Otto Rudolf, Freiheit
und Notwendigkeit, Gespräch mit Nie. Hartmann über Autonomie und Theo-
nomie der Werte, Tübingen 1940, 14 ff.

4 De Verit. q. 23 a. 6 : « Voluntas non habet rationem primae regualae, sed
est régula recta : dirigitur enim per rationem et intellectum, non solum in nobis,
sed in Deo Dicere quod ex simplici voluntate dependeat iustitia, est dicere
quod divina voluntas non procedat secundum ordinem sapientiae, quod est
blasphemum. » Cf. Cathrein, Moralphilosophie, 183 ff.

6 Vgl. Contra Gentiles I 73 : «Quod voluntas Dei sit ejus essentia». 74 :

« Principale volitum Dei est Divina essentia. » Cf. 75, 76, 80 : « Quod Deus de



416 Person und Werte

Willen Gottes hinaus ist somit für Thomas wie für Scheler, so meinen

wir, die Wesensgüte Gottes, Gott als der Urwert das transzendente
Fundament der Ethik.

Das Unrecht des Phänomenologen besteht darin, übersehen zu
haben, daß in Gott nicht nur der Wille mit der Wesenheit identisch
ist, sondern auch die Wesenheit mit dem Willen. Der wesenhafte Gott
ist immer auch ein « Deus volens »1. Und das heißt, daß alles Gutsein
(als Objekt des göttlichen Wohlgefallens) auch ein Gewolltsein durch
Gott meint, daß Wert für uns zugleich Pflicht, Gesetz bedeutet2.

Die schelersche Wertidee ist nicht frei von Einseitigkeiten. Trotzdem

glauben wir, daß sie für die Grundlagendurchforschung der Ethik
einen beachtenswerten Beitrag liefert. — Zu einem befriedigenden System
könnte die Wertethik indes erst werden, wenn sie ihre Abstraktheit
überwände und den Weg zu den konkreten Zusammenhängen, zur Wesens-

teleologie der menschlichen Natur zurücklegte, mit andern Worten,
wenn sie sich mit einer Zweckethik verbündete 3. — Der « Wertpersona-
lismus » synthetisiert wohl die Wertlehre mit dem Personbegriff. Aber
der schelersche Personbegriff selbst hat sich soweit von der menschlichen

Realität entfernt, daß er als Bürge des Konkreten nicht mehr
in Frage kommt.

necessitate vult suum esse et suam bonitatem. » 38 : « Quod Deus est sua bonitas. »

De Pot. 15:« Finis ergo naturalis divinae voluntatis est ejus bonitas, quam non
velle non potest. » Cf. S. Th. I q. 6, 3 ; De Verit. q. 23.

1 Contra Gentiles I 72.
2 Rudolf Otto kommt das Verdienst zu, diesen Bezug der Werte auch zum

göttlichen Willen klar erkannt und zum Ausdruck gebracht zu haben. Cf. a. a. O.
3 Cf. Steinbüchel, a.a.O. II, 40; Hessen, Wertlehre, 180 ff., 187 ff.


	Person und Werte [Fortsetzung und Schluss]

