
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie

E. Stein : Endliches und Ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum
Sinn des Seins. (Edith Steins Werke II.) — Louvain (Nauwelaerts) - Freiburg
(Herder). 1950. xn-496 SS.

Gleich nach Ende des Krieges angekündigt, wurde dieses Werk, das
philosophische Hauptwerk von Edith Stein, in manchen Kreisen mit einer
gewissen Spannung erwartet. Ihr vorzüglicher Ruf als Schriftstellerin und
als Philosophin, der ergreifende Lebenslauf, der sie aus jüdischem Haus
über Husserls Seminar zur katholischen Kirche und schließlich zum Kölner
Karmel führte, ihr vorzeitiger Tod als Opfer Hitlerscher Verfolgungswut,
das allein schon hätte genügt, eifrigstes Interesse dafür zu erwecken.
Zudem aber erfuhr man, daß die ehemalige Assistentin und bevorzugte
Schülerin Husserls es darin unternommen hatte, die systematische
Konfrontierung .von moderner Phänomenologie und thomistischer Scholastik
durchzuführen. Und Husserl selbst hätte ihr gleichsam seinen Segen dazu
gegeben, indem er « mit echtem Vaterstolz » erklärte : « Ich glaube nicht,
daß die Kirche einen Neuscholastiker von der Qualität von Edith Stein
hat. Gott sei Dank, daß sie wissenschaftlich weiterarbeiten darf im Kölner
Karmel» (vgl. Edith Stein, 5. Aufl. 1950, Nürnberg, S. 160). Man konnte
sich also auf eine Bucherscheinung von seltenem Wert gefaßt machen.

Nun liegt das Werk vor. Und es ist zweifellos ein großes Werk. Nicht
bloß wegen seines Umfangs, wegen der vielfältigen Fülle und Wichtigkeit
der erörterten Probleme, sondern auch besonders wegen des gewaltigen
Aufwandes an Geistesschärfe und an denkerischer Erfindungsgabe, von
dem es zeugt.

1. Es bringt vor allem, neben recht viel anderem noch, eine umständliche

Einführung in die ontologischen Anschauungen der realistisch-platonisch

gesinnten Phänomenologen und in die ihnen entsprechende
Abschätzung und Verwertung der thomistischen Doktrin. Von den Sachen
selbst ausgehend, wie sie sich ihr in phänomenologischer Sicht darbieten,
tritt Edith Stein an die Lehren des Aristoteles und des hl. Thomas heran,
bemüht sich in ihre Gründe hinabzusteigen, um dann entweder von ihnen
bezwungen zu werden oder sie zu bezwingen. « Von den Gründen des
hl. Thomas bezwungen werden, hieße ihn für uns philosophisch erobern.
Seine Gründe bezwingen, hieße mit ihm philosophisch fertig werden » (490,
zitiert im Nachwort der Herausgeber).

Eigentlich handelt es hier um die tiefgreifende Umarbeitung und
bedeutende Erweiterung einer nicht veröffentlichten Studie über Akt und
Potenz aus dem Jahre 1931. Ihr sind die soeben mitgeteilten Leitgedanken
entnommen. Als Karmelschwester hätte sich Edith Stein schwerlich so

Divus Thomas 24



370 Literarische Besprechungen

scharf ausgedrückt. In seiner jetzigen Fassung nämlich stammt das Werk
aus ihrer Klosterzeit, wo sie es als « ehrfürchtige und willige Schülerin »

des hl. Thomas (Vorwort vin) — ohne freilich die Selbständigkeit ihres
Urteils einschränken zu wollen — von April 1935 bis September 1936,
gleich nach Beendigung ihres Noviziates, abfaßte und für den Druck
fertigstellte. Wenn man die knappen Arbeitsstunden bedenkt, die ihr die
klösterliche Tagesordnung übrigließ, kann man über die Größe der Leistung
nur staunen. Die Drucklegung begann im Herbst 1936. Sie mußte aber
schließlich, aus sattsam bekannten Gründen, eingestellt werden. Erst
jetzt wurde es möglich, dank den vereinten Bemühungen der Herausgeber
und des Herder Verlags, das dicke Buch, in gewissenhafter Benützung der
verschiedenen gedruckten und ungedruckten Vorlagen und in vorzüglicher
Ausstattung, der gelehrten Welt zugänglich zu machen.

Im kurzen einleitenden Kapitel (I 1-30) über die Frage nach dem
Sein wird unter anderem zum Problem « Christliche Philosophie » Stellung
genommen. Sie wird von Edith Stein aufgefaßt als « das Ideal eines opus
perfectum rationis, dem es gelungen wäre, die Gesamtheit dessen, was
natürliche Vernunft und, Offenbarung uns zugänglich machen, zu einer
Einheit zusammenzufassen » (27) und zwar als Aufgabe der Philosophie
(26). So oft nämlich die Philosophie mit der bloßen Vernunft nicht mehr
weiterkommt, da setzt sie « die vom Glauben beschwingte Vernunft » (287)
ein und holt sich Hilfe für ihre Schwierigkeiten aus der offenbarten Wahrheit

(115/6), wie es denn auch im Verlauf des Werkes öfters geschieht.
2. Die zwei folgenden Kapitel sind für uns die lehrreichsten. Sie sind

es nämlich, die uns in die Arbeitsweise und die Gedankenwelt der
Phänomenologie einweihen, unter Führung einer vorzüglich geschulten und
bestens ausgewiesenen Vertreterin dieser philosophischen Richtung. Eine
Reihe maßgebender Phänomenologen aus Husserls Zeit werden dabei
angeführt : J. Hering, R. Ingarden, A. Reinach, A. Pfänder und vor allem
Frau Hedwig Conrad-Martius, die seit ihren frühen Jahren vertraute Freundin

Edith Steins, von der sie bekennt, « richtunggebende Anregungen
empfangen » zu haben. « Dem Einfluß ihrer Schriften wird man in diesem Buch
wiederholt begegnen » (Vorwort xn). Natürlich werden auch Husserl selbst
und neben ihm Max Scheler erwähnt. Gegenüber Sein und Zeit von Heidegger
wird in ausführlichen Fußnoten an passender Stelle reagiert.

Zuerst (II 31-59) geht die sachliche Untersuchung von unserem eigenen
Sein aus, wie es sich in der Selbsterfahrung enthüllt. Am Ich und an
seinen Erlebnissen werden die Sachunterschiede : aktuelles-potentielles Sein,
Werden — Sein, selbständiges-unselbständiges Sein (Substanz —- Akzidenz)
abgehoben. Aus der Zeitlichkeit unseres « ins Dasein geworfenen » Seins
wird dann auf das ewige und absolute Sein geschlossen, das allein ihm
Halt und Grund zu geben vermag. Das Kapitel bildet eine köstliche Musterprobe

phänomenologischer Erforschung und metaphysischer Vertiefung
zugleich.

Dann (III 60-116) kommt unter dem Titel «Wesenhaftes und Wirkliches

Sein » ein Hauptanliegen der realistischen Phänomenologie zur Sprache,
das noch im ersten Teil des folgenden Kapitels (IV 117-147) weiter behan-



Literarische Besprechungen 371

delt wird. Dem eigenen Sein der wirklichen Dinge, das wirklich ist, weil
es Wirksamkeit besitzt, wird das « Wesenhafte Sein », sowohl das der
(einfachen) « Wesenheiten » als auch das der (zusammengesetzten) « Was-
heiten » als ein noch ursprünglicheres Sein entgegengestellt. « Es könnte
keine erlebte Freude geben, wenn nicht die Wesenheit Freude zuvor schon
wäre. Sie ist das, was alle erlebte Freude möglich macht » (62, 63 vgl. 144).

« Daß es so etwas wie Wesenheiten überhaupt gibt, das entdeckt nur
der grübelnde Denker auf Wegen, die sich von der Einstellung des
täglichen Lebens weit entfernen, und dann hat er die größte Mühe andern
begreiflich zu machen, was er meint. Und doch könnte auch der reine
Praktiker von den Dingen, mit denen er umgeht, nicht reden, wenn es

keine Wesenheiten gäbe» (77). Denn « das, was Namen eigentlich und letztlich

zum Ausdruck bringen, sind Wesenheiten» (76).
Die Wesenheiten und Washeiten sind es, die ganz eigentlich als TtooiTV;

oùcfla anzusprechen wären. Sie sind Seinsgrund und Wesensgrund sowohl
für das Wirklich Seiende wie für das Gedanklich Seiende (vgl. die Tafel 147).
Sie sind das, was Plato unter seinen Ideen gemeint hat. Obwohl sie kein
wirkliches Sein besitzen, haben sie doch Existenz, insofern sie vom Denken
vorgefunden werden und auch von den Begriffen vorausgesetzt sind, die
an ihnen ihr Maß haben (141/2). Auch die dichterische Erfindung des
Künstlers richtet sich an vorgegebenen «Wesenheiten» aus (151-158). Sie
sind weder mit dem nach ihnen genannten Wirklichen zu verwechseln noch
mit den ihnen entsprechenden Begriffen (64/5). Sie entstehen nicht und
vergehen nicht (61). Ihr Sein ist ein wandelloses und zeitloses (65). Sie sind
in den göttlichen Ideen verankert und die trinitärische Logoslehre wird
zu ihrer Erklärung herangezogen (103 ff.), nachdem es geheißen hat, in
kühner Verkürzung : « So ist das Sein der Wesenheiten und Washeiten
das ewige Sein selbst, das in sich die ewigen Gestalten setzt, nach
denen es die Welt schafft» (103).

An einer Stelle (96-8) wird das wesenhafte Sein der Wesenheiten und
Washeiten mit dem identifiziert, was der hl. Thomas die natura in se con-
siderata zu nennen pflegt. Danach müßten die Wesenheiten und Washeiten
in das innere Eigensein der wirklichen Dinge eingehen, wie der Inhalt der
allgemeinen Begriffe. Tatsächlich meint Edith Stein, daß die wirklichen
Dinge dem Wesenhaften Sein nur nachgebildet sind (78 vgl. 66) und zwar
solcher Art, daß sie, besonders nach dem Sündenfall, ihm nur höchst
unvollkommen entsprechen. Die Wesenheiten und Washeiten, sonst auch reine
Formen benannt, stellen ein Optimum dar, an das kein Wirkliches in der
geschaffenen Welt heranreichen kann, — ausgenommen die menschliche
Natur des fleischgewordenen Wortes (478/9), wie wir noch hören werden.

Man wird am leichtesten herausfinden, wie es Edith Stein in dieser
Frage eigentlich meint, wenn man die Ausführungen (224-229) liest, wo sie

unter dem Titel « Reine Form und Wesensform der Stoffgebilde » an einem
konkreten Beispiel ihre Gedanken nochmals zusammenfaßt und zwar mit
einer Klarheit, die man in ihren sonstigen vielfach verschlungenen
Erörterungen manchmal vermissen dürfte.

3. Und nun kommt die große Auseinandersetzung mit Aristoteles und



372 Literarische Besprechungen

dem. hl. Thomas (IV 117-256) über Substanz, Form und Stoff, die sich
dann zu einer Theorie der ganzen unbelebten und belebten Natur erweitert.
Die menschliche Natur wird erst später im Kapitel VII und VIII näher
betrachtet. Edith Stein hat es sich nicht leicht gemacht, über diese Frage
Klarheit zu gewinnen und selbständig Stellung zu nehmen. An die schwierigsten

Texte des Aristoteles hat sie sich herangewagt, um sie in meisterhafter

Übersetzung und scharfsinniger Interpretation vorzulegen. Auch um
das Verständnis des hl. Thomas hat sie sich redlich bemüht. Einer
einzigen wirklichen Fehldeutung sind wir begegnet (239), die jeder kundige
Leser von selbst berichtigen wird. Das Ergebnis : unzweideutige Ablehnung
der materia prima, wie sie vom hl. Thomas verstanden wird (169/70,
177 usw.). Mit Bäumker meint Edith Stein, der thomistische Gedanke des
Urstoffs sei nicht vollziehbar. Das Unbestimmt-Bestimmbare, das zwischen
Sein und Nichtsein in der Mitte liegt, bleibt ein Unfaßbares. Dafür setzt
sie als Stoff der körperlichen Dinge die Raumfülle an, die von den
verschiedenen Formen verschiedene Gestaltung erhält.

Da nach aristotelisch-thomistischer Auflassung erst die körperliche
Substanz räumliche Ausdehnung besitzt, sind nur die ausgeformten Körper
raumfüllend. Vor ihnen kann es keine Raumfülle geben. Der körperliche
Urstoff hat nur insofern eine Beziehung zu ihr, reductive, als er das nicht
irgendwozu und irgendwodurch Bestimmbare darstellt, sondern das zu einem
körperlichen Wesen durch eine körperliche Wesensform Bestimmbare, aus
dem erst durch diese Formung ein Raumfüllendes entsteht. Übrigens sei
daran erinnert, daß der thomistisch verstandene Urstoff steht oder fällt
mit der Annahme einer eigentlichen mutatio substantialis, d. h. einer
Wesensveränderung, die restlose Umformung bedeutet. Diese vorausgesetzt, bleibt
er u. E. unwiderlegbar.

Eine seltsame Merkwürdigkeit in der Stoffauffassung von Edith Stein,
für die sie sich auf Frau H. Conrad-Martius beruft, liegt in ihrer
Unterscheidung zwischen « massenfreiem » und « massenbeschwertem » Stoff,
sowie auch zugleich in ihrem Begriff der « puren Masse » (179-189, 219-222).
« Die Massenbeschwertheit stellt gar nicht den ursprünglichen Zustand der
äußeren Natur dar Das Herausfallen des Stoffes aus dieser Einheit
(nämlich aus der Einheit von Kraft und Stoff), wobei er erst zur puren
Masse wird, ist eine Verkehrung der ursprünglichen Seinsverfassung » (183).
« Es ist hier daran zu erinnern, daß die pure Masse nicht als etwas
Ursprüngliches zu denken ist, sondern als Ergebnis des Zerfalls einer
ursprünglichen Einheit. Der aus lebendigen Formen herausgeborene und
herausgestaltete Stoff wird zur puren Masse, wenn er aus der Wesenseinheit
mit den ihn gestaltenden Formen heraus — und dem Raum anheimfällt.
Wie solcher 'Fall' möglich ist, das lassen wir hier dahingestellt» (221).
« In theologischer Einstellung könnte man ihn mit dem Sündenfall in
Beziehung setzen» (ib. Fußnote 240). Da wirkt sich eine physikalische
Romantik aus, die es uns schwer macht, schon allein ihren eigentlichen Sinn zu
begreifen, geschweige denn ihre Berechtigung einzusehen. Wenn der körperliche

Stoff als Raumfülle gedacht wird, so muß er doch von vornherein
dem Raum anheimfallen.



Literarische Besprechungen 373

4. Wir möchten gleich hier, den weiteren Kapiteln zum Teil
vorgreifend, aus ihren eigenen Worten zeigen, wie sich Edith Stein den Aufbau
des endlichen Seienden denkt, besonders wenn es ein Selbst- und
Eigenständiges ist (Einzelsubstanz). Es sei bei ihm, schreibt sie, « das, was ist,
von dem, was es ist und von seinem Sein zu unterscheiden Von dem,

was ist, sagen wir, was es ist und daß es ist» (194p Sie bezeichnet dann
« das, als den Träger der Wesensbestimmtheit und was, als die
Wesensbestimmtheit selbst. Das — der Träger ohne die Wesensbestimmtheit —
ist als Leerform anzusehen. Träger des Seins ist erst die erfüllte
Leerform. Als Fülle ist das bestimmte Was des jeweiligen einzelnen Seienden

» aufzufassen (266, über die Ausdrücke Leerform und Träger vgl. 195 ff.
und 201 f.).

« Das Wesen als das Ganze aus Form und Stoff ist auf sich selbst
gestellt und an diesem auf sich selbst gestellten Wesen ist etwas zur
Abhebung zu bringen, was alle Wesensfülle, Form und Stoff, trägt» (378;.
In der Einzelsubstanz ist nämlich « der Natur- oder Wesensträger vom
Wesen oder der Natur zu unterscheiden. Darum ist es durchaus in unserem
Sinn, wenn der Selbstand — Edith Stein bezieht sich hier auf die von
P. Gredt vertretene Deutung der subsistentia — als von der Natur, die
den Selbstand hat, sachlich verschieden bezeichnet wird, als die der Natur
innerliche Abschlußgrenze Und wenn dieser Unterschied als modal
sachlich im Gegensatz zu einem schlechthin sachlichen genannt wird, so

entspricht das offenbar dem Unterschied, den wir zwischen Inhalt und
Leerform des Seienden gemacht haben, da wir beide als zur Sache gehörig,
d.h. zum Seienden selbst, ansehen» (437/8).

Die Substanz im eigentlichen Sinn ist « das Einzelding, das bereits
durch den Selbstand abgeschlossene, das von seinem Träger getragene
Wesen » und der Selbstand wird « als etwas von ihrer (der Substanz)
Wesensfülle als die sie umschließende sachliche Leerform Abhebbares » zu
bezeichnen sein (439).

« Das Einzelsein eines Dinges », heißt es später, « gehört zu seiner
Leerform» (446). «Wir haben den Wurzelpunkt des Einzelseins in
dem formalen Bau der Gegenstände als solchen gefunden : darin, daß der
als Leerform ihr Wesen abschließende Träger unmitteilbar ist» (454).

Diese Leerform des Trägers, die Edith Stein mit der Gredt'schen
subsistentia in Beziehung bringt, erinnert eher an die skotistische haecceitas.

Aber Edith Stein erwähnt letztere nirgends ausdrücklich.
So also haben wir in jedem Einzelwesen: 1. das « das », den Träger

des Wesens, als Leerform von ihm sachlich abhebbar ; 2. das « was », das
Wesen, das Ganze aus Stoff und Form, als Inhalt des Trägers ; 3. das Sein,
dessen Träger erst die erfüllte Leerform ist und das sich von diesem Träger
ebenfalls sachlich unterscheidet. Denn Edith Stein bejaht entschieden den
Realunterschied von essentia und esse in den Geschöpfen.

Nun aber ist das Wesen selbst, als Inhalt des Trägers, bei allen
endlichen Einzelsubstanzen aus Stoff und Form zusammengesetzt, bei den
geistigen ebenso wie bei den körperlichen Geschöpfen. Jedes endliche
Wesen ist « gefüllte Form oder geformte Fülle » (332 und öfters). Der Stoff



374 Literarische Besprechungen

der körperlichen Wesen ist die bestimmbare Raumfiille. Der Stoff der
geistigen Wesen ist die bestimmbare Lebensfülle (auch Kraft- oder Geistesfülle

benannt). « Die Scheidung des Seins in der Schöpfung bedingt eine
Sonderung in verschiedene Seinsgebiete, die nach Stoff und Form
unterschieden sind. Der körperliche Stoff ist unbestimmte Raumfülle, der
geistige Stoff ist unbestimmte Lebensfülle. Die körperlichen Formen
gestalten sich bzw. ihren Stoff in den Raum hinein zu einer Welt von
körperlichen Dingen. Die geistigen Formen gestalten ihre Lebensfülle in
ein geistiges Reich hinein, in ein geistiges Reich von Personen und Werken,
die alle in einem geistigen Wirkungszusammenhang stehen » (384).

In der Annahme eines Stoffes der Geister geht Edith Stein mit Skotus
einig. Doch ist der Unterschied zwischen ihrer und Skotus' Auffassung
ein so großer, daß Skotus und seine Anhänger sich kaum daran freuen
werden.

Die Übereinstimmung ist höchst oberflächlich. Verwirft Edith Stein
die materia prima des hl. Thomas, dann muß sie um so mehr die materia
primo prima der Skotisten (die Quaestiones de rerum principio, auf die Edith
Stein sich 376 n. 72 beruft, sollen unecht sein) verwerfen. Daß Skotus ihr
ein eigenes Sein zuschreibt, läßt das Ärgernis der gänzlichen Unbestimmtheit

unvermindert bestehen. Mit der unbestimmten Geistesfülle kann sie

jedenfalls unmöglich zusammenfallen (über die ganze Frage 376-378, vgl.
noch 350, 365).

5. Wir sind weitläufiger geworden, als wir es beabsichtigten. Daher
begnügen wir uns den Inhalt der vier übrigen Kapitel kurz anzugeben :

Seiendes als solches. Die Transzendentalien (V 257-301 : ein ausgezeichnetes
und sehr anregendes Kapitel) ; Der Sinn des Seins (VI 302-327 : weniger
gelungen, wie uns scheint) ; Das A hbild der Dreifaltigkeit in den Geschöpfen

(VII 328-430 : da wird natürlich viel theologisiert : Trinität, Engelwelt nach
dem Areopagiten usw., aber die Abschnitte über den Menschen und sein
Innenleben sind tief und schön) ; Sinn und Begründung des Einzelseins

(VIII 431-482 : eine scharfe und geistvolle Untersuchung über, d. h. gegen
die Individuation « ex materia signala quantitate », aus der wir das ontolo-
gisch Wichtigste bereits ausgehoben haben ; Edith Stein hält entschieden
dafür, daß jeder Mensch und jeder Engel als ein einmaliges einzigartiges
Einzelwesen anzusehen ist, sich also eigentlich « formell » von jedem anderen
unterscheidet ; sie meint aber auch, daß mehrere völlig gleichartige Einzelwesen

möglich wären, von jeder räumlichen Existenzweise mit « hic et
nunc » abgesehen, allein schon auf Grund ihres « unmitteilbaren » eigenen
Trägers ; mögen sie auch dabei nicht unterscheidbar sein, nichtsdestoweniger

bleiben sie unterschieden).
Den Abschluß bilden hochstehende Betrachtungen von ausgeprägter

Eigenart über die Einheit des Menschengeschlechtes : Haupt und Leib, ein
Christus (468-482).

Wir lassen noch einige Äußerungen Edith Steins folgen, die uns
besonders kennzeichnend für ihre Geisteshaltung zu sein scheinen.

« Zu jedem Urteil gehört eine Zergliederung, das vollkommen Einfache
aber läßt keine Zergliederung zu. Am ehesten wäre die Aussage möglich :



Literarische Besprechungen 375

« Gott ist —- Gott » als Ausdruck der Unmöglichkeit einer Wesensbestimmung

durch etwas anderes als Ihn selber» (317 vgl. dazu S. Thomas,
Sum. Th. I 13, 12).

« Die potentia oboedientialis im engeren und eigentlichen Sinn » ist
« eine Fähigkeit zu gehorchen, auf Gott zu hören und sich ihm in Freiheit
anheimzugeben So setzt die Gnade Freiheit voraus und setzt Natur
voraus, da es ja freie Geschöpfe geben muß, damit das Gnadenwirken
einsetzen kann. Die Natur aber setzt nicht wiederum Freiheit voraus und
wird nicht 'persönlich' in Empfang genommen. Die Geschöpfe finden sich
mit ihrer Natur im Dasein vor und können sie nicht 'annehmen' oder
'ablehnen' wie die Gnade. Die Wiedergeburt durch die Taufe bei neugeborenen
Kindern ist kein Einwand », wegen des stellvertretenden Hinnehmens durch
andere (369 vgl. 408/9).

« Sicherlich wohnt in dem Gottmenschen nicht nur alle Fülle der
Gottheit, sondern auch alle Fülle der Menschheit (478) Was den
Menschen Christus vor allen Menschen auszeichnet und ihn zum Haupt der
Menschheit macht, ist nicht nur seine Freiheit aller Sünde, sondern das,
was ich in den Worten ausdrücken wollte, daß 'alle Fülle der Menschheit'
in ihm war. In ihm war das ganze Artwesen der Menschheit voll verwirklicht,

nicht nur einem Teilbestand nach, wie in den anderen Menschen
So wird die Fülle der Menschheit in doppelter Weise wirklich : in der Person
Christi und im ganzen Menschengeschlecht» (479).

Das sind theologische Gedanken. Nun setzen wir noch einen rein
philosophischen hinzu.

« Es ist nicht Ziel dieser Arbeit, thomistische und phänomenologische
Erkenntnislehre gegenüberzustellen. Dazu wäre ein eigenes großes Werk
erforderlich. Es soll hier nur die in unserem Zusammenhang wichtige
Übereinstimmung hervorgehoben werden, daß beide in der natürlichen
Erfahrung den Ausgangspunkt für alles darüber hinausführende Denken sehen.
Wenn nicht alle Erkenntnis aus der Erfahrung ihr Recht nimmt, wenn es

vielmehr noch eine aus reiner Vernunft erkennbare Rechtsgrundlage der
Erfahrung gibt, so bleibt doch Ziel alles Denkens, zum Verständnis der
Welt der Erfahrung zu gelangen. Ein Denken, dessen Ergebnis nicht die
Begründung, sondern die Aufhebung der Erfahrung bedeutet ist bodenlos

und verdient kein Vertrauen» (309/10).
So werden sich also Theologen und Philosophen gleich lebhaft am

gedankenreichen Werk von Edith Stein interessieren. Diesen Gedankenreichtum

konnten wir unmöglich so zur Geltung bringen, wie wir es
gewünscht hätten. Aus ihm zu schöpfen, dürfte allerdings keine leichte Sache
sein. Denn das Werk von Edith Stein ist entschieden ein schweres Werk,
stellenweise von kaum zu überbietender Subtilität. Wer aber die Mühe
nicht scheut, es durchzuarbeiten, wird sich wohl belohnt finden. Denn
aus seiner Fülle ist, so oder anders, viel zu lernen. Übrigens ist diese Fülle
von einer Sprache getragen, die sie stets in vollendeter Gestaltung darreicht.

Freiburg. M.-St. Morard O. P.



376 Literarische Besprechungen

Sur la justification 1

L'examen complet et systématique n'avait pas encore été entrepris
par un auteur moderne des textes où saint Thomas traite de la justification.
Le R. P. M. Flick a conçu le dessein de combler cette lacune, entendant
se donner en même temps le moyen de trancher le cas spécial de la
justification opérée par la voie du sacrement, dont ont disputé de préférence
les théologiens depuis saint Thomas. Parti de cette intention, le travail
a été strictement délimité. Le Commentaire des Sentences, la Question disputée
De veritate, la Somme théologique sont exploités avec soin. Mais de la
justification selon saint Paul, pas un mot. Il en va comme si saint Thomas
était un auteur autonome, alors que sa théologie de la justification est
toute adhérente aux déterminations scripturaires qu'il se propose seulement
d'ordonner et de rendre intelligibles. Est-il sûr que même au nom d'une
raison de méthode l'on soit en droit de séparer aussi radicalement un exposé
théologique de la documentation inspirée d'où il procède On donne prise
de cette manière à l'opinion courante qui voit dans la théologie spéculative
un exercice sut generis, duquel est distinguée comme biblique la théologie
qui s'attache à l'intelligence de l'Écriture. Rien cependant ne dénature
davantage l'effort auquel s'est appliqué un saint Thomas. Un mot
d'avertissement tout au moins, peut-être d'excuse, eût été souhaitable de la
part de l'auteur. Le P. Fl. ne s'intéresse pas davantage aux questions mises

plus tard en évidence du fait de la controverse protestante. Sur la nature
de la foi justifiante, aucun développement spécial n'est institué qui eût
correspondu à cette histoire ultérieure de la théologie. Prenons la
monographie comme elle se présente : dans ses strictes limites, elle constitue
l'étude attentive et délicate des textes où saint Thomas s'est successivement

exprimé (ils sont cités nombreux et abondants en traduction italienne) ;

elle engage même sur l'un ou l'autre élément de cet ensemble une
interprétation plus élaborée que nous aurons à prendre en considération.

Le premier chapitre (pp. 11-26) reste assez élémentaire, sur la
conception comme justice de l'état auquel se termine le changement du pécheur
en homme agréable à Dieu. Un regard donné à saint Paul eût été quant à

ce point particulièrement utile. Il est démontré plus longuement dans le

chapitre second (pp. 26-54) que le consentement de la volonté humaine
à la grâce est nécessaire dans le moment de la justification. Les arguments
sont relevés et distingués par lesquels saint Thomas a établi cette conclusion
spéciale, sans que soit explorée la partie positive de la preuve, sans que
soit évoquée la doctrine plus générale de la conciliation de la grâce et de
la liberté. Nous restons près de la lettre du sujet traité. Relevons (en rapport
avec des remarques naguère parues dans cette revue, cf. Divus Thomas,
27 [1949], pp. 342-351) la correction apportée à l'opinion des « Salmanti-

1 Maurizio Flick, S. J. L'attimo délia giustificazione secondo S. Tommaso

(Analecta Gregoriana, vol. XL. Series Fac. Theologicae, Sectio B, n. 17). Romae,
Univ. Greg., 1947 ; in 8°, 206 pp.



Literarische Besprechungen 377

censes » (p. 54, n. 93), selon qui il pourrait arriver, à titre d'exception,
que Dieu infusât la grâce à un adulte conscient sans aucun acte volontaire
ou libre de la part de celui-ci ; la nécessité établie par saint Thomas s'entend
au contraire comme une nécessité absolue. On en vient avec le chapitre
troisième (pp. 54-103) à la constitution de la justification dans l'instant
où elle a lieu. L'exposé est heureusement précédé du bref historique de

la question chez les théologiens scolastiques antérieurs à saint Thomas :

car les quatre requisita dont il est fait encore état dans la Somme théologique
remontent, à travers plusieurs devanciers, jusqu'à Pierre de Poitiers (f 1215).
Que la justification requière l'infusion de la grâce sanctifiante, on le prouve
tant à partir de la condition faite au pécheur par son péché que de la
disposition éternelle d'amour présente en Dieu à l'égard de l'homme, où cette
dernière considération eût mérité de plus amples explications. Que la même
transformation de l'âme requière un mouvement du libre arbitre vers Dieu,
on le fait valoir à l'avantage spécialement de la foi, quoique non séparée des

autres vertus : nous avons dit déjà que l'analyse reste courte sur cette
partie de la doctrine, soumise depuis lors à tant de discussions. Du mouvement

du libre arbitre dirigé contre le péché, l'auteur établit également
la nécessité au nom des raisons invoquées par saint Thomas, avec cette
clause toutefois que la détestation du péché, chez l'adulte conscient, pourrait
exceptionnellement rester impliquée dans l'acte de charité. Le P. Fl. se

dit d'accord là-dessus avec les « Salmanticenses », dont il avait refusé plus
haut une thèse voisine (encore qu'il conteste, p. 79, n. 73, leur exégèse
de I-II, q. 113, a. 5, ad lm). Nous n'aurions donc cette fois qu'une nécessité
morale, tandis que le mouvement vers Dieu relève d'une nécessité
métaphysique. Nous doutons que saint Thomas eût accordé cette concession :

la détestation du péché en effet n'est pas exigée formellement au titre de
la réparation, comme le répète l'auteur (p. 80, n. 75 ; p. 81, n. 78), mais
afin d'opérer le détachement et l'éloignement de l'âme à l'égard du bien
périssable où se complut le pécheur ; le mot même de détestation signale
cette intention. Vu la dépendance de ce dernier mouvement par rapport
à l'attachement de l'âme à Dieu, les deux actes distingués du libre arbitre
se réduisent à l'unité, comme il est montré ensuite, où la différence pouvait
être mieux soulignée d'une haine encore morale de la faute et d'un
retournement contre le péché qu'inspire la reconnaissance de la suprématie divine.
Avec la rémission du péché, nous obtenons le quatrième des requisita
annoncés. Il y a lieu de la mentionner à part de l'infusion de la grâce, comme
désignant une réalité physiquement différente encore qu'inséparablement
conjointe : autre l'inclination de la volonté vers la fin surnaturelle entraînée
de soi par la grâce, autre la corruption de l'état de péché ou rectification
de l'adhésion habituelle de la volonté à un bien créé traité comme fin dernière ;

à bon droit, l'auteur invoque cette explication de Jean de Saint-Thomas,
qui peut se réclamer de q. 113, a. 6, ad 2m. Suit la considération de l'instantanéité

de la justification : à sa manière ordinaire, l'auteur rapporte les
raisonnements des trois écrits cités de saint Thomas, non sans les comparer
entre eux. On s'informera utilement de cet élément de la doctrine dans
les pages précises qu'il y a consacrées.



378 Literarische Besprechungen

L'étude dont nous rendons compte est restée pour le principal dans
les trois premiers chapitres une reproduction diligente des arguments et
conclusions de saint Thomas. Elle s'anime dans les chapitres quatrième
et cinquième, où la part d'interprétation et d'élaboration personnelles
devient plus importante. Selon quel ordre tout d'abord concevoir dans
l'instant de la justification les divers éléments qu'on y a distingués (ch. 4,

pp. 104-154) Ce soin de la synthèse succédant à l'analyse traduit fidèlement
la recherche de saint Thomas. En rapport avec la préoccupation caractéristique

de la théologie moderne, l'auteur toutefois s'informe avant tout,
nous l'indiquions au début, de l'origine de l'acte de contrition compris
dans la justification, d'où il passera en fin de compte à la justification
sacramentelle. Il attend de son enquête élargie qu'elle lui garantisse la
sûre détermination de la pensée de saint Thomas. Vu le mouvement de la
doctrine à ce sujet, il retient d'abord les seuls textes des écrits plus anciens,
le Comm.. des Sent, et la Q. D. De veritate. L'acte de contrition justifiant,
dès ces premiers textes, procède comme de sa cause efficiente de la grâce
habituelle infusée dans l'âme. Il a en même temps par rapport à cette
grâce habituelle raison de disposition. Au gré de l'auteur, l'explication
donnée par saint Thomas de cette double condition se fonde sur la
distinction dans l'acte de contrition de sa substance d'une part, de sa forme
d'autre part. Selon la substance, il procède du libre arbitre et dispose à

la grâce ; selon la forme, il procède de l'habitus de grâce ajouté à la
puissance. Mais un inconvénient ne résulte-t-il pas de cette manière de voir
En tant que procédant du libre arbitre, l'acte de contrition n'a nullement
raison de disposition ultime à la grâce, et c'est de disposition ultime qu'il
s'agit. Celle-ci en toute mutation est due à la forme survenant dans le sujet.
L'acte de contrition dispose à la grâce comme acte formé. Pour rendre
raison de sa double condition de disposition et d'effet (antérieur à la grâce
au premier titre, postérieur au second), une distinction ne peut intervenir
qui serait prise de sa structure. Elle se prend du rapport à ses principes.
Le même acte formé, considéré comme procédant du libre arbitre, c'est-
à-dire de la puissance de l'âme dont la charité et la pénitence sont les habitus,
est disposition à l'égard de ces habitus et de la grâce dont ils émanent ;

considéré dans son rapport avec ces habitus et la grâce comme résultant
de l'action de Dieu sur l'âme, il est leur effet. Et il y a lieu de retenir les
deux considérations : car Dieu n'infuse pas la grâce en dehors d'un sujet
disposé, c'est-à-dire d'un libre arbitre mis en action ; et la disposition du
sujet ne s'obtient pas comme ultime en dehors de l'infusion de la grâce
par Dieu. Les textes d'où le P. Fl. tire la distinction dite plus haut (De ver.,
q. 28, a. 8, ad 3m sed contra, ad 4m sed contra) font valoir en réalité que
la raison de disposition se tire de la considération du sujet recevant la
grâce : car il y a à tenir compte de cet ordre de cause, et il entraîne pour
l'acte de contrition une antériorité que laisse entière sa condition d'effet
obtenue selon une considération différente. Quant au passage où l'acte
de contrition est déclaré avoir rang de disposition en tant qu'il procède
du libre arbitre (II Sent., d. 5, q. 2, a. 1, cité p. 131), il est à entendre pareillement

du rapport de l'acte formé avec son principe pris du sujet récepteur,



Literarische Besprechungen 379

et non pas comme si cette disposition ultime, œuvre du seul libre arbitre,
n'engageait pas en même temps la forme surnaturelle provenant de la
grâce. Il est indubitable que la préparation éloignée à la grâce, dans le
Comm. des Sent, et la Q. D. De ver., ne fait appel encore qu'à l'activité
du libre arbitre, indépendamment de toute grâce surnaturelle ; le P. Fl.
rappelle à bon droit cette première position de la théologie de saint Thomas.
Nous ne croyons pas néanmoins qu'elle intervienne dans la doctrine de

la préparation ultime à la grâce habituelle, dont saint Thomas n'a jamais
douté qu'elle ne fût l'œuvre de la grâce habituelle elle-même.

La Somme théologique n'est pas sans marquer sur le sujet qui nous
occupe un perfectionnement, mais qui ne concerne que la meilleure expression
d'une pensée substantiellement inchangée. La rémission du péché, tout
d'abord, au lieu de figurer en seconde place parmi les quatre requisita
énoncés plus haut, vient au terme de la justification ; la raison en est que
saint Thomas argumente maintenant selon l'analogie du mouvement en
général, la rémission du péché étant traitée comme le point d'arrivée du
mouvement de l'âme ébranlée au départ par l'infusion de la grâce : il n'y
a donc plus d'objection à introduire entre ces deux extrêmes les actes du
libre arbitre qui, dans les écrits antérieurs, suivaient la rémission du péché
aussi bien que l'infusion de la grâce, ces deux éléments de la justification
étant considérés comme immédiatement conjoints. Vu leurs objets distincts,
ils se prêtent bien au contraire à être entendus comme le terme a quo et
le terme ad quem du même mouvement (I-II, q. 113, a. 6, ad 2m). Quant
à l'acte de contrition, sa valeur de disposition à l'endroit de la grâce dont
il est cependant l'effet apparaît au mieux lorsque saint Thomas, dans
l'ouvrage de sa maturité, distingue la grâce elle-même selon qu'elle est
infusée dans l'âme ou selon qu'elle est reçue par l'âme. Infusée, elle détermine

l'acte de contrition ; en vertu de la réaction du libre arbitre, elle se

trouve accueillie et comme assimilée par le sujet accordé désormais à cette
forme nouvelle. Tandis que nous passions précédemment d'un point de

vue à l'autre, de la cause efficiente et formelle à la cause matérielle, nous
pouvons en rester, selon la formule de la Somme théologique, au point de

vue de la cause efficiente et formelle, la considérant selon les deux moments
de son rapport avec le sujet : elle agit sur lui, elle est reçue par lui (I-II,
q. 113, a. 8, ad 2m). Ne doutant pas que l'acte de contrition en sa valeur
dispositive ne soit dû à la grâce, selon l'enseignement de la Somme théologique,

le P. Fl. se demande seulement, pour correspondre au problème
des théologiens modernes, si cette grâce est à entendre comme habituelle
ou comme actuelle. Il répond sans hésiter que les textes de saint Thomas
ne permettent aucune autre interprétation que celle de la grâce habituelle.
Mais il ne s'ensuit, explique-t-il, nulle contradiction : car la valeur
dispositive de l'acte de contrition, si elle est due à la grâce habituelle informant

le libre arbitre dans le moment de la justification, cependant se
rattache à cette grâce, non au titre où elle est déjà possédée, mais en tant
qu'elle tient lieu de la motion actuelle par laquelle s'opère, dans la doctrine
de la Somme théologique, la préparation à la grâce ; ce qui, au demeurant,
n'exclut pas une motion actuelle appliquant la volonté à l'acte dans l'instant



380 Literarische Besprechungen

de la justification (p. 143 ; cf. pp. 148, 180, 197). Cette explication
laborieuse est rendue superflue moyennant la distinction bien comprise de
l'infusion de la grâce habituelle et de sa consecutio ou réception par le sujet,
comme nous le rapportions plus haut. Lorsqu'elle met en mouvement le
libre arbitre, la grâce habituelle joue bel et bien son rôle de forme. Autre
toutefois l'information, autre la consecutio qui présuppose la réaction vitale
du sujet. Il ne faut pas hésiter non plus à dire que l'acte dispositif de la
contrition est vertueux et méritoire (énoncé formel sur le mérite de la
préparation ultime : I-II, q. 112, a. 1, ad lm ; cf. q. 113, a. 7, obj. 4), valeur
que le P. Fl. détache de la disposition pour en faire le fruit de la grâce
habituelle d'ores et déjà possédée. Dès là que la grâce a touché l'âme, elle
lui fait produire un fruit de vertu méritoire ; mais ce tout premier effet
de la forme surnaturelle se trouve avoir raison de disposition, par quoi
le sujet s'égale au don qu'il reçoit. L'interprétation que donne l'auteur
de la Somme théologique se ressent trop de celle qu'il avança à propos des

ouvrages antérieurs et dont nous disions qu'elle n'est pas entièrement
satisfaisante. La doctrine thomiste de la justification n'est point dépendante
du considérable changement qui affecta, dans l'évolution de saint Thomas,
sa théologie de la préparation éloignée à la grâce. Il en résulte, nous semble-
t-il, une simplification de l'exégèse et de ses résultats.

Mis au point le rôle de l'acte de contrition dans la justification, il ne
reste plus au P. Fl. qu'à déterminer dans quelle mesure ce mouvement
du libre arbitre sous la grâce dépend de Dieu et dépend de l'homme. Nous
rejoignons à cet endroit la doctrine de la liberté conciliée avec la grâce
opérante : on en trouvera dans ces pages un exposé fidèle. Il n'appelle que
l'approbation, sauf que nous croirions plus correct de maintenir (cf. p. 154,
n. 125) le « movetur tantum » pour traduire l'effet de la grâce opérante
sur la volonté. Saint Thomas emploie expressément ce terme, qui recouvre
tout le champ de la grâce opérante. Il suffit d'entendre le moveri dont il
parle comme celui d'une volonté respectée dans sa nature, ce qui ne permet
aucune confusion avec l'inertie ou la violence que nous associons d'ordinaire
à l'idée de passivité ; et l'acte du pur consentement se trouve par là nettement

distingué des interventions où la volonté s'affirme comme une
puissance motrice. Les abus luthériens nous invitent à parler de ces choses

avec le plus grand soin ; ils n'emportent point que nous devions renoncer
au langage de saint Thomas.

La connaissance de la justification comme telle ne peut que garantir
la sûre intelligence de la justification sacramentelle. Le problème à ce sujet
est bien engagé par l'opinion de Cajetan estimant nécessaire à l'effet de
grâce, chez l'adulte conscient, la dévotion actuelle dans la réception du
sacrement. Est-il à penser que la justification par la voie du sacrement
s'opère selon les mêmes actes du libre arbitre que l'on a recensés plus haut
Ou n'admettra-t-on pas qu'ils puissent être moins parfaits En ce qui
concerne notamment la contrition, la question est celle de savoir si, grâce
à la vertu propre du sacrement, la simple attrition n'en peut tenir lieu.
En ce nouveau chapitre (pp. 154-193), l'auteur rejoint, avec une exactitude
d'autant plus louable qu'elle est moins universellement répandue, la doctrine



Literarische Besprechungen 381

de saint Thomas. Il établit tout d'abord que l'analyse de la justification
comme telle est à entendre aussi bien de la justification obtenue par voie
sacramentelle. Une exception relative au mouvement de contrition ne
signifierait nullement, comme il est dit avec force p. 163, contre une
conception familière à trop d'esprits, une moindre exigence de la part de Dieu
mais un moindre bienfait accordé à l'homme, l'acte de contrition constituant

une communication de la divine bonté plus parfaite que l'infusion
du seul habitus. A voir les déclarations de saint Thomas sur la justification
des adultes par le baptême et par le sacrement de pénitence, cette première
appréciation se confirme, puisque les textes favorables à l'attrition s'entendent

de la préparation éloignée. Sous la réception du sacrement, l'acte
est produit par lequel l'adulte accueille la grâce répandue en lui, et par
là se conclut une préparation qui avait pu jusqu'au dernier moment rester
imparfaite. Le cas de l'adulte baptisé en état d'inconscience temporaire
est résolu en harmonie avec la même doctrine puisque, supposé la volonté
antérieure d'accéder au sacrement, la grâce dont celui-ci est la cause se

reçoit dans l'acte de contrition émis après le retour de la conscience. Il
faut distinguer en effet cette assimilation active de la grâce de l'entrée
en possession de l'habitus, laquelle coïncide avec l'administration valide
du sacrement : le P. Fl. établit ce dernier point comme rendant bien compte
des divers textes tirés des trois ouvrages successifs de saint Thomas. En
parlant de la sorte, on n'atténue en rien Vex opere operato ; l'on dit bien
plutôt que cette vertu du sacrement va jusqu'à causer un acte, au lieu
de se borner seulement à introduire un habitus. Quant à l'expérience,
l'auteur concède que la perception de la contrition comme telle peut être
difficile, donc qu'il n'y a rien à déduire de là contre la doctrine soutenue
plus haut (mais la formule de l'acte de contrition ne traduit-elle pas des

dispositions inspirées de la charité Il n'y a pas lieu d'autre part de lier
la justification sacramentelle à l'attention actuelle, comme le voulait
Cajetan ; en réduisant le cas de la distraction à celui de l'inconscience
temporaire, on évite en effet cette position extrême et l'on n'exige rien
de l'homme accédant au sacrement qui ne s'accorde avec la pratique de

l'Église. On lit avec beaucoup de sympathie ce chapitre soigneusement
fait et l'on adhère avec empressement aux conclusions de l'auteur. Nous
n'aurions pas trouvé mauvais qu'il corrigeât le contre-sens commis par
saint Thomas sur le recreatus du 1. IV des Confessions, ch. 4, n. 8 : car saint
Augustin signale par ce mot que son ami recouvra la santé corporelle, non
qu'il reçut la grâce et fut justifié (cf. p. 183, n. 79 ; p. 187, n. 88).

En règle générale, la partie positive de cette étude reste indigente,
nous l'avons remarqué. Il est curieux que la bibliographie ne mentionne
aucune publication postérieure à 1942, alors que la question de la
justification sacramentelle et de l'attrition selon saint Thomas a fait depuis
ce temps-là l'objet de contributions notables. Il est sûrement inexact de
faire remonter à 1515 l'Expositio de Barthélémy de Medina sur la ITI. On
aimerait que toujours fût citée la date de la première édition en ce qui
concerne les œuvres des anciens théologiens. Gonet est orthographié
correctement dans la bibliographie (mais l'initiale de son prénom laisse incertain).



382 Literarische Besprechungen

ce qui ne fut pas toujours le cas dans le cours de l'ouvrage. Ces détails
ont leur prix. Ils ne vont pas jusqu'à nous dissimuler la bonne qualité
de l'étude que nous venons d'examiner. Sans que toutes les parties en
soient également approfondies, sans que nous en croyions irréprochables
toutes les interprétations, la doctrine de saint Thomas y est reproduite
avec soin et le plus souvent avec fidélité. Sur un sujet difficile et menacé

par la confusion des disputes, ce mérite devait être relevé.

Fribourg Th. Deman, O. P.

Dogmatik

Fr. Taymans d'Eypemon S. J. : La Sainte Trinité et les Sacrements.
(Museum Lessianum — Section Théol. No. 46.) — Bruxelles, Desclée de
Brouwer. 1949. 159 SS.

In derselben Reihe, Museum Lessianum Heft 41, erschien schon früher
von T. « Le mystère primordial. La Trinité dans sa vivante image ». Das
gegenwärtige Buch will nun die Zusammenhänge zwischen dem Dogma der
Dreifaltigkeit und der Theologie der Sakramente näher beleuchten. Insofern

die Sakramente die heiligmachende Gnade vermitteln, enthalten sie
sicher auch eine gewisse Offenbarung des göttlichen, innertrinitarischen
Lebens. In dieser Hinsicht wird nun zunächst, in der Einleitung, die strikte
sakramentale Handlung betrachtet. Diese ist Handlung Christi, Fortsetzung
der, auf Grund der hypostatischen Union, persönlichen : actiones sunt
suppositorum. Also, schließt T., werden auch die sakramentalen
Handlungen besonders von der zweiten Person der Dreifaltigkeit hervorgebracht.
Die anderen Personen wirken zwar mit, jedoch « nach ihrer besonderen
Art » (17). « Im Sohn, in der Handlung des Sohnes, sind Vater und Heiliger
Geist für uns (in der sakramentalen Handlung) gegenwärtig» (45).

Nun besteht aber hier ein doppelter, tiefgreifender Unterschied : Erstens
sind die Sakramente instrumenta separata. Zweitens sind sie von der
Menschheit Christi nur instrumentaliter gewirkt. T.s Ausführungen gehen
natürlich nicht direkt gegen diese beiden Punkte, er will nicht etwa die
Theorie von de Régnon für die Sakramentenlehre wiederholen. Unsere
Bemerkungen beziehen sich nur auf folgende Nuance : Betrachten wir nämlich

die sakramentale Handlung als Handlung und Wirkung, so sehen wir
nicht, wie man in dieser Beziehung einer einzelnen göttlichen Person eine
besondere Tätigkeit zuschreiben kann. Anders verhält es sich in der Richtung

der Offenbarung, auf Grund der gewirkten Gnade. Dies sei aber nur
zur Einleitung gesagt.

Nehmen wir nämlich die Arbeit als Ganzes, so steht nicht so sehr die
sakramentale Handlung, als die Hauptwirkung derselben, die sakramentale
Gnade, im Vordergrund. Man sucht in den einzelnen Modalitäten die
Anknüpfungspunkte zur Dreifaltigkeit, d. h. man sucht im besonderen
sakramentalen Charakter der Gnade besondere Ähnlichkeiten mit den Eigen-



Literarische Besprechungen 383

Schäften der Personen aufzuzeigen. Dies ist das Hauptanliegen, und in
dieser Hinsicht wird zweifellos Wertvolles und Erfreuliches geleistet. —
Beim Vergleich der sakramentalen Gnade mit dem Leben Christi denkt man
nicht selten unwillkürlich an Söhngen

Nirgends findet man aber ein Wort über die Lehre der Appropriationen.
Merkwürdig, denn dies scheint ja gerade der Hauptpunkt zu sein. Eine
klare Stellungnahme hätte den anregenden Ausführungen nicht den
geringsten Abbruch gebracht. Es ist ja schon zum vorneherein klar, daß es,
auf Grund der Gnade, nicht nur um ein bloßes Abbild, sondern wirklich
um eine Teilnahme am innergöttlichen Leben geht. Ferner hätte die
verschiedene Anwendung der Lehre einen sicheren Maßstab zur Bewertung
der im einzelnen aufgezeigten Analogien geboten. Vergleicht man z. B.
die übernatürliche Zeugung durch die Taufe mit dem ewigen Hervorgang
des Sohnes, so ist dies doch sicher höher anzuschlagen, als der Vergleich
zwischen dem Familiengeist, zwischen Eltern und Kindern, und dem
Hervorgang des Heiligen Geistes. Die Appropriation besagt nicht Abschwä-
chung, sondern Klärung der Begriffe, sie ist nicht eine arme, « abstrakte »

Lehre, sondern, entsprechend den verschiedenen Fundamenten, reich
gegliedert.

Im einzelnen mögen noch folgende Punkte von größerer Bedeutung
hervorgehoben werden : Der V. hält streng an der physisch-instrumentalen
Kausalität der Menschheit Christi fest (40-42). In der sakramentalen Gnade
sieht er nicht nur ein Recht auf aktuelle Hilfe, sondern innere Vollkommenheit,

Modalitäten, der heiligmachenden Gnade (153). Der sakramentale
Charakter wird als Potenz bestimmt (29). Sämtliche Sakramente, selbst
die Eucharistie (20), bringen nach T. einen, von der Gnade verschiedenen,
sekundären Effekt hervor (32). Dieser wird allgemein als Eigenschaft,
« empreinte », und Gleichförmigkeit mit Christus umschrieben. Bei Taufe,
Firmung und Weihe fällt er natürlich mit dem sakramentalen Charakter
zusammen. Der Grund dieser Annahme ist bekannt : die sacramenta in-
formia (vgl. dazu den Artikel von Marfn-Sola, DivThom(Fr), 3 (1925),
SS. 49-63, der in einer gewissen fortschreitenden Bestimmung des
Taufcharakters den für sämtliche Sakramente erwünschten Sekundäreffekt
sieht).

Eine eigenartige Meinung vertritt der Verf. bezüglich des Taufcharak-
ters. Er verwirft die Bestimmung : Fähigkeit andere Sakramente gültig
aufzunehmen. Damit würde nach ihm nicht das öffentliche Leben, sondern

nur das persönliche berührt (57). Der Charakter aber ist nach ihm unmittelbar

auf das öffentliche Leben der Kirche bezogen (30). Darauf ist aber zu

sagen, daß das Empfangen der Sakramente zum Kultus, und damit zum
öffentlichen Leben der Kirche, gehört. Ferner ist der Taufcharakter nicht
nur passiv. —- Positiv bestimmt er den Taufcharakter als Fähigkeit, öffentlich

vom Glauben Zeugnis abzulegen (57). Wie unterscheidet er sich dann
aber vom Charakter der Firmung Dadurch, daß das Zeugnis des Ge-

firmten die Umwelt umzuformen vermag, währenddem das Zeugnis des

einfach Getauften nur Bekenntnis ist zum himmlischen Vater (75). Die
Bestimmung aber, Fähigkeit und Verpflichtung, öffentlich vom Glauben



384 Literarische Besprechungen

Zeugnis abzulegen, ist schon in der Taufe als Eingliederung in den mystischen

Leib enthalten.
Als besonderer Vorzug des Buches sei noch das konstante Bemühen

erwähnt, überall den Zusammenhang zwischen den Sakramenten und dem
mystischen Leib zu vertiefen. Selbst die physisch-instrumentale Kausalität

der Menschheit Christi wird in dieser Hinsicht neu bestätigt (43). —
Im übrigen ist das Buch fließend geschrieben und, gemäß der ganzen Art,
die Gedanken zu entwickeln, äußerst geneigt, manchem Gebildeten Christen
etwas von der Größe der theologischen Wissenschaft zu vermitteln.

Freiburg. H. Stirnimann O. P.


	Literarische Besprechungen

