Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 30 (1952)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Philosophie

E. Stein : Endliches und Ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum
Sinn des Seins. (Edith Steins Werke I1.) — Louvain (Nauwelaerts) - Freiburg
(Herder). 1950. x11-496 SS.

Gleich nach Ende des Krieges angekiindigt, wurde dieses Werk, das
philosophische Hauptwerk von Edith Stein, in manchen Kreisen mit einer
gewissen Spannung erwartet. Ihr vorziiglicher Ruf als Schriftstellerin und
als Philosophin, der ergreifende Lebenslauf, der sie aus jiidischem Haus
iiber Husserls Seminar zur katholischen Kirche und schlieBlich zum Kélner
Karmel fiihrte, ihr vorzeitiger Tod als Opfer Hitlerscher Verfolgungswut,
das allein schon hitte geniigt, eifrigstes Interesse dafiir zu erwecken. Zu-
dem aber erfuhr man, daB die ehemalige Assistentin und bevorzugte
Schiilerin Husserls es darin unternommen hatte, die systematische Kon-
frontierung von moderner Phinomenologie und thomistischer Scholastik
durchzufithren. Und Husserl selbst hitte ihr gleichsam seinen Segen dazu
gegeben, indem er « mit echtem Vaterstolz » erklirte : « Ich glaube nicht,
daB die Kirche einen Neuscholastiker von der Qualitit von Edith Stein
hat. Gott sei Dank, daB sie wissenschaftlich weiterarbeiten darf im Koélner
Karmel » (vgl. Edith Stein, 5. Aufl. 1950, Niirnberg, S. 160). Man konnte
sich also auf eine Bucherscheinung von seltenem Wert gefaBt machen.

Nun liegt das Werk vor. Und es ist zweifellos ein groBes Werk. Nicht
bloB wegen seines Umfangs, wegen der vielfiltigen Fiille und Wichtigkeit
der erorterten Probleme, sondern auch besonders wegen des gewaltigen
Aufwandes an Geistesschirfe und an denkerischer Erfindungsgabe, von
dem es zeugt.

1. Es bringt vor allem, neben recht viel anderem noch, eine umstind-
liche Einfiihrung in die ontologischen Anschauungen der realistisch-plato-
nisch gesinnten Phinomenologen und in die ihnen entsprechende Ab-
schitzung und Verwertung der thomistischen Doktrin. Von den Sachen
selbst ausgehend, wie sie sich ihr in phdnomenologischer Sicht darbieten,
tritt Edith Stein an die Lehren des Aristoteles und des hl. Thomas heran,
bemiiht sich in ihre Griinde hinabzusteigen, um dann entweder von ihnen
bezwungen zu werden oder sie zu bezwingen. «Von den Griinden des
hl. Thomas bezwungen werden, hieBe ihn fiir uns philosophisch erobern.
Seine Griinde bezwingen, hieBe mit ihm philosophisch fertig werden » (490,
zitiert im Nachwort der Herausgeber).

Eigentlich handelt es hier um die tiefgreifende Umarbeitung und
bedeutende Erweiterung einer nicht verdffentlichten Studie iiber Akt und
Potenz aus dem Jahre 1931. Ihr sind die soeben mitgeteilten Leitgedanken
entnommen. Als Karmelschwester hitte sich Edith Stein schwerlich so

Diyus Thomas 24



370 Literarische Besprechungen

scharf ausgedriickt. In seiner jetzigen Fassung nidmlich stammt das Werk
aus ihrer Klosterzeit, wo sie es als « ehrfiirchtige und willige Schiilerin »
des hl. Thomas (Vorwort viir) — ohne freilich die Selbstindigkeit ihres
Urteils einschrinken zu wollen — von April 1935 bis September 1936,
gleich nach Beendigung ihres Noviziates, abfaBte und fiir den Druck fertig-
stellte. Wenn man die knappen Arbeitsstunden bedenkt, die ihr die
klosterliche Tagesordnung iibriglie, kann man iiber die GréBe der Leistung
nur staunen. Die Drucklegung begann im Herbst 1936. Sie muBte aber
schlieflich, aus sattsam bekannten Griinden, eingestellt werden. Erst
jetzt wurde es moglich, dank den vereinten Bemiihungen der Herausgeber
und des Herder Verlags, das dicke Buch, in gewissenhafter Beniitzung der
verschiedenen gedruckten und ungedruckten Vorlagen und in vorziiglicher
Ausstattung, der gelehrten Welt zuginglich zu machen.

Im kurzen einleitenden Kapitel (I 1-30) iiber die Frage nach dem
Sein wird unter anderem zum Problem « Christliche Philosophie » Stellung
genommen. Sie wird von Edith Stein aufgefaBt als « das Ideal eines opus
perfectum rationis, dem es gelungen wire, die Gesamtheit dessen, was
natiirliche Vernunft #nd Offenbarung uns zugidnglich machen, zu einer
Einheit zusammenzufassen » (27) und zwar als Aufgabe der Philosophie
(26). So oft namlich die Philosophie mit der bloBen Vernunft nicht mehr
weiterkommt, da setzt sie « die vom Glauben beschwingte Vernunft » (287)
ein und holt sich Hilfe fiir ihre Schwierigkeiten aus der offenbarten Wahr-
heit (115/6), wie es denn auch im Verlauf des Werkes ofters geschieht.

2. Die zwei folgenden Kapitel sind fiir uns die lehrreichsten. Sie sind
es namlich, die uns in die Arbeitsweise und die Gedankenwelt der Phino-
menologie einweihen, unter Fiihrung einer vorziiglich geschulten und
bestens ausgewiesenen Vertreterin dieser philosophischen Richtung. Eine
Reihe maBgebender Phinomenologen aus Husserls Zeit werden dabei an-
gefithrt : J. Hering, R. Ingarden, A. Reinach, A. Pfinder und vor allem
Frau Hedwig Conrad-Martius, die seit ihren frithen Jahren vertraute Freun-
din Edith Steins, von der sie bekennt, « richtunggebende Anregungen emp-
fangen » zu haben. « Dem Einflu} ihrer Schriften wird man in diesem Buch
wiederholt begegnen » (Vorwort x11). Natiirlich werden auch Husserl selbst
und neben ihm Max Scheler erwahnt. Gegeniiber Sein und Zeit von Heidegger
wird in ausfiihrlichen FuBnoten an passender Stelle reagiert.

Zuerst (11 31-59) geht die sachliche Untersuchung von unserem eigenen
Sein aus, wie es sich in der Selbsterfahrung enthiillt. Am Ich und an
seinen Erlebnissen werden die Sachunterschiede : aktuelles-potentielles Sein,
Werden — Sein, selbstdndiges-unselbstandiges Sein (Substanz — Akzidenz)
abgehoben. Aus der Zeitlichkeit unseres « ins Dasein geworfenen » Seins
wird dann auf das ewige und absolute Sein geschlossen, das allein ihm
Halt und Grund zu geben vermag. Das Kapitel bildet eine kostliche Muster-
probe phdnomenologischer Erforschung und metaphysischer Vertiefung
zugleich.

Dann (IIT 60-116) kommt unter dem Titel « Wesenhaftes und Wirk-
liches Sein » ein Hauptanliegen der realistischen Phiinomenologie zur Sprache,
das noch im ersten Teil des folgenden Kapitels (IV 117-147) weiter behan-



Literarische Besprechungen 371

delt wird. Dem eigenen Sein der wirklichen Dinge, das wirklich ist, weil
es Wirksamkeit besitzt, wird das « Wesenhafte Sein », sowohl das der (ein-
fachen) « Wesenheiten» als auch das der (zusammengesetzten) « Was-
heiten » als ein noch urspriinglicheres Sein entgegengestellt. « Es koénnte
keine erlebte Freude geben, wenn nicht die Wesenheit Freude zuvor schon
wire, Sie ist das, was alle erlebte Freude méglich macht » (62, 63 vgl. 144).

« DaB3 es so etwas wie Wesenheiten iiberhaupt gibt, das entdeckt nur
der griibelnde Denker auf Wegen, die sich von der Einstellung des tég-
lichen Lebens weit entfernen, und dann hat er die gréBte Miihe andern
begreiflich zu machen, was er meint. Und doch kénnte auch der reine
Praktiker von den Dingen, mit denen er umgeht, nicht reden, wenn es
keine Wesenheiten gabe » (77). Denn «das, was Namen eigentlich und letzt-
lich zum Ausdruck bringen, sind Wesenheiten » (76). '

Die Wesenheiten und Washeiten sind es, die ganz eigentlich als mpdhty
obete anzusprechen wiren. Sie sind Seinsgrund und Wesensgrund sowohl
fiir das Wirklich Seiende wie fiir das Gedanklich Seiende (vgl. die Tafel 147).
Sie sind das, was Plato unter seinen Ideen gemeint hat. Obwohl sie kein
wirkliches Sein besitzen, haben sie doch Existenz, insofern sie vom Denken
vorgefunden werden und auch von den Begriffen vorausgesetzt sind, die
an ihnen ihr MaB haben (141/2). Auch die dichterische Erfindung des
Kiinstlers richtet sich an vorgegebenen « Wesenheiten » aus (151-158). Sie
sind weder mit dem nach ihnen genannten Wirklichen zu verwechseln noch
mit den ihnen entsprechenden Begriffen (64/5). Sie entstehen nicht und
vergehen nicht (61). Ihr Sein ist ein wandelloses und zeitloses (65). Sie sind
in den géttlichen Ideen verankert und die trinitdrische Logoslehre ‘wird
zu ihrer Erklirung herangezogen (103 ff.), nachdem es geheiBen hat, in
kithner Verkiirzung : « So ist das Sein der Wesenheiten und Washeiten . . .
das ewige Sein selbst, das in sich die ewigen Gestalten setzt, ... mnach
denen es die Welt schafft » (103).

An einer Stelle (96-8) wird das wesenhafte Sein der Wesenheiten und
Washeiten mit dem identifiziert, was der hl. Thomas die natura in se con-
siderata zu nennen pflegt. Danach miiBten die Wesenheiten und Washeiten
in das innere Eigensein der wirklichen Dinge eingehen, wie der Inhalt der
allgemeinen Begriffe. Tatsichlich meint Edith Stein, daB die wirklichen
Dinge dem Wesenhaften Sein nur nachgebildet sind (78 vgl. 66) und zwar
solcher Art, daB sie, besonders nach dem Siindenfall, ihm nur héchst unvoll-
kommen entsprechen. Die Wesenheiten und Washeiten, sonst auch reine
Formen benannt, stellen ein Optimum dar, an das kein Wirkliches in der
geschaffenen Welt heranreichen kann, — ausgenommen die menschliche
Natur des fleischgewordenen Wortes (478/9), wie wir noch héren werden.

Man wird am leichtesten herausfinden, wie es Edith Stein in dieser
Frage eigentlich meint, wenn man die Ausfiihrungen (224-229) liest, wo sie
unter dem Titel « Reine Form und Wesensform der Stoffgebilde » an einem
konkreten Beispiel ihre Gedanken nochmals zusammenfat und zwar mit
einer Klarheit, die man in ihren sonstigen vielfach verschlungenen Er-
érterungen manchmal vermissen diirfte.

3. Und nun kommt die groBe Auseinandersetzung mit Aristoteles und



372 Literarische Besprechungen

dem hl. Thomas (IV 117-256) iiber Substanz, Form und Stoff, die sich
dann zu einer Theorie der ganzen unbelebten und belebten Natur erweitert.
Die menschliche Natur wird erst spater im Kapitel VII und VIII niher
betrachtet. Edith Stein hat es sich nicht leicht gemacht, iiber diese Frage
Klarheit zu gewinnen und selbstidndig Stellung zu nehmen. An die schwie-
rigsten Texte des Aristoteles hat sie sich herangewagt, um sie in meister-
hafter Ubersetzung und scharfsinniger Interpretation vorzulegen. Auch um
das Verstdndnis des hl. Thomas hat sie sich redlich bemiiht. Einer ein-
zigen wirklichen Fehldeutung sind wir begegnet (239), die jeder kundige
Leser von selbst berichtigen wird. Das Ergebnis : unzweideutige Ablehnung
der materia prima, wie sie vom hl. Thomas verstanden wird (169/70,
177 usw.). Mit Biaumker meint Edith Stein, der thomistische Gedanke des
Urstoffs sei nicht vollziehbar. Das Unbestimmt-Bestimmbare, das zwischen
Sein und Nichtsein in der Mitte liegt, bleibt ein UnfaBbares. Dafiir setzt
sie als Stoff der korperlichen Dinge die Raumfiille an, die von den ver-
schiedenen Formen verschiedene Gestaltung erhilt.

Da nach aristotelisch-thomistischer Auffassung erst die koérperliche Sub-
stanz rdumliche Ausdehnung besitzt, sind nur die ausgeformten Korper
raumfiillend. Vor ihnen kann es keine Raumfiille geben. Der kérperliche
Urstoff hat nur insofern eine Beziehung zu ihr, reductive, als er das nicht
irgendwozu und irgendwodurch Bestimmbare darstellt, sondern das zu einem
koérperlichen Wesen durch eine korperliche Wesensform Bestimmbare, aus
dem erst durch diese Formung ein Raumfiillendes entsteht. Ubrigens sei
daran erinnert, daB der thomistisch verstandene Urstoff steht oder fillt
mit der Annahme einer eigentlichen mutatio substantialis, d. h. einer Wesens-
veranderung, die restlose Umformung bedeutet. Diese vorausgesetzt, bleibt
er u. E. unwiderlegbar.

Eine seltsame Merkwiirdigkeit in der Stoffauffassung von Edith Stein,
fiir die sie sich auf Frau H. Conrad-Martius beruft, liegt in ihrer Unter-
scheidung zwischen « massenfreiem » und « massenbeschwertem » Stoff, so-
wie auch zugleich in ihrem Begriff der « puren Masse » (179-189, 219-222).
« Die Massenbeschwertheit stellt gar nicht den urspriinglichen Zustand der
duBeren Natur dar ... Das Herausfallen des Stoffes aus dieser Einheit
(nimlich aus der Einheit von Kraft und Stoff), wobei er erst zur puren
Masse wird, ist eine Verkehrung der urspriinglichen Seinsverfassung » (183).
« Es ist hier daran zu erinnern, daB die pure Masse nicht als etwas Ur-
spriingliches zu denken ist, sondern als Ergebnis des Zerfalls einer ur-
spriinglichen Einheit. Der aus lebendigen Formen herausgeborene und her-
ausgestaltete Stoff wird zur puren Masse, wenn er aus der Wesenseinheit
mit den ihn gestaltenden Formen heraus — und dem Raum anheimfillt.
Wie solcher ‘Fall’ moglich ist, das lassen wir hier dahingestellt» (221).
« In theologischer Einstellung kénnte man ihn mit dem Siindenfall in Be-
ziehung setzen » (ib. FuBnote 240). Da wirkt sich eine physikalische Ro-
mantik aus, die es uns schwer macht, schon allein ihren eigentlichen Sinn zu
begreifen, geschweige denn ihre Berechtigung einzusehen. Wenn der kérper-
liche Stoff als Raumfiille gedacht wird, so mull er doch von vornherein
dem Raum anheimfallen.



Literarische Besprechungen 373

4. Wir moéchten gleich hier, den weiteren Kapiteln zum Teil vor-
greifend, aus ihren eigenen Worten zeigen, wie sich Edith Stein den Aufbau
des endlichen Seienden denkt, besonders wenn es ein Selbst- und Eigen-
stindiges ist (Einzelsubstanz). Es sei bei ihm, schreibt sie, « das, was ist,
von dem, was es ist und von seinem Sein zu unterscheiden ... Von dem,
was ist, sagen wir, was es ist und daf3 es ist» (194). Sie bezeichnet dann
«das, als den Triger der Wesensbestimmtheit und was, als die Wesens-
bestimmtheit selbst. Das — der Triager ohne die Wesensbestimmtheit —
ist als Leerform anzusehen. Trager des Seims ist erst die erfiillte Leer-
form. Als Fiille ist ... das bestimmie Was des jeweiligen einzelnen Seien-
den » aufzufassen (266, iiber die Ausdriicke Leerform und Trdiger vgl. 195 ff.
und 201 f.).

« Das Wesen als das Ganze aus Form und Stoff ist auf sich selbst
gestellt und an diesem auf sich selbst gestellten Wesen ... ist etwas zur
Abhebung zu bringen, was alle Wesensfiille, Form und Stoff, tragt » (378).
In der Einzelsubstanz ist namlich «der Natur- oder Wesenstriger vom
Wesen oder der Natur zu unterscheiden. Darum ist es durchaus in unserem
Sinn, wenn der Selbstand — Edith Stein bezieht sich hier auf die von
P. Gredt vertretene Deutung der subsistentia — als von der Natur, die
den Selbstand hat, sachlich verschieden bezeichnet wird, als die der Natur
innerliche AbschluBgrenze ... Und wenn dieser Unterschied als modal
sachlich im Gegensatz zu einem schlechthin sachlichen genannt wird, so
entspricht das offenbar dem Unterschied, den wir zwischen Inhalt und
Leerform des Seienden gemacht haben, da wir beide als zur Sache gehérig,
d. h. zum Seienden selbst, ansehen » (437/8).

Die Substanz im eigentlichen Sinn ist «das Einzelding, das bereits
durch den Selbstand abgeschlossene, das von seinem Trdger getragene
Wesen » und der Selbstand wird «als etwas ... von ihrer (der Substanz)
Wesensfiille als die sie umschlieBende sachliche Leerform Abhebbares » zu
bezeichnen sein (439).

« Das Einzelsein eines Dinges», hei8t es spidter, «gehért zu seiner
Leerform » (446). « Wir haben ... den Wurzelpunkt des Einzelseins in
dem formalen Bau der Gegenstinde als solchen gefunden : darin, da der
als Leerform ihr Wesen abschlieBende Trdger unmitteilbar ist » (454).

Diese Leerform des Trigers, die Edith Stein mit der Gredt’schen sub-
sistentia in Beziehung bringt, erinnert eher an die skotistische haecceitas.
Aber Edith Stein erwihnt letztere nirgends ausdriicklich,

So also haben wir in jedem Einzelwesen: 1. das «das», den Trager
des Wesens, als Leerform von ihm sachlich abhebbar ; 2. das « was », das
Wesen, das Ganze aus Stoff und Form, als Inhalt des Trigers ; 3. das Sein,
dessen Triger erst die erfiillte Leerform ist und das sich von diesem Triger
ebenfalls sachlich unterscheidet. Denn Edith Stein bejaht entschieden den
Realunterschied von essentia und esse in den Geschopfen.

Nun aber ist das Wesen selbst, als Inhalt des Trigers, bei allen end-
lichen Einzelsubstanzen aus Stoff und Form zusammengesetzt, bei den
geistigen ebenso wie bei den korperlichen Geschépfen. Jedes endliche
Wesen ist « gefiillte Form oder geformte Fiille » (332 und 6fters). Der Stoff



374 Literarische Besprechungen

der korperlichen Wesen ist die bestimmbare Raumfiille. Der Stoff der
geistigen Wesen ist die bestimmbare Lebensfiille (auch Kraft- oder Geistes-
fiille benannt). « Die Scheidung des Seins in der Schépfung bedingt eine
Sonderung in verschiedene Seinsgebiete, die nach Stoff und Form unter-
schieden sind. Der korperliche Stoff ist unbestimmte Raumfiille, der
geistige Stoff ist unbestimmte Lebensfiille. Die korperlichen Formen
gestalten sich bzw. ihren Stoff in den Raum hinein zu einer Welt von
korperlichen Dingen. Die geistigen Formen gestalten ihre Lebensfiille in
ein geistiges Reich hinein, in ein geistiges Reich von Personen und Werken,
die alle in einem geistigen Wirkungszusammenhang stehen » (384).

In der Annahme eines Stoffes der Geister geht Edith Stein mit Skotus
einig. Doch ist der Unterschied zwischen ihrer und Skotus’ Auffassung
ein so grofer, daBl Skotus und seine Anhinger sich kaum daran freuen
werden.

Die Ubereinstimmung ist héchst oberflichlich. Verwirft Edith Stein
die materia prima des hl. Thomas, dann muf3 sie um so mehr die materia
primo prima der Skotisten (die Quaestiones de rerum principio, auf die Edith
Stein sich 376 n. 72 beruft, sollen unecht sein) verwerfen. DafB3 Skotus ihr
ein eigenes Sein zuschreibt, 148t das Argernis der ginzlichen Unbestimmt-
heit unvermindert bestehen. Mit der unbestimmten Geistesfiille kann sie
jedenfalls unmoéglich zusammenfallen (iiber die ganze Frage 376-378, vgl.
noch 350, 365).

5. Wir sind weitliufiger geworden, als wir es beabsichtigten. Daher
begniigen wir uns den Inhalt der vier iibrigen Kapitel kurz anzugeben :
Seiendes als solches. Die Transzendentalien (V 257-301 : ein ausgezeichnetes
und sehr anregendes Kapitel) ; Der Sinn des Seins (VI 302-327 : weniger
gelungen, wie uns scheint) ; Das Abbild dev Dreifaltigkeit in den Geschipfen
(VII 328-430 : da wird natiirlich viel theologisiert : Trinitit, Engelwelt nach
dem Areopagiten usw., aber die Abschnitte {iber den Menschen und sein
Innenleben sind tief und schon); Sinn und Begriindung des Einzelseins
(VIII 431-482 : eine scharfe und geistvolle Untersuchung iiber, d. h. gegen
die Individuation « ex maleria signata quantitate », aus der wir das ontolo-
gisch Wichtigste bereits ausgehoben haben ; Edith Stein hilt entschieden
dafiir, dal jeder Mensch und jeder Engel als ein einmaliges einzigartiges
Einzelwesen anzusehen ist, sich also eigentlich « formell » von jedem anderen
unterscheidet ; sie meint aber auch, da mehrere vollig gleichartige Einzel-
wesen moglich wiren, von jeder rdumlichen Existenzweise mit « hic et
nunc » abgesehen, allein schon auf Grund ihres « unmitteilbaren » eigenen
Tragers ; mogen sie auch dabei nicht unterscheidbar sein, nichtsdesto-
weniger bleiben sie unterschieden).

Den AbschluB bilden hochstehende Betrachtungen von ausgepragter
Eigenart iiber die Einheit des Menschengeschlechtes : Haupt und Leib, ein
Christus (468-482).

Wir lassen noch einige AuBerungen Edith Steins folgen, die uns
besonders kennzeichnend fiir ihre Geisteshaltung zu sein scheinen.

« Zu jedem Urteil gehort eine Zergliederung, das vollkommen Einfache
aber 1Bt keine Zergliederung zu. Am ehesten wire die Aussage moglich :



Literarische Besprechungen 375

« Gott ist — Gott» als Ausdruck der Unméglichkeit einer Wesensbe-
stimmung durch etwas anderes als Ihn selber » (317 vgl. dazu S. Thomas,
Sum. Th. 1 13, 12).

« Die potentia oboedientialis im engeren und eigentlichen Sinn» ist
« eine Fahigkeit zu gehorchen, auf Gott zu héren und sich ihm in Freiheit
anheimzugeben ... So setzt die Gnade Freiheit voraus und setzt Natur
voraus, da es ja freie Geschopfe geben muB, damit das Gnadenwirken
einsetzen kann. Die Natur aber setzt nicht wiederum Freiheit voraus und
wird nicht “persénlich’ in Empfang genommen. Die Geschépfe finden sich
mit ihrer Natur im Dasein vor und koénnen sie nicht ‘annehmen’ oder ‘ab-
lehnen’ wie die Gnade. Die Wiedergeburt durch die Taufe bei neugeborenen
Kindern ist kein Einwand », wegen des stellvertretenden Hinnehmens durch
andere (369 vgl. 408/9).

« Sicherlich wohnt in dem Gottmenschen nicht nur alle Fiille der
Gottheit, sondern auch alle Fiille der Menschheit (478) ... Was den Men-
schen Christus vor allen Menschen auszeichnet und ihn zum Haupt der
Menschheit macht, ist nicht nur seine Freiheit aller Siinde, sondern das,
was ich in den Worten ausdriicken wollte, daB ‘alle Fiille der Menschheit’
in ihm war. In ihm war das ganze Artwesen der Menschheit voll verwirk-
licht, nicht nur einem Teilbestand nach, wie in den anderen Menschen ...
So wird die Fiille der Menschheit in doppelter Weise wirklich : in der Person
Christi und im ganzen Menschengeschlecht » (479).

Das sind theologische Gedanken. Nun setzen wir noch einen rein
philosophischen hinzu.

« Es ist nicht Ziel dieser Arbeit, thomistische und phinomenologische
Erkenntnislehre gegeniiberzustellen. Dazu wire ein eigenes groBes Werk
erforderlich. Es soll hier nur die in unserem Zusammenhang wichtige
Ubereinstimmung hervorgehoben werden, da3 beide in der natiirlichen Er-
fahrung den Ausgangspunkt fiir alles dariiber hinausfiihrende Denken sehen.
Wenn nicht alle Erkenntnis aus der Erfahrung ihr Recht nimmt, wenn es
vielmehr noch eine aus reiner Vernunft erkennbare Rechtsgrundlage der
Erfahrung gibt, so bleibt doch Ziel alles Denkens, zum Verstindnis der
Welt der Erfahrung zu gelangen. Ein Denken, dessen Ergebnis nicht die
Begriindung, sondern die Aufhebung der Erfahrung bedeutet ... ist boden-
los und verdient kein Vertrauen » (309/10).

So werden sich also Theologen und Philosophen gleich lebhaft am
gedankenreichen Werk von Edith Stein interessieren. Diesen Gedanken-
reichtum konnten wir unméglich so zur Geltung bringen, wie wir es ge-
wiinscht hiatten. Aus ihm zu schépfen, diirfte allerdings keine leichte Sache
sein. Denn das Werk von Edith Stein ist entschieden ein schweres Werk,
stellenweise von kaum zu iiberbietender Subtilitit. Wer aber die Miihe
nicht scheut, es durchzuarbeiten, wird sich wohl belohnt finden. Denn
aus seiner Fiille ist, so oder anders, viel zu lernen. Ubrigens ist diese Fiille
von einer Sprache getragen, die sie stets in vollendeter Gestaltung darreicht.

Freiburg. M .-St. Morard O. P.



376 Literarische Besprechungen

Sur la justification !

L’examen complet et systématique n’avait pas encore été entrepris
par un auteur moderne des textes ou saint Thomas traite de la justification.
Le R. P. M. Flick a congu le dessein de combler cette lacune, entendant
se donner en méme temps le moyen de trancher le cas spécial de la justi-
fication opérée par la voie du sacrement, dont ont disputé de préférence
les théologiens depuis saint Thomas. Parti de cette intention, le travail
a été strictement délimité. Le Commentaive des Sentences, la Question disputée
De veritate, la, Somme théologique sont exploités avec soin. Mais de la justi-
fication selon saint Paul, pas un mot. Il en va comme si saint Thomas
était un auteur autonome, alors que sa théologie de la justification est
toute adhérente aux déterminations scripturaires qu’il se propose seulement
d’ordonner et de rendre intelligibles. Est-il sir que méme au nom d’une
raison de méthode I’on soit en droit de séparer aussi radicalement un exposé
théologique de la documentation inspirée d’oui il procéde ? On donne prise
de cette maniére a 1’opinion courante qui voit dans la théologie spéculative
un exercice sui generis, duquel est distinguée comme biblique la théologie
qui s’attache a l'intelligence de 1’Kcriture. Rien cependant ne dénature
davantage l’effort auquel s’est appliqué un saint Thomas. Un mot d’aver-
tissement tout au moins, peut-étre d’excuse, elit été souhaitable de la
part de l'auteur. Le P. Fl. ne s’intéresse pas davantage aux questions mises
plus tard en évidence du fait de la controverse protestante. Sur la nature
de la foi justifiante, aucun développement spécial n’est institué qui efit
correspondu A cette histoire ultérieure de la théologie. Prenons la mono-
graphie comme elle se présente : dans ses strictes limites, elle constitue
I’étude attentive et délicate des textes ol saint Thomas s’est successive-
ment exprimé (ils sont cités nombreux et abondants en traduction italienne) ;
elle engage méme sur 'un ou l'autre élément de cet ensemble une inter-
prétation plus élaborée que nous aurons a prendre en considération.

Le premier chapitre (pp. 11-26) reste assez élémentaire, sur la con-
ception comme justice de I’état auquel se termine le changement du pécheur
en homme agréable & Dieu. Un regard donné A saint Paul elit été quant a
ce point particuliérement utile. Il est démontré plus longuement dans le
chapitre second (pp. 26-54) que le consentement de la volonté humaine
a la grace est nécessaire dans le moment de la justification. Les arguments
sont relevés et distingués par lesquels saint Thomas a établi cette conclusion
spéciale, sans que soit explorée la partie positive de la preuve, sans que
soit évoquée la doctrine plus générale de la conciliation de la grace et de
la liberté. Nous restons pres de la lettre du sujet traité. Relevons (en rapport
avec des remarques naguere parues dans cette revue, cf. Divus Thomas,
27 [1949], pp. 342-351) la correction apportée a l'opinion des « Salmanti-

1 Maurizio Frick, S. J. L'attimo della giustificazione secondo S. Tommaso
(Analecta Gregoriana, vol. XL. Series Fac. Theologicae, sectio B, n. 17). Romae,
Univ. Greg., 1947 ; in 80, 206 pp.



Literarische Besprechungen 377

censes » (p. 54, n. 93), selon qui il pourrait arriver, a titre d’exception,
que Dieu infusit la grice & un adulte conscient sans aucun acte volontaire
ou libre de la part de celui-ci ; la nécessité établie par saint Thomas s’entend
au contraire comme une nécessité absolue. On en vient avec le chapitre
troisiéme (pp. 54-103) & la constitution de la justification dans instant
ot elle a lieu. L’exposé est heureusement précédé du bref historique de
la question chez les théologiens scolastiques antérieurs a4 saint Thomas :
car les quatre requisita dont il est fait encore état dans la Somme théologique
remontent, A travers plusieurs devanciers, jusqu’a Pierre de Poitiers (f 1215).
Que la justification requiére 'infusion de la grice sanctifiante, on le prouve
tant & partir de la condition faite au pécheur par son péché que de la dis-
position éternelle d’amour présente en Dieu a I'égard de I’homme, o1 cette
derni¢re considération efit mérité de plus amples explications. Que la méme
transformation de I’Ame requiére un mouvement du libre arbitre vers Dieu,
on le fait valoir & ’avantage spécialement de la foi, quoique non séparée des
autres vertus : nous avons dit déja que l’analyse reste courte sur cette
partie de la doctrine, soumise depuis lors & tant de discussions. Du mouve-
ment du libre arbitre dirigé contre le péché, T'auteur établit également
la nécessité au nom des raisons invoquées par saint Thomas, avec cette
clause toutefois que la détestation du péché, chez I’adulte conscient, pourrait
exceptionnellement rester impliquée dans l'acte de charité. Le P. FL se
dit d’accord la-dessus avec les « Salmanticenses », dont il avait refusé plus
haut une thése voisine (encore qu’il conteste, p. 79, n. 73, leur exégese
de I-11, q. 113, a. 5, ad 1m). Nous n’aurions donc cette fois qu'une nécessité
morale, tandis que le mouvement vers Dieu reléve d’une nécessité méta-
physique. Nous doutons que saint Thomas elt accordé cette concession :
la détestation du péché en effet n’est pas exigée formellement au titre de
la réparation, comme le répéte 1'auteur (p. 80, n. 75; p. 81, n. 78), mais
afin d’opérer le détachement et 1'éloignement de 'ame & I'égard du bien
périssable ol se complut le pécheur ; le mot méme de détestation signale
cette intention. Vu la dépendance de ce dernier mouvement par rapport
a l’attachement de I’Ame A Dieu, les deux actes distingués du libre arbitre
se réduisent a l'unité, comme il est montré ensuite,' ou la, différence pouvait
étre mieux soulignée d’une haine encore morale de la faute et d’un retour-
nement contre le péché qu’inspire la reconnaissance de la suprématie divine.
Avec la rémission du péché, nous obtenons le quatriéme des requisita
annoncés. Il y alieu de la mentionner & part de 'infusion de la griace, comme
désignant une réalité physiquement différente encore qu’inséparablement
conjointe : autre I'inclination de la volonté vers la fin surnaturelle entrainée
de soi par la grace, autre la corruption de l’état de péché ou rectification
de l’adhésion habituelle de la volonté & un bien créé traité comme fin derniére ;
a bon droit, 'auteur invoque cette explication de Jean de Saint-Thomas,
qui peut se réclamer de q. 113, a. 6, ad 2m. Suit la considération de I'instan-
tanéité de la justification : & sa maniére ordinaire, 'auteur rapporte les
raisonnements des trois écrits cités de saint Thomas, non sans les comparer
entre eux. On s’'informera utilement de cet élément de la doctrine dans
les pages précises qu’il y a consacrées.



378 Literarische Besprechungen

L’étude dont nous rendons compte est restée pour le principal dans
les trois premiers chapitres une reproduction diligente des arguments et
conclusions de saint Thomas. Elle s’anime dans les chapitres quatriéme
et cinquiéme, ol la part d’interprétation et d’élaboration personnelles
devient plus importante. Selon quel ordre tout d’abord concevoir dans
I'instant de la justification les divers éléments qu’on y a distingués (ch. 4,
pp. 104-154) ? Ce soin de la synthése succédant a ’analyse traduit fidélement
la recherche de saint Thomas. En rapport avec la préoccupation caracté-
ristique de la théologie moderne, 'auteur toutefois s’informe avant tout,
nous l'indiquions au début, de l'origine de l'acte de contrition compris
dans la justification, d’ou il passera en fin de compte a la justification
sacramentelle. Il attend de son enquéte élargie qu’elle lui garantisse la
siire détermination de la pensée de saint Thomas. Vu le mouvement de la
doctrine a ce sujet, il retient d’abord les seuls textes des écrits plus anciens,
le Comm. des Sent. et la Q. D. De veritate. L’acte de contrition justifiant,
dés ces premiers textes, procede comme de sa cause efficiente de la grace
habituelle infusée dans I’Ame. Il a en méme temps par rapport A cette
grice habituelle raison de disposition. Au gré de l’auteur, l’explication
donnée par saint Thomas de cette double condition se fonde sur la dis-
tinction dans l’acte de contrition de sa substance d’une part, de sa forme
d’autre part. Selon la substance, il procéde du libre arbitre et dispose 2
la, grice ; selon la forme, il procéde de I'habitus de griace ajouté a la puis-
sance. Mais un inconvénient ne résulte-t-il pas de cette maniére de voir ?
En tant que procédant du libre arbitre, I’acte de contrition n’a nullement
raison de disposition ultime & la grice, et c’est de disposition ultime qu’il
s’agit. Celle-ci en toute mutation est due a la forme survenant dans le sujet.
L’acte de contrition dispose A la grice comme acte formé. Pour rendre
raison de sa double condition de disposition et d’effet (antérieur 2 la grice
au premier titre, postérieur au second), une distinction ne peut intervenir
qui serait prise de sa structure. Elle se prend du rapport a ses principes.
Le méme acte formé, considéré comme procédant du libre arbitre, c’est-
a-dire de la puissance de I’Ame dont la charité et la, pénitence sont les habitus,
est disposition a4 1'égard de ces habitus et de la grace dont ils émanent ;
considéré dans son rapport avec ces habitus et la grice comme résultant
de I'action de Dieu sur I’dme, il est leur effet. Et il y a lieu de retenir les
deux considérations : car Dieu n’infuse pas la grice en dehors d’'un sujet
disposé, c’est-a-dire d’un libre arbitre mis en action ; et la disposition du
sujet ne s’obtient pas comme ultime en dehors de I’infusion de la grace
par Dieu. Les textes d’ou le P. Fl. tire la distinction dite plus haut (De ver.,
q. 28, a. 8, ad 3m sed contra, ad 4m sed contra) font valoir en réalité que
la raison de disposition se tire de la considération du sujet recevant la
grace : car il y a a tenir compte de cet ordre de cause, et il entraine pour
I'acte de contrition une antériorité que laisse entiére sa condition d’effet
obtenue selon une considération différente. Quant au passage ou l'acte
de contrition est déclaré avoir rang de disposition en tant qu’il procéde
du libre arbitre (II Sent., d. 5, q. 2, a. 1, cité p. 131), il est & entendre pareille-
ment du rapport de l'acte formé avec son principe pris du sujet récepteur,



Literarische Besprechungen 379

et non pas comme si cette disposition ultime, ceuvre du seul libre arbitre,
n’engageait pas en méme temps la forme surnaturelle provenant de la
grace. Il est indubitable que la préparation éloignée a la grice, dans le
Comm. des Sent. et la Q.D. De ver., ne fait appel encore qu’'a 'activité
du libre arbitre, indépendamment de toute grice surnaturelle; le P. FI.
rappelle & bon droit cette premiére position de la théologie de saint Thomas.
Nous ne croyons pas néanmoins qu’elle intervienne dans la doctrine de
la préparation ultime a la grace habituelle, dont saint Thomas n’a jamais
douté qu’elle ne fiit I'ceuvre de la grace habituelle elle-méme.

La Somme théologique n’est pas sans marquer sur le sujet qui nous
occupe un perfectionnement, mais qui ne concerne que la meilleure expression
d’une pensée substantiellement inchangée. La rémission du péché, tout
d’abord, au lieu de figurer en seconde place parmi les quatre requisita
énoncés plus haut, vient au terme de la justification ; la raison en est que
saint Thomas argumente maintenant selon l'analogie du mouvement en
général, la rémission du péché étant traitée comme le point d’arrivée du
mouvement de I’Ame ébranlée au départ par l'infusion de la grace : il n'y
a donc plus d’objection A introduire entre ces deux extrémes les actes du
libre arbitre qui, dans les écrits antérieurs, suivaient la rémission du péché
aussi bien que l'infusion de la grice, ces deux éléments de la justification
étant considérés comme immédiatement conjoints. Vu leurs objets distincts,
ils se prétent bien au contraire A étre entendus comme le terme a quo et
le terme ad quem du méme mouvement (I-II, q. 113, a. 6, ad 2m). Quant
A l'acte de contrition, sa valeur de disposition a I’endroit de la grice dont
il est cependant l'effet apparait au mieux lorsque saint Thomas, dans
I'ouvrage de sa maturité, distingue la grace elle-méme selon qu’elle est
infusée dans I’ame ou selon qu’elle est regue par I’ame. Infusée, elle déter-
mine l’acte de contrition ; en vertu de la réaction du libre arbitre, elle se
trouve accueillie et comme assimilée par le sujet accordé désormais A cette
forme nouvelle. Tandis que nous passions précédemment d’'un point de
vue A l'autre, de la cause efficiente et formelle a la cause matérielle, nous
pouvons en rester, selon la formule de la Somme théologique, au point de
vue de la cause efficiente et formelle, la considérant selon les deux moments
de son rapport avec le sujet : elle agit sur lui, elle est regue par Iui (I-II,
g- 113, a. 8, ad 2m). Ne doutant pas que l'acte de contrition en sa valeur
dispositive ne soit dit a la grice, selon 'enseignement de la Somme théolo-
gique, le P. Fl. se demande seulement, pour correspondre au probléme
des théologiens modernes, si cette grice est a entendre comme habituelle
ou comme actuelle. I1 répond sans hésiter que les textes de saint Thomas
ne permettent aucune autre interprétation que celle de la grice habituelle,
Mais il ne s’ensuit, explique-t-il, nulle contradiction : car la valeur dis-
positive de 1'acte de contrition, si elle est due a la griace habituelle infor-
mant le libre arbitre dans le moment de la justification, cependant se
rattache & cette grice, non au titre ou elle est déja possédée, mais en tant
qu’elle tient lieu de la motion actuelle par laquelle s’opére, dans la doctrine
de la Somme théologique, la préparation a la grace; ce qui, au demeurant,
n’exclut pas une motion actuelle appliquant la volonté 4 I’acte dans l'instant



380 Literarische Besprechungen

de la justification (p. 143; cf. pp. 148, 180, 197). Cette explication labo-
rieuse est rendue superflue moyennant la distinction bien comprise de
I'infusion de la grace habituelle et de sa consecutio ou réception par le sujet,
comme nous le rapportions plus haut. Lorsqu’elle met en mouvement le
libre arbitre, la grace habituelle joue bel et bien son role de forme. Autre
toutefois l'information, autre la consecutio qui présuppose la réaction vitale
du sujet. Il ne faut pas hésiter non plus a dire que l'acte dispositif de la
contrition est vertueux et méritoire (énoncé formel sur le mérite de la
préparation ultime : I-II, q. 112, a. 1, ad 1m ; cf. q. 113, a. 7, obj. &), valeur
que le P. Fl. détache de la disposition pour en faire le fruit de la grace
habituelle d’ores et déja possédée. Des 1a que la grace a touché 1'ame, elle
lui fait produire un fruit de vertu méritoire ; mais ce tout premier effet
de la forme surnaturelle se trouve avoir raison de disposition, par quoi
le sujet s’égale au don qu’il recoit. L’interprétation que donne I'auteur
de la Somme théologique se ressent trop de celle qu’il avan¢a 4 propos des
ouvrages antérieurs et dont nous disions qu’elle n’est pas entiérement
satisfaisante. La doctrine thomiste de la justification n’est point dépendante
du considérable changement qui affecta, dans I’évolution de saint Thomas,
sa théologie de la préparation éloignée a la grace. Il en résulte, nous semble-
t-il, une simplification de l’exégese et de ses résultats.

Mis au point le role de 'acte de contrition dans la justification, il ne
reste plus au P. Fl. qu'a déterminer dans quelle mesure ce mouvement
du libre arbitre sous la grice dépend de Dieu et dépend de ’homme. Nous
rejoignons & cet endroit la doctrine de la liberté conciliée avec la grice
opérante : on en trouvera dans ces pages un exposé fidele. Il n’appelle que
I’approbation, sauf que nous croirions plus correct de maintenir (cf. p. 154,
n. 125) le « movetur tantum » pour traduire l'effet de la grice opérante
sur la volonté. Saint Thomas emploie expressément ce terme, qui recouvre
tout le champ de la grace opérante. Il suffit d’entendre le moveri dont il
parle comme celui d’une volonté respectée dans sa nature, ce qui ne permet
aucune confusion avec l'inertie ou la violence que nous associons d’ordinaire
a l'idée de passivité ; et 'acte du pur consentement se trouve par la nette-
ment distingué des interventions ol la volonté s’affirme comme une puis-
sance motrice. Les abus luthériens nous invitent & parler de ces choses
avec le plus grand soin ; ils n’emportent point que nous devions renoncer
au langage de saint Thomas.

La connaissance de la justification comme telle ne peut que garantir
la stire intelligence de la justification sacramentelle. Le probléme a ce sujet
est bien engagé par l'opinion de Cajetan estimant nécessaire a l'effet de
grice, chez l’adulte conscient, la dévotion actuelle dans la réception du
sacrement. Est-il & penser que la justification par la voie du sacrement
s’opere selon les mémes actes du libre arbitre que ’on a recensés plus haut ?
Ou n’admettra-t-on pas qu’ils puissent étre moins parfaits ? En ce qui
concerne notamment la contrition, la question est celle de savoir si, grice
a la vertu propre du sacrement, la simple attrition n’en peut tenir lieu.
En ce nouveau chapitre (pp. 154-193), 'auteur rejoint, avec une exactitude
d’autant plus louable qu’elle est moins universellement répandue, la doctrine



Literarische Besprechungen 381

de saint Thomas. Il établit tout d’abord que l'analyse de la justification
comme telle est & entendre aussi bien de la justification obtenue par voie
sacramentelle. Une exception relative au mouvement de contrition ne
signifierait nullement, comme il est dit avec force p. 163, contre une con-
ception familiére A trop d’esprits, une moindre exigence de la part de Dieu
mais un moindre bienfait accordé a I’homme, 1’acte de contrition consti-
tuant une communication de la divine bonté plus parfaite que 'infusion
du seul habitus. A voir les déclarations de saint Thomas sur la justification
des adultes par le baptéme et par le sacrement de pénitence, cette premiére
appréciation se confirme, puisque les textes favorables A ’attrition s’enten-
dent de la préparation éloignée. Sous la réception du sacrement, l’acte
est produit par lequel I'adulte accueille la grace répandue en lui, et par
14 se conclut une préparation qui avait pu jusqu’'au dernier moment rester
imparfaite. Le cas de l'adulte baptisé¢ en état d’inconscience temporaire
est résolu en harmonie avec la méme doctrine puisque, supposé la volonté
antérieure d’accéder au sacrement, la grace dont celui-ci est la cause se
recoit dans l'acte de contrition émis aprés le retour de la conscience. Il
faut distinguer en effet cette assimilation active de la graice de l'entrée
en possession de I’habitus, laquelle coincide avec 'administration valide
du sacrement : le P. Fl. établit ce dernier point comme rendant bien compte
des divers textes tirés des trois ouvrages successifs de saint Thomas. En
parlant de la sorte, on n’atténue en rien Uex opere opervato; ’on dit bien
plutdt que cette vertu du sacrement va jusqu’a causer un acte, au lieu
de se borner seulement A introduire un habitus. Quant A I’expérience,
I'auteur concéde que la perception de la contrition comme telle peut étre
difficile, donc qu'il n’y a rien a4 déduire de 1a contre la doctrine soutenue
plus haut (mais la formule de l'acte de contrition ne traduit-elle pas des
dispositions inspirées de la charité ?). Il n’y a pas lieu d’autre part de lier
la justification sacramentelle a l’attention actuelle, comme le voulait
Cajetan ; en réduisant le cas de la distraction a celui de I'inconscience
temporaire, on évite en effet cette position extréme et I’on n’exige rien
de I'homme accédant au sacrement qui ne s’accorde avec la pratique de
I’Eglise. On lit avec beaucoup de sympathie ce chapitre soigneusement
fait et I’on adhére avec empressement aux conclusions de l'auteur. Nous
n’aurions pas trouvé mauvais qu’il corrigeat le contre-sens commis par
saint Thomas sur le recveatus du 1. IV des Confessions, ch. &, n. 8 : car saint
Augustin signale par ce mot que son ami recouvra la santé corporelle, non
qu’il regut la grice et fut justifié (cf. p. 183, n. 79 ; p. 187, n. 88).

En régle générale, la partie positive de cette étude reste indigente,
nous I’avons remarqué. Il est curieux que la bibliographie ne mentionne
aucune publication postérieure & 1942, alors que la question de la justi-
fication sacramentelle et de l'attrition selon saint Thomas a fait depuis
ce temps-la 'objet de contributions notables. Il est sGirement inexact de
faire remonter a 1515 I’Expositio de Barthélemy de Medina sur la I-II. On
aimerait que toujours fiit citée la date de la premiére édition en ce qui
concerne les ceuvres des anciens théologiens. Gonet est orthographié correc-
tement dans la bibliographie (mais I'initiale de son prénom laisse incertain),



382 Literarische Besprechungen

ce qui ne fut pas toujours le cas dans le cours de l'ouvrage. Ces détails
ont leur prix. Ils ne vont pas jusqu’a nous dissimuler la bonne qualité
de I'étude que nous venons d’examiner. Sans que toutes les parties en
soient également approfondies, sans que nous en croyions irréprochables
toutes les interprétations, la doctrine de saint Thomas y est reproduite
avec soin et le plus souvent avec fidélité. Sur un sujet difficile et menacé
par la confusion des disputes, ce mérite devait étre relevé.

Fribourg Th. Deman, O. P.

Dogmatik

Fr. Taymans d’Eypernon S. J.: La Sainte Trinité et les Sacrements.
(Museum Lessianum — Section Théol. No. 46.) — Bruxelles, Desclée de
Brouwer. 1949. 159 SS.

In derselben Reihe, Museum Lessianum Heft 41, erschien schon friiher
von T. « Le mystére primordial. La Trinité dans sa vivante image ». Das
gegenwirtige Buch will nun die Zusammenhédnge zwischen dem Dogma der
Dreifaltigkeit und der Theologie der Sakramente nidher beleuchten. Inso-
fern die Sakramente die heiligmachende Gnade vermitteln, enthalten sie
sicher auch eine gewisse Offenbarung des gottlichen, innertrinitarischen
Lebens. In dieser Hinsicht wird nun zunichst, in der Einleitung, die strikte
sakramentale Handlung betrachtet. Diese ist Handlung Christi, Fortsetzung
der, auf Grund der hypostatischen Union, persénlichen : actiones sunt
suppositorum. Also, schlieBt T., werden auch die sakramentalen Hand-
lungen besonders von der zweiten Person der Dreifaltigkeit hervorgebracht.
Die anderen Personen wirken zwar mit, jedoch «nach ihrer besonderen
Art» (17). « Im Sohn, in der Handlung des Sohnes, sind Vater und Heiliger
Geist fiir uns (in der sakramentalen Handlung) gegenwirtig » (45).

Nun besteht aber hier ein doppelter, tiefgreifender Unterschied : Erstens
sind die Sakramente instrumenta separata. Zweitens sind sie von der
Menschheit Christi nur instrumentaliter gewirkt. T.s Ausfiihrungen gehen
natiirlich nicht direkt gegen diese beiden Punkte, er will nicht etwa die
Theorie von de Régnon fiir die Sakramentenlehre wiederholen. Unsere Be-
merkungen beziehen sich nur auf folgende Nuance : Betrachten wir nam-
lich die sakramentale Handlung als Handlung und Wirkung, so sehen wir
nicht, wie man in dieser Beziehung einer einzelnen gottlichen Person eine
besondere Tatigkeit zuschreiben kann. Anders verhilt es sich in der Rich-
tung der Offenbarung, auf Grund der gewirkten Gnade. Dies sei aber nur
zur Einleitung gesagt.

Nehmen wir nimlich die Arbeit als Ganzes, so steht nicht so sehr die
sakramentale Handlung, als die Hauptwirkung derselben, die sakramentale
Gnade, im Vordergrund. Man sucht in den einzelnen Modalititen die An-
kniipfungspunkte zur Dreifaltigkeit, d. h. man sucht im besonderen sakra-
mentalen Charakter der Gnade besondere Ahnlichkeiten mit den Eigen-



Literarische Besprechungen 383

schaften der Personen aufzuzeigen. Dies ist das Hauptanliegen, und in
dieser Hinsicht wird zweifellos Wertvolles und Erfreuliches geleistet. —
Beim Vergleich der sakramentalen Gnade mit dem Leben Christi denkt man
nicht selten unwillkiirlich an Séhngen !

Nirgends findet man aber ein Wort iiber die Lehre der Appropriationen.
Merkwiirdig, denn dies scheint ja gerade der Hauptpunkt zu sein. Eine
klare Stellungnahme hitte den anregenden Ausfiihrungen nicht den ge-
ringsten Abbruch gebracht. Es ist ja schon zum vorneherein klar, da8 es,
auf Grund der Gnade, nicht nur um ein bloB8es Abbild, sondern wirklich
um eine Teilnahme am innergéttlichen Leben geht. Ferner hitte die ver-
schiedene Anwendung der Lehre einen sicheren MafBstab zur Bewertung
der im einzelnen aufgezeigten Analogien geboten. Vergleicht man z. B.
die iibernatiirliche Zeugung durch die Taufe mit dem ewigen Hervorgang
des Sohnes, so ist dies doch sicher héher anzuschlagen, als der Vergleich
zwischen dem Familiengeist, zwischen Eltern und Kindern, und dem Her-
vorgang des Heiligen Geistes. Die Appropriation besagt nicht Abschwé-
chung, sondern Kliarung der Begriffe, sie ist nicht eine arme, « abstrakte »
Lehre, sondern, entsprechend den verschiedenen Fundamenten, reich ge-
gliedert.

Im einzelnen mogen noch folgende Punkte von groBerer Bedeutung
hervorgehoben werden : Der V. hilt streng an der physisch-instrumentalen
Kausalitiat der Menschheit Christi fest (40-42). In der sakramentalen Gnade
sieht er nicht nur ein Recht auf aktuelle Hilfe, sondern innere Vollkommen-
heit, Modalititen, der heiligmachenden Gnade (153). Der sakramentale
Charakter wird als Potenz bestimmt (29). Samtliche Sakramente, selbst
die Eucharistie (20), bringen nach T. einen, von der Gnade verschiedenen,
sekundaren Effekt hervor (32). Dieser wird allgemein als Eigenschaft,
« empreinte », und Gleichférmigkeit mit Christus umschrieben. Bei Taufe,
Firmung und Weihe fillt er natiirlich mit dem sakramentalen Charakter
zusammen. Der Grund dieser Annahme ist bekannt : die sacramenta in-
formia (vgl. dazu den Artikel von Marin-Sola, DivThom(Fr), 3 (1925},
SS. 49-63, der in einer gewissen fortschreitenden Bestimmung des Tauf-
charakters den fiir simtliche Sakramente erwiinschten Sekundireffekt
sieht).

Eine ecigenartige Meinung vertritt der Verf. beziiglich des Taufcharak-
ters. Er verwirft die Bestimmung: Fihigkeit andere Sakramente giiltig
aufzunehmen. Damit wiirde nach ihm nicht das 6ffentliche Leben, sondern
nur das personliche beriihrt (57). Der Charakter aber ist nach ihm unmittel-
bar auf das offentliche Leben der Kirche bezogen (30). Darauf ist aber zu
sagen, daB das Empfangen der Sakramente zum Kultus, und damit zum
offentlichen Leben der Kirche, gehért. Ferner ist der Taufcharakter nicht
nur passiv. — Positiv bestimmt er den Taufcharakter als Fihigkeit, éffent-
lich vom Glauben Zeugnis abzulegen (57). Wie unterscheidet er sich dann
aber vom Charakter der Firmung ? Dadurch, daB das Zeugnis des Ge-
firmten die Umwelt umzuformen vermag, wahrenddem das Zeugnis des
einfach Getauften nur Bekenntnis ist zum himmlischen Vater (75). Die
Bestimmung aber, Fihigkeit und Verpflichtung, 6ffentlich vom Glauben



384 Literarische Besprechungen

Zeugnis abzulegen, ist schon in der Taufe als Eingliederung in den mysti-
schen Leib enthalten.

Als besonderer Vorzug des Buches sei noch das konstante Bemiihen
erwihnt, iiberall den Zusammenhang zwischen den Sakramenten und dem
mystischen Leib zu vertiefen. Selbst die physisch-instrumentale Kausali-
tit der Menschheit Christi wird in dieser Hinsicht neu bestitigt (43). —
Im iibrigen ist das Buch flieBend geschrieben und, gemi3 der ganzen Art,
die Gedanken zu entwickeln, dulerst geneigt, manchem Gebildeten Christen
etwas von der GroBle der theologischen Wissenschaft zu vermitteln.

Freiburg. H. Stirnimann O. P.



	Literarische Besprechungen

