
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Mariologie et théologie protestante

Autor: Hamer, Jérôme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mariologie et théologie protestante
Par le R. P. Jérôme HAMER, 0. P.

Aux yeux des protestants, la Vierge est-elle une donnée vraiment
doctrinale ou une simple donnée historique Est-elle susceptible d'entrer,
sinon dans la foi, au moins dans la science religieuse et chrétienne
En d'autres termes : quelle est la place de Marie dans la théologie

protestante L'exposé que nous entreprenons se limitera à répondre à

cette question précise 1.

1 BIBLIOGRAPHIE
Ouvrages généraux:
Realencyclopädie für protestantische Theologie und Kirche, éd. A. Hauck,

3e édition, Leipzig 1896-1913 PRE).
Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie

und Religionswissenschaft, éd. A. Bertholet, H. Faber
2e édition, Tubingue 1927-1931 RGG).

Textes :

Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, herausgegeben
vom deutschen evangelischen Kirchenausschuß im Gedenkjahr
der Augsburgischen Konfession 1930, Göttingen 1930.

Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort reformierten
Kirche, herausgegeben von Wilhelm Niesel, 2e édition, Zollikon-
Zurich s. d.

Calvin J., voir Corpus reformatorum.
Corpus reformatorum, éd. C. G. Bretschneider, Halle, 1834 ss.

Luther M., Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt (1521), dans Werke,
Kritische Gesammtausgabe, Weimar, t. VII, 1897, pp. 544-604.

Ouvrages récents :

Althaus P., Die christliche Wahrheit, Gütersloh 1947-1948, 2 vol.
Asmussen H., Maria, die Mutter Gottes, 2e édition, Stuttgart 1951.

Barth K., Die kirchliche Dogmatik, t. I, 2 : Die Lehre vom Wort Gottes,
3e édition, Zollikon-Zurich 1945 KD).

Barth K., Credo, Paris 1936.



348 Mariologie et théologie protestante

Les théologiens protestants sont loin d'être unanimes sur ce

point. Depuis un groupe restreint et peu représentatif de libéraux et
de néo-libéraux, qui rejettent l'incarnation et la naissance virginale
comme des mythes, jusqu'à Hans Asmussen qui témoigne d'une
prudente sympathie pour la mariologie catholique, on peut trouver toutes
les positions intermédiaires. Nous n'avons cependant pas à nous attarder
à la position libérale, puisque celle-ci résout le problème par la négative.
Par ailleurs, nous aurons à nous montrer prudents lorsqu'il s'agira
de théologiens tendant vers l'autre extrême. Nous nous demanderons
dans quelle mesure ils représentent la tradition protestante. La partie
principale de notre exposé sera donc consacrée à des théologiens dont
les positions sur les problèmes qui nous occupent sont en quelque sorte

homologuées et peuvent, dès lors, être considérées comme typique-

Barth K., La confession de foi de l'Eglise. Explication du Symbole des Apôtres
d'après le catéchisme de Calvin (Cahiers théologiques de l'actualité
protestante, N° 2), Neuchâtel et Paris 1943.

Barth K., Esquisse d'une dogmatique (Bibliothèque théologique), Neuchâtel
et Paris 1950.

Brutsch Ch., La Vierge Marie, Neuchâtel et Paris 1943.

Evangelisches Gutachten zur Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt
Mariens, Munich 1950 (Cette petite étude a été rédigée par cinq
professeurs de la faculté de théologie de Heidelberg sous la direction
de Ed. Schlink.)

Graf W., Ja und Nein. Ein Konfessionsgespräch, Munich 1950.

Herderlijk Schryven van de Generale Synode der Nederlandse Hervormde
Kerk betreffende de Rooms-Katholieke Kerk, La Haye 1950. Une
traduction allemande en a paru sous le titre : Der römische Katholizismus.

Ein anderes Evangelium? Pour permettre de se référer
indifféremment au texte et à la traduction, nous ne citerons pas les pages,
mais les numéros des paragraphes.

Künneth W., Evangelische Mariologie? dans Evangelisch-lutherische Kir¬
chenzeitung, 1951, 15 janvier, t. V, n. I, pp. 7-8.

Michaelis, Myjtyjp, dans Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament

ThWNT), t. IV, pp. 645-647.
Staehlin W., Freu dich, Begnadete, Cassel 1950.

ThurianM., Le dogme de l'Assomption, dans Verbum Caro, 1951, t. V, pp. 2-41.
Volk H., Verbreitete Basis reformatorischer Theologie, dans Theologische

Revue, 1951, t. 47, n. I, col. 1-10.
Weber Q., Karl Barth's Kirchliche Dogmatik. Ein einführender Bericht,

Neukirchen 1950.
Tous les travaux susdits, sauf l'article de H. Volk, sont écrits par

des protestants. — La présente bibliographie ne vise pas à être complète
mais à signaler simplement quelques œuvres caractéristiques.



Mariologie et théologie protestante 349

ment protestantes. L'accord ou le désaccord avec les grandes
confessions de foi du XVIe siècle sera ici un bon critère.

Tout en passant rapidement sur les premières étapes, nous

envisagerons successivement : la Vierge Marie telle qu'elle est comprise

par la théologie biblique protestante, les prises de position du
protestantisme classique (les Réformateurs, les confessions de foi) et enfin les

élaborations doctrinales présentées par le protestantisme contemporain.

*

Une lettre synodale récente de l'Eglise réformée de Hollande
résume bien ce que pensent la majorité des exégètes et théologiens
protestants : dans le Nouveau Testament, Marie est un personnage secondaire

1. Certes, comme le fait remarquer Michaelis, la personne de

Marie occupe une grande place dans les récits de l'enfance de Luc et
de Matthieu. Mais c'est à la lumière de la réponse du Christ à la femme

qui proclamait : « Heureux le sein qui vous a porté » (Le., xi, 27), qu'il
faut en apprécier l'exacte valeur2. En déclarant : « Heureux plutôt
ceux qui écoutent la parole de Dieu et qui la gardent », le Christ signifie

que les seules réalités dignes d'intérêt se situent sur un autre plan que
celui de la maternité corporelle. Michaelis ne peut davantage accorder
à la scène au pied de la croix (Jo., xix, 25-27) un sens qui ne serait

pas entièrement conforme à l'image très effacée de la Vierge lors des

noces de Cana (Jo., n, 4). En fait, Marie ne peut avoir accès auprès
de son fils qu'en tant que membre de la communauté chrétienne :

les liens du sang ne lui confèrent aucun privilège 3. Par ailleurs, la
vocation de son fils semble dépasser ce qu'elle peut en comprendre.
Aussi vit-elle dans l'angoisse de la foi, partageant ainsi d'une nouvelle

façon la condition de beaucoup des premiers auditeurs de Jésus4.

Au début des Actes des apôtres (i, 14), Marie est citée parmi ceux qui
« persévéraient dans la prière ». Mais ici encore, rien ne nous permet

1 La lettre synodale (Herderlijk Schryven..., N° 7) reprend ici une expression
d'ADOLF Schlatter : «Dienende Nebenfigur» (Marienreden, 1927, p. 95, cité
dans KD, p. 153).

2 ThWNT, t. IV, p. 646. Même argument dans KD, p. 153.
3 Herderlijk Schryven..., n° 6.
4 Evangelisches Gutachten..., p. 12. Ce passage s'appuie sur Me, III, 21 :

« Les siens... partirent pour se saisir de lui, car ils se disaient : « Il est hors de sens. »

Bertram (dans RGG, t. III, col. 1995) estime que la Vierge n'aurait rejoint qu'après
la résurrection la communauté formée par le Christ.



350 Mariologie et théologie protestante

de supposer que Marie ait occupé au sein de la communauté de
Jérusalem une place tant soit peu en évidence 1.

*

Dans sa réaction contre la piété médiévale, l'attitude des

Réformateurs s'inspire de l'image biblique ainsi dessinée. Quoique très nette,
elle est cependant plus nuancée que beaucoup d'affirmations
contemporaines. De Luther, le texte le plus important sur la Vierge Marie
est, sans nul doute, son commentaire sur le Magnificat2. Dans cet

écrit, il loue surtout l'humilité de Marie et son abandon à Dieu. Il ne

rejette pas cependant tout hommage religieux rendu à Marie. Au début
et à la fin de son commentaire, il fait même appel à l'intercession de

la Vierge. Mais il précise : « Elle ne veut pas que tu viennes à elle, mais

que par elle tu ailles à Dieu3. » Dix ans plus tard environ, dans

l'Apologie de la Confession d'Augsbourg (1531), Mélanchton reviendra

sur ces affirmations de Luther en les atténuant sur un point. D'une

part, il concède que la Vierge prie pour l'Eglise et qu'elle est digne
des plus grands honneurs (« Dignissima amplissimis honoribus »). Mais,
d'autre part, il ne peut accepter ce passage d'une hymne à la Vierge :

« Mère de grâce, protégez-nous de l'ennemi et recevez-nous à l'heure
de la mort. » Attribuer un tel rôle à la Vierge, ne serait-ce pas considérer
le Christ comme inutile En fait, il est évident, aux yeux de l'auteur
de l'Apologie, que, dans la piété, la Vierge a pris la place du Christ.

Dépassant, dès lors, les affirmations du commentaire sur le Magnificat,
il va jusqu'à condamner toute invocation de la Vierge. Invoquer Marie,
c'est mettre en elle une confiance que l'on n'estime plus pouvoir donner

au Christ considéré désormais comme un juge et un vengeur. Il faut,

par conséquent, quelqu'un entre le Christ et nous. La Vierge remplira
ce rôle d'intermédiaire. De plus, le culte rendu à Marie s'appuie sur
la doctrine de la communication des mérites des saints. Or, d'après
le Réformateur, les mérites des saints ne peuvent être profitables qu'à
eux-mêmes et les hommes ne peuvent être sauvés que par les mérites

1 Herderlijk Schryven..., n. 6. « Daß sie eine besondere Stellung in der urchristlichen

Gemeinde inne gehabt hätte, ist uns nicht berichtet, und dem entspricht
auch das Schweigen der Tradition über ihr irdisches Ende » (Evangelisches Gutachten...,

p. 12).
2 Voir bibliographie.
3 Edition de Weimar, t. VII, p. 569. Voir les remarques de E. Thiele et

de P. Pietsch dans la même édition, p. 539.



Mariologie et théologie protestante 351

du Christ. Ceci rend donc inutile le recours à toute intercession x. Il
faut reconnaître que, sur ce point, la pensée de Mélanchton demeure

imprécise. D'une part, il affirme que la Vierge prie pour l'Eglise et, de

l'autre, il prétend que l'appel à son intercession est dépourvu de sens.

Chez Calvin, il n'y a aucune équivoque possible : tout hommage

religieux témoigné à la Vierge est catégoriquement repoussé2. Alors

que la liturgie luthérienne a gardé pendant longtemps trois fêtes

mariales qui correspondent à trois événements relatés dans l'Ecriture :

l'Annonciation, la Purification et la Visitation, on ne peut rien trouver
de semblable chez Calvin ou dans le calvinisme 3. Certes, les disciples
de Calvin, loin de mépriser les saints, les considèrent au contraire comme
des membres vivants du Christ et des amis de Dieu. Cependant, s'il
importe de les honorer, ce ne sera pas par un culte, mais uniquement

par un témoignage d'estime et par de justes louanges. De plus, ces

saints devront paraître aux yeux des chrétiens comme des modèles
à imiter. C'est pour cette raison qu'il n'est pas inutile de rappeler le

souvenir des saints dans les sermons au peuple4. Le rejet de toute
invocation des saints est ici indiscutable et est motivé, comme chez

Mélanchton, par la suffisance et le caractère unique de la médiation
du Christ 5.

La naissance virginale est acceptée sans hésitation par les grands
réformateurs et par l'orthodoxie luthérienne et calviniste. Aucune
hésitation sur ce point 6. Calvin, dans son Catéchisme de l'Eglise de Genève,

montre très bien comment la naissance virginale assure à la fois la
continuité et la rupture avec la lignée qui remonte à Adam et qui passe

par David 7. Quant à l'affirmation de la maternité divine, elle se trouve
en termes équivalents dans les deux traditions protestantes. Mais ici,
il faut remarquer une position plus réservée de Calvin et de son école.

1 Apologia..., XXI, 27-30, Die Bekenntnisschriften der evang.-luth. Kirche,
p. 322.

2 Cfr. Otto Zöckler dans PRE, t. XII, p. 325 et Fr. Heiler dans RGG,
t. III, col. 2016.

3 Cfr. Glaue dans RGG, t. III, col. 2014.
4 Ces différents points sont développés dans la Confessio helvetica posterior,

chap. V et XXIV, Bekenntnisschriften. der reformierten Kirche, pp. 228 et 269.
5 Voir à ce sujet : Confession de foy, art. XXIV, Bekenntnisschriften... der

reformierten Kirche, p. 71 ; Ecclesiarum belgicarum confessio, art. XXVI, ibid.
p. 129; Heidelberger Katechismus, q. 30, ibid., p. 156.

6 Cfr. O. Zöckler dans PRE, t. XII, p. 325.
7 Catéchisme de l'Eglise de Genève, qq. 49, 50, 52 et 53, Bekenntnisschriften...

der réf. Kirche, p. 8.



352 Mariologie et théologie protestante

Alors que Luther désigne couramment Marie sous le nom de « Mère
de Dieu », tant dans son commentaire sur le Magnificat que dans ses

prédications, on ne rencontre jamais chez Calvin le theotokos ou une
expression équivalente 1. Certes, ce terme n'est pas combattu, et on
trouve par ailleurs une condamnation nette du nestorianisme, mais

son emploi est évité même là où il semblerait devoir s'imposer presque
nécessairement2. Pour Calvin, la Vierge est la « Mère du Seigneur ».

Cette expression a l'avantage de se trouver explicitement dans les

Ecritures (Le., i, 43) 3. Sur ce point, l'orthodoxie calviniste n'a pas
reculé devant l'emploi du terme précis adopté par Luther à la suite
de toute la tradition depuis Ephèse. Le « theotokos » a été accepté

comme l'expression de la duplex nativitas, de la naissance humaine et
de l'origine divine du Christ4. Cependant les précautions terminologiques

de Calvin ne sont pas restées sans écho. La lettre synodale,
dont nous avons traité plus haut, reste très réticente devant le «

theotokos ». Elle se contente d'admettre que cette expression non biblique
« peut être bien comprise et ne doit pas être absolument rejetée 5 ».

*

Les affirmations mariologiques du XVIe siècle protestant se limitent
donc à la virginité de Marie et à sa maternité divine. A peu de chose

près, tout le reste de l'héritage catholique est rejeté comme non
conforme au message biblique. Les différents textes des Réformateurs et
des confessions de foi appartiennent, certes, à un ensemble cohérent
mais non systématisé. Le XVIe siècle ne s'est pas attelé à cette besogne.
C'est dans les trente dernières années surtout que les protestants se

sont attachés à élaborer une synthèse de leur position sur ce point. La
récente définition de l'Assomption a été également l'occasion de

plusieurs travaux intéressants 6.

Ce travail systématique s'avérait nécessaire. Il ne suffit pas, en

effet, de dire que Marie, dans la Bible, apparaît uniquement comme

1 Cfr. KD, p. 152.
2 Comme dans les endroits où Calvin commente le texte Le. I, 43 : Corpus

reformatorum, t. XLV, p. 35 et t. XLVI, pp. 106-107.
3 « Virgo ipsa mater Domini nostri appellatur » (Instit., liv. II, chap. XIV,

N° 4).
4 Cfr. KD, p. 153.
6 Herderlijk Schryven..., N° 6.
6 Certains de ces travaux sont cités dans la bibliographie.



Mariologie et théologie protestante 353

un personnage de second plan et d'affirmer ensuite qu'on reconnaît

en elle la Mère de Dieu qui a conçu tout en restant Vierge. Ces

affirmations demandent à être mises en rapport, à être étudiées dans leurs

convergences. Le rôle de la théologie en cette matière sera précisément
de montrer que la naissance virginale et la maternité divine ne font

pas sortir Marie de l'effacement décrit plus haut. Parmi les théologiens

qui se sont livrés à ce travail, il faut citer en premier lieu Karl Barth,
le théologien calviniste qui a joué un grand rôle dans la dogmatique
protestante depuis le déclin du libéralisme. Nous nous attacherons

principalement à l'étude de sa pensée. L'autorité de Karl Barth nous

y invite et également le fait que son enseignement sur les points qui nous

occupent ici présente toutes les garanties d'authenticité confessionnelle.

Nous étudierons successivement sa doctrine sur la naissance

virginale et sur la maternité divine. Tout au long de l'exposé, nous
rattacherons à la théologie de Barth quelques affirmations parallèles d'autres
auteurs et nous signalerons également certaines divergences.

Il est assez étonnant de constater que beaucoup de théologiens
protestants, qui acceptent le fait de l'incarnation, restent néanmoins
réservés sur celui de la naissance virginale. Pour Emile Brunner, par
exemple, le récit de la naissance virginale est tout simplement une
« explication biologique » du fait de l'incarnation. Comme tel, il est

superflu et répond à une curiosité qui ne peut se contenter de reconnaître

un fait mais cherche encore une explication du « comment » h
Un autre théologien qui occupe une grande place dans le protestantisme
allemand, Paul Althaus, professeur à Erlangen, veut bien reconnaître
dans la conception rapportée par le Nouveau Testament une simple
parabole, mais pas davantage 2. Il ne peut l'admettre comme un fait.
Pour Karl Barth, au contraire, il n'y a pas de doute que la naissance

« ex Maria Virgine » est une réalité. Comme il le dit dans un ouvrage
récent, «il ne s'agit pas d'une vérité que j'ai inventée moi-même, mais
bien d'une déclaration explicite de la foi de l'Eglise... Ici, comme
ailleurs, c'est la vérité qui doit compter avant tout pour nous, mais
aussi le respect des textes, en sorte que nous n'en restions pas à nous
demander : « Peut-on croire cela » mais que nous soyons amenés

plutôt à y adhérer joyeusement » (Esquisse.... p. 92). Le fait une fois

reconnu, il reste à en expliquer la portée.

1 Der Mittler, 1927, pp. 288-289. Cité dans KD, p. 200.
2 Die christliche Wahrheit, t. II, p. 220.

Divus Thomas 23



354 Mariologie et théologie protestante

Dans sa contexture propre, la naissance virginale est un miracle.

Que faut-il entendre par là Tout simplement que cette origine humaine
est un fait qui se passe dans notre monde, mais qui ne peut cependant

pas s'expliquer par le déroulement normal de l'histoire et qui par
conséquent n'est pas le fruit de sa continuité. C'est un événement

qui fait irruption. Néanmoins, ce miracle ne peut pas être considéré

comme un fait constatable, comme une sorte d'argument de crédibilité.
Il échappe à toute investigation de la raison. C'est un événement que
la foi seule reconnaît comme miracle. La raison, en effet, pourrait
tout aussi bien le qualifier d'illusion ou de tromperie (KD, p. 198).
La naissance virginale appartient donc à la même catégorie ontique
que les autres réalités qui ne peuvent être atteintes que par la foi seule.

Il est clair que la naissance virginale ne porte pas en elle-même

sa raison d'être. De soi, elle est tout entière en référence à autre chose.

Elle est comme un attribut du mystère essentiel, celui de la naissance

humaine d'une personne divine. Tout en se trouvant sur deux plans
bien différents — et bien distants — le miracle de la naissance virginale
et le mystère de l'incarnation ont entre eux une connexion intérieure.
Quelle est la nature de cette connexion Serait-elle nécessaire L'incarnation

ne serait-elle pas concevable sans naissance virginale Le
miracle serait-il peut-être la cause du mystère A chacune de ces

questions, on peut répondre sans hésiter par la négative. Il n'y a pas
ici de connexion essentielle, pas de relation ontique, mais un simple

rapport noétique {Esquisse..., p. 93; KD, p. 221).
Ceci demande un mot d'explication. Il n'est que trop évident que

la naissance virginale n'est pas une explication « technique » de l'incarnation

(KD, p. 207). Cette dernière pouvait tout aussi bien se réaliser
dans une naissance avec intervention masculine. A l'appui de cette
affirmation bien certaine, Karl Barth cite, d'une part, un théologien
catholique comme Fr. Suarez et, de l'autre, des auteurs protestants
comme Turrettini et Quenstedt (KD, p. 221). En elles-mêmes donc

ces deux grandeurs sont disparates, l'une n'appelle pas nécessairement

l'autre. Un prophète aurait pu naître d'une Vierge et, par ailleurs,
le Christ aurait pu s'inscrire dans la descendance normale d'une famille
juive. Si donc ces deux réalités sont mises en relation, c'est pour une
autre raison. C'est parce que la première a pour rôle essentiel de faire
connaître l'autre. Voilà donc ce rapport noétique que Barth résume

dans le concept de « signe » (KD, pp. 195, 198 et 199). « L'incarnation
nous présente un fait, la naissance miraculeuse nous donne le signe



Mariologie et théologie protestante 355

de ce fait » (Esquisse..., p. 93). Barth reprend cette idée à la prophétie
de l'Emmanuel : « C'est pourquoi le Seigneur lui-même vous donnera

un signe » (Is., vu, 14).

Karl Barth met en garde les théologiens qui sont tentés de n'accorder

que peu d'importance à un signe. En soi, un signe peut paraître peu
de chose. Il n'est pas la preuve de la chose signifiée, il n'en est que
l'expression (Confession..., p. 45). Sans doute, mais si dans l'ordre

purement humain on peut se passer d'un signe, il n'en est pas de même

lorsque ce rapport de signe à signifié a été établi par Dieu même. On

s'expose alors à perdre le contenu en négligeant la forme (KD, p. 195).

Tout en étant bien distincts, signe et réalité ne peuvent être séparés

sans danger. Ce point est bien mis en évidence dans le récit de la guérison
du paralytique (Me., n, 11) : « Afin que vous sachiez que le Fils de

l'homme a le pouvoir de pardonner les péchés : Lève-toi, prends ton
lit et marche. » Ici également nous sommes en présence de deux choses

dont l'une est signe de l'autre. La guérison du paralyrique a simplement

pour but de nous faire connaître le pardon accordé. Aurions-nous,
dès lors, le droit de considérer le pardon des péchés comme l'élément
central, et la guérison miraculeuse comme un élément négligeable
Non, car Dieu nous a donné le contenu dans cette forme. Cette der-
nière est devenue l'instrument de la pédagogie divine (KD, p. 207 ;

Esquisse..., p. 97).

En fait, Karl Barth constate que la négation de la naissance virginale

compromet pratiquement la valeur de l'affirmation de l'incarnation.
Est-on tellement sûr qu'un théologien qui croit en la divinité du Christ,
tout en niant la naissance virginale, affirme exactement la même chose

sur le plan de l'incarnation que celui qui tient à la fois le dogme de la
divinité de Jésus et celui de sa naissance miraculeuse (KD, p. 196)

« En tout cas, il faut le dire en toute netteté, chaque fois qu'on a cherché

à éviter le miracle, en cette affaire, on a fini par essayer tout simplement

d'escamoter le mystère de l'unité de Dieu et de l'homme en Jésus-
Christ Inversement, chaque fois qu'on a vraiment compris le sens

du mystère, on a su reconnaître, dans la joie et la gratitude, la réalité
du miracle » (Esquisse..., p. 98 ; voir également Credo, p. 84 et Confession

p. 45) L C'est de cette façon que Karl Barth explique la
connexion existentielle entre le miracle et le mystère.

1 Aux yeux de Karl Barth la négation de la naissance virginale entraîne
fréquemment l'abandon de la théologie révélée pour la théologie naturelle. Le
fait de l'incarnation n'est plus alors un événement inattendu, pur fruit de la liberté



356 Mariologie et théologie protestante

La naissance virginale a donc pour but de faire connaître l'incarnation.

Mais peut-on dire qu'elle révèle le mystère Dès que le « ex
Maria Virgine » nous est annoncé, connaissons-nous pour autant le

dogme d'un Dieu fait homme Non, bien entendu. L'origine
miraculeuse indique le mystère, le désigne, mais ne fait connaître que très
imparfaitement son contenu (KD, p. 195) h Elle est un signe à la façon
dont un point d'interrogation est un signe. Son rôle noétique est
essentiellement d'éveiller l'attention, de signaler qu'il s'est passé quelque
chose d'extraordinaire dans l'ordre du salut et d'inciter ainsi à attendre
et à désirer une révélation complémentaire. A ce titre, la naissance
miraculeuse rend impossible les diverses explications humaines de

l'incarnation. Nous nous trouvons vraiment devant quelque chose

d'inouï, d'incompatible avec les interprétations plus ou moins naturelles

du docétisme et des ébionites. Ce sont là, en effet, des tentatives
d'éliminer le mystère dont la naissance virginale affirme si vigoureusement

la présence (KD, p. 194). Sous cet aspect, le miracle qui ouvre
l'existence humaine du Christ est parallèle à celui qui lui rend la vie
après la mort sur la croix. Si on envisage la résurrection, indépendamment

des paroles prophétiques du Christ pendant sa vie terrestre,
il est indiscutable, en effet, qu'elle ne révèle pas le caractère divin de

la personne ressuscitée, mais uniquement le mystère de cette existence

peu commune (KD, p. 199). La naissance virginale et la résurrection
nous préparent ainsi à reconnaître la divinité du Christ. Ce sont des

acheminements 2.

souveraine de Dieu, mais uniquement une vérité déduite d'un syllogisme.
(Confession.. p. 45 ; KD, p. 196 ; Esquisse.. p. 98.) Si, au lieu d'un événement
nouveau, il y a donc simplement un processus prévu, calculable à l'avance comme
le passage d'une comète, alors le héraut est superflu, le signe perd toute utilité.

1 « Es sei noch einmal hervorgehoben : der Hinweis auf dies 'Wunder' ist
keine Auflösung des Geheimnisses, sondern vielmehr dessen Bezeichnung »

(O. Weber, Karl Barth's Kirchliche Dogmatik, p. 42).
2 Sur ce point, Karl Barth s'inspire d'un texte de Grégoire de Nysse (Oral,

cat., XIII, PG. t, XLV, col. 45). Celui-ci répond à une objection que l'on peut
résumer de la façon suivante : Je crois à la nature humaine du Christ. C'est
précisément pour cette raison que je ne puis admettre sa naissance virginale et sa
résurrection. Ce début et cette fin ne sont pas conformes à la nature humaine.
Je rejette donc ces miracles. Je ne puis pas y croire. — L'essentiel de la réponse
de Grégoire de Nysse tient en deux lignes : Tout cela dépasse la nature. Il faut donc
en conclure que celui qui est engendré de la sorte n'est pas contenu dans les limites
de la nature. — Grégoire de Nysse est tellement conscient, lui aussi, de la valeur
de signe de ces deux événements qu'il n'hésite pas à dire que leur négation
conduirait pratiquement à ignorer l'incarnation. Voir KD, p. 199.



Mariologie et théologie protestante 357

Sans nous livrer encore le contenu du mystère, le miracle de la
naissance du Christ nous permet d'en toucher certaines caractéristiques
générales. Il nous dit surtout que le début de cette existence échappe
à la décision de l'homme et est tout entier laissé à l'initiative de Dieu.

L'Esprit Saint entre ici en scène comme créateur, dans un acte
conditionné uniquement par sa souveraine liberté. « L'homme Jésus-Christ
n'a pas de père. Sa conception ne relève pas de la loi commune. Son

existence commence avec la libre décision de Dieu lui-même, elle procède
de la liberté qui caractérise l'unité du Père et du Fils, liés par l'amour,
c'est-à-dire par le Saint-Esprit... C'est là le grand domaine de la
liberté de Dieu et c'est de cette liberté que procède l'existence de

l'homme Jésus » (Esquisse..., p. 96). Il va sans dire que cette
intervention divine ne peut être assimilée aux théogamies si fréquentes
dans les mythologies. « Ce fait n'a rien de commun avec les mythes
relatifs à la naissance d'hommes engendrés par des dieux... Pas question

de cela ici... L'art chrétien primitif a essayé d'illustrer à sa manière
le fait que la conception de Jésus-Christ ne comporte pas d'acte sexuel.

Et l'on a dit avec raison qu'elle s'est accomplie par l'oreille de Marie
écoutant la Parole de Dieu » {Ibid., p. 96).

L'exclusion du mode normal de conception signale donc la
présence de l'initiative divine. Cette indication est accentuée encore et
précisée par le fait que c'est l'homme, en tant qu'être masculin, qui
est exclu. En effet, l'homme en tant qu'être humain n'est pas étranger
à la conception du Christ : il y a la Vierge Marie. C'est l'homme
masculin qui est ici relégué à l'arrière-plan. Ce fait a une portée théologique
d'après Barth. L'homme représenté ici par Joseph, « c'est l'aspect
glorieux de l'humanité, c'est lui qui conduit les affaires, c'est lui qui
fait l'histoire, c'est lui qui parle, pense, écrit. C'est lui auquel la
souveraineté avait été donnée et qui l'a perdue. Dieu exclut l'homme
souverain déchu » {Confession..., p. 44). La figure purement passive
de Joseph montre que Dieu n'a pas choisi l'homme « dans sa plénitude
virile, dans son arrogance, dans sa présomption ou dans son efficience

historique » {Esquisse..., p. 97). Et ce choix divin implique nécessairement

un jugement de valeur sur l'efficacité vraie de tout le dynamisme humain.
Si dans la naissance virginale, l'homme est absent comme sujet,

il y est néanmoins présent comme objet de l'action souveraine de Dieu
(KD, p. 203). L'humanité est la réalité que Dieu modèle à son gré.
Aussi apparaît-elle ici dans la personne de la Vierge Marie « en tant
qu'être humble et vulnérable, dans toute sa faiblesse naturelle »



358 Mariologie et théologie protestante

{Esquisse..., p. 97). L'homme est utilisé dans le miracle de la naissance,
mais sous la forme de celui qui ne peut pas vouloir, qui ne peut pas
réaliser, qui ne peut pas créer, qui n'est pas souverain ; de celui qui
peut simplement recevoir, être prêt et se laisser faire ; de celui qui
peut seulement répéter la parole de la Vierge : « Voici la servante du

Seigneur » (KD, p. 209). Cette acceptation cependant ne peut, d'une

façon ou d'une autre, être considérée comme une valeur positive. Il
n'y a pas de mérite en la matière ou un semblant de pouvoir. En aucune
façon, en effet, la Vierge ne peut être considérée comme la collaboratrice

de Dieu (KD, p. 205). Si elle accepte la réalisation en elle et

par elle de la conception du Christ, cette acceptation elle-même doit
être portée au crédit de Dieu. Tout synergisme est ici exclu (KD, p. 203).
« La réponse de Marie, ce grand oui de l'homme à Dieu, ne fait qu'indiquer
l'acte par lequel le Créateur accepte et prend en charge sa créature »

[Esquisse..., p. 97).

*

Nous sommes en présence de la libre grâce. Voilà ce que nous
révèle ce signe inscrit au début de l'Evangile. Il nous achemine à

l'incarnation qu'il nous dévoile déjà comme un nouveau commencement,

comme une nouvelle création. Le rôle de ce signe est donc d'orienter
notre attente. Mais à côté de ce signe, qui réside dans un fait, il en est

un autre qui consiste simplement dans un titre donné à Marie. Comme

nous allons le voir immédiatement, le titre de « Mère de Dieu » n'est
rien d'autre pour Karl Barth que le signe de l'authenticité du mystère
de l'incarnation.

L'expression « Mère de Dieu » doit être approuvée comme expression

légitime du dogme christologique. Elle met, en effet, en évidence deux

points du mystère de l'incarnation. Elle dit d'abord que Dieu s'est

choisi une mère terrestre et que de cette façon il est devenu des nôtres,
et est entré dans notre histoire. Il aurait pu, en effet, se passer de cet

intermédiaire et assumer une humanité entièrement créée. Le « theotokos »

précise que le Verbe a préféré prendre place dans l'humanité en s'insé-

rant dans la lignée d'une famille et dans la communauté concrète d'un
peuple déterminé. Le « Verbum caro factum est » est ainsi heureusement

complété par le « theotokos ». Mais c'est surtout l'identité du
fils de Marie et du fils éternel de Dieu qui est affirmée par ce terme.

Jésus, né de la Vierge, n'est pas foncièrement différent de la deuxième

personne de la Trinité : ce n'est pas «un autre» (KD, pp. 151-152).



Mariologie et théologie protestante 359

Tout l'intérêt est donc centré sur la personne du Christ. La
personne de Marie n'est pas ici directement en jeu. Ce qui la concerne
n'est qu'un point d'aboutissement. Toute affirmation ayant trait à

elle ne peut être que le cadre du dogme christologique. Aussi le reproche
adressé par Barth à la théologie catholique est-il le suivant : le dogme
mariai a fait du « theotokos » une réalité autonome, point de départ
d'une évolution doctrinale indépendante. Dans la mariologie catholique,

Marie n'est plus au service du dogme christologique.
Cependant Karl Barth va plus loin encore. Le dogme mariologique

catholique n'est pas seulement une excroissance de la théologie, mais

est bel et bien le dogme central de l'Eglise romaine à partir duquel
il faut juger l'ensemble. Ce qui concerne la Vierge n'est pas fortuit
ou périphérique : Marie est l'expression la plus claire de 1'« hérésie »

catholique, elle est le type et le résumé de la doctrine de la coopération
de la créature humaine à la rédemption, et, dès lors, elle est aussi la
synthèse de la conception catholique de l'Eglise.

Certes, le théologien de Bâle n'ignore pas que le catholicisme
considère la Mère de Dieu comme une pure créature, il n'ignore pas davantage

que toute coopération humaine à la rédemption présuppose la
grâce acquise par le Christ. Ce qu'il poursuit, c'est l'idée de coopération
comme telle. Les restrictions très nettes apportées ici par la théologie,
qui voit dans cette coopération l'exercice même de l'action de Dieu,
n'influencent pas le jugement de Barth. L'homme qui prétend «

coopérer » cherche à s'approprier un attribut de Dieu. Or la coopération
de la Vierge « qui a mérité de porter Notre-Seigneur Jésus-Christ »,

est fortement soulignée par la dévotion et la théologie catholiques
qui en décèlent l'acte principal dans le consentement de Marie au

message de l'annonciation. Par ailleurs, lorsque la Vierge accepte
l'incarnation, elle ne parle pas seulement en son nom propre, mais

au nom de l'ensemble de l'humanité à qui le salut est offert. En relevant
cette connexion, la théologie catholique affirme, par le fait même, le

lien intime qui existe entre la coopération de la Vierge et celle du reste
des hommes1.

1 Voici deux textes que cite Karl Barth : « Per annuntiationem expectabatur
consensus Virginis loco totius humanae naturae » (S. theol., III, q. 30, a. 1, c.).
« Maria ist durch ihr fiat im Namen der ganzen Menschheit kooperierend in die
Erlösung eingetreten » (R. Grosche, Fünf Thesen zur Mariologie, dans Catholica,
1933, p. 38).



360 Mariologie et théologie protestante

Cette appréciation de Karl Barth influence considérablement le

dialogue œcuménique contemporain. Un ouvrage récent qui se présente
comme un Konfessionsgespräch donne comme sous-titre au chapitre
consacré à Marie : « La doctrine du salut h » Et la lettre synodale de

l'Eglise réformée de Hollande a fait de cette position barthienne la
base même de son exposé. Après une introduction, un premier chapitre
est consacré à Marie, celui-ci est suivi immédiatement d'un chapitre
sur l'homme, auquel succède alors un chapitre sur la grâce. Ici encore
Marie est considérée comme le type de l'anthropologie et de la soté-

riologie catholiques.
Le parallélisme traditionnel — qui remonte à Irénée et à Ter-

tullien — entre Marie et l'Eglise a donc également attiré l'attention
de Barth. Voici comment il le conçoit. Comme Marie — et c'est le cas
de toute créature qui a reçu la grâce — l'Eglise occupe dans le déroulement

concret du salut une position plus ou moins indépendante. De

part et d'autre, il y a un pouvoir sur le corps réel du Christ. De part
et d'autre, nous sommes en présence d'une source de grâce : la Vierge

par son intercession toute-puissante, l'Eglise par son pouvoir
sacramentel. Pour la même raison, la foi catholique accorde à Marie et à

l'Eglise, une dignité et une autorité que la foi protestante ne croit
pouvoir attribuer qu'au seul Christ. Ce parallélisme ainsi conçu fait
partie de la logique même du catholicisme : la maternité de Marie
fait appel à la maternité de l'Eglise et vice versa. Aussi Barth estime-

t-il que ce n'est pas un effet du hasard si sous le même pontificat on a

défini l'Immaculée Conception et l'infaillibilité pontificale (KD, p. 160).

A la mariologie catholique ainsi décrite — si intimement liée à la
doctrine de la grâce et à l'ecclésiologie —, le rappel de la souveraineté
de Dieu est la seule réponse adéquate : « Jésus-Christ, la Parole de Dieu,
existe, gouverne et règne dans le monde créé avec le même pouvoir qu'il
exerce de toute éternité auprès de Dieu. Certes cette action s'exerce

pour l'homme et dans l'homme, dans l'Eglise et par l'Eglise, mais de

telle sorte cependant que, sur toute la ligne, Jésus-Christ demeure le

Seigneur et que ni l'homme ni l'Eglise ne puissent s'en attribuer le

moindre honneur. Aucune réciprocité et aucun échange ne peuvent
entrer ici en ligne de compte, même de façon indirecte et sous la réserve
des précautions les plus calculées. La foi, en effet, n'est pas une
réciprocité, mais au contraire la renonciation à toute réciprocité. Elle est

1 Werner Graf, Ja und Nein. Ein Konfessionsgespräch, p. 92.



Mariologie et théologie protestante 361

l'acceptation de l'unique médiateur, à côté duquel on ne peut en
concevoir d'autre. Révélation et réconciliation... sont exclusivement
l'œuvre de Dieu » (KD, p. 160).

La conclusion de Karl Barth est donc extrêmement ferme. La
seule médiation concevable est celle du Christ et se limite à sa personne.
Elle ne déborde en aucune façon sur d'autres réalités chrétiennes qui
y participeraient dans une certaine mesure. Ni Marie, ni l'Eglise, ni
le sacerdoce n'entrent ici en ligne de compte. Ces valeurs sont extérieures

au mystère de la médiation et n'ont d'autre rôle que de jeter sur celui-ci

une lumière nouvelle. Elles font connaître la médiation du Christ et

se bornent à cela. Ce sont de purs signes.

Max Thurian, qui a étudié avec attention la mariologie catholique,
ne suivrait pas Barth jusque là 1. Cependant, lui aussi, reproche à la
doctrine catholique de compromettre l'authenticité de la médiation du
Christ. N'est-ce pas précisément parce que la médiation du Christ n'est

plus suffisamment prise au sérieux que le théologien catholique se

croit obligé de créer de nouvelles médiations à côté de celle-là L'Eglise
catholique ne serait plus restée fidèle à la christologie de Chalcédoine

et, emportée par un mouvement irrésistible vers le docétisme, aurait
en quelque sorte atténué de plus en plus l'affirmation de l'humanité
du Christ. Dans une image de plus en plus spiritualisée, le Christ
s'éloigne de nous et laisse ainsi la place à Marie. « Marie est devenue

l'humanité du Christ, elle joue le rôle que l'humanité du Christ doit
jouer pour notre salut » (0. c., p. 30). « Jésus-Christ est trop Dieu,
son humanité est trop divinisée pour avoir encore quelque rapport
réel avec la nôtre. La doctrine de la médiation du Christ reçoit là une

grave atteinte » (0. c., p. 29). Ce dogme certes n'est pas abandonné

-— il ne pourrait l'être que par l'effondrement du christianisme —
mais il est profondément modifié : désormais la médiation s'opère par
le Christ mais en Marie. Une médiation plus authentique vient ainsi

s'adjoindre à une médiation affaiblie. Le parfait équilibre de la
définition de 451 est détruit, la christologie des deux natures dans le Christ
devient une « mario-christologie ». Et cette déformation serait due au
fait que le catholicisme « — tant en Orient qu'en Occident — n'a
jamais pu extirper de sa théologie un ferment monophysite hérétique,
hérité de l'Orient chrétien » (0. c., p. 31). Cette évolution continuerait
aujourd'hui et entamerait déjà sérieusement le dogme mariai : Marie

»

1 Dans son article Le dogme de l'Assomption. Voir bibliographie.



362 Mariologie et théologie protestante

est conçue sans péché (1854), Marie est glorifiée (1950). La Vierge
s'éloignerait ainsi insensiblement du plan de l'humanité commune1.

Cependant Max Thurian ne limite pas la médiation à la seule

personne du Christ. Il n'hésite même pas à affirmer que la théologie
chrétienne est une doctrine de la médiation qui s'exerce sur terre par
le corps du Christ qu'est l'Eglise, par le ministère de la Parole, des

sacrements ; médiation des fidèles par le témoignage et l'intercession,
« médiation de Marie donc et des saints dans le Christ, en tant qu'ils
ont témoigné et prié » (0. c., p. 36). Cette affirmation très nette va
plus loin encore : « La négation de toute autre médiation que celle
du Christ, même une médiation par lui et en lui, aboutit... à la négation
de la médiation réelle du Christ-Dieu » (Ibid.).Il n'y a donc pas, selon

le pasteur Thurian, de médiation authentique si le Christ n'est pas
prolongé dans l'espace et dans le temps.

Hans Asmussen, théologien luthérien, développe assez longuement

des considérations semblables dans son petit livre sur Marie qui
fait actuellement grand bruit en Allemagne 2. On percevra immédiatement

combien l'attitude de ce théologien est différente de celle d'un
Karl Barth, par exemple, en constatant dans la préface de son ouvrage
que l'auteur n'a qu'un but : prendre au sérieux le titre de « Mère de

Dieu » et y faire porter l'accent (0. c., p. 5). Nous nous trouvons donc en

présence d'une perspective théologique très voisine de celle que Karl
Barth reproche à la théologie catholique.

Prendre la maternité divine au sérieux, c'est prendre la grâce

au sérieux. A ce point de vue, Marie est, certes, un cas exceptionnel,
mais ce n'est pas un cas à part. C'est à tort que le protestantisme
s'imagine parfois que dans l'œuvre de la médiation, la simple antinomie
Dieu-homme suffit à tout expliquer. Il n'en est rien. Les textes du

Nouveau Testament qui traitent de la grâce présentent un tout autre

aspect des choses (II Petr., i, 4 ; I Jo., m, 2 ; Jo., xvn, 22).Si la grâce
est d'abord la bienveillance divine, puis le don de Dieu, elle est finalement

entre les mains des hommes, administrée par les apôtres. C'est
ici que l'on constate l'insuffisance de l'antinomie susdite. Dans sa fonction
ecclésiale l'homme peut se trouver du côté de Dieu et face à d'autres
hommes. Dans l'échelle de valeur du royaume de Dieu, les hommes ne

1 Déjà dans un texte paru en 1903, Otto Zöckler reproche à la théologie
catholique ses tendances monophysites et son docétisme. Cfr. PRE, t. XII, p. 315.

2 Voir bibliographie.



Mariologie et théologie protestante 363

sont pas tous égaux. Vus du monde, Dieu et ses saints forment une
certaine unité (0. c., p. 46). Cet ordre voulu par Dieu est une réalité

que nous devons reconnaître dans les saints, dans l'Eglise, dans Marie.

L'Eglise comme telle ne peut être rangée parmi les catégories du
profane ou du pur humain. Dieu l'a placée à un endroit particulier de son

plan providentiel, lui a confié un rôle d'administration de la grâce.

L'Eglise doit agir avec la pleine conscience de ce fait. De même il appartient

à l'Eglise de reconnaître le rôle et la place de Marie en son sein.

Marie est-elle à nos yeux uniquement un objet ou bien serions-nous
autorisés à y voir un sujet, un être qui, du haut du ciel, regarderait
le monde et exposerait sa pensée devant le trône de Dieu (0. c., p. 48)
Hans Asmussen répond à cette question dans quelques alinéas
consacrés plus directement au problème de la médiation.

Hans Asmussen admet que Marie est médiatrice tout en repoussant
catégoriquement la position attribuée à la théologie catholique. Tout
ce qui peut compromettre la médiation du Christ est intolérable. Il
est dès lors impossible d'envisager qu'il puisse y avoir une médiation
quelconque entre le Christ et nous. Cependant le refus de cette médiation
n'implique pas le refus de toute médiation. D'après l'Ecriture, toute
vie chrétienne comporte un élément sacerdotal. Tout sacerdoce, par
ailleurs, inclut l'idée de médiation. « Celui qui est prêtre et médiateur
ne peut être rangé purement et simplement du côté de Dieu ou du
côté des hommes. Bien au contraire, il représente Dieu devant les

hommes et il représente les hommes devant Dieu » (0. c., p. 50). S'il
en est ainsi pour tout chrétien, il en sera de même à fortiori pour Marie.
Mais ceci suppose, bien entendu, la possibilité d'une médiation dans

le Christ à l'exclusion de toute médiation à côté de l'unique médiateur.
Cette médiation dans le Christ manifeste tout simplement que l'œuvre

rédemptrice n'est pas restée sans fruit. C'est donc comme disciple
éminent du Christ que la Mère de Dieu prend part à sa médiation
(O. c., p. 51). Dieu est puissant dans ses saints.

Avec Hans Asmussen, la théologie protestante avance résolument

sur de nouvelles voies. Nous sommes ici en présence d'un effort de

pensée dont la parenté avec le catholicisme est manifeste. Hans Asmussen

n'est pas un isolé dans ce travail de renouvellement. A côté de

lui, il faut citer en tout premier lieu Wilhelm Stählin, évêque luthérien

d'Oldenburg L De plus, des cercles de « haute Eglise » et des

1 Voir bibliographie.



364 Mariologie et théologie protestante

représentants des mouvements liturgiques n'hésitent pas à partager
ces vues. Cependant on se méprendrait en majorant l'influence sur le

protestantisme contemporain de cette forme de pensée théologique. Au
contraire, dans l'Allemagne actuelle la résistance s'affirme de plus en

plus nettement. Alors que la pensée d'un Karl Barth, sur le point
précis qui nous occupe ici, y est considérée comme conforme à la
tradition protestante, on n'hésite pas à qualifier d'hétérodoxe celle de

Hans Asmussen. Si le courant central de la théologie protestante,
celui qui représente la majorité des héritiers de la Réforme, demeure

plus que réticent, c'est, nous semble-t-il, en raison du défaut de base

dans les confessions de foi du XVIe siècle. Certes, nous l'avons vu, le

luthéranisme laisse subsister quelque ambiguïté quand il s'agit de

l'hommage religieux à rendre à Marie, mais néanmoins on ne pourrait
découvrir aucun texte favorable à une médiation qui ne soit pas strictement

celle de la personne du Christ. En cette matière, le protestantisme
classique s'est contenté d'affirmer la médiation du Christ, d'en
revendiquer le caractère absolument unique et de rejeter catégoriquement
toute autre médiation quelle qu'elle soit.

Conclusions

Comment concilier, d'une part, la foi à la naissance virginale du
Christ et à la maternité divine de Marie et, d'autre part, la conviction

que Marie n'est, dans le Nouveau Testament, qu'un personnage secondaire

C'est à résoudre cette antinomie que s'est attachée la théologie
systématique protestante contemporaine. D'après celle-ci, la solution
se trouverait dans la distinction entre signe et médiation. En aucune
façon, la Vierge n'est « moyen » de salut, tout son rôle consiste à nous
faire connaître le mystère du Christ. En d'autres termes, le mystère
mariai n'a pas de consistance sacrée propre, mais est tout entier en
référence au Christ. Sur le plan de l'économie du salut (pas sur celui
de la réalité des faits), la virginité de Marie et sa maternité ne sont que
des projections noétiques de l'œuvre rédemptrice. On ne saurait mieux

comparer Marie qu'à ces sacrements de l'Ancienne Loi qui faisaient
connaître le Christ futur mais ne contenaient pas sa grâce. Cette
distinction répond également à la question posée tout au début de cet

exposé : la Vierge est-elle pour la théologie protestante une donnée

doctrinale ou une simple donnée historique Certes, la Vierge est bien

plus qu'une donnée historique, son mystère a une autre portée que



Mariologie et théologie protestante 365

celui de Jacques ou de Jean : c'est une authentique donnée doctrinale.
Néanmoins, ici encore soulignons que ce n'est pas une donnée doctrinale

autonome, mais un simple attribut noétique du mystère du Christ.
Nous avons essayé d'exposer la position protestante en cette

matière délicate en tâchant de l'aborder de l'intérieur, de comprendre
les motifs profonds qui en sont comme la structure. Envisagée dans

un esprit « œcuménique », une étude comme celle-ci nous invite à faire
un pas de plus et à confronter nos perspectives théologiques avec celles
de nos frères séparés. Certes, il ne peut être question d'amoindrir notre
mariologie par souci de concordisme. Le théologien, d'ailleurs, n'a
aucune autorité pour entamer une telle besogne. De plus, le théologien
protestant ne demande pas au catholique une position de compromis,
mais un exposé précis et compréhensible de l'authentique position
romaine. Encore faut-il que cet exposé ne heurte pas inutilement les

aspirations légitimes des protestants. Bien plus, il nous appartient de

montrer que cette attente de leur foi se trouve satisfaite dans les cadres
de la synthèse catholique.

Aussi de prime abord soulignons qu'il y a deux points sur lesquels
le théologien catholique accepte sans hésiter les affirmations exposées

plus haut : 1. La Vierge est vraiment signe du mystère du Christ. 2. Il
n'y a pas de médiation qui s'ajoute à celle du Christ comme si celle-ci
n'était pas suffisante par elle-même.

C'est donc sur le point précis de la possibilité d'une coopération
de l'homme à l'œuvre de Dieu dans le Christ que les positions divergent.
Admettre d'une façon ou d'une autre que l'homme puisse collaborer

avec Dieu, c'est refuser quelque chose à la toute-puissance divine.
Telle est la position d'un Karl Barth tempérée en fait dans certaines

affirmations particulières. Le théologien de Bâle reconnaît, par exemple,

que la Vierge représente dans une certaine mesure l'utilisation de

l'être humain à des fins rédemptrices. De même, il déclare que l'homme
est sauvé par l'Eglise et dans l'Eglise. Mais ces positions de détail ne

portent pas l'accent et ne sont pas coordonnées aux grandes
affirmations centrales. On a peine à voir, par exemple, comment dans la
théologie barthienne l'homme est vraiment sauvé par l'Eglise : le

« durch die Kirche » ne rend pas un son plein. Il n'y a pas à proprement
parler de rôle sacré de l'Eglise. Celle-ci n'est pas intermédiaire authentique

de salut, elle n'est que le lieu privilégié des interventions divines.
En fait, je crois que la théologie protestante — et en premier

lieu Karl Barth — refuse la thèse de la coopération humaine parce



366 Mariologie et théologie protestante

qu'elle voit dans celle-ci une forme de synergisme 1. On a l'impression

que cette collaboration de l'homme avec Dieu est toujours envisagée

comme une action parallèle, une œuvre entreprise en commun, et

jamais comme l'utilisation par Dieu d'un instrument humain. Si on
condamne très légitimement l'idée d'une action de Dieu avec l'homme,

peut-on dire qu'on a pleinement saisi la grande thèse catholique de

l'action de Dieu par l'homme Il est vrai que notre vocabulaire sur
ce point est très déficient. Tous nos termes habituels : collaboration,
coopération, association, évoquent tout naturellement une action
parallèle alors qu'ils devraient rendre l'idée d'une subordination
verticale de l'action de Dieu et de celle de l'homme. La méconnaissance

pratique de cet aspect des choses a un retentissement profond dans

toute la théologie protestante qui est ainsi conduite à souligner très
fort la réalité de vie du Christ en nous, mais aussi à négliger le moyen
ecclésial de l'obtenir 2. A un pur acte de Dieu correspond d'autre part
une institution toute humaine, il faudrait presque dire profane.

Les affirmations ecclésiologiques et mariologiques sont pratiquement

indissociables. Karl Barth et la lettre synodale l'ont justement
mis en évidence. Il y a même intérêt, pensons-nous, à maintenir jointes
ces deux grandeurs théologiques. En fait, Marie n'est-elle pas dans

l'Eglise Les protestants refusent une médiation entre le Christ et

nous comme si le Christ était « trop Dieu » ou « trop juge » pour exercer
encore efficacement son rôle d'intermédiaire entre le ciel et la terre.
Nous refusons avec eux une médiation étagée, par degrés, et cela aussi

bien dans le domaine mariologique que dans le domaine ecclésiologique.
Certains théologiens catholiques n'ont pas toujours insisté suffisamment

sur le fait que toute médiation qui déborde la personne du Christ
reste néanmoins sa médiation. Dans la Vierge, dans les saints, dans

l'Eglise, c'est toujours la médiation du Christ qui s'exerce, et pas une
médiation nouvelle entre le Christ et une nature humaine située trop
bas. Très justement, le pasteur Thurian renvoie à un texte de saint
Thomas : « Rien n'empêche que l'on donne en un certain sens le nom
de médiateur entre Dieu et les hommes à quelques autres (que le Christ),

pour autant qu'ils collaborent à réunir l'homme avec Dieu par des

préparations ou en prêtant leur ministère » 3. Et plus loin saint Thomas

1 Voir KD, p. 203.
2 Yves Congar, Vraie et fausse réforme dans l'Eglise, Paris 1950, pp. 393-408

et 418-420.
3 III, q. 26, a. 1. Max Thurian, O. c., p. 36.



Mariologie et théologie protestante 367

revient sur cette doctrine en l'appliquant aux prophètes de l'Ancienne
Loi et aux prêtres de la Nouvelle. Dans l'Ancien Testament, certains
hommes pouvaient être dits médiateurs dans la mesure où ils annonçaient
ou préfiguraient le « médiateur véritable et parfait » ; dans le Nouveau,
les prêtres sont médiateurs en tant qu'ils sont « ministres du vrai
médiateur1 ». Ce point est important et particulièrement manifeste
dans la médiation de l'Eglise. Celle-ci n'est pas une médiation parfaite
elle n'est que ministérielle: elle applique la médiation du Christ, elle

en est le prolongement et le service, elle la rend présente à d'autres

temps et d'autres lieux.
Ce que nous venons de dire de la médiation sacramentelle de

l'Eglise vaut aussi, quoique analogiquement, de la médiation des saints,
médiation par intercession. Sans qu'on puisse qualifier cette dernière
de ministérielle au sens technique du mot, il faut néanmoins souligner
que leur médiation s'exerce en raison de la grâce, laquelle n'est rien
d'autre que l'incorporation des saints dans l'unique médiateur, Jésus-
Christ. Comme il n'y a de grâce que du Christ, toute médiation est donc
dans le Christ, même si elle s'exerce par le ministère de l'Eglise ou

par l'intercession de la Vierge.
La mariologie catholique évite tout danger de confusion dans la

mesure où elle est pleinement fidèle à sa méthode. Il ne lui suffit pas
de prendre un dogme mariai (la maternité divine, par exemple) d'une
façon abstraite et d'en déduire toutes les conséquences logiques. Ne
serait-ce pas trahir le respect que la théologie doctrinale doit au donné
révélé Peut-elle partir d'un élément du donné en l'abstrayant purement

et simplement de la synthèse organique et vivante dans laquelle
il s'insère C'est ici que la théologie positive, surtout dans ses formes

biblique et patristique 2, devra souligner les perspectives essentiellement

christologiques de chacun des dogmes qui concernent la Mère

du Christ. Mais les exigences de méthode qui s'imposent dans la
compréhension interne du donné révélé, point de départ de la théologie
mariale, ne sont pas moins nécessaires dans la vérification constante
de la déduction théologique. Le recours habituel à une norme de réfé-

1 Ibid., ad 1.
2 Voir à ce sujet trois remarquables travaux récents : F.-M. Braun, La Mère

de Jésus dans l'œuvre de saint Jean, dans Revue thomiste, 1950, t. L, pp. 429-479
et 1951, t. LI, pp. 5-65 ; H. Rahner, Maria und die Kirche, Innsbruck,
Marianischer Verlag, 1951. A. Müller, Ecclesia-Maria. Die Einheit Marias und der
Kirche, Fribourg, Paulusverlag, 1951.



368 Mariologie et théologie protestante

rence est, en effet, d'autant plus indispensable que l'argument de

convenance joue un rôle déterminant en théologie mariale. Or comme cet
instrument ne porte pas en lui-même sa limite, il importe que le contact
permanent avec l'axe christologique de toute la révélation scripturaire
empêche un glissement du centre de gravité 1. La mariologie n'est pas
en effet une doctrine parallèle à la christologie, ou son doublet mineur,
mais, au contraire, son rayonnement le plus authentique.

Collège théologique, La Sarte-Huy {Belgique), janvier 1952.

1 Un bref et suggestif article du P. Yves Congar sur les difficultés que
suscite aux protestants la piété mariale de l'Eglise catholique a été publié dans
l'Amitié (janvier 1951) et reproduit partiellement dans Vers l'unité chrétienne.
Bulletin catholique d'information, février 1951. L'auteur y oppose très justement
une déduction d'attributs intemporels à un autre type de mariologie qui tient
mieux compte de l'insertion de la Vierge dans l'ensemble du mystère du Christ.
Ce dernier type est le « fruit d'une élaboration des données de l'analogie de la foi
appliquée au mystère de l'économie ou du propos de grâce de Dieu qui fait l'objet
essentiel du témoignage de l'Ecriture interprétée dans la tradition de l'Eglise ».

Le risque de toute théologie est, en effet, de perdre de vue le caractère contingent
de l'économie rédemptrice, la liberté que Dieu manifeste dans ses œuvres
historiques.


	Mariologie et théologie protestante

