Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Mariologie et théologie protestante
Autor: Hamer, Jérbme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762310

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mariologie et théologie protestante

Par le R. P. JErROME HAMER, O. P.

Aux yeux des protestants, la Vierge est-elle une donnée vraiment
doctrinale ou une simple donnée historique ? Est-elle susceptible d’entrer,
sinon dans la foi, au moins dans la science religieuse et chrétienne ?
En d’autres termes : quelle est la place de Marie dans la théologie
protestante ? L’exposé que nous entreprenons se limitera 4 répondre a
cette question précise 1.

!BIBLIOGRAPHIE
Ouvrages généraux:

Realencyclopddie fiir protestantische Theologie und Kirche, éd. A. HAUCK,
3e ¢édition, Leipzig 1896-1913 (= PRE).

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handworterbuch fiiv Theologie
und Religionswissenschaft, éd. A. BERTHOLET, H. FABER...,
2e édition, Tubingue 1927-1931 (= RGG).

Textes :

Die Bekenntnisschriften dev evangelisch-luthevischen Kivche, herausgegeben
vom deutschen evangelischen Kirchenausschu8 im Gedenkjahr
der Augsburgischen Konfession 1930, Gottingen 1930.

Bekenntnisschriften und Kivchenovdnungen der nach Gottes Wort reformierten
Kirche, herausgegeben von WILHELM NIESEL, 2€ édition, Zollikon-
Zurich s. d.

CaLviN J., voir Corpus reformatorum.

Corpus rveformatorum, éd. C. G. BRETSCHNEIDER, Halle, 1834 ss.

LuTtHER M., Das Magnificat verdeutschet und ausgelegt (1521), dans Werke,
Kritische Gesammtausgabe, Weimar, t. VII, 1897, pp. 544-604.

Ouvrages récents :

ALTHAUS P., Die christliche Wahrheit, Giitersloh 1947-1948, 2 vol.

AsMmusseN H., Mavria, die Mutter Gottes, 2¢ édition, Stuttgart 1951.

BarTtH K., Die kirchliche Dogmatik, t. 1, 2 : Die Lehve vom Wort Gottes,
3¢ édition, Zollikon-Zurich 1945 (= KD).

BartH K., Credo, Paris 1936.



348 Mariologie et théologie protestante

Les théologiens protestants sont loin d’étre unanimes sur ce
point. Depuis un groupe restreint et peu représentatif de libéraux et
de néo-libéraux, qui rejettent l'incarnation et la naissance virginale
comme des mythes, jusqu’a Hans Asmussen qui témoigne d’'une pru-
dente sympathie pour la mariologie catholique, on peut trouver toutes
les positions intermédiaires. Nous n’avons cependant pas a nous attarder
a la position libérale, puisque celle-ci résout le probléme par la négative.
Par ailleurs, nous aurons & nous montrer prudents lorsqu’il s’agira
de théologiens tendant vers l'autre extréme. Nous nous demanderons
dans quelle mesure ils représentent la tradition protestante. La partie
principale de notre exposé sera donc consacrée a des théologiens dont
les positions sur les problémes qui nous occupent sont en quelque sorte
homologuées et peuvent, dés lors, étre considérées comme typique-

BartH K., La confession de foi de I’Eglise. Explication du Symbole des Apétres
d'aprés le catéchisme de Calvin (Cahiers théologiques de l’actualité
protestante, No 2), Neuchitel et Paris 1943.

BartH K., Esquisse d’une dogmatique (Bibliotheque théologique), Neuchitel
et Paris 1950.

BrutscH CH., La Vierge Marie, Neuchatel et Paris 1943.

Evangelisches Gutachten zur Dogmatisierung dev leiblichen Himmelfahri
Maviens, Munich 1950 (Cette petite étude a été rédigée par cing
professeurs de la faculté de théologie de Heidelberg sous la direction
de Ep. SCHLINK.)

GraF W., Ja und Nein. Ein Konfessionsgesprich, Munich 1950.

Herderlijk Schvyven van de Generale Synode der Nederlandse Hervormde
Kerk betveffende de Rooms-Katholieke Kerk, La Haye 1950. Une tra-
duction allemande en a paru sous le titre: Der rémische Katholi-
zismus. Ein anderes Evangelium? Pour permettre de se référer indiffé-
remment au texte et a la traduction, nous ne citerons pas les pages,
mais les numéros des paragraphes.

KiinneTH W., Evangelische Mavriologie? dans Evangelisch-lutherische Kiv-
chenzeitung, 1951, 15 janvier, t. V, n. I, pp. 7-8.

Michaelis, Mutnp, dans Theologisches Wirterbuch zum Neuen Testament
(= ThWNT), t. IV, pp. 645-647.

STAEHLIN W., Freu dich, Begnadete, Cassel 1950.

THURIANM., Le dogme de I’ Assomption, dans Verbum Caro, 1951, t. V, pp. 2-41.

VoLk H., Verbreitete Basis reformatorischer Theologie, dans Theologische
Revue, 1951, t. 47, n. I, col. 1-10.

WEBER Q., Karl Barth’s Kirchliche Dogmatik. Ein einfiihvender Bericht,
Neukirchen 1950.

Tous les travaux susdits, sauf l'article de H. VoLk, sont écrits par
des protestants. — La présente bibliographie ne vise pas a étre complete
mais 3 signaler simplement quelques ceuvres caractéristiques.



Mariologie et théologie protestante 349

ment protestantes. L’accord ou le désaccord avec les grandes con-
fessions de foi du XVIe siécle sera ici un bon critére.

Tout en passant rapidement sur les premiéres étapes, nous envi-
sagerons successivement : la Vierge Marie telle qu’elle est comprise
par la théologie biblique protestante, les prises de position du protes-
tantisme classique (les Réformateurs, les confessions de foi) et enfin les
élaborations doctrinales présentées par le protestantisme contemporain.

Une lettre synodale récente de 1'Eglise réformée de Hollande
résume bien ce que pensent la majorité des exégétes et théologiens pro-
testants : dans le Nouveau Testament, Marie est un personnage secon-
daire 1. Certes, comme le fait remarquer Michaelis, la personne de
Marie occupe une grande place dans les récits de I’enfance de Luc et
de Matthieu. Mais c’est 4 la lumiére de la réponse du Christ a la femme
qui proclamait : « Heureux le sein qui vous a porté » (Lc., x1, 27), qu'il
faut en apprécier l'exacte valeur 2. En déclarant : « Heureux plutdt
ceux qui écoutent la parole de Dieu et qui la gardent », le Christ signifie
que les seules réalités dignes d’intérét se situent sur un autre plan que
celui de la maternité corporelle. Michaelis ne peut davantage accorder
a la scéne au pied de la croix (Jo., XIX, 25-27) un sens qui ne serait
pas entiérement conforme A I'image trés effacée de la Vierge lors des
noces de Cana (Jo., 11, 4). En fait, Marie ne peut avoir accés auprés
de son fils qu'en tant que membre de la communauté chrétienne :
les liens du sang ne lui conférent aucun privilége 3. Par ailleurs, la
vocation de son fils semble dépasser ce qu’elle peut en comprendre.
Aussi vit-elle dans ’angoisse de la foi, partageant ainsi d’une nouvelle
facon la condition de beaucoup des premiers auditeurs de Jésus ‘.
Au début des Actes des apotres (1, 14), Marie est citée parmi ceux qui
« persévéraient dans la priére ». Mais ici encore, rien ne nous permet

1 La lettre synodale (Herderlijk Schryven..., N° 7) reprend ici une expression
d’ADOLF SCHLATTER : « Dienende Nebenfigur» (Marienrveden, 1927, p. 95, cité
dans KD, p. 153).

2 ThWNT, t. IV, p. 646. Méme argument dans KD, p. 153.

3 Herderlijk Schryven..., no 6.

4 Evangelisches Gutachiten..., p. 12. Ce passage s'appuie sur Mc, III, 21 :
« Les siens... partirent pour se saisir de lui, car ils se disaient : « Il est hors de sens. »
BeRTRAM (dans RGG, t. 111, col. 1995) estime que la Vierge n’aurait rejoint qu’aprés
la résurrection la communauté formée par le Christ.



350 ' Mariologie et théologie protestante

de supposer que Marie ait occupé au sein de la communauté de Jéru-
salem une place tant soit peu en évidence L.

*

Dans sa réaction contre la piété médiévale, I'attitude des Réfor-
mateurs s’inspire de I'image biblique ainsi dessinée. Quoique trés nette,
elle est cependant plus nuancée que beaucoup d’affirmations contem-
poraines. De Luther, le texte le plus important sur la Vierge Marie
est, sans nul doute, son commentaire sur le Magnificat®. Dans cet
écrit, il loue surtout I’humilité de Marie et son abandon & Dieu. Il ne
rejette pas cependant tout hommage religieux rendu & Marie. Au début
et a la fin de son commentaire, il fait méme appel a l'intercession de
la Vierge. Mais il précise : « Elle ne veut pas que tu viennes a elle, mais
que par elle tu ailles & Dieu3. » Dix ans plus tard environ, dans
I’Apologie de la Confession d’Augsbourg (1531), Mélanchton reviendra
sur ces affirmations de Luther en les atténuant sur un point. D’une
part, il concéde que la Vierge prie pour 1'Eglise et qu’elle est digne
des plus grands honneurs (« Dignissima amplissimis honoribus »). Mais,
d’autre part, il ne peut accepter ce passage d'une hymne a la Vierge :
« Mere de grace, protégez-nous de 1’ennemi et recevez-nous a I’heure
de la mort. » Attribuer un tel role a la Vierge, ne serait-ce pas considérer
le Christ comme inutile ? En fait, il est évident, aux yeux de l'auteur
de I'Apologie, que, dans la piété, la Vierge a pris la place du Christ.
Dépassant, dés lors, les affirmations du commentaire sur le Magnificat,
il va jusqu’'a condamner toute invocation de la Vierge. Invoquer Marie,
c’est mettre en elle une confiance que I'on n’estime plus pouvoir donner
au Christ considéré désormais comme un juge et un vengeur. Il faut,
par conséquent, quelqu’un entre le Christ et nous. La Vierge remplira
ce role d'intermédiaire. De plus, le culte rendu a Marie s’appuie sur
la doctrine de la communication des mérites des saints. Or, d’apres
le Réformateur, les mérites des saints ne peuvent étre profitables qu’'a
eux-mémes et les hommes ne peuvent étre sauvés que par les mérites

1 Herderlijk Schryven..., n. 6. « DaB sie eine besondere Stellung in der urchrist-
lichen Gemeinde inne gehabt hétte, ist uns nicht berichtet, und dem entspricht
auch das Schweigen der Tradition iiber ihr irdisches Ende » (Evangelisches Gutach-
ten..., p. 12).

2 Voir bibliographie.

3 Edition de Weimar, t. VII, p. 569. Voir les remarques de E. THIELE et
de P. PierscH dans la méme édition, p. 539.



Mariologie et théologie protestante 34l

du Christ. Ceci rend donc inutile le recours a4 toute intercession 1. 11
faut reconnaitre que, sur ce point, la pensée de Mélanchton demeure
imprécise. D’une part, il affirme que la Vierge prie pour I'Eglise et, de
I'autre, il prétend que I'appel a son intercession est dépourvu de sens.

Chez Calvin, il n’y a aucune équivoque possible : tout hommage
religieux témoigné a la Vierge est catégoriquement repoussé 2. Alors
que la liturgie luthérienne a gardé pendant longtemps trois fétes
mariales qui correspondent a trois événements relatés dans 1’Ecriture :
I’Annonciation, la Purification et la Visitation, on ne peut rien trouver
de semblable chez Calvin ou dans le calvinisme 3. Certes, les disciples
de Calvin, loin de mépriser les saints, les considérent au contraire comme
des membres vivants du Christ et des amis de Dieu. Cependant, s’il
importe de les honorer, ce ne sera pas par un culte, mais uniquement
par un témoignage d’estime et par de justes louanges. De plus, ces
saints devront paraitre aux yeux des chrétiens comme des modéles
4 imiter. C’est pour cette raison qu’il n’est pas inutile de rappeler le
souvenir des saints dans les sermons au peuple?. Le rejet de toute
invocation des saints est ici indiscutable et est motivé, comme chez
Mélanchton, par la suffisance et le caractére unique de la médiation
du Christ ®.

La naissance virginale est acceptée sans hésitation par les grands
réformateurs et par 'orthodoxie luthérienne et calviniste. Aucune hési-
tation sur ce point é. Calvin, dans son Catéchisme de I'Eglise de Genéve,
montre trés bien comment la naissance virginale assure A la fois la
continuité et la rupture avec la lignée qui remonte & Adam et qui passe
par David ?. Quant a l'affirmation de la maternité divine, elle se trouve
en termes équivalents dans les deux traditions protestantes. Mais ici,
il faut remarquer une position plus réservée de Calvin et de son école.

1 Apologia..., XXI, 27-30, Die Bekenntnisschriften der evang.-luth. Kirche,
p- 322

2 Cfr. OTrTo Z6CcKLER dans PRE, t. XII, p. 325 et FrR. HEILER dans RGG,
t. III, col. 2016.

3 Cfr. GLave dans RGG, t. III, col. 2014.

4 Ces différents points sont développés dans la Confessio helvetica posterior,
chap. V et XXIV, Bekenntnisschriften. .. der reformievien Kirche, pp. 228 et 269.

5 Voir & ce sujet : Confession de foy, art. XXIV, Bekenntnisschriften. .. der
reformierten Kirche, p. 71 ; Ecclesiarum belgicarum confessio, art. XXVI, ibid.
p. 129 ; Heidelberger Katechismus, q. 30, ibid., p. 156.

6 Cfr. O. Z6ckLER dans PRE, t. XII, p. 325.

7 Catéchisme de I'Eglise de Genéve, qq. 49, 50, 52 et 53, Bekenninisschriften...
der ref. Kirche, p. 8.



352 Mariologie et théologie protestante

Alors que Luther désigne couramment Marie sous le nom de « Mére
de Dieu », tant dans son commentaire sur le Magnificat que dans ses
prédications, on ne rencontre jamais chez Calvin le theofokos ou une
expression équivalente!. Certes, ce terme n’est pas combattu, et on
trouve par ailleurs une condamnation nette du nestorianisme, mais
son emploi est évité méme 1a ol il semblerait devoir s’imposer presque
nécessairement 2. Pour Calvin, la Vierge est la « Mére du Seigneur ».
Cette expression a l’avantage de se trouver explicitement dans les
Ecritures (Lc., 1, 43) 3. Sur ce point, 1'orthodoxie calviniste n’a pas
reculé devant I'emploi du terme précis adopté par Luther 4 la suite
de toute la tradition depuis Ephése. Le « theotokos » a été accepté
comme l'expression de la duplex nativitas, de la naissance humaine et
de l'origine divine du Christ%*. Cependant les précautions termino-
logiques de Calvin ne sont pas restées sans écho. La lettre synodale,
dont nous avons traité plus haut, reste trés réticente devant le « theo-
tokos ». Elle se contente d’admettre que cette expression non biblique
« peut étre bien comprise et ne doit pas étre absolument rejetée 5 ».

Les affirmations mariologiques du XVIe siécle protestant se limitent
donc a la virginité de Marie et a sa maternité divine. A peu de chose
prés, tout le reste de I’héritage catholique est rejeté comme non con-
forme au message biblique. Les différents textes des Réformateurs et
des confessions de foi appartiennent, certes, a un ensemble cohérent
mais non systématisé. Le XVIe siécle ne s’est pas attelé a cette besogne.
C’est dans les trente derniéres années surtout que les protestants se
sont attachés a élaborer une synthese de leur position sur ce point. La
récente définition de 1’Assomption a été également 1'occasion de plu-
sieurs travaux intéressants 6.

Ce travail systématique s’avérait nécessaire. Il ne suffit pas, en

effet, de dire que Marie, dans la Bible, apparait uniquement comme

LCfr. KD, p. 152.

2 Comme dans les endroits out Calvin commente le texte Lc. I, 43 : Corpus
reformatorum, t. XLV, p. 35 et t. XLVI, pp. 106-107.

3 « Virgo ipsa mater Domini nostri appellatur » (Instit., liv. II, chap. XIV,
No 4).

4 Cfr. KD, p. 153.

5 Hevrderlijk Schyyven..., No 6.

8 Certains de ces travaux sont cités dans la bibliographie.



Mariologie et théologie protestante 353

un personnage de second plan et d’affirmer ensuite qu'on reconnait
en elle la Mére de Dieu qui a congu tout en restant Vierge. Ces affir-
mations demandent & étre mises en rapport, i étre étudiées dans leurs
convergences. Le role de la théologie en cette matiére sera précisément
de montrer que la naissance virginale et la maternité divine ne font
pas sortir Marie de 1'effacement décrit plus haut. Parmi les théologiens
qui se sont livrés A ce travail, il faut citer en premier lieu Karl Barth,
le théologien calviniste qui a joué¢ un grand role dans la dogmatique
protestante depuis le déclin du libéralisme. Nous nous attacherons
principalement & 1’étude de sa pensée. L’autorité de Karl Barth nous
y invite et également le fait que son enseignement sur les points qui nous
occupent ici présente toutes les garanties d’authenticité confessionnelle.

Nous étudierons successivement sa doctrine sur la naissance vir-
ginale et sur la maternité divine. Tout au long de I’exposé, nous ratta-
cherons a la théologie de Barth quelques affirmations paralléles d’autres
auteurs et nous signalerons également certaines divergences.

Il est assez étonnant de constater que beaucoup de théologiens
protestants, qui acceptent le fait de l'incarnation, restent néanmoins
réservés sur celui de la naissance virginale. Pour Emile Brunner, par
exemple, le récit de la naissance virginale est tout simplement une
« explication biologique » du fait de l'incarnation. Comme tel, il est
superflu et répond a une curiosité qui ne peut se contenter de recon-
naitre un fait mais cherche encore une explication du « comment » 1.
Un autre théologien qui occupe une grande place dans le protestantisme
allemand, Paul Althaus, professeur a Erlangen, veut bien reconnaitre
dans la conception rapportée par le Nouveau Testament une simple
parabole, mais pas davantage 2. Il ne peut 'admettre comme un fait.
Pour Karl Barth, au contraire, il n’y a pas de doute que la naissance
« ex Maria Virgine » est une réalité. Comme il le dit dans un ouvrage
récent, «il ne s’agit pas d’une vérité que j’ai inventée moi-méme, mais
bien d’une déclaration explicite de la foi de 1'Eglise... Ici, comme
ailleurs, c’est la vérité qui doit compter avant tout pour nous, mais
aussi le respect des textes, en sorte que nous n’en restions pas i nous
demander : « Peut-on croire cela ? » mais que nous soyons amenés
plutdt & y adhérer joyeusement » (Esquisse. .., p. 92). Le fait une fois
reconnu, il reste a en expliquer la portée.

1 Der Mitiler, 1927, pp. 288-289. Cité dans KD, p. 200.
2 Die christliche Wahrheit, t. 11, p. 220.

Diyus Thomas 23



354 Mariologie et théologie protestante

Dans sa contexture propre, la naissance virginale est un miracle.
Que faut-il entendre par 1a ? Tout simplement que cette origine humaine
est un fait qui se passe dans notre monde, mais qui ne peut cependant
pas s’expliquer par le déroulement normal de l'histoire et qui par
conséquent n’est pas le fruit de sa continuité. C’est un événement
qui fait irruption. Néanmoins, ce miracle ne peut pas étre considéré
comme un fait constatable, comme une sorte d’argument de crédibilité.
I1 échappe a toute investigation de la raison. C’est un événement que
la foi seule reconnait comme miracle. La raison, en effet, pourrait
tout aussi bien le qualifier d’illusion ou de tromperie (KD, p. 198).
La naissance virginale appartient donc & la méme catégorie ontique
que les autres réalités qui ne peuvent étre atteintes que par la foi seule.

I1 est clair que la naissance virginale ne porte pas en elle-méme
sa raison d’étre. De soi, elle est tout entiére en référence a autre chose.
Elle est comme un attribut du mystére essentiel, celui de la naissance
humaine d'une personne divine. Tout en se trouvant sur deux plans
bien différents — et bien distants — le miracle de la naissance virginale
et le mystére de I'incarnation ont entre eux une connexion intérieure.
Quelle est la nature de cette connexion ? Serait-elle nécessaire ? I’incar-
nation ne serait-elle pas concevable sans naissance virginale ? Le
miracle serait-il peut-étre la cause du mystere ? A chacune de ces
questions, on peut répondre sans hésiter par la négative. Il n’y a pas
ici de connexion essentielle, pas de relation ontique, mais un simple
rapport noétique (Esquisse..., p. 93; KD, p. 221).

Ceci demande un mot d’explication. Il n’est que trop évident que
la naissance virginale n’est pas une explication « technique » de l'incar-
nation (KD, p. 207). Cette derniére pouvait tout aussi bien se réaliser
dans une naissance avec intervention masculine. A l'appui de cette
affirmation bien certaine, Karl Barth cite, d’'une part, un théologien
catholique comme Fr. Suarez et, de l'autre, des auteurs protestants
comme Turrettini et Quenstedt (KD, p. 221). En elles-mémes donc
ces deux grandeurs sont disparates, I'une n’appelle pas nécessairement
I'autre. Un prophéte aurait pu naitre d’'une Vierge et, par ailleurs,
le Christ aurait pu s’inscrire dans la descendance normale d'une famille
juive. Si donc ces deux réalités sont mises en relation, c’est pour une
autre raison. C’est parce que la premiére a pour role essentiel de faire
connaitre 1'autre. Voila donc ce rapport noéfique que Barth résume
dans le concept de « signe » (KD, pp. 195, 198 et 199). « L’incarnation
nous présente un fait, la naissance miraculeuse nous donne le signe



Mariologie et théologie protestante 395

de ce fait » (Esquisse. .., p. 93). Barth reprend cette idée a la prophétie
de 'Emmanuel : « C'est pourquoi le Seigneur lui-méme vous donnera
un signe » (Is., v, 14).

Karl Barth met en garde les théologiens qui sont tentés de n’accorder
que peu d’importance & un signe. En soi, un signe peut paraitre peu
de chose. Il n’est pas la preuve de la chose signifiée, il n’en est que
I'expression (Confession..., p. 45). Sans doute, mais si dans l'ordre
purement humain on peut se passer d’'un signe, il n’en est pas de méme
lorsque ce rapport de signe a signifié a été établi par Dieu méme. On
s’expose alors 4 perdre le contenu en négligeant la forme (KD, p. 195).
Tout en étant bien distincts, signe et réalité ne peuvent étre séparés
sans danger. Ce point est bien mis en évidence dans le récit de la guérison
du paralytique (Mc., 11, 11) : « Afin que vous sachiez que le Fils de
I'homme a le pouvoir de pardonner les péchés : Léve-toi, prends ton
lit et marche. » Ici également nous sommes en présence de deux choses
dont l'une est signe de l'autre. La guérison du paralyrique a simple-
ment pour but de nous faire connaitre le pardon accordé. Aurions-nous,
dés lors, le droit de considérer le pardon des péchés comme I'élément
central, et la guérison miraculeuse comme un élément négligeable ?
Non, car Dieu nous a donné le contenu dans cette forme. Cette der-
ni¢re est devenue l'instrument de la pédagogie divine (KD, p. 207';
Esquisse. .., p. 97).

En fait, Karl Barth constate que la négation de la naissance virgi-
nale compromet pratiquement la valeur de I'affirmation de 'incarnation.
Est-on tellement stir qu'un théologien qui croit en la divinité du Christ,
tout en niant la naissance virginale, affirme exactement la méme chose
sur le plan de l'incarnation que celui qui tient a la fois le dogme de la
divinité de Jésus et celui de sa naissance miraculeuse (KD, p. 196) ?
«En tout cas, il faut le dire en toute netteté, chaque fois qu’on a cherché
A éviter le miracle, en cette affaire, on a fini par essayer tout simple-
ment d’escamoter le mystére de I'unité de Dieu et de 'homme en Jésus-
Christ. .. Inversement, chaque fois qu'on a vraiment compris le sens
du mysteére, on a su reconnaitre, dans la joie et la gratitude, la réalité
du miracle» (Esquisse. .., p. 98 ; voir également Credo, p. 84 et Confes-
sion. .., p. 45) 1. C’est de cette fagon que Karl Barth explique la con-
nexion existentielle entre le miracle et le mystére.

1 Aux yeux de Karl Barth la négation de la naissance virginale entraine
fréquemment 1’abandon de la théologie révélée pour la théologie naturelle. Le
fait de I'incarnation n’est plus alors un événement inattendu, pur fruit de la liberté



356 Mariologie et théologie protestante

La naissance virginale a donc pour but de faire connaitre I'incar-
nation. Mais peut-on dire qu’elle révéle le mystére ? Dés que le « ex
Maria Virgine » nous est annoncé, connaissons-nous pour autant le
dogme d'un Dieu fait homme ? Non, bien entendu. L’origine mira-
culeuse indique le mystéere, le désigne, mais ne fait connaitre que trés
imparfaitement son contenu (KD, p. 195) L. Elle est un signe 4 la facon
dont un point d’interrogation est un signe. Son réle noétique est essen-
tiellement d’éveiller 'attention, de signaler qu’il s’est passé quelque
chose d’extraordinaire dans l'ordre du salut et d’inciter ainsi 4 attendre
et & désirer une révélation complémentaire. A ce titre, la naissance
miraculeuse rend impossible les diverses explications humaines de
I'incarnation. Nous nous trouvons vraiment devant quelque chose
d’'inoui, d’incompatible avec les interprétations plus ou moins natu-
relles du docétisme et des ébionites. Ce sont 13, en effet, des tentatives
d’éliminer le mystére dont la naissance virginale affirme si vigoureuse-
ment la présence (KD, p. 194). Sous cet aspect, le miracle qui ouvre
I'existence humaine du Christ est paralléle a celui qui lui rend la vie
aprés la mort sur la croix. Si on envisage la résurrection, indépendam-
ment des paroles prophétiques du Christ pendant sa vie terrestre,
il est indiscutable, en effet, qu'elle ne révele pas le caractére divin de
la personne ressuscitée, mais uniquement le mystére de cette existence
peu commune (KD, p. 199). La naissance virginale et la résurrection
nous préparent ainsi A reconnaitre la divinité du Christ. Ce sont des
acheminements 2.

souveraine de Dieu, mais uniquement une vérité déduite d’'un syllogisme.
(Confession. .., p. 45; KD, p. 196 ; Esquisse. .., p. 98.) Si, au lieu d’un événement
nouveau, il y a donc simplement un processus prévu, calculable a I'avance comme
le passage d'une comeéte, alors le héraut est superflu, le signe perd toute utilité.

1 « Es sei noch einmal hervorgehoben : der Hinweis auf dies ‘Wunder’ ist
keine Auflosung des Geheimnisses, sondern vielmehr dessen Bezeichnung»
(O. WEBER, Karl Barth’s Kirchliche Dogmatik, p. 42).

2 Sur ce point, Karl Barth s’inspire d'un texte de Grégoire de Nysse (Orat.
cat., XIII, PG. t, XLV, col. 45). Celui-ci répond & une objection que l'on peut
résumer de la fagon suivante : Je crois a la nature humaine du Christ. C’est pré-
cisément pour cette raison que je ne puis admettre sa naissance virginale et sa
résurrection. Ce début et cette fin ne sont pas conformes a la nature humaine.
Je rejette donc ces miracles. Je ne puis pas y croire. — L’essentiel de la réponse
de Grégoire de Nysse tient en deux lignes : Tout cela dépasse la nature. Il faut donc
en conclure que celui qui est engendré de la sorte n’est pas contenu dans les limites
de la nature. — Grégoire de Nysse est tellement conscient, lui aussi, de la valeur
de signe de ces deux événements qu’il n’hésite pas a dire que leur négation con-
duirait pratiquement & ignorer l'incarnation. Voir KD, p. 199.



Mariologie et théologie protestante 357

Sans nous livrer encore le contenu du mystére, le miracle de la
naissance du Christ nous permet d’en toucher certaines caractéristiques
générales. Il nous dit surtout que le début de cette existence échappe
a la décision de ’homme et est tout entier laissé A I'initiative de Dieu.
L’Esprit Saint entre ici en scéne comme créateur, dans un acte condi-
tionné uniquement par sa souveraine liberté. « L’homme Jésus-Christ
n’a pas de pére. Sa conception ne reléve pas de la loi commune. Son
existence commence avec la libre décision de Dieu lui-méme, elle procéde
de la liberté qui caractérise I'unité du Pére et du Fils, liés par 'amour,
c’est-a-dire par le Saint-Esprit... C’est 13 le grand domaine de la
liberté de Dieu et c’est de cette liberté que procéde I'existence de
I’homme Jésus » (Esquisse. .., p. 96). Il va sans dire que cette inter-
vention divine ne peut étre assimilée aux théogamies si fréquentes
dans les mythologies. « Ce fait n'a rien de commun avec les mythes
relatifs 4 la naissance d’hommes engendrés par des dieux... Pas ques-
tion de cela ici. .. L’art chrétien primitif a essayé d’illustrer 4 sa maniére
le fait que la conception de Jésus-Christ ne comporte pas d’acte sexuel.
Et I'on a dit avec raison qu’elle s’est accomplie par l'oreille de Marie
écoutant la Parole de Dieu » (Ibid., p. 96).

L’exclusion du mode normal de conception signale donc la pré-
sence de l'initiative divine. Cette indication est accentuée encore et
précisée par le fait que c’est I'homme, en tant qu’étre masculin, qui
est exclu. En effet, 'homme en tant qu’étre humain n’est pas étranger
a la conception du Christ : il y a la Vierge Marie. C’est ’homme mas-
culin qui est ici relégué a I'arriére-plan. Ce fait a une portée théologique
d’aprés Barth. L’homme représenté ici par Joseph, « c’est I'aspect
glorieux de I'humanité, c’est lui qui conduit les affaires, c’est lui qui
fait I'histoire, c’est lui qui parle, pense, écrit. C’est lui auquel la sou-
veraineté avait été donnée et qui I'a perdue. Dieu exclut I'homme
souverain déchu » (Confession. .., p. 44). La figure purement passive
de Joseph montre que Dieu n’a pas choisi 'homme « dans sa plénitude
virile, dans son arrogance, dans sa présomption ou dans son efficience
historique» (Esquisse.. ., p.97). Et ce choix divin implique nécessairement
un jugement de valeur sur I'efficacité vraie de tout le dynamisme humain.

Si dans la naissance virginale, 'homme est absent comme sujet,
il y est néanmoins présent comme objet de I'action souveraine de Dieu
(KD, p. 203). L’humanité est la réalité que Dieu modeéle & son gré.
Aussi apparait-elle ici dans la personne de la Vierge Marie « en tant
qu’étre humble et wvulnérable, dans toute sa faiblesse naturelle »



358 Mariologie et théologie protestante

(Esquisse. . ., p. 97). L’homme est utilisé dans le miracle de la naissance,
mais sous la forme de celui qui ne peut pas vouloir, qui ne peut pas
réaliser, qui ne peut pas créer, qui n’est pas souverain ; de celui qui
peut simplement recevoir, étre prét et se laisser faire; de celui qui
peut seulement répéter la parole de la Vierge : « Voici la servante du
Seigneur » (KD, p. 209). Cette acceptation cependant ne peut, d'une
facon ou d’une autre, étre considérée comme une valeur positive. Il
n’y a pas de mérite en la matiére ou un semblant de pouvoir. En aucune
facon, en effet, la Vierge ne peut étre considérée comme la collabo-
ratrice de Dieu (KD, p. 205). Si elle accepte la réalisation en elle et
par elle de la conception du Christ, cette acceptation elle-méme doit
étre portée au crédit de Dieu. Tout synergisme est ici exclu (KD, p. 203).
« La réponse de Marie, ce grand ouz de ’homme a Dieu, ne fait qu’'indiquer
I'acte par lequel le Créateur accepte et prend en charge sa créature »
(Esquisse. .., p. 97).

Nous sommes en présence de la libre grace. Voild ce que nous
révele ce signe inscrit au début de I’Evangile. Il nous achemine 2
I'incarnation qu’il nous dévoile déja comme un nouveau commence-
ment, comme une nouvelle création. Le role de ce signe est donc d’orienter
notre attente. Mais a co6té de ce signe, qui réside dans un fait, il en est
un autre qui consiste simplement dans un titre donné & Marie. Comme
nous allons le voir immédiatement, le titre de « Mére de Dieu » n’est
rien d’autre pour Karl Barth que le signe de 'authenticité du mystére
de l'incarnation. '

L’expression « Mére de Dieu » doit étre approuvée comme expression
légitime du dogme christologique. Elle met, en effet, en évidence deux
points du mystére de l'incarnation. Elle dit d’abord que Dieu s’est
choisi une mére terrestre et que de cette fagon il est devenu des nétres,
et est entré dans notre histoire. Il aurait pu, en effet, se passer de cet
intermédiaire et assumer une humanité entiérement créée. Le «theofokos »
précise que le Verbe a préféré prendre place dans I'humanité en s’insé-
rant dans la lignée d'une famille et dans la communauté concréte d'un
peuple déterminé. Le « Verbum caro factum est » est ainsi heureuse-
ment complété par le « theotokos ». Mais c’est surtout l'identité du
fils de Marie et du fils éternel de Dieu qui est affirmée par ce terme.
Jésus, né de la Vierge, n’est pas fonciérement différent de la deuxiéme
personne de la Trinité : ce n’est pas «un autre» (KD, pp. 151-152).



Mariologie et théologie protestante 359

Tout l'intérét est donc centré sur la personne du Christ. La per-
sonne de Marie n’est pas ici directement en jeu. Ce qui la concerne
n'est qu'un point d’aboutissement. Toute affirmation ayant trait 2
elle ne peut étre que le cadre du dogme christologique. Aussi le reproche
adressé par Barth a la théologie catholique est-il le suivant : le dogme
marial a fait du « theotokos » une réalité autonome, point de départ
d’une évolution doctrinale indépendante. Dans la mariologie catho-
lique, Marie n’est plus au service du dogme christologique.

Cependant Karl Barth va plus loin encore. Le dogme mariologique
catholique n’est pas seulement une excroissance de la théologie, mais
est bel et bien le dogme central de 'Eglise romaine a partir duquel
il faut juger 'ensemble. Ce qui concerne la Vierge n’est pas fortuit
ou périphérique : Marie est ’expression la plus claire de 1'« hérésie »
catholique, elle est le type et le résumé de la doctrine de la coopération
de la créature humaine a la rédemption, et, deés lors, elle est aussi la
synthése de la conception catholique de 'Eglise.

Certes, le théologien de Bale n’ignore pas que le catholicisme con-
sidére la Mére de Dieu comme une pure créature, il n’ignore pas davan-
tage que toute coopération humaine a la rédemption présuppose la
grice acquise par le Christ. Ce qu'il poursuit, c’est I'idée de coopération
comme telle. Les restrictions trés nettes apportées ici par la théologie,
qui voit dans cette coopération l'exercice méme de l'action de Dieu,
n'influencent pas le jugement de Barth. L’homme qui prétend « coo-
pérer » cherche & s’approprier un attribut de Dieu. Or la coopération
de la Vierge « qui a mérité de porter Notre-Seigneur Jésus-Christ »,
est fortement soulignée par la dévotion et la théologie catholiques
qui en décélent l'acte principal dans le consentement de Marie au
message de l'annonciation. Par ailleurs, lorsque la Vierge accepte
I'incarnation, elle ne parle pas seulement en son nom propre, mais
au nom de 1’ensemble de I'humanité & qui le salut est offert. En relevant
cette connexion, la théologie catholique affirme, par le fait méme, le
lien intime qui existe entre la coopération de la Vierge et celle du reste
des hommes 1.

1 Voici deux textes que cite Karl Barth : « Per annuntiationem expectabatur
consensus Virginis loco totius humanae naturae » (S. ¢heol., III, q. 30, a. 1, c.).
« Maria ist durch ihr fiat im Namen der ganzen Menschheit kooperierend in die
Erlésung eingetreten » (R. GrRoscHE, Finf Thesen zur Mariologie, dans Catholica,
1933, p. 38).



360 Mariologie et théologie protestante

Cette appréciation de Karl Barth influence considérablement le
dialogue cecuménique contemporain. Un ouvrage récent qui se présente
comme un Konfessionsgesprich donne comme sous-titre au chapitre
consacré & Marie : « La doctrine du salut .. » Et la lettre synodale de
I’Eglise réformée de Hollande a fait de cette position barthienne la
base méme de son exposé. Aprés une introduction, un premier chapitre
est consacré a Marie, celui-ci est suivi immédiatement d’'un chapitre
sur 'homme, auquel succéde alors un chapitre sur la grice. Ici encore
Marie est considérée comme le type de l'anthropologie et de la soté-
riologie catholiques.

Le parallélisme traditionnel — qui remonte a Irénée et a Ter-
tullien — entre Marie et I’Eglise a donc également attiré I'attention
de Barth. Voici comment il le congoit. Comme Marie — et c’est le cas
de toute créature qui a recu la grice — I'Eglise occupe dans le déroule-
ment concret du salut une position plus ou moins indépendante. De
part et d’autre, il y a un pouvoir sur le corps réel du Christ. De part
et d’autre, nous sommes en présence d'une source de grace : la Vierge
par son intercession toute-puissante, 'Eglise par son pouvoir sacra-
mentel. Pour la méme raison, la foi catholique accorde 4 Marie et a
I’Eglise, une dignité et une autorité que la foi protestante ne croit
pouvoir attribuer qu’au seul Christ. Ce parallélisme ainsi congu fait
partie de la logique méme du catholicisme : la maternité de Marie
fait appel A la maternité de I’Eglise et vice versa. Aussi Barth estime-
t-il que ce n’est pas un effet du hasard si sous le méme pontificat on a
défini I'Tmmaculée Conception et I'infaillibilité pontificale (KD, p. 160).

A la mariologie catholique ainsi décrite — si intimement liée A la
doctrine de la grace et a 1'ecclésiologie —, le rappel de la souveraineté
de Dieu est la seule réponse adéquate : « Jésus-Christ, la Parole de Dieu,
existe, gouverne et régne dans le monde créé avec le méme pouvoir qu’il
exerce de toute éternité auprés de Dieu. Certes cette action s’exerce
pour I'homme et dans ’homme, dans I'Eglise et par I'Eglise, mais de
telle sorte cependant que, sur toute la ligne, Jésus-Christ demeure le
Seigneur et que ni 'homme ni I’Eglise ne puissent s’en attribuer le
moindre honneur. Aucune réciprocité et aucun échange ne peuvent
entrer ici en ligne de compte, méme de fagon indirecte et sous la réserve
des précautions les plus calculées. La foi, en effet, n’est pas une réci-
procité, mais au contraire la renonciation a toute réciprocité. Elle est

1 WERNER GRAF, Ja und Nein. Ein Konfessionsgesprdch, p. 92.



Mariologie et théologie protestante 361

I'acceptation de I'unique médiateur, a co6té duquel on ne peut en con-
cevoir d’autre. Révélation et réconciliation... sont exclusivement
I'ceuvre de Dieu » (KD, p. 160).

La conclusion de Karl Barth est donc extrémement ferme. La
seule médiation concevable est celle du Christ et se limite & sa personne.
Elle ne déborde en aucune fagon sur d’autres réalités chrétiennes qui
y participeraient dans une certaine mesure. Ni Marie, ni 'Eglise, ni
le sacerdoce n’entrent ici en ligne de compte. Ces valeurs sont extérieures
au mystére de la médiation et n’ont d’autre réle que de jeter sur celui-ci
une lumiére nouvelle. Elles font connaitre la médiation du Christ et
se bornent a cela. Ce sont de purs signes.

Max Thurian, qui a étudié avec attention la mariologie catholique,
ne suivrait pas Barth jusque la'. Cependant, lui aussi, reproche a la
doctrine catholique de compromettre 'authenticité de la médiation du
Christ. N’est-ce pas précisément parce que la médiation du Christ n’est
plus suffisamment prise au sérieux que le théologien catholique se
croit obligé de créer de nouvelles médiations a c6té de celle-1a ? L'Eglise
catholique ne serait plus restée fidéle a la christologie de Chalcédoine
et, emportée par un mouvement irrésistible vers le docétisme, aurait
en quelque sorte atténué de plus en plus l'affirmation de ’humanité
du Christ. Dans une image de plus en plus spiritualisée, le Christ
s’éloigne de nous et laisse ainsi la place a Marie. « Marie est devenue
I’humanité du Christ, elle joue le role que 'humanité du Christ doit
jouer pour notre salut » (0.c., p. 30). « Jésus-Christ est trop Dieu,
son humanité est trop divinisée pour avoir encore quelque rapport
réel avec la notre. La doctrine de la médiation du Christ recoit 13 une
grave atteinte » (0.c., p. 29). Ce dogme certes n’est pas abandonné
— il ne pourrait I'étre que par l'effondrement du christianisme —
mais il est profondément modifié : désormais la médiation s’opére par
le Christ mais en Marie. Une médiation plus authentique vient ainsi
s’adjoindre & une médiation affaiblie. Le parfait équilibre de la défi-
nition de 451 est détruit, la christologie des deux natures dans le Christ
devient une « mario-christologie ». Et cette déformation serait due au
fait que le catholicisme « — tant en Orient qu'en Occident — n’a
jamais pu extirper de sa théologie un ferment monophysite hérétique,
hérité de I'Orient chrétien » (0. c., p. 31). Cette évolution continuerait
aujourd’hui et entamerait déja sérieusement le dogme marial : Marie

L ]

1 Dans son article Le dogme de I’Assomption. Voir bibliographie.



362 Mariologie et théologie protestante

est congue sans péché (1854), Marie est glorifiée (1950). La Vierge
s’éloignerait ainsi insensiblement du plan de l'humanité commune *.

Cependant Max Thurian ne limite pas la médiation a la seule
personne du Christ. Il n’hésite méme pas a affirmer que la théologie
chrétienne est une doctrine de la médiation qui s’exerce sur terre par
le corps du Christ qu’est I'Eglise, par le ministére de la Parole, des
sacrements ; médiation des fidéles par le témoignage et l'intercession,
« médiation de Marie donc et des saints dans le Christ, en tant qu’ils
ont témoigné et prié » (0.c., p. 36). Cette affirmation trés nette va
plus loin encore : « La négation de toute autre médiation que celle
du Christ, méme une médiation par lui et en lui, aboutit. . . a la négation
de la médiation réelle du Christ-Dieu » (I&2d.).I1 n’y a donc pas, selon
le pasteur Thurian, de médiation authentique si le Christ n’est pas
prolongé dans l'espace et dans le temps. '

Hans Asmussen, théologien luthérien, développe assez longue-
ment des considérations semblables dans son petit livre sur Marie qui
fait actuellement grand bruit en Allemagne 2. On percevra immeédiate-
ment combien I'attitude de ce théologien est différente de celle d'un
Karl Barth, par exemple, en constatant dans la préface de son ouvrage
que l'auteur n’a qu'un but : prendre au sérieux le titre de « Mére de
Dieu» et y faire porter ’accent (0. c., p. 5). Nous nous trouvons donc en
présence d'une perspective théologique trés voisine de celle que Karl
Barth reproche a la théologie catholique.

Prendre la maternité divine au sérieux, c’est prendre la grice
au sérieux. A ce point de vue, Marie est, certes, un cas exceptionnel,
mais ce n’est pas un cas a part. Cest & tort que le protestantisme
s’'imagine parfois que dans 1'ceuvre de la médiation, la simple antinomie
Dieu-homme suffit a tout expliquer. Il n’en est rien. Les textes du
Nouveau Testament qui traitent de la grace présentent un tout autre
aspect des choses (II Petr., 1, 4; I Jo., 111, 2; Jo., xvI1, 22).5i la grice
est d’abord la bienveillance divine, puis le don de Dieu, elle est finale-
ment entre les mains des hommes, administrée par les apdtres. C’est
ici que I’on constate l'insuffisance de '’antinomie susdite. Dans sa fonction
ecclésiale ’homme peut se trouver du coté de Dieu et face a d’autres
hommes. Dans I’échelle de valeur du royaume de Dieu, les hommes ne

1 Déja dans un texte paru en 1903, OrTo ZGCKLER reproche a la théologie
catholique ses tendances monophysites et son docétisme. Cfr. PRE, t. XII, p. 315.
? Voir bibliographie.



Mariologie et théologie protestante 363

sont pas tous égaux. Vus du monde, Dieu et ses saints forment une
certaine unité (0. c., p. 46). Cet ordre voulu par Dieu est une réalité
que nous devons reconnaitre dans les saints, dans 1'Eglise, dans Marie.
L’Eglise comme telle ne peut étre rangée parmi les catégories du pro-
fane ou du pur humain. Dieu I'a placée & un endroit particulier de son
plan providentiel, lui a confié un réle d’administration de la grice.
L’Eglise doit agir avec la pleine conscience de ce fait. De méme il appar-
tient a 'Eglise de reconnaitre le role et la place de Marie en son sein.
Marie est-elle & nos yeux uniquement un objet ou bien serions-nous
autorisés & y voir un sujet, un étre qui, du haut du ciel, regarderait
le monde et exposerait sa pensée devant le tréne de Dieu (0. c., p. 48) ?
Hans Asmussen répond a cette question dans quelques alinéas con-
sacrés plus directement au probléme de la médiation.

Hans Asmussen admet que Marie est médiatrice tout en repoussant
catégoriquement la position aftribuée a la théologie catholique. Tout
ce qui peut compromettre la médiation du Christ est intolérable. Il
est dés lors impossible d’envisager qu'il puisse y avoir une médiation
quelconque entre le Christ et nous. Cependant le refus de cetfe médiation
n’implique pas le refus de toute médiation. D’aprés I'Ecriture, toute
vie chrétienne comporte un élément sacerdotal. Tout sacerdoce, par
ailleurs, inclut 1'idée de médiation. « Celui qui est prétre et médiateur
ne peut étre rangé purement et simplement du coété de Dieu ou du
c6té des hommes. Bien au contraire, il représente Dieu devant les
hommes et il représente les hommes devant Dieu » (0. c., p. 50). S’il
en est ainsi pour tout chrétien, il en sera de méme a fortiori pour Marie.
Mais ceci suppose, bien entendu, la possibilité d’une médiation dans
le Christ & I'exclusion de toute médiation & cété de I'unique médiateur.
Cette médiation dans le Christ manifeste tout simplement que 1'ceuvre
rédemptrice n’est pas restée sans fruit. Cest donc comme disciple
éminent du Christ que la Mére de Dieu prend part a sa médiation
(0. c., p. 51). Dieu est puissant dans ses saints.

Avec Hans Asmussen, la théologie protestante avance résolument
sur de nouvelles voies. Nous sommes ici en présence d'un effort de
pensée dont la parenté avec le catholicisme est manifeste. Hans Asmus-
sen n'est pas un isolé dans ce travail de renouvellement. A coté de
lui, il faut citer en tout premier lieu Wilhelm Stéhlin, évéque luthé-
rien d’Oldenburg®. De plus, des cercles de « haute Eglise » et des

1 Voir bibliographie.



364 Mariologie et théologie protestante

représentants des mouvements liturgiques n’hésitent pas a partager
ces vues, Cependant on se méprendrait en majorant l'influence sur le
protestantisme contemporain de cette forme de pensée théologique. Au
contraire, dans ’Allemagne actuelle la résistance s’affirme de plus en
plus nettement. Alors que la pensée d'un Karl Barth, sur le point
précis qui nous occupe ici, y est considérée comme conforme a la tra-
dition protestante, on n’hésite pas a qualifier d’hétérodoxe celle de
Hans Asmussen. Si le courant central de la théologie protestante,
celui qui représente la majorité des héritiers de la Réforme, demeure
plus que réticent, c’est, nous semble-t-il, en raison du défaut de base
dans les confessions de foi du XVIe siécle. Certes, nous I’avons vu, le
luthéranisme laisse subsister quelque ambiguité quand il s’agit de
I’hommage religieux a rendre a Marie, mais néanmoins on ne pourrait
découvrir aucun texte favorable & une médiation qui ne soit pas stricte-
ment celle de la personne du Christ. En cette matiére, le protestantisme
classique s’est contenté d’affirmer la médiation du Christ, d’en reven-
diquer le caractére absolument unique et de rejeter catégoriquement
toute autre médiation quelle qu’elle soit.

Conclusions

Comment concilier, d'une part, la foi a la naissance virginale du
Christ et 4 la maternité divine de Marie et, d’autre part, la conviction
que Marie n’est, dans le Nouveau Testament, qu'un personnage secon-
daire ? C’est 4 résoudre cette antinomie que s’est attachée la théologie
systématique protestante contemporaine. D’aprés celle-ci, la solution
se trouverait dans la distinction entre signe et médiation. En aucune
facon, la Vierge n’est « moyen » de salut, tout son réle consiste a nous
faire connaitre le mystére du Christ. En d’autres termes, le mystére
marial n’a pas de consistance sacrée propre, mais est tout entier en
référence au Christ. Sur le plan de 1'économie du salut (pas sur celui
de la réalité des faits), la virginité de Marie et sa maternité ne sont que
des projections noétiques de 1'ceuvre rédemptrice. On ne saurait mieux
comparer Marie qu’a ces sacrements de 1’Ancienne Loi qui faisaient
connaitre le Christ futur mais ne contenaient pas sa grace. Cette dis-
tinction répond également a la question posée tout au début de cet
exposé : la Vierge est-elle pour la théologie protestante une donnée
doctrinale ou une simple donnée historique ? Certes, la Vierge est bien
plus qu'une donnée historique, son mystére a une autre portée que



Mariologie et théologie protestante 365

celui de Jacques ou de Jean : c’est une authentique donnée doctrinale.
Néanmoins, ici encore soulignons que ce n’est pas une donnée doctri-
nale autonome, mais un simple attribut noétique du mystére du Christ.

Nous avons essayé d’exposer la position protestante en cette
matiére délicate en tichant de I’aborder de I'intérieur, de comprendre
les motifs profonds qui en sont comme la structure. Envisagée dans
un esprit « cecuménique », une étude comme celle-ci nous invite a faire
un pas de plus et & confronter nos perspectives théologiques avec celles
de nos fréres séparés. Certes, il ne peut étre question d’amoindrir notre
mariologie par souci de concordisme. Le théologien, d’ailleurs, n’a
aucune autorité pour entamer une telle besogne. De plus, le théologien
protestant ne demande pas au catholique une position de compromis,
mais un exposé précis et compréhensible de I'authentique position
romaine. Encore faut-il que cet exposé ne heurte pas inutilement les
aspirations légitimes des protestants. Bien plus, il nous appartient de
montrer que cette attente de leur foi se trouve satisfaite dans les cadres
de la synthése catholique.

Aussi de prime abord soulignons qu’il y a deux points sur lesquels
le théologien catholique accepte sans hésiter les affirmations exposées
plus haut : 1. La Vierge est vraiment signe du mystére du Christ. 2. 11
n’y a pas de médiation qui s’ajoute a celle du Christ comme si celle-ci
n’était pas suffisante par elle-méme.

C’est donc sur le point précis de la possibilité d’une coopération
de I'homme a I'ceuvre de Dieu dans le Christ que les positions divergent.
Admettre d’'une facon ou d’une autre que I'homme puisse collaborer
avec Dieu, c’est refuser quelque chose a la toute-puissance divine.
Telle est la position d'un Karl Barth tempérée en fait dans certaines
affirmations particuliéres. Le théologien de Béle reconnait, par exemple,
que la Vierge représente dans une certaine mesure l'utilisation de
I’étre humain a des fins rédemptrices. De méme, il déclare que I'homme
est sauvé par I'Eglise et dans I'Eglise. Mais ces positions de détail ne
portent pas l'accent et ne sont pas coordonnées aux grandes affir-
mations centrales. On a peine A voir, par exemple, comment dans la
théologie barthienne 1'’homme est vraiment sauvé par 1'Eglise : le
« durch die Kirche » ne rend pas un son plein. Il n’y a pas & proprement
parler de role sacré de I'Eglise. Celle-ci n’est pas intermédiaire authen-
tique de salut, elle n’est que le lieu privilégié des interventions divines.

En fait, je crois que la théologie protestante — et en premier
lieu Karl Barth — refuse la thése de la coopération humaine parce



366 Mariologie et théologie protestante

qu’elle voit dans celle-ci une forme de synergisme . On a l'impression
que cette collaboration de I'homme avec Dieu est toujours envisagée
comme une action paralléle, une ceuvre entreprise en commun, et
jamais comme l'utilisation par Dieu d’un instrument humain. Si on
condamne trés légitimement 1'idée d'une action de Dieu avec ’homme,
peut-on dire qu'on a pleinement saisi la grande thése catholique de
I’action de Dieu par 'homme ? Il est vrai que notre vocabulaire sur
ce point est trés déficient. Tous nos termes habituels : collaboration,
coopération, association, évoquent tout naturellement une action
paralléle alors qu'ils devraient rendre l'idée d’une subordination ver-
ticale de l'action de Dieu et de celle de 'homme. La méconnaissance
pratique de cet aspect des choses a un retentissement profond dans
toute la théologie protestante qui est ainsi conduite & souligner trés
fort la réalité de vie du Christ en nous, mais aussi & négliger le moyen
ecclésial de I'obtenir 2. A un pur acte de Dieu correspond d’autre part
une institution toute humaine, il faudrait presque dire profane.

Les affirmations ecclésiologiques et mariologiques sont pratique-
ment indissociables. Karl Barth et la lettre synodale I'ont justement
mis en évidence. Il y a méme intérét, pensons-nous, a maintenir jointes
ces deux grandeurs théologiques. En fait, Marie n’est-elle pas dans
I'Eglise ? Les protestants refusent une médiation entre le Christ et
nous comme si le Christ était « trop Dieu » ou « trop juge » pour exercer
encore efficacement son réle d’intermédiaire entre le ciel et la terre.
Nous refusons avec eux une médiation étagée, par degrés, et cela aussi
bien dans le domaine mariologique que dans le domaine ecclésiologique.

Certains théologiens catholiques n’ont pas toujours insisté suffisam-
ment sur le fait que toute médiation qui déborde la personne du Christ
reste néanmoins sa médiation. Dans la Vierge, dans les saints, dans
I'Eglise, c’est toujours la médiation du Christ qui s’exerce, et pas une
médiation nouvelle entre le Christ et une nature humaine située trop
bas. Trés justement, le pasteur Thurian renvoie & un texte de saint
Thomas : « Rien n’empéche que 1'on donne en un certain sens le nom
de médiateur entre Dieu et les hommes 4 quelques autres (que le Christ),
pour autant qu’ils collaborent a réunir ’homme avec Dieu par des
préparations ou en prétant leur ministére » 3. Et plus loin saint Thomas

1 Voir KD, p. 203.

2 YvEs CoNGAR, Vraie et fausse véforme dans I'Eglise, Paris 1950, pp. 393-408
et 418-420.

8 III, q. 26, a. 1. Max THURIAN, O. ¢., p. 36.



-

Mariologie et théologie protestante 367

revient sur cette doctrine en I'appliquant aux prophétes de I’Ancienne
Loi et aux prétres de la Nouvelle. Dans 1’Ancien Testament, certains
hommes pouvaient étre dits médiateurs dans la mesure ol ils annongaient
ou préfiguraient le « médiateur véritable et parfait » ; dans le Nouveau,
les prétres sont médiateurs en tant qu’ils sont « ministres du vrai
médiateur ! ». Ce point est important et particuliérement manifeste
dans la médiation de 1’Eglise. Celle-ci n’est pas une médiation parfaite
elle n'est que ministérielle: elle applique la médiation du Christ, elle
en est le prolongement et le service, elle la rend présente a d’autres
temps et d’autres lieux.

Ce que nous venons de dire de la médiation sacramentelle de
I'Eglise vaut aussi, quoique analogiquement, de la médiation des saints,
médiation par intercession. Sans qu’on puisse qualifier cette derniére
de ministérielle au sens technique du mot, il faut néanmoins souligner
que leur médiation s’exerce en raison de la grice, laquelle n’est rien
d’autre que l'incorporation des saints dans l'unique médiateur, Jésus-
Christ. Comme il n’y a de grace que du Christ, toute médiation est donc
dans le Christ, méme si elle s’exerce par le ministére de I’Eglise ou
par V'intercession de la Vierge.

La mariologie catholique évite tout danger de confusion dans la
mesure ot elle est pleinement fidéle & sa méthode. I1 ne lui suffit pas
de prendre un dogme marial (la maternité divine, par exemple) d’une
fagon abstraite et d’en déduire toutes les conséquences logiques. Ne
serait-ce pas trahir le respect que la théologie doctrinale doit au donné
révélé ? Peut-elle partir d’un élément du donné en I'abstrayant pure-
ment et simplement de la synthése organique et vivante dans laquelle
il s'insére ? C’est ici que la théologie positive, surtout dans ses formes
biblique et patristique 2, devra souligner les perspectives essentielle-
ment christologiques de chacun des dogmes qui concernent la Mére
du Christ. Mais les exigences de méthode qui s'imposent dans la com-
préhension interne du donné révélé, point de départ de la théologie
mariale, ne sont pas moins nécessaires dans la vérification constante
de la déduction théologique. Le recours habituel & une norme de réfé-

1 Ibid., ad 1.

2 Voir a ce sujet trois remarquables travaux récents : F.-M. BRauN, La Mére
de Jésus dans I'cuvre de saint Jean, dans Revue thomiste, 1950, t, L, pp. 429-479
et 1951, t. LI, pp. 5-65; H. RAHNER, Maria und die Kirche, Innsbruck, Maria-
nischer Verlag, 1951. A. MULLER, Ecclesia-Maria. Die Einheit Marias und der
Kirche, Fribourg, Paulusverlag, 1951.



368 Mariologie et théologie protestante

rence est, en effet, d’autant plus indispensable que 1'argument de con-
venance joue un role déterminant en théologie mariale. Or comme cet
instrument ne porte pas en lui-méme sa limite, il importe que le contact
permanent avec I'axe christologique de toute la révélation scripturaire
empéche un glissement du centre de gravité . La mariologie n’est pas
en effet une doctrine paralléle a la christologie, ou son doublet mineur,
mais, au contraire, son rayonnement le plus authentique.

Collége théologique, La Sarte-Huy (Belgique), janvier 1952.

1 Un bref et suggestif article du P. YvEs CoNGAR sur les difficultés que
suscite aux protestants la piété mariale de 1’Eglise catholique a été publié dans
I'’Amitié (janvier 1951) et reproduit partiellement dans Vers l'unité chrétienne.
Bulletin catholique d’information, février 1951. L’auteur y oppose trés justement
une déduction d’attributs intemporels & un autre type de mariologie qui tient
mieux compte de l'insertion de la Vierge dans l’ensemble du mystére du Christ.
Ce dernier type est le « fruit d’une élaboration des données de I'analogie de la foi
appliquée au mystére de ’économie ou du propos de grace de Dieu qui fait 1'objet
essentiel du témoignage de I'Ecriture interprétée dans la tradition de 1'Eglise ».
Le risque de toute théologie est, en effet, de perdre de vue le caractére contingent
de l’économie rédemptrice, la liberté que Dieu manifeste dans ses ceuvres
historiques.



	Mariologie et théologie protestante

