Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Johannes Nider O.P. und die "deutsche Mystik" des 14. Jahrhunderts
Autor: Gieraths, Gundolf M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762309

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johannes Nider O.P. und die
« deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

Von P. Dr. GunpoLF M. GIERATHS O. P.

Die Frage nach dem Verhiltnis des Johannes Nider ! zur « deut-
schen Mystik » des 14. Jahrhunderts ist mehrfach aufgeworfen und in
verschiedener Weise beantwortet worden. Wichtig ist zunichst einmal
die Feststellung, welche aszetisch-mystischen Schriften wirklich von
Nider verfaBt sind.

Unter den aszetischen Werken Niders werden manchmal erwihnt
« Alphabetum divini amoris » oder « De elevatione mentis ad Deum »
und « De modo bene vivendi». — Das « Alphabetum divini amoris »
wurde verschiedentlich Gerson zugeschriebeh ; es ist auch unter dessen
Werken aufgefiithrt 2 DaB diese Schrift aber nicht von Gerson stammt,
wird gleich in der Vorrede erwihnt, wo es heilit : « Hoc opus non est
Gersonii, citatur enim in eo Gerson non semel, nec stylum eius sapit. » ?
Nach einer alten von einem Minoriten besorgten Ausgabe stammt das
Werk von einem anonymen Kartiuser®. In einer anderen Ausgabe
schreibt ein Zisterzienser diese Schrift Nider zu, gestiitzt auf das Zeug-
nis des Briisseler Regularkanonikers Jean Mombaer (Johannes Mau-

1 Die beste Biographie ist immer noch (wenn auch z. Teil iiberholt) :
K. ScHIELER, Magister Johannes Nider aus dem Orden der Predigerbriider. Ein
Beitrag zur Kirchengeschichte des 15. Jahrhunderts, Mainz 1885.

2 Opera Gersonis Doctoris Theologi et Cancellarii Parisiensis : Editio Pari-
siis 1606, tom. III, p. 1126 sqq.; Editio Antwerp. 1705, tom., III, p. 769 sqq.

3 Ed. Antwerp., p. 769. — Ebenso heiBt es in der Einleitung (a. a. O. p. 769),
daB dieser Traktat « a nonnullis Joanni Gerson adscribitur, quamvis eiusdem non
esse videatur ».

4 QuETirF-EcHARD, Scriptores Ordinis Praedicatorum I, p. 793.

Diyus Thomas 21



322 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

burnus) *. Quétif-Echard ? fithrt das Werk zwar unter Nider auf, ohne
sich aber fiir ihn als Verfasser zu entscheiden. Schieler ® hilt Nider fiir
den Autor und gibt verschiedene Ausgaben des « Alphabetum divini
amoris » unter dem Namen Niders als des Verfassers an. Nach den neue-
sten Forschungen des franzésischen Jesuiten Viller * ist das Werk sicher
nicht Nider zuzuschreiben. Trotzdem — Villers Ergebnis datiert vom
Jahre 1923 — greift Oehl (1931) 8 auf die alte Auffassung zuriick und
fiithrt dieses Werk als Schrift des Johannes Nider an. Wer der Verfasser
dieses Buches ist, steht bis heute nicht fest.

« De modo bene vivendi » wird dem hl. Bernhard zugewiesen und
findet sich auch unter seinen Schriften 8. Allerdings wird daselbst die
Bemerkung vorausgeschickt : « Sequens Tractatus nec Bernardo con-
venit ... » Bei Quétif-Echard fehlt das Werk. Nach Schieler 7 wird es
allgemein Nider zugesprochen. Auch Oehl® nennt Nider als Verfasser.
Wenn man dieses Werk mit den anderen Schriften Niders vergleicht,
so fallt nicht nur die geringe Anzahl von Viterstellen auf, man ver-
miBt auch jegliche Zitation von Philosophen und Theologen, besonders
des hl. Thomas, wovon Nider sonst iiberreich Gebrauch macht. Ferner
fehlen die kleinen Beispiele und Erzihlungen, die Nider in seinen anderen
Werken immer wieder einstreut. AuBerdem scheinen auch Stilver-
schiedenheiten vorzuliegen. Jedenfalls steht Niders Autorschaft beziig-
lich des Werkes « De modo bene vivendi » nicht eindeutig fest, so daB
diese Schrift fiir unsere Untersuchung auch nicht in Frage kommt.

Als bedeutendstes mystisch-aszetisches Werk Niders gilt mit Recht :
« Vier und zwanzig guldin harpfen halten den nichsten weg zum
himmel. »* Es ist die einzige deutsche Schrift Niders, die damals im

1 JEAN MoOMBAER schreibt in seinem « Rosetum spiritualium exercitiorum
et sacrarum meditationum » (tit. V) : « Scripsit et religiosissimus Nider plurima

pro attentione adiumenta in suo aureo Alphabeto amoris ... » — Vgl. Script. O. P.,
a.a. 0.; P. DEBoNGNIE, Jean Mombaer de Bruxelles, Louvain-Toulouse 1928,
p. 35, 66, 174.

2 A a. 0.

3 A a. 0. S 39f.

4 Nider est-il 'auteur de « I’Alphabetum divini amoris» ?, in « Revue d’Ascé-
tique et de Mystique » IV (1923) 367 ff.
Deutsche Mystikerbriefe des Mittelalters 1100-1550, Miinchen 1931, S. 506.
MPL 184/1199 sqq.
S. 395.
A.a. O.
Benutzt wurde die Ausgabe von MARTIN ScHoOTT, Strafburg 1493 (Hain*
11854) aus der Universititsbibliothek Géttingen, wo das Werk unter 4° Patr.
Lat. 1025 katalogisiert ist.

®w ®m NN ® >;



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 323

Druck erschien. Nider geht aus von den vierundzwanzig Altesten in
weiBen Gewindern mit goldenen Kronen auf ihren Hiuptern, die
Johannes in seiner Vision auf Patmos geschaut hatte . In den vierund-
zwanzig Altesten sieht er «die aller heiligsten altuiitter die gewesen
seind in egypto in der wiistin », die goldenen Kronen auf ihren Hiup-
tern sind « die freiidd und der lon den sy haben erarbeyt und erstritten
in irem siligen leben », die vierundzwanzig goldenen Harfen bedeuten
«ir silige wort und werck dye sye gelert vnd geschriben haben dem
menschen zu niicz zu dem ewigen leben» 2. In freier Bearbeitung der
Collationen Cassians gibt Nider dann in den einzelnen Harfen eine
Unterweisung fiir das religios-aszetische Leben :

1. Harfe: Von einem reinen Herzen.
2. Harfe: Von der Tugend der Bescheidenheit.

3. Harfe: Von der Berufung, von der Nachfolge und von dem Verhiltnis
zwischen dem freien Willen und der Gnade.

4. Harfe: Von der Gnade (« wie man genad verlii8t und wider gewinnet »)
und von dem Streit des Leibes und der Seele.

5. Harfe: Vom Sterben der Heiligen ; ferner warum es dem einen manch-
mal wohl ergeht, dem andern nicht und vom Gleichmut in
Freud und Leid.

Harfe : Von der Bewegung des Gemiites und des bosen Geistes.
Harfe : Vom Unterschied der Todsiinden.

Harfe : Wie man die Lust der bosen Geister erkennen lernen soll.

© ® 3o

Harfe : Vom andichtigen, lauteren Gebet.
10. Harfe: Woher der Unglaube kommt.
11. Harfe: Vom Meiden der Siinden und von der gottlichen Liebe.

12. Harfe: Von der Keuschheit (« wie man zu rechter keiischeyt komm
und von den fruchten rechter keiischeyt »).

13. Harfe : Wie keine Tugend vollkommen ist ohne die gottliche Gnade.
14. Harfe: Von der Weisheit und von den Kiinsten dieser Welt.

15. Harfe : Wie man die Gaben und Gnaden des Heiligen Geistes erkennen
kann,

16. Harfe : Von der Freundschaft und briiderlichen Liebe.
17. Harfe : Von den verschiedenen Arten der Bindung (Biindnis, Geliibde).

18. Harfe: Von den «underscheyd geistlicher leut», sodann auch von
Geduld, Neid und HaB.

1 Apok. 4, 4.
2 Vorwort, fol. 4 a.



324 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

19. Harfe: Von den allein und in Gemeinschaft lebenden Menschen ;
ferner von den sieben Arzneien, mit deren Hilfe siindhafte
Begierden ausgetrieben werden.

20. Harfe: Von den Staffeln rechter Tugend, von der echten Reue und
« wie eines mercket das im sein siind vergeben seind ».

21. Harfe: Von der Bekehrung, von der osterlichen Zeit (« von wannen
das kum das man die funffczige tag von ostern bif3 auft pfingsten
beget denn die andern, und warumb man die zeit nit so wvil
vastet und knye beiigt als man in der vasten tut und zu andern
etlichen zeiten im jar») und vom Alten und Neuen Bund.

22. Harfe: Warum der Mensch nachts angefochten wird und « wie man
merkt, ob eines geschickt sey zu dem heilgen sacrament ».

23. Harfe: Von den Stiicken, die den Menschen vor Siinden bewahren.

24. Harfe : Vom Verhalten gegen die Freunde und « warumb wir so leicht-
lich siindigen ».

Aus dem Handschriftenkatalog des Katharinenklosters in Niirnberg
nach einem Verzeichnis des 15. Jahrhunderts* und aus dem Vorwort
der StraBburger Ausgabe vom Jahre 1493 2 geht hervor, daB die « vier
und zwanzig guldin harpfen » aus Predigten erwachsen sind, die Nider
in Niirnberg gehalten hat. Wesentlichen Einfluf auf dieses Werk hat
das um 1383 entstandene fiir Gottesfreunde bestimmte® Buch des
Baseler Minoriten Otto von Passau « Die vierundzwanzig Alten oder
der goldene Thron der minnenden Seele » ausgeiibt *.

Mystisches Gedankengut findet sich bei Nider auch noch in seinen
in deutscher Sprache verfalten Briefen®. Johannes Meyer bringt im

1 Hrg. von Jostes, Meister Eckhart und seine Jiinger. Ungedruckte Texte
zur Geschichte der deutschen Mystik. Collectanea Friburgensia, Fasc. IV, Frei-
burg (Schw.) 1895, SS. 113 ff. - S. 133 (Buchstabe I, Nr. VIII) : « Item ein puch,
das helt in im die XXIIII harpfen, und sint predig ausz den XXIIII collation,
die unser erwirdiger lieber vater, maister Johannes Nyder selig, getan hat. »

2 Fol. 3b: «... die vierundzweinzig guldin harpffen. Die mit fleyB aull
der heiligen geschrifft und der altvaetter buch durch eynen hochgelerten doctor
bruder Johansen nider prediger ordens zu Nurenberg also geprediget ... seind.»

3 Vgl. K. BiaLMEYER, Heinrich Seuse. Deutsche Schriften, Stuttgart 1907,
S. 152%*.

4 Vgl. Das goldene Spiel von Meister Ingold, hrg. von E. SCHRODER (Elsds-
sische Literaturdenkmaler aus dem XIV. - XVII. Jahr., Bd. III), Straburg 1882,
S. XXIX.

5 In diesen deutschen Briefen spricht Nider als Seelenfithrer. — Aus seinem
sonstigen reichen (lateinischen) Briefwechsel sind vor allem jene Briefe bekannt,
die er wahrend seiner Tétigkeit im Dienste des Basler Konzils an das Konzil
selbst, an einzelne Teilnehmer desselben und an die Hussiten in Béhmen richtete
(vgl. Script. O. P. I, p. 793 ; II, p. 822). Sie sind fiir die Geschichte des Konzils



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 325

«Buch der Reformacio Predigerordens »! einen Brief Niders an die
Schwestern zu Schénensteinbach, von dem Schieler auch Bruchstiicke
aufgenommen hat 2. Die Worte « daz wir {ich zu diesem mal ernstlicher
schribent, denn wir bys her je geton habent » 3 beweisen, dal Nider
mit diesen Schwestern in stindigem Briefverkehr stand. Da nun « kein
Grund vorhanden, warum er gerade diesen ausnahmsweise 6fters Briefe
geschrieben, um ihre Angelegenheiten zu ordnen und sie in dem refor-
mierten Leben zu vervollkommnen, so liegt der SchluB sehr nahe, da
er iiberhaupt mit den reformierten Konventen in regen brieflichen Ver-
kehr trat, wenn er verhindert war, sie zu besuchen, um die Pflichten
seines wichtigen Amtes* zu erfiillen » >. Mit dieser Vermutung hat
Schieler recht ; wenigstens teilweise ist uns diese Korrespondenz erhalten,
leider aber noch ungedruckt . Auch Bihlmeyer 7 erwihnt mehrere unge-
druckte Briefe Niders an Klosterfrauen. Neuerdings bringt Oehl einige
dieser Briefe 8.

Ist Johannes Nider Mystiker ? — Nach Oehl ® gehért Nider durch
die « 24 goldenen Harfen » und durch seine an Seuse erinnernden erbau-
lichen Briefe an Ordensschwestern in die Reihe der deutschen Mystiker
und mystischen Briefschreiber. Auch nach Bihlmeyer-Tiichle ° ist unter
den Anhingern und Férderern der Mystik im 14. und 15. Jahrhundert
Nider in besonderer Weise zu nennen. Gorce im « Dictionnaire de théo-
logie catholique » ziihlt ebenfalls die « 24 goldenen Harfen » Niders zu
den mystischen Schriften . Walz fiihrt in der ersten Auflage des « Com-

von groBer Bedeutung und wurden 1857 in Wien in den « Monumenta conciliorum
generalium saeculi decimi quinti, Concilium Basileense Scriptorum tomus primus »
gedruckt (vgl. den Index daselbst auf S. 884).

1 Sammlung « Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikaner-
ordens in Deutschland », hrg. von P. v. Lo und H. WiLms, Leipzig-Koln 1907 ff.,
Bd. 3 (hrg. von B. M. REICHERT, 1909), SS. 61 ff.

2 SS. 158 ff.

8 Quellen und Forschungen z. Gesch. d. deutschen Dominikaner, Bd. 3, S. 61.

4 Als Vikar der reformierten Briider- und Schwesternkonvente der deut-
schen Ordensprovinz.

5 SCHIELER, S. 158.

6 Vgl. OeHL, a.a. 0. S. 507.

7 A a. 0. S.152*,

8 SS. 515 ff.

9 SS. 502, 506.

10 Kirchengesch., II. Bd. : Mittelalter, 12. Aufl., Paderborn 1948, S. 427 f., 460.

11 Tome XI/1, col. 258 : « Ses écrits mystiques comprennent 1’Alphabetum
divini amoris attribué a Gerson et une paraphrase de Cassian : 24 guldin Harfen. »



326 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

pendium historiae Ordinis Praedicatorum »! Nider als Mystiker auf,
wihrend er in der zweiten Auflage auffallenderweise nur einen geistlichen
Schriftsteller in ihm sieht, obwohl er gerade hier einen Gewihrsmann
(Oehl) fiir die These zitiert, daB Nider unter die Mystiker zu rechnen
sei 2. Wackernagel ® spricht von «Nachwirkungen der Mystik » bei
Nider. Nach Jostes ¢ wird Nider « auch von jedem minder bedeutenden
Mystiker des vorhergehenden Jahrhunderts tibertroffen ».

IT

Einer der ersten Eindriicke, den man beim Lesen der « vier und
zwanzig guldin harpfen» und der Nonnenbriefe des Johannes Nider
hat, ist der, daB sich hin und wieder Wérter und Formulierungen
finden, die aus der Mystik des vorhergehenden Jahrhunderts bekannt
sind. Die Auffassung, daB es sich bei Nider um Mystik handelt, mag
in erster Linie daher stammen. Die gréBte Ahnlichkeit zeigt Nider
mit Seuse, den er mehrmals ausdriicklich zitiert *, wenn auch Anklinge
an Eckhard und Tauler vorliegen. DaB ihm Seuses «Biichlein der
Ewigen Weisheit » bekannt war, diirften wir auch dann annehmen,
wenn es nicht eigens erwihnt wiire 8&. War diese Schrift doch am Ende
des 14. und in der ganzen Zeit des 15. Jahrhunderts das am meisten
gelesene deutsche Erbauungsbuch?. Keine dem Gebiet der deutschen
Mystik angehorige Schrift, auch nicht die « Nachfolge Christi », hat eine
solche Verbreitung und einen so weiten Leserkreis gefunden 8. Die Tat-
sache, daB Nider in Begriffen und Wendungen Anklinge an die Mystik
des 14. Jahrhunderts hat, liBt die Stromung erkennen, aus der er
kommt. Auf der anderen Seite stellt sich aber bei niherem Zusehen

1 Rom 1930, p. 146 sq. : « Rem pietatis, asceticae et mysticae praebent ...
scripta ... Joannis Nider. »

2 Rom 1948, p. 240: « Rem pietatis spiritualemque praebent ... scripta
... Joannis Nider. »

3 Geschichte der deutschen Literatur, 1. Aufl.,, Basel 1872, S. 339 f.

$ 4 a 0. 8 xxv,

5 Vorwort, fol. 4a; 14. Harfe, fol. 46 a, 46 b (zweimal), fol. 55 b.

8 « Der selige Bruder Seuse, der das Buch der Ewigen Weisheit geschrieben
hat ... » 14. Harfe, fol. 46 a; ebenso im Vorwort, fol. 4 a.

7 Vgl. G. ScuNURER, Kirche und Kultur im Mittelalter, III. Bd., Paderborn
1929, S. 180.

8 Von keinem deutschen Buche finden wir so viele Handschriften. BixL-
MEYER (a.a. O. S.11* ff.) fithrt ungefihr 100, mit den Bruchstiicken sogar
180 Handschriften an.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 327

heraus, daB es sich nur um eine duBerliche Ubereinstimmung handelt.
Einmal treten die mystischen Formulierungen viel seltener auf als bei
den Mystikern der Vorzeit, man muB die « mystischen » Partien gewisser-
maBen erst suchen und herausschilen ; sodann, und das ist von ent-
scheidender Bedeutung, haben sie weder Inhalt noch Tiefe wie bei den
Mystikern. Auf den ersten Blick ist man geneigt, anzunehmen, ein
Mystiker spreche zu uns ; bei niherem Zusehen ergibt sich dann aber,
daB die Wérter zwar gleich oder doch dhnlich sind, daB sie aber von einer
anderen Geisteshaltung herrithren. So kommt Bihlmeyer! zu dem
Urteil, Niders Briefe seien zwar «von Seuse beeinflu3t, aber ohne
seinen Geist ».

Es gibt Sitze bei Nider, die — aus dem Zusammenhang gelost —
auch bei Tauler und Seuse stehen konnten und den gleichen Sinn zu
haben scheinen. Vergleicht man sie aber mit dem vorher und nachher
Stehenden, so zeigt sich, daB der Verfasser an dieser Stelle iiberkom-
menes Gedankengut gebraucht, ohne damit dessen Tiefengehalt zu ver-
binden. In den meisten Fillen sind solche Partien sehr kurz und
stehen wie verloren in einer véllig anders gearteten Umgebung.

Bei Tauler kénnte der Satz stehen : « Das Gemiit ist das Bild der
hl. Dreifaltigkeit in der Seele, das ist Vernunft und Gedichtnis und
auch der freie Wille ; die drei heiBen das Gemiit. » 2 Nider ist zweifellos
« Seusenachahmer » 3, wenn er Gott und Christus « die Ewige Weisheit »
nennt . Man meint Seuse vor sich zu haben, wenn er schreibt : « Nie-
mand mag Gott mit auswendigen Augen ansehen. Darum muB man die
Sinne einkehren. »® Um zu einem vollkommenen Gebet zu gelangen,
muB man sich «alle Tage mehr und mehr vernichten » 8. Zur Reinheit
des Herzens, zur Vollkommenheit hier in dieser Zeit und zu rechter
Andacht gehért u. a. « Abgeschiedenheit des Herzens von allen verging-
lichen zeitlichen Dingen » 7. An mehreren Stellen greift Nider einen der
Lieblingsgedanken Seuses auf, da man ohne Christus, ohne sein Leiden

1S, 20%,

2 9, Harfe, fol. 32 b; s. auch 20. Harfe, fol. 79a. — Vgl. TAULER: « Die
Seele hat drei edle Krifte, in denen sie ist ein wahres Bild der hl. Dreifaltigkeit :
Gedichtnis, Verstindnis und freien Willen. » (F. VETTER, Die Predigten Taulers,
Berlin 1910, S. 9.)

3 OrHL, a.a. O. S. x1v.

4 6. Harfe, fol. 19 a ; 14. Harfe, fol. 46 a.

5 23, Harfe, fol. 92 a.

8 9, Harfe, fol. 33 b.

7 1. Harfe, fol. 5 a.



328 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

und seine « fiinf Minnezeichen »! nicht zum Ziel komme : « Man soll
lernen, oft an Jesus zu denken und sein wiirdiges Leiden zu bekennen
und ihn in seinem Leibe ansehen, wie er aus grofer Liebe gelitten
hat 2 ... Das ist das Notwendigste hier in dieser Zeit, daB der Mensch
lerne erkennen Jesum Christum, wie er gelitten hat. Das ist das Tor,
durch das man eingeht in das ewige Leben?® ... Unser Herr Jesus
Christus ist darum Mensch geworden, daB3 wir an Hand seiner Menschheit
mogen eingehen in Gott den Vater.»* Wir miissen « von seiner demii-
tigen Menschheit auf den Berg der Einigkeit » aufsteigen. Da sehen
wir das Antlitz seiner Glorie und die Klarheit seines Bildes. Vorher
aber miissen wir abgeschieden sein von der Unbestindigkeit aller
irdischen Dinge . Anklinge an Seuse finden sich auch in den Briefen
Niders an Nonnen . Wenn Nider in der 14. Harfe « Von Weisheit und
von den Kiinsten dieser Welt », wo er mehrmals Seuse anfiithrt, sagt :
« Je mehr der Mensch weise ist, um so mehr ist er Gott gleich », « der
Mensch wird gottférmig » 7, so ist das dem ganzen Zusammenhang nach
nicht im Sinne pantheistischer Wesensverschmelzung zu verstehen ; es
ist auch nicht der Zustand, wo — wie Seuse einmal sagt® — «der
Mensch nicht mehr als Mensch wirkt », sondern hat ethischen Charakter.

AuBer diesen und ahnlichen nur sporadisch auftretenden Stellen
findet sich bei Nider kaum etwas an mystischem Gedankengut. Ver-
gebens sucht man bei ihm nach dem Kernstiick aller Mystik, nach
der Vereinigung der Seele mit Gott, wie sie in der unio mystica ihre
hochste Vollendung erfihrt, daBl der Mensch « von Gnaden wird was
Gott ist von Natur » ?. Die unio mystica fehlt vollstindig in der Vor-
stellungs- und Begriffswelt Niders ; diese Zone gibt es bei ihm nicht.
Die Stelle, daB zur Reinheit des Herzens und zur Vollkommenheit in

14. Harfe, fol. 48 a.
11. Harfe, fol. 39 b/ 40 a.
10. Harfe, fol. 36 b.
Ebd.
Ebd. ; vgl. auch 14. Harfe, fol. 49 a.
Vgl. OeHL, SS. 515 ff.
Fol. 58 a; vgl. auch 11. Harfe, fol. 40 a ; 20. Harfe, fol. 77 a.
Biichlein der Wahrheit, 5. Kapitel (Ausgabe v. HELLER, Des Mystikers
Heinrich Seuse O. Pr. Deutsche Schriften, Regensburg 1926, S.313). — Vgl
TroMAs 3. Sent. dist. 34 q. 1 a. 1: « Si autem ea, quae hominis sunt, supra huma-
num modum quis exsequatur, erit operatio non humana simpliciter, sed quodam-
modo divina. »

9 Eckhard (Ausg. v. Fr. PFEIFFER, Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahr-
hunderts, Bd. 2, Leipzig 1857, S. 185, 3).

@ 3 & oo 0 N -



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 329

dieser Zeit die « Abgeschiedenheit des Herzens von allen verginglichen
zeitlichen Dingen » gehort, ist fiir sich genommen zweifellos mystisch
und ist so und dhnlich hdufig in der Mystik zu finden. Nicht nur die
Formulierung ist mystisch, sondern auch der Sinngehalt : « Abgeschieden-
heit des Herzens. » Aber es ist auffallend, da an dieser Stelle, wenn sie
mystisch gedeutet werden soll, der eigentliche SchluB fehlt, auf den es
den Mystikern ankommt. Denn in der Mystik heiBt es immer, daB der
Mensch, der in der Abgeschiedenheit des Herzens von allem Irdischen
lebt, Gott findet oder daB Gott sich thm dort offenbart und mit ihm
vereint. In der Mystik entspricht der Abkehr von allen irdischen
Dingen das Eingehen Gottes und das Einswerden der Seele mit Gott.
Aber davon ist bei Nider nie die Rede. Auch abgesehen von dieser
Unvollstindigkeit zeigt der ganze Zusammenhang, in dem dieser Satz
steht, daB hier nicht mehr eigentliche Mystik vorliegt. Nider spricht
in der 1. Harfe vom GroBten und Niitzlichsten eines rechten Christen-
menschen, was an Sonntagen und Freitagen besonders notwendig ist,
und nennt unter den fiinf Dingen, die zur Reinheit des Herzens, irdischer
Vollkommenheit und rechter Andacht fithren an dritter Stelle die Ab-
geschiedenheit des Herzens von allen vergdnglichen zeitlichen Dingen.

Der Text : « Man muB in sich selber gehn, denn man findet Gott
nicht auswendig ... Niemand mag Gott mit auswendigen Augen an-
sehen. Darum muB man die Sinne einkehren»?!, klingt fiir sich ge-
nommen ganz mystisch ; liest man ihn aber im Zusammenhang, so
ergibt sich, daB es Nider nicht um die Gottvereinigung in der Schau
zu tun ist. Er spricht — in der 23. Harfe, wo er die Stiicke, die den
Menschen vor Siinde bewahren, behandelt — von der Ruhe des Herzens
und nennt als erstes Erfordernis das « Insichselbergehen » 2. Hitte Nider
mystisches Gedankengut bringen wollen, so hitte sich ihm hier Gelegen-
heit geboten, niher darauf einzugehen, wie der Mensch, der sich von
den AduBeren Dingen abwendend in sich kehrt, dort Gott findet. Die
Mystiker sprechen davon, Nider aber nicht. Wie wenig Nider mit
mystischen Wendungen anzufangen weil}, ergibt sich noch deutlicher
aus der 19. Harfe. Hier handelt Nider von dem abgeschiedenen Men-
schen, den er in Gegensatz stellt zu den «beieinander wohnenden »
Menschen. Zuerst bringt er an Hand von Beispielen eine Anleitung,
wie sich Menschen, die zusammenwohnen, verhalten sollen. Dann stellt

1 23. Harfe, fol. 92 a.
2 Ebd.



330 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

er fest, daB beide Stinde, sowohl jener der abgeschiedenen wie auch
jener der « beiwohnenden » Menschen, gut sind. Das Folgende : « Der
Abgeschiedenen Meinung soll sein, daB sie ausflieBen von allen zeitlichen
irdischen Dingen und daB sie sich vereinen mit Christo»?!, mutet
mystisch an. Der tiefdenkende und innig liebende Mystiker wiirde hier
einsetzen und zur Vereinigung mit Gott vorzudringen suchen. Nider
aber wertet die Stelle gar nicht aus, sondern geht gleich iiber zu einer
mit vielen Beispielen durchsetzten aszetischen und moralischen Predigt,
wie auch die « beieinander wohnenden » Menschen ein abgeschiedenes
Leben fithren konnen : « Niemand kann kommen zu einem abgeschie-
denen Leben, er habe denn vorher niedergelegt tierische, sinnliche Be-
gierden : das sind unniitze, leichtfertige Worte und Werke, Zorn, Unge-
duld und leibliche Lust. »2 Auch hier findet sich nichts von Mystik.
Der Weg geht vom mystischen Anklang zur ethischen Auslegung.

Es wurde bereits erwahnt, daB8 Stellen wie: « Man muB in sich

selber gehen, denn man findet Gott nicht auswendig ... Der Ab-
geschiedenen Meinung soll sein, daB sie ausflieBen von allen zeitlichen
irdischen Dingen und da8 sie sich vereinen mit Christo ... Der Mensch

soll sein Herz zu Gott kehren » ® — mystisch nicht nur lauten, sondern
auch sein kénnen. Wie wenig mystisch das aber noch erlebt ist, zeigt
der Zusammenhang. Wichtig ist auch darauf hinzuweisen, daf8 Nider
nur sagt: der Mensch wendet sich zu Gott, wird eins mit Christus,
nicht aber umgekehrt : Gott kommt zum Menschen. Gott vereinigt
sich mit dem Menschen, was doch der eigentliche Vorgang der unio ist.
Bei den Mystikern ist Gott es immer, von dem die Bewegung ausgeht ;
man vergleiche etwa Eckhard : « Sein Wesen hanget daran, daB er in
der Seele gebire seinen Sohn. » 4

Es zeigt sich, daB Nider Begriffe und Wendungen gebraucht, ohne
ihren alten Inhalt zu iibernehmen. Eine Parallele zu diesem Bedeutungs-
wandel findet sich in der spatmittelalterlichen Literatur. Kunisch ® hat
darauf hingewiesen, daB sich der gleiche Vorgang in der Dichtung jener
Zeit verfolgen 1i8t, am besten in dem Weiterleben des Minnesangs im
Meistergesang und Gesellschaftslied des 15. und 16. Jahrhunderts. « Das

Fol. 71 a/b.

Fol. 71 b.

Die letzte Stelle fol. 71 b.

Ausg. v. J. QuinT, Die deutschen Werke, Bd. 1 (1936) S. 72, 10.
Johannes Veghe und die oberdeutsche Mystik, in « Zeitschr. fiir deutsches
Altertum » 75 (1938) S. 153 (ausgezeichnet !).

I TR O



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 331

Gesellschaftslied des 15. Jahrhunderts besteht weiterhin aus minne-
singerischen Formeln. Hier ist besonders deutlich zu greifen, daB die
stilistische Abhidngigkeit keine innere Gleichheit bedeuten kann. Was
dem Lied ritterlichen Minnesangs natiirlich ist, muB dem biirgerlich-
stindischen Lied fremd sein. Ein Gesellschaftslied, das minnesingerische
Formeln bringt, ist doch kein Minnelied mehr. Die Absicht, die Haltung,
die Stimmung ist anders geworden. »

Der Eindruck, daB es sich bei Nider kaum um Mystik handelt,
wird noch bestitigt und bestirkt, wenn man nicht nur einzelne Woérter
und Wendungen, sondern die « vier und zwanzig guldin harpfen » und
seine sonstigen Schriften im ganzen iibersieht. Ihr Hauptgewicht liegt,
nicht nur duBerlich, auch in der Absicht Niders, im moralischen Ele-
ment. Die Stellen, an denen Nider sich der Mystik nihert, sind an
Zahl, Umfang und innerem Gehalt so gering, daB sie im Gesamtschrift-
tum nur eine untergeordnete Bedeutung haben. Man kann hier wohl
kaum auf «den tragenden Grund dieses Schrifttums » hinweisen, nim-
lich auf « die Einheit des geistlichen Lebens», wonach «die einzelnen
Schriften nicht notwendig das ganze Bereich des geistlichen Lebens
umfassen miissen, daB sie es aber notwendig nach seinem ganzen pro-
portionierten Umfang voraussetzen ; auch da, wo sie vornehmlich von
einem Status reden, sei es von dem hochsten, wie an gewissen Stellen
Eckhard, Tauler, auch Seuse, Ruysbroeck und die oberdeutschen, anti-
intellektualistischen Kartiuser des 15. Jahrhunderts, sei es von den nie-
drigeren, wie die Aszetiker der Briider vom gemeinsamen Leben » 1.
Diese Auffassung trifft fiir die Mystiker des 14. Jahrhunderts zu. Eck-
hard, Tauler und Seuse setzen immer, auch da, wo sie nur von den
Anfangsgriinden reden, das ganze geistliche Leben voraus. Sie reden
nicht nur « an gewissen Stellen » vom héchsten Status der unio mystica,
sie kommen immer wieder auf diesen Vorgang der Einswerdung mit
Gott zu sprechen. Anders bei Nider. Hier miissen die mystischen
Partien erst gesucht und herausgeschilt werden ; es ist aber verdichtig,
wenn bei einem « Mystiker » die mystischen Stellen erst miithsam aus
anderen Gedanken herausgefunden werden miissen. Bei den Mystikern
des 14. Jahrhunderts ist das nicht notwendig. Man muB sich hiiten,
durch Heraushebung einzelner Gedanken, Sitze und Formulierungen
aus groBerem Zusammenhang, vielleicht gar noch aus einer Reihe ver-

1 G. MULLER, Zur Bestimmung des Begriffs « altdeutsche Mystik », in « Deut-
sche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft » 4 (1926) S. 115 ; s. auch S. 123 {.



332 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

schiedener Werke, ein Lehrsystem zu bilden, statt die Werke als Ganzes
zu sehen. Vom « tragenden Grund des Schrifttums » kann hier keine
Rede sein. Darum ist es verfehlt, im Schrifttum Niders, das im wesent-
lichen praktisch-aszetisch ausgerichtet ist, Mystik zu sehen! und zu
suchen. Sein ganzes Streben geht deutlich nur auf das Praktisch-
Seelsorgerische ; von dem ganzen geistlichen Leben als Grundlage und
Voraussetzung ist nicht viel zu spiiren. Nider wagt sich oft nur einen
Satz lang in mystische Ausdrucksweise vor. Man hat den Eindruck,
daB er sich auf diesem Gebiete nicht recht zu Hause fiihlt.

Schon die Themenstellung der einzelnen Harfen zeigt, daB dem
ganzen Werk eine moraltheologische, seelsorgerisch-praktische, dem
Konkreten verhaftete Absicht und Einstellung zugrunde liegt. In aus-
gesprochen fiirs Praktische bestimmten Kapiteln — man denke nur etwa
an die 7., 8., 11., 12. und manche andere Harfe — wird man von vorne-
herein schon keine Mystik suchen. Aber an anderen Stellen hitte Nider
nur allzuleicht Gelegenheit, sich mystischen Gedankengingen hinzu-
geben, ohne jedoch Gebrauch davon zu machen. In der 1. Harfe behan-
delt er die Frage, wie man ein reines Herz gewinnt und bewahrt. Nider
beginnt mit der Feststellung, das Ziel aller Christen ist das ewige Leben,
als Mittel zu diesem Ziel ist erforderlich ein reines Herz. Und nun
wird zunichst ausgefithrt, wie sich ein reines Herz kundtut: durch
« Beschlossenheit », d. i. Behiitung der Sinne, Reinigung des Gedicht-
nisses von unniitzen Gedanken, Abgeschiedenheit des Herzens von allen
verganglichen zeitlichen Dingen, « Aufrichten der Vernunft zum ewigen
Leben ». Nider fiihrt die einzelnen Punkte etwas weiter aus. Auf-
fallenderweise begniigt er sich an letzter Stelle mit der Erklirung, dal3
ein reines Herz auch darin bestehe, daBl man «die Seele, das ist die
Vernunft, hinaufrichten und heben mufl zum ewigen Leben»; ohne
niaher darauf einzugehen oder auch nur wie bei den anderen Erforder-
nissen eines reinen Herzens ein Wort der Erklarung zu sagen, geht er
in der Behandlung seines Themas weiter. Noch mehr zeigt sich die
praktisch-aszetische Art Niders beim Aufzihlen der fiinf Mittel, um ein
reines Herz zu erlangen :

« Das erst das im eins underweilen abprechen an ungeordneten schlaffen.
Das ander ist abprechen an essen vnd trincken. Das dritte im selber nit

zelind sein am leib mit kleidern, an weich ligen oder offt baden. daran soll
im eins abprechen. empfindet das eins anders das es im diene zu andacht

1 Wie MULLER, a. a. O.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 333

das dem andern nit darczu dienet. Darum sol eins warnemen was im
aller meyst dienet zu andacht vnd zu tugenten. wan die ding seind an in
selber nit tugent. dan als vil sy geent au3 einem guten herczen. Soliche
ding miigent die bésen als wol thun als die guten. Das vierd mittel zu
einem reinen herczen ist offt horen das gotzwort predig oder selber lesen
wann christus spricht die heilig geschrifft vnd predig ist das brot der sel.
Das fiinft mittel ist noch besser das sich eines selber darzu zwingt vnd
wann es offt betracht wie vns christus als bitterlich erlé3t hat mit seinem
tod. vnd wie wir uns sollen hiiten vor siinden. » !

An Hand von Beispielen aus dem Leben der Viter fithrt Nider
immer wieder diese fiinf Mittel in den verschiedensten Variationen durch.
Mag man in diesen fiinf Mitteln zur Erlangung eines reinen Herzens,
wie Nider sie hier bringt, die Stufe der Reinigung, die via purgativa
der Mystik sehen, es fehlt die Weiterfithrung und der SchluB, das eigent-
liche Anliegen der Mystiker, daB ndmlich der Mensch iiber den Weg
der Erleuchtung zur. Gottvereinigung komme.

Die 9. Harfe handelt « von andechtigem lautern gebet vnd welches
das beBt sei » 2. Hier dasselbe Bild ; es ist nichts zu spiiren von Mystik.
Nider beginnt mit den beiden altbekannten von Johannes Damascenus
stammenden Definitionen, nach denen das Gebet «ein anfang des
gemiites zu Gott » und « ein begird zymlicher ding von Gott » ist :

« Wer oft gedenckt an unsern heren Jhesum christum und an sein
demiitige gedult und an sein senffte barmherczige wort und an anders
sein tugentlichs leben, das er gefiirt hat hier auff erden, wan on das ist
unmoglich gott zu bekennen. Wann christus ist die thiir in ewigem leben.
Wann du flei hast das du gute pild und predig horen in deiner gedecht-

nuB behieltest so get das gebet auff zu got. dz du aber zymlicher ding
begerest von got vnd was zymlich sei. »

Unter « zymliche ding » versteht Nider «alles das dir fiidrung ist
zu tugenten und in got ». Auf vier Stufen gelangt man zu einem voll-
kommenen Gebet :

« Die erst staffel ... ist auBwerffen die bésen grunde und boBheit aufl
dem herczen, also das alle todtsiinde gancz und gar gebiilet und gebeichtet
seyen. Der ander staffel. Wer Jhesum also lieb hat ee das er ein todsiind
thun wollte ee wolt er leiden alles das zuleyden war ... Der dritt staffel.
das du recht griintlichen seyst demiitig und dir selber nit getrawest unnd
lerne dich selber bekennen und alle tag ye mer vnd mehr vernichten. Wer
demiitigkeit hat, der wirt nit leicht zornig noch ungedultig. Er hasset
niemant. wann er bekennet alles, das er leidet, das er das gerechtigklich

1 Fol. 5b. 2 Fol. 32 b fi.



334 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

leydet. Wer ander tugent hat on demiitigkeit der ist verlorn. Der vierd
grad oder staffel dz eines war nim das es alle tugent erarbeyt gehorsam-
keit in zymlichen dingen gedult senfftmiitigkeit keuscheit vnd ander tugent.
so kompt der herr und gibt alles das wir thun. das ist eytel gebet. »

Es handelt sich hier um eine Anleitung zum andichtigen Gebet.
Nider weist nur darauf hin, was der Mensch tun muBl ; vom Sich-
Schenken Gottes an den Menschen, von mystischer Einung ist nicht die
Rede. Das Streben nach einem tugendhaften Leben (vgl. die vier
Staffeln zu einem vollkommenen Gebet), das fiir Nider eine schwere
und ernste Angelegenheit ist, steht im Vordergrund : Dinge, die in der
mystischen Predigt kaum eine Rolle spielen. GewiBl hat das praktisch-
aszetische Moment in den Predigten Taulers auch eine besondere Be-
deutung, aber ihm geht es dabei nicht in erster Linie um praktisches
Tugendleben, dieses ist nur Voraussetzung und Ansatzpunkt, um sich
dann in mystischen Gedankengingen zu verlieren, wihrend Nider im
Ethischen, Moraltheologischen und Seelsorgerischen stehen bleibt.

Wenn iiberhaupt, so vermutet man sicherlich in der 14. Harfe
Mystik !, zumal Nider hier mehrmals auf Seuse als den Verfasser des
« Biichleins der Ewigen Weisheit » zu sprechen kommt. « Christus will,
dz ein yeklichs mensch weil3 sei, wann er ist die ewig weiBheit. » In
einem Gesicht, das Seuse gehabt haben soll — die Stelle ist im gesamten
Schrifttum Seuses nicht aufzufinden — wurden diesem in einem kaiser-
lichen Palast 15 Kiinste gezeigt, von denen die ersten 14, die Kiinste
dieser Welt, zwei Gebrechen aufweisen : erstens waren hier den Menschen
die Augen mit einem Tuch verbunden, daB sie nicht zu sehen ver-
mochten ; zweitens hatten sie Hitze und Durst, und je mehr sie vom
Wein der Kunst tranken, um so mehr diirstete sie. Im ewigen Leben,
das die 15. der Kiinste darstellt, sahen sie nur Gott den Herrn an und
wurden so gesittigt, daB sie nach nichts anderem mehr Durst ver-
spiirten. In sinngemdBer und allegorischer Umdeutung der Profan-
kiinste auf Dinge des religiésen Lebens und Strebens entwickelt Nider
in den 14 Kiinsten in etwa ein Programm des geistlichen Lebens : man
muB den Glauben bekennen, die Gebote, vor allem das Hauptgebot der
Liebe beobachten, die Siinde meiden, die Kardinaltugenden iiben usw.
Hier ist nichts von Mystik zu sehen ; man erwartet es auch nicht, wohl
aber in der letzten der Kiinste, von der es schon am Beginn der 14. Harfe
hieB, sie sei «die schul der ewigen weiBheyt, darin saB christus mit

1 Fol. 45 b ff.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 335

seinen heiligen fiinff wunden vnd hat viel junger die warent alle
frolich » 1. Das klingt nach Seuse und 1aBt Mystik vermuten. Man ist
aber erstaunt, nichts derartiges bei der Ausfithrung zu finden. Der
Tenor des ganzen Kapitels ist moralisch, seelsorgerisch bestimmt. Was
Nider hier interessiert, nimlich die praktische Gestaltung des christ-
lichen Lebens, sind Dinge, die in der mystischen Predigt kaum beriihrt
werden 2.

Zu der Feststellung, daB Nider wohl nur schwerlich unter die
Mystiker gerechnet werden kann, kommt man auch, wenn seine Predigten
untersucht werden. In diesen « Sermones» ist an sich schon nicht
viel an mystischem Denken und Erleben zu suchen ; denn es handelt
sich hier um Predigten, die vor dem Volk gehalten wurden. Zudem
will Nider keine fertigen Predigten bieten, etwa nach Art moderner
Predigthandbiicher oder -zeitschriften ; er will nur homiletische Skizzen
bringen. Dennoch, soll Nider als Mystiker angesprochen werden, so
miiBten sich wenigstens vereinzelt Anklinge finden. Man sucht aber
vergebens danach. Zum Beweise sei auf eine Fronleichnams- und eine
Weihnachtspredigt hingewiesen, Predigten zu Feiertagen, deren Fest-
geheimnisse AnlaB genug zu mystischen Ergiissen bieten. Der Predigt
« In festo Corporis Christi » 3 liegt das Schriftwort zugrunde : « Dies ist
das Brot, das vom Himmel herabgekommen ist, nicht wie das Manna,
das die Viter gegessen haben, die gestorben sind. Wer dieses Brot iBt,
wird leben in Ewigkeit. »* Nider behandelt drei Punkte : erstens die
groBe Erhabenheit der Eucharistie, zweitens den Unterschied zwischen
dem Manna und der eucharistischen Speise, drittens den Nutzen des
eucharistischen Genusses. Zum SchluB bringt er noch einige Bemer-
kungen, wie man andichtig die heilige Messe horen soll. Mystische
Ansatzpunkte sucht man vergebens, nicht einmal im ersten Teil, wo
vom Sich-Schenken Gottes in der Eucharistie die Rede ist, was doch
AnlaB genug geboten hitte. Nider macht einen Streifzug durch die
Lehre von Eucharistie und Messe, zeigt die Erhabenheit der Eucharistie,
spricht von ihrer Einsetzung, zieht Parallelen mit dem Manna des
Alten Bundes, erwihnt den AblaB, zihlt die Wirkungen des MeBopfers
auf®. Das Ganze ist eine dogmatisch-moraltheologische, exegetisch-

1 Fol. 46 b. 2 Fol. 55b [ 56 a.

3 Sermo de tempore XLVI. 4 Joh. 6, 58.

5 Bemerkenswert ist die Stelle: « Wer die Messe hort, verliert kaum oder
niemals Zeit; entweder gelingt ihm spiter alles besser oder aber das um der
Messe willen unterlassene gute Werk bringt geistlichen Gewinn. » — Diese Ansicht,



336 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

allegorische Abhandlung, aber keine mystische Predigt. Man vergleiche
damit Taulers Fronleichnamspredigten ! ; es sind schon kaum noch Fron-
leichnamspredigten. Das Schriftwort (« Qui manducat meam carnem
et bibit meum sanguinem, in me manet et ego in eo» ?) ist ihm nur
AnlaB, sein eigentliches Thema zu behandeln, die unio mystica. Wenn
ihm auch hin und wieder das Schriftwort und sein Thema in den Sinn
kommt, so merkt man doch, daB es ihn férmlich dringt, von dem einen
fiir ihn wichtigsten Anliegen zu sprechen. Anders in Niders Fronleich-
namspredigt. Hier steht der Mann der Seelsorge vor uns, der sich nicht
in mystischen Hohenfliigen ergeht, sondern Anweisungen fiirs praktische
Leben geben will.

In der Weihnachtspredigt 3 legt Nider das Schriftwort aus: «In
jenen Tagen erging vom Kaiser Augustus ein Befehl -+ »* Schon die
Wahl dieses Schriftwortes als Thema ist bezeichnend und 1iBt keine
mystischen Gedankenginge ahnen. Die Gliederung, die dann folgt, ver-
rit den strengen Scholastiker : « Pro gratae intuenda huius sanctissimae
festivitatis historia Christi nativitatis tria principaliter sunt notanda :
primo eam antecedentia, secundo concomitantia et tertio sequentia. »
Im ersten Punkt, bei den « antecedentia nativitatis », behandelt Nider,
warum der Befehl gerade vom Kaiser Augustus ausging, wie Maria
und Josef nach Bethlehem hinaufzogen, ob und warum Maria ein Kind
unter dem Herzen trug. In den « concomitantia Christi nativitatem »
spricht er davon, daB Maria eine zweifache Art von Kindern geboren
hat, einen natiirlichen Sohn ohne Schmerzen und « filios secundogenitos
quos sub cruce genuit maximo cum dolore », dann ist die Rede von
Art, Ort und Umstinden der Geburt. Im letzten Punkt werden die

die dem mittelalterlichen Volksbrauchtum entstammen mag, scheint in Domini-
kanerkreisen bekannt gewesen zu sein. Der aus dem deutschen Osten gebiirtige
Danziger Dominikaner Grunau (erste Hilfte des 16. Jahrh.) erzidhlt von seinen
Landsleuten : « Die PreuBlen, ehe sie in die Arbeit gingen, horeten alle Tage eine
Messe. Derhalben hielt man in den Stddten, ehe das Tor aufgeschlossen wurde,
eine Frithmesse, in welcher waren alle, die mit Reisen und Arbeit bekiimmert
waren, wiewohl man sonst den Tag iiber auch viele Messen hielt ; denn die Bruder-
schaften hielten je zum wenigsten einen Priester auf ihren Altar. Daher ward
in PreuBen der Spruch : Almosen geben, armet nicht ; Messe hiven, saumet nicht. »
Zitiert bei J. KoLBERG, Die Einfithrung der Reformation im Ordenslande PreuBen,
in : Hist. pol. Bl. 121 (1898) S. 336.

1 Ausg. VETTER, S. 111 (Nr. 32); S.125 (Nr. 33) ; S. 292 (Nr. 60c); S. 310
(Nr. 60 1).

2 Joh. 6, 54.

3 Sermo de tempore VI (In die nativitatis Domini).

4 Lukas 2, 1.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 337

ersten Anbeter des Kindes aufgezihlt: Maria, Josef, die Engel, die
Hirten, der Himmel (« coelum in stella per Angelum Christum innotescit
magis illa nocte orantibus»). Die Predigt schlieBt: «Et sic omnis
creatura exceptis perversis hominibus hodie Deum veneratur.» Das
Festgeheimnis hiitte die beste Méglichkeit geboten zu mystischer Be-
handlung des Stoffes ; aber nichts davon. Nider bringt eine rein sach-
liche Darlegung. Liest man dagegen Taulers Weihnachtspredigt, dann
merkt man den Unterschied. Tauler schildert die « mystische Weih-
nacht » :

« Heute begehet man dreierlei Geburten in der heiligen Christenheit,
an denen ein jeglicher Mensch so gro8e Freude und Wonne sollte emp-
fangen, daB er recht von Wonne sollte aus sich selbst springen in Jubel,
Liebe, in Dankbarkeit und in innerlicher Freude, und welcher Mensch
das nicht in sich empfindet, mag sich wohl fiirchten,

Die erste und oberste Geburt ist, daB der himmlische Vater gebieret
seinen eingeborenen Sohn in gottlicher Wesentlichkeit, in persénlichem
Unterschied. Die andere Geburt, die man heute begeht, ist das miitter-
liche Gebiren, das geschah in jungfriaulicher Keuschheit und rechter Lauter-
keit. Die dritte Geburt ist, daB Gott alle Tage und alle Stunde wird wahr-
lich, geistlich geboren in einer guten Seele, mit Gnade und mit Liebe ..

Von dieser liebreichen Geburt ... wollen wir nun allererst reden ;
wie wir dazu kommen mégen und sollen, dal diese edle Geburt ins uns
adelig und fruchtbar geschehe ...»1

Die klassische Weihnachtspredigt eines Mystikers ! Fiir Nider ist
es wichtiger, daB Christus aus Maria der Jungfrau Mensch geworden
ist. Tauler kommt es vor allem darauf an, daB Christus in der Seele
des Menschen geboren werde. Man gewinnt unwillkiirlich den Eindruck,
daB Tauler nicht eher ruhig und zufrieden ist, bis er seine Gedanken-
ginge ausfilhren kann. Hier ist nichts von niichterner, sachlicher Dar-
legung ; hier spricht ein Mensch, der den grauen Alltag vergiBt und iiber
das konkrete Leben hinauswachsen will, um sich in die lebendige Gottes-
erfahrung der Seele zu versenken. Diese Welt ist im Schrifttum Niders
unbekannt. —

Auch das Werk Niders « De reformatione religiosorum » ist rein
praktischer Art und dient der Wiederherstellung der urspriinglichen
Ordenszucht. Mystik sucht man vergebens darin.

1 Ausg. VETTER, SS. 7 ff.

Divus Thomas 29



338 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

ITI

Fassen wir das bisherige Ergebnis zusammen, so zeigt sich, dal
Niders «mystisch »-aszetisches Schrifttum — die «vier und zwanzig
guldin harpfen », seine « Sermones », « De reformatione religiosorum »,
die Nonnenbriefe — als Ganzes genommen seelsorgerische Zwecke ver-
folgt und der Pflege eines christlichen Tugendlebens dient. Eines seiner
Hauptanliegen ist die Uberwindung der Siinde, die das groBe Ubel im
menschlichen Leben ist : vgl. die 7., 11., 19., 20., 23.,24. Harfe ; ebenso
die Sermones (ein Blick in den Index des Werkes geniigt schon). Der
« deutschen Mystik » des vorhergehenden Jahrhunderts gegeniiber liegt
bei ihm eine Wendung ins Ethische, Praktische, Pastorale vor. Niders
Gedanken drehen sich nicht mehr um die unio mystica als das Erstrebens-
werte, sondern um die Erreichung des ewigen Zieles. Dafiir gibt er
praktische Anweisungen .

Es sei noch darauf hingewiesen, daB bei Nider typische Wendungen
der deutschen Mystik des 14. Jahrhunderts nicht zu finden sind. Einiges
ist bereits angedeutet worden. Nicht, daB wir vergebens nach Unge-
wohnlichem suchen wollten und nach Formeln, die kaum noch in ihrem
Sinn verstanden werden, was in den mystischen Schriften Eckhards
ofter der Fall ist. Bei Nider fehlen die typisch mystischen Vorstellungen
und Begriffe. Es wurde schon erwihnt, daBl bei ihm nie die Rede ist
von der mystischen Einigung. Eckhards Lehre von der visio essentiae
Dei ist ihm unbekannt, ebenso die Lehre von der Gottesgeburt im
Menschen. Nider hat den Begriff des « Seelengrundes » nicht, wie ihn
die Mystiker des 14. Jahrhunderts nach dem Vorbild des scholastischen
Terminus von der «scintilla animae » besitzen. Das an zwei Stellen
gebrauchte « gottférmig » 2 ist ethisch gemeint. Mystischen Erlebnissen
und Visionen, die bei Seuse und in den Nonnenviten eine groe Rolle
spielen, begegnet er mit Vorsicht : « Niemant sol keinem gesicht leich-
tigklich glauben, wenn es ist unsicher. » 3 « Bonum ... esset mulierculis
in suis assertis visionibus aurem credulam non cito praebere.»* Er
kennt nicht den Zustand voélliger Gelassenheit, in dem die Seele « bild-

1 Vgl. z. B. die 2. Harfe, wo Nider die Bescheidenheit als den nichsten Weg
zum ewigen Leben angibt.

2 Vgl. 11. Harfe, fol. 40 a ; 14. Harfe, fol. 53 a.

3 2. Harfe, fol. 7 a. ‘

4 Formicarius, lib. III, cap. 8.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 339

los » wird 1 ; er schildert nie, wie so oft Tauler 2, das Stadium des Unter-
gehens im Nichtwissen und im Schweigen. Bei ihm gibt es nicht die
Vorstellung der Einung als eines « grundelosen dinges»?® das « uber
alle sinne gat » 3 und « uber das man geworten oder gedenken mag » 4.
Bei den Mystikern sind Gott und der Seelengrund namenlos, unaus-
sprechlich ®; was Nider an religiosen Erfahrungen und Erlebnissen
bringt, davon kann man sprechen und mitteilen. Die Mystiker — nicht
nur ein spekulativer Kopf wie Eckhard, sondern auch Tauler — sind
sich bewuBt, daB es schwer ist, jemand zu sich heriiberzuziehen 7. Nider
bewegt sich in der Sphire des Erreichbaren und ist iiberzeugt, daf3
seinen Worten und Forderungen nachzuleben méglich ist ; beim ihm
liegt nichts jenseits der Grenze, wo nicht mehr unterschieden werden
kann. Bei ihm ist alles klar und durchsichtig.

Was bei den Mystikern das eigentliche Anliegen ist, ist bei Nider
bis auf einen ganz schwachen Nachklang verschwunden. Er « gebraucht
zwar noch vielfach Wendungen der deutschen Mystik und beniitzt
deren Erzeugnisse, ohne aber imstande zu sein, ihrem hohen Gedanken-
gang zu folgen » 8. Nider war, wie Jostes bemerkt °, « gewiB ein in seinen
Kreisen hervorragender Mann, und an kulturgeschichtlichem Werte
iibertreffen seine Schriften vielleicht die gesamte mystische Literatur
des 14. Jahrhunderts, aber was den Idealismus anlangt, wird er auch
von jedem minder bedeutenden Mystiker des vorhergehenden Jahr-
hunderts iibertroffen : der Geist ist dahin, der Drang in die Héhen ist
verschwunden, man hilt sich am Boden und begniigt sich bei der
Seelenleitung mit dem praktisch Erreichbaren. Daher wird die Literatur
niichterner, aber fiir den Durchschnittschristen verstindlicher und
brauchbarer ; sie erhilt einen stark katechetischen Charakter : die Unter-

1 Vgl. E. KrEBs, Meister Dietrich. Sein Leben, seine Werke, seine Wissen-
schaft, in « Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters» V/5, 6,
Miinster 1906, S. 132 {.

2 41. Predigt (VETTER 176/7) : « Das abgrunde des geschaffen ist, das inleit
in sich das ungeschaffen abgrunde und werdent die zwei abgrunde in einig sein,
ein luter goetlich wesen, und so hat sich der geist verlorn in Gotz geiste ; in dem
grundelosen mere ist er ertrunken. » — Vgl. auch VETTER, S. 109, 166, 238, 351.

3 VETTER 121, 35.

4 VETTER 174, 27.

5 VETTER 147, 5.

6 Eckhard, PFEIFFER 91, 30; 130, 10; Tauler, VETTER 174, 15; 263, 24.

7 Eckhard, PFEIFFER 310, 19 ; Tauler, VETTER 144, 21,

8 BIHLMEYER, Heinrich Seuse, S. 152%.

9 A.a. Q. S.xxv.



340 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

weisungen iiber Pflichten und Siinden des Menschen, iiber die Ein-
richtungen und Gebriuche der Kirche, Lebensregeln usw. tauchen in
frither ungeahnter Zahl auf und dringen in die weitesten Kreise der
Biirger. »

Das Neue bei Nider besteht in einer Wandlung zum Gegenstind-
lichen, Nahen, Konkreten, Einmaligen. Weinrich hat Niders « vier und
zwanzig guldin harpfen » vom sprachlichen Gesichtspunkt aus unter-
sucht und kommt zu demselben Ergebnis ; er sieht in der Stilhaltung
dieser Schrift einen « Ansatz zum Betonen des subjektiven Erlebens, das
hier nur erst als Seelenhaftigkeit und Gemiithaftigkeit vor allem in der
weitgehenden Konkretisierung abstrakter Begriffe dem Leser entgegen-
tritt. Die eigentiimlichen Stilmittel lassen sich als bewuBt angewandte
Mittel sprachlicher Formung im Dienste dieser Geisteshaltung (Huma-
nismus) erweisen. »* Das ist eine allgemein auftretende Erscheinung im
Spitmittelalter, zu der sich manche Parallelen finden lassen. Es wurde
schon erwdhnt 2, daBl sich das Lied vom ungegenstindlichen, intellek-
tualistischen Minnesang zum gegenstdndlichen, das Konkrete darstellen-
den Gesellschaftslied entwickelt hat. Motive und Formulierungen wer-
den groBenteils iibernommen, aber sie werden konkreter, einmaliger
erfaBt. Huizinga hat fiir die bildende Kunst den Nachweis erbracht,
daB sich das Interesse im AuBeren den Einzelheiten zuwendet 3.

1 N. WEeiNricH, Die deutsche Prosa des Dominikaners Johannes Nider in
seinen « Vierundzwanzig goldenen Harfen », Miinster 1933, S. 70. — Fiir Niders
Beeinflussung vom Humanismus gibt Weinrich folgende Beweise (S. 62 £.) :

1. Nach BurpacuH (Vom Mittelalter zur Reformation I, S. vir) war Niirn-
berg, wo Nider so viele Jahre hindurch wirkte, einer der ersten Plitze, auf den
die humanistische Gedankenwelt von Béhmen her EinfluB gewann. Zudem kam
Nider bei der Auseinandersetzung mit den wiclefitischen und hussitischen Irr-
lehren auf dem Konstanzer Konzil (ScHIELER, SS. 44 ff.) sehr wahrscheinlich
mit den humanistisch gebildeten Béhmen in Beriihrung. Die Tatsache, daB Nider
1432 als Legat des Baseler Konzils zur Unterhandlung mit den béhmischen
Hussiten nach Eger gesandt wurde (SCHIELER, S. 278), zeigt, daB er sich eingehende
Kenntnisse iiber die béhmischen Verhiltnisse und Irrlehren angeeignet hatte.

2. « Fir den humanistischen EinfluB spricht dann ferner die reiche Ver-
wendung von Zweigliedrigkeiten und Parallelismen in den 24 goldenen Harfen »
(vgl. WENzLAU, Zwei- und Dreigliedrigkeit in der deutschen Prosa des 14. und

15. Jahrh.,, Hermaea IV, 1906, S. 22) ... sowie «die Durchfiihrung der End-
stellung des Verbums in Nebensitzen » (vgl. WEINRICH, a.a. O. S. 44).
2 vgl. S. 330.

3 Herbst des Mittelalters, 2. Aufl., Miinchen 1928, S. 415 ff.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 341

Iv

Wenn wir den Frommigkeitstyp Niders mit dem der Mystiker
vergleichen, so sehen wir, daB bei Nider der Mensch in seiner tatsich-
lichen Existenz genommen wird. Minnern wie Eckhard, Tauler und
Seuse ging es entsprechend ihrer Geisteshaltung um das eigentliche
Anliegen der Mystik, um das Gottgewinnen in Theorie und Leben, um
die moglichst innige Gottvereinigung schon hier auf Erden. Im mysti-
schen Gebet und Erleben sahen sie insofern die Losung auf die Frage :
Wie komme ich zu Gott, als sie antworteten : Schau in dich hinein,
da findest du ihn. Nider spricht kaum von Beseligung hier unten und
Schau im ewigen Glorienlicht, es geht ihm um niherliegende und ein-
fachere Dinge ; er begniigt sich mit dem praktisch fiir jeden Erreich-
baren, seine erste Sorge gilt dem Menschen in seiner Begrenztheit, dem
Menschen mit seinen Kimpfen, Schwierigkeiten und Gefahren. Nider
sicht den Menschen, wie er immer wieder hineingeht in den Alltag des
Kampfes, wie er in seinem Beruf und Leben ringen muBl um das heilige
Dasein vor Gott, damit er immer mehr voranschreitet und spiter ein-
mal sein ewiges Ziel erreicht. Nider ist weder Phantast noch gottbe-
gnadeter Seher noch Pessimist. Er spricht aus einer groBen « Welt »-
Erfahrung, hatte er doch durch seine priesterlich-seelsorgerische, refor-
matorische, diplomatische und kirchenpolitische Tatigkeit die « Welt »
zur Geniige kennen gelernt. Er iiberschreitet niemals die Sphire des
Erreichbaren und ist iiberzeugt, daB seinen Worten und Forderungen
nachgelebt werden kann. Bei den Mystikern ist manches unaussprech-
lich, sie bringen oft Formeln, die kaum noch in ihrem Sinn verstanden
werden ; bei Nider ist alles klar und durchsichtig, mitteilbar. Daher
wird seine Literatur niichterner, aber fiir die Menge des Volkes ver-
stindlicher und brauchbarer. Im mystischen Gebet offenbart sich der
Mensch, wie er sein und handeln soll ; Nider beriicksichtigt den Menschen
in seiner konkreten Situation. Die Frommigkeitslehre Niders ist im
Gegensatz zu jener der Mystiker vor allem moralisch, seelsorgerisch aus-
gerichtet. Auf eine kurze Formel gebracht : die Mystiker schildern die
Frommigkeit des Festtages, Nider bietet eine auf den Alltag berechnete
Frémmigkeit. Die Predigten der Mystiker waren auf ausgesuchte
Kreise, die fiir derartige Gedankenginge disponiert und empfinglich
waren, zugeschnitten ; die stark praktisch geprigte, jedem verstind-
liche Literatur eines Nider drang in die weitesten Kreise des Volkes
und hatte damit einen groBeren Aktionsradius.



342 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

Er wendet sich nicht wie Eckhard «an die Noblesse der edelsten
Naturen » 1, seine Zuhorer sind zum weitaus groBten Teil die Durch-
schnittschristen, die er nicht mit schwungvollen mystischen Ergiissen
anspricht, von denen er nur fordern kann und fordert, was wirklich
geleistet werden kann. Er dringt nicht auf Ausnahmeleistung. Er sieht
klar, wie die Dinge liegen, und verlangt das Gleiche, und nur das,
von seinen Hérern. Viele Stellen in seinen Werken offenbaren einen
klaren Blick in den wahren Zustand der Welt. Er wei3, da3 auf Erden
oft das Bose iiber das Gute triumphiert, daB diese Umkehrung der
Ordnung letztlich aber doch dem Guten dient. Im « Sermo XVI de
tempore » wirft er die Frage auf, warum Gute und Bése bis zur Zeit
der Ernte nicht geschieden werden, und antwortet : « ut boni per malos
punientur vel potius purgentur ». Ahnlich im Formicarius : « Ne mirum,
si aliquoties peccatores bella obtinent vincendo iustiores se, qui in hoc
humiliantur ad melius. » 2 Die Einsicht in die Schlechtigkeit so vieler
Menschen hat keinen hoffnungslosen, bitteren Nebenton ; im Gegenteil.
Er hatte auf seinen hiufigen Reisen wiederholt die Klage gehort, war-
um denn Gott seine Kirche nicht mehr durch Wunder stirke, oder nicht,
wie frither, durch Offenbarungen zum Schutze des Glaubens und zur
Forderung der Tugend erleuchte ®. Im Formicarius fithrt er den Beweis,
daB Gott seine Kirche und damit den Einzelnen nicht verlasse.

In der Tugend, in der der eigentliche Wert des Menschen liegt
(«non vir eo est bonus, quia homo, sed quia virtuosus » %), muB man
Fortschritte machen und so in diesem Leben Schéitze sammeln fiir die
Ewigkeit ®. Der Mystiker nihert sich Gott durch das Untergehen seines
eigenen Seins und BewuBtseins. Fiir Nider geht der Weg zu Gott iiber
ein tugendhaftes und damit gottwohlgefilliges Leben. Die Tugend
besteht nicht in AuBeren Ubungen, wie Wachen, Fasten, harten Klei-
dern : diese Dinge sind entweder Mittel zur Tugend ® oder « sie kommen
aus tugent»?. Um zur Tugend zu gelangen, muf3 man sich iiben 8.

1 J. BERNHART, Die philosophische Mystik des Mittelalters von ihren antiken
Urspriingen bis zur Renaissance, Miinchen 1922, S. 194.

? Formicarius, lib. III, cap. 9.

# Formicarius, Prolog.

4 Formicarius, lib. IV, cap. 1.

5 Formicarius, lib. II, cap. 8.

6 4. Harfe, fol. 14 b.

7 Ebd., fol. 15 a.

8 Ebd., fol. 14 a.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 343

Die hochste und edelste Tugend besteht darin, daB wir Gott mit ganzem
Herzen lieben !. Vorbild, «spiegel » aller Tugend ist Christus 2.

Der Abstand und Unterschied zwischen den groB8en Mystikern
des 14. Jahrhunderts und Nider zeigt sich auch beim Begriff der Siinde.
Fiir Eckhard ist bei seiner Abneigung, auf das praktische Leben ein-
zugehen 3, die Siinde mehr ein spekulatives Problem. Er behandelt ihr
Dasein und Wesen, nicht aber ihre grauenhafte Wirklichkeit. Ja, er
versucht sogar, der Siinde das Driickende und den Schrecken zu nehmen 4,
auffallend in einer Zeit, die in apokalyptischer Angst lebte. Eckhard
hat die Siinde nicht geleugnet, auch nicht verharmlost, sie auch nicht
umgedeutet ; er sieht aber gewissermalBen iiber ihre Realitit hinweg.
Anders bei Nider. Er sieht das Bése in der Welt — der « Formicarius »
ist ein Sittengemilde seiner Zeit —, nimmt die Siinde als Tatsache und
in ihrer ganzen Schwere, ohne allerdings mit gruseligen Héllenpredigten
zu operieren. Er entwickelt, warum wir so leicht siindigen 5, wie sich
der Mensch vor Siinden bewahrt ¢, wie man die Siinde meiden und
austreiben kann?. Er predigt von der ewigen Strafe der schweren
Siinde 8, mahnt aber auch seine Zuhorer, die Siinder voll Mitleid zu
behandeln ®. In der Darlegung der Siinde als Wirklichkeit zeigt sich
wieder Niders Wendung zum Gegenstindlichen, er sieht sie nicht als
Objekt der Spekulation, sondern als priesterliche Aufgabe.

Uberhaupt kann man sagen, wo Eckhard von allgemeinen, prinzi-
piellen Darlegungen der hohen Geisteswissenschaft ausgeht, wo er auf
das Wesen der Begriffe (etwa Gnade, freier Wille, Sein, Demut) zuriick-
greift und diese Gedankenfliige auch seinen Horern zu vermitteln
bestrebt ist, geht Nider vom Leben und damit vom Gegebenen aus
und sucht von hier aus den Menschen den Weg zu weisen. Seine Sorge

1 7. Harfe, fol. 24 a ; 13. Harfe, fol. 44 b.

2 23. Harfe, fol. 95 a.

3 Vgl. JosTEs, a.a. 0. S. xi1.

4 Vgl. die Bulle Johannes XXII. «In agro dominico» vom 27. 3. 1329, in
welcher 28 Sitze Eckhards verurteilt worden sind. — Satz 4 : « Desgleichen :
In jedem Werk, auch im Bésen, im Ubel der Strafe ebensosehr wie im Ubel der
Schuld, offenbart sich und strahlt gleichermaBen hervor die Herrlichkeit Gottes. »
Zitiert in : Meister Eckharts deutsche Predigten und Traktate, von F. ScHULZE-
Maizier, Leipzig 1927, S. 405 f.

5 24. Harfe.

6 23. Harfe.

7 7., 11. Harfe.

8 Sermo de tempore LX.

9 Ebd., vgl. auch XLIX.



344 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

gilt nicht irgendwelchen hohen und besonderen Zielen, sondern dem
Alltag mit seinen Aufgaben. Das zeigt die Weite seines Blickes. Dieser
Weg mag einfacher und niher, vielleicht auch enger scheinen. Aber
es muB doch festgestellt werden, da die Tatsache, die Forderungen
einer praktischen Seelsorge zu sehen und zum Inhalt der geistlichen
Unterweisung zu machen, etwas Neues und Bemerkenswertes ist, zumal
wenn es in so gesunder und natiirlicher Art geschieht wie bei Nider.
Solche Unterweisung lag den Mystikern des 14. Jahrhunderts nicht.
Niders Anliegen ist es, dem Menschen auf seinem Wege zu Gott, in
den Auseinandersetzungen mit sich selbst und mit der Umwelt zu
helfen. In diesem Sinne ist Nider Seelsorger, und zwar von besonderem
Format.

\%

Die veranderte Geisteshaltung im Spéatmittelalter, die sich in einer
Wende vom Allgemeinen zum Konkreten, Lebensnahen kundtut und
die sich auch bei Nider nachweisen 1iBt !, zeigt auf dem Gebiet der
Frommigkeit in etwa eine Verwandtschaft mit der von den Niederlanden
her in Deutschland einsickernden Frommigkeitshaltung der Devotio
moderna, die man als die damals typische Richtung des religiésen
Lebens ansehen darf und die ebenfalls ganz und gar im Leben ver-
ankert ist 2. DaB diese Art ansprach, erhellt daraus, daB3 diese Frommig-
keit damals schon, also nicht erst von spiteren Generationen, als

1 Eine Untersuchung des Verfassers iiber « Die Lehre vom Gebet bei den
deutschen Dominikanern des 15. Jahrhunderts » (Diss. Bonn 1950) hat bei anderen
deutschen Dominikanern (Joh. Herolt, Joh. Meyer, Markus von Weida) zum
gleichen Ergebnis gefithrt. In dieselbe Richtung weisen auch, um nur einige
Namen anzufiihren : Heinrich von Langenstein, Matthiaus von Krakau, Dietrich
Coelde.

2 Es soll hier nur betont werden, daB sich bei Nider (und anderen deutschen
Dominikanern) und den Vertretern der Devotio moderna dieselbe Frommigkeits-
haltung zeigt, die ihren Grund in der Struktur der damaligen Zeit hat. Weil die
Devotio moderna den Monchsgeist in das Leben der in der Welt stehenden
Menschen hineintragen wollte, stellten sich die Dominikaner anfangs gegen diese
Bewegung. So versuchte der Groninger Dominikaner Matthius Grabow beim
Bischof von Utrecht und auf dem Konzil zu Konstanz ihre Verurteilung durch-
zusetzen, jedoch vergeblich. — Vgl. J. HoLLNSTEINER, Die Kirche im Ringen
um die christliche Gemeinschaft. Vom Anfang des 13. bis zur Mitte des 15. Jahr-
hunderts (Bd. II/2 der Kirchengeschichte von J. P. KirscH), Freiburg 1940, S. 443 ;
J. Huizinga, Herbst des Mittelalters, S.278; R. LANGENBERG, Quellen und
Forschungen zur Geschichte der deutschen Mystik, Bonn 1902, S. 179 {.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 345

« modern » angesehen wurde. Schlieft die Devotio moderna sich auch
an den Mystiker Ruysbroeck an, so vermeidet sie doch alle wirklich-
keitsfernen mystischen Formen. Es handelt sich da « um angewandte
Mystik ... von der Beschauung zum Leben » 1 ; ihr Ziel war « Heiligung
des Lebens ohne Weltflucht » 2. Typisch fiir diese Frommigkeit ist die
« Nachfolge Christi» des Thomas von Kempen. Die Devotio moderna
wollte « das, was den Kern der kldsterlichen Frémmigkeit ausmacht,
auch innerhalb der Welt verwirklichen und lernen ..., auBerhalb eines
Ordens wie ein Ordensmann zu leben » ®. Darin lag nichts AuBerordent-
liches, sondern etwas Normales und Gesundes, was fiir jeden erreichbar
war, und garantierte damit dieser Fréommigkeitshaltung Dauer 4. « Da-
her diirfen wir mit Recht diese ganze, irgendwie mit der Devotio moderna
verbundene Art der verinnerlichten, schlichten, ganz echten Fréommig-
keit als das Ideal ansehen, das dem religiosen Laien des spateren Mittel-
alters vor Augen stand.»® Ihre Vertreter waren Minner der Praxis.

Dieselbe auf das konkrete Leben eingestellte Haltung haben wir
bei Nider gesehen. Und doch ist ein Unterschied zwischen der Devotio
moderna und der Frommigkeitslehre Niders festzustellen. Waihrend die
Devotio moderna noch von der alten Mystik lebt und von hier aus ins
praktische Leben vordringt — es sei nur an die « Nachfolge Christi»
erinnert —, ist bei Nider kaum noch etwas von Mystik zu spiiren.
Wenn man das Hauptanliegen der « deutschen Mystik » zusammenfaBt
in dem bekannten Wort Seuses: « Ein gelassener Mensch muB ent-
bildet werden von der Kreatur, gebildet werden mit Christo und iiber-
bildet werden in der Gottheit » ¢, — so geht das Bemiihen Niders auf
etwas anderes, niaher Liegendes, was aber ebenso wichtig ist: er will
den Menschen tauglich machen fiir den tdglichen Lebenskampf, fiir die
wahre christliche Existenz inmitten der Zeit mit ihren Wechselfillen
von innen und auBen. Nur aus dieser Haltung ist er zu verstehen.
Wenn er somit nicht mehr als Mystiker anzusprechen ist 7, so soll damit
kein Werturteil gefillt sein. Wenn eine Zeit die Schwungkraft der

J. KuckHOFF, Johannes von Ruysbroeck, Miinchen 1938, S. 25.
W. Neuss, Die Kirche des Mittelalters, 2. Aufl., Bonn 1950, S. 364.
Ebd. S. 363.
Vgl. G. SCHNURER, a.a. 0. S. 191.
NEeuss, a.a. O. S. 366.
Seuses Leben, 49. Kapitel (HELLER-Ausg., S.155).
7 Vgl. hierzu A. AUugRr, Joh. von Dambach und die Trostbiicher vom 11. bis
zum 16. Jahrhundert, in « Beitrige zur Geschichte der Philosophie und Theologie
im Mittelalter » XXVII, Heft 1/2, Miinster 1928, S. 168.

S v e o



346 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

unmittelbar voraufgehenden Periode nicht mehr hat, statt dessen aber
alles tut und sich bemiiht, dem wirklichen Leben mit seinen Spannungen
gerecht zu werden, zumal in einer Zeit des Umbruchs, so ist das auch
etwas GroBes und darf sicher als Beweis einer gesunden, ungebrochenen
Lebenskraft angesehen werden. Denn damit steht neben Altgewordenem
auch Beginnendes und kiindet eine neue Zeit an.



	Johannes Nider O.P. und die "deutsche Mystik" des 14. Jahrhunderts

