
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Johannes Nider O.P. und die "deutsche Mystik" des 14. Jahrhunderts

Autor: Gieraths, Gundolf M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Nider O. P. und die
«deutsche Mystik» des 14.Jahrhunderts

Von P. Dr. Gundolf M. GIERATHS O. P.

I

Die Frage nach dem Verhältnis des Johannes Nider 1 zur «

deutschen Mystik » des 14. Jahrhunderts ist mehrfach aufgeworfen und in
verschiedener Weise beantwortet worden. Wichtig ist zunächst einmal
die Feststellung, welche aszetisch-mystischen Schriften wirklich von
Nider verfaßt sind.

Unter den aszetischen Werken Niders werden manchmal erwähnt
« Alphabetum divini amoris » oder « De elevatione mentis ad Deum »

und « De modo bene vivendi ». — Das « Alphabetum divini amoris »

wurde verschiedentlich Gerson zugeschrieben ; es ist auch unter dessen

Werken aufgeführt2. Daß diese Schrift aber nicht von Gerson stammt,
wird gleich in der Vorrede erwähnt, wo es heißt : « Hoc opus non est

Gersonii, citatur enim in eo Gerson non semel, nec stylum eius sapit. » 3

Nach einer alten von einem Minoriten besorgten Ausgabe stammt das

Werk von einem anonymen Kartäuser4. In einer anderen Ausgabe
schreibt ein Zisterzienser diese Schrift Nider zu, gestützt auf das Zeugnis

des Brüsseler Regularkanonikers Jean Mombaer (Johannes Mau-

1 Die beste Biographie ist immer noch (wenn auch z. Teil überholt) :

K. Schieler, Magister Johannes Nider aus dem Orden der Predigerbrüder. Ein
Beitrag zur Kirchengeschichte des 15. Jahrhunderts, Mainz 1885.

2 Opera Gersonis Doctoris Theologi et Cancellarii Parisiensis : Editio Parisiis

1606, tom. III, p. 1126 sqq. ; Editio Antwerp. 1705, torn. III, p. 769 sqq.
3 Ed. Antwerp., p. 769. — Ebenso heißt es in der Einleitung (a. a. O. p. 769),

daß dieser Traktat « a nonnullis Joanni Gerson adscribitur, quamvis eiusdem non
esse videatur ».

4 Quétif-Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum I, p. 793.

Divus Thomas 21



322 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

burnus) 1. Quétif-Echard 2 führt das Werk zwar unter Nider auf, ohne
sich aber für ihn als Verfasser zu entscheiden. Schieler 3 hält Nider für
den Autor und gibt verschiedene Ausgaben des « Alphabetum divini
amoris » unter dem Namen Niders als des Verfassers an. Nach den neuesten

Forschungen des französischen Jesuiten Viller 4 ist das Werk sicher
nicht Nider zuzuschreiben. Trotzdem — Villers Ergebnis datiert vom
Jahre 1923 — greift Oehl (1931)5 auf die alte Auffassung zurück und
führt dieses Werk als Schrift des Johannes Nider an. Wer der Verfasser
dieses Buches ist, steht bis heute nicht fest.

« De modo bene vivendi » wird dem hl. Bernhard zugewiesen und
findet sich auch unter seinen Schriften 6. Allerdings wird daselbst die

Bemerkung vorausgeschickt : « Sequens Tractatus nec Bernardo con-
venit ...» Bei Quétif-Echard fehlt das Werk. Nach Schieler 7 wird es

allgemein Nider zugesprochen. Auch Oehl8 nennt Nider als Verfasser.
Wenn man dieses Werk mit den anderen Schriften Niders vergleicht,
so fällt nicht nur die geringe Anzahl von Väterstellen auf, man
vermißt auch jegliche Zitation von Philosophen und Theologen, besonders

des hl. Thomas, wovon Nider sonst überreich Gebrauch macht. Ferner
fehlen die kleinen Beispiele und Erzählungen, die N ider in seinen anderen
Werken immer wieder einstreut. Außerdem scheinen auch
Stilverschiedenheiten vorzuliegen. Jedenfalls steht Niders Autorschaft bezüglich

des Werkes « De modo bene vivendi » nicht eindeutig fest, so daß

diese Schrift für unsere Untersuchung auch nicht in Frage kommt.
Als bedeutendstes mystisch-aszetisches Werk Niders gilt mit Recht :

« Vier und zwanzig guldin harpfen halten den nächsten weg zum
himmel. »9 Es ist die einzige deutsche Schrift Niders, die damals im

1 Jean Mombaer schreibt in seinem « Rosetum spiritualium exercitiorum
et sacrarum meditationum » (tit. V) : « Scripsit et religiosissimus Nider plurima
pro attentione adiumenta in suo aureo Alphabeto amoris ...» — Vgl. Script. O. P.,
a. a. O. ; P. Debongnie, Jean Mombaer de Bruxelles, Louvain-Toulouse 1928,

p. 35, 66, 174.
2 A. a. O.
3 A. a. O. S. 394 f.
4 Nider est-il l'auteur de « l'Alphabetum divini amoris » in « Revue d'Ascétique

et de Mystique» IV (1923) 367 ff.
6 Deutsche Mystikerbriefe des Mittelalters 1100-1550, München 1931, S. 506.
6 MPL 184/1199 sqq.
7 S. 395.
8 A. a. O.
9 Benutzt wurde die Ausgabe von Martin Schott, Straßburg 1493 (Hain*

11854) aus der Universitätsbibliothek Göttingen, wo das Werk unter 4° Patr.
Lat. 1025 katalogisiert ist.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik» des 14. Jahrhunderts 323

Druck erschien. Nider geht aus von den vierundzwanzig Ältesten in
weißen Gewändern mit goldenen Kronen auf ihren Häuptern, die

Johannes in seiner Vision auf Patmos geschaut hatte 1. In den vierundzwanzig

Ältesten sieht er « die aller heiligsten altuätter die gewesen
seind in egypto in der wüstin », die goldenen Kronen auf ihren Häuptern

sind « die freüd und der Ion den sy haben erarbeyt und erstritten
in irem säligen leben », die vierundzwanzig goldenen Harfen bedeuten
« ir sälige wort und werck dye sye gelert vnd geschriben haben dem
menschen zu nücz zu dem ewigen leben »2. In freier Bearbeitung der
Collationen Cassians gibt Nider dann in den einzelnen Harfen eine

Unterweisung für das religiös-aszetische Leben :

1. Harfe : Von einem reinen Herzen.

2. Harfe : Von der Tugend der Bescheidenheit.

3. Harfe : Von der Berufung, von der Nachfolge und von dem Verhältnis
zwischen dem freien Willen und der Gnade.

4. Harfe : Von der Gnade (« wie man genad verlüßt und wider gewinnet »)

und von dem Streit des Leibes und der Seele.

5. Harfe : Vom Sterben der Heiligen ; ferner warum es dem einen manch¬
mal wohl ergeht, dem andern nicht und vom Gleichmut in
Freud und Leid.

6. Harfe : Von der Bewegung des Gemütes und des bösen Geistes.

7. Harfe : Vom Unterschied der Todsünden.

8. Harfe : Wie man die Lust der bösen Geister erkennen lernen soll.

9. Harfe : Vom andächtigen, lauteren Gebet.

10. Harfe : Woher der Unglaube kommt.
11. Harfe : Vom Meiden der Sünden und von der göttlichen Liebe.

12. Harfe : Von der Keuschheit (« wie man zu rechter keüscheyt komm
und von den fruchten rechter keüscheyt »).

13. Harfe : Wie keine Tugend vollkommen ist ohne die göttliche Gnade.

14. Harfe : Von der Weisheit und von den Künsten dieser Welt.
15. Harfe : Wie man die Gaben und Gnaden des Heiligen Geistes erkennen

kann.
16. Harfe : Von der Freundschaft und brüderlichen Liebe.

17. Harfe : Von den verschiedenen Arten der Bindung (Bündnis, Gelübde).
18. Harfe: Von den « underscheyd geistlicher leut », sodann auch von

Geduld, Neid und Haß.

1 Apok. 4, 4.
2 Vorwort, fol. 4 a.



324 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

19. Harfe : Von den allein und in Gemeinschaft lebenden Menschen ;

ferner von den sieben Arzneien, mit deren Hilfe sündhafte
Begierden ausgetrieben werden.

20. Harfe : Von den Staffeln rechter Tugend, von der echten Reue und
« wie eines mercket das im sein sünd vergeben seind ».

21. Harfe: Von der Bekehrung, von der österlichen Zeit («von wannen
das kum das man die funffczige tag von ostern biß auff pfingsten
beget denn die andern, und warumb man die zeit nit so vil
vastet und knye beügt als man in der vasten tut und zu andern
etlichen Zeiten im jar ») und vom Alten und Neuen Bund.

22. Harfe : Warum der Mensch nachts angefochten wird und « wie man
merkt, ob eines geschickt sey zu dem heiigen sacrament ».

23. Harfe : Von den Stücken, die den Menschen vor Sünden bewahren.

24. Harfe : Vom Verhalten gegen die Freunde und « warumb wir so leicht-
lich sündigen ».

Aus dem Handschriftenkatalog des Katharinenklosters in Nürnberg
nach einem Verzeichnis des 15. Jahrhunderts1 und aus dem Vorwort
der Straßburger Ausgabe vom Jahre 1493 2 geht hervor, daß die « vier
und zwanzig guldin harpfen » aus Predigten erwachsen sind, die Nider
in Nürnberg gehalten hat. Wesentlichen Einfluß auf dieses Werk hat
das um 1383 entstandene für Gottesfreunde bestimmte3 Buch des

Baseler Minoriten Otto von Passau « Die vierundzwanzig Alten oder
der goldene Thron der minnenden Seele » ausgeübt 4.

Mystisches Gedankengut findet sich bei Nider auch noch in seinen

in deutscher Sprache verfaßten Briefen 5. Johannes Meyer bringt im

1 Hrg. von Jostes, Meister Eckhart und seine Jünger. Ungedruckte Texte
zur Geschichte der deutschen Mystik. Collectanea Friburgensia, Fase. IV, Freiburg

(Schw.) 1895, SS. 113 ff. - S. 133 (Buchstabe I, Nr. VIII) : « Item ein puch,
das helt in im die XXIIII harpfen, und sint predig ausz den XXIIII collation,
die unser erwirdiger lieber vater, maister Johannes Nyder selig, getan hat. »

2 Fol. 3b: «... die vierundzweinzig guldin harpffen. Die mit fleyß auß
der heiligen geschrifft und der altvaetter buch durch eynen hochgelerten doctor
bruder Johansen nider prediger Ordens zu Nurenberg also geprediget seind. »

3 Vgl. K. Bihlmeyer, Heinrich Seuse. Deutsche Schriften, Stuttgart 1907,
S. 152*.

4 Vgl. Das goldene Spiel von Meister Ingold, hrg. von E. Schröder (Elsäs-
sische Literaturdenkmäler aus dem XIV. -XVII. Jahr., Bd. III), Straßburg 1882,
S. xxix.

5 In diesen deutschen Briefen spricht Nider als Seelenführer. — Aus seinem
sonstigen reichen (lateinischen) Briefwechsel sind vor allem jene Briefe bekannt,
die er während seiner Tätigkeit im Dienste des Basler Konzils an das Konzil
selbst, an einzelne Teilnehmer desselben und an die Hussiten in Böhmen richtete
(vgl. Script. O. P. I, p. 793 ; II, p. 822). Sie sind für die Geschichte des Konzils



Johannes Nider O. P. nnd die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 325

« Buch der Reformacio Predigerordens »1 einen Brief Niders an die
Schwestern zu Schönensteinbach, von dem Schieler auch Bruchstücke
aufgenommen hat 2. Die Worte « daz wir üch zu diesem mal ernstlicher
schribent, denn wir bys her je geton habent »3 beweisen, daß Nider
mit diesen Schwestern in ständigem Briefverkehr stand. Da nun « kein
Grund vorhanden, warum er gerade diesen ausnahmsweise öfters Briefe
geschrieben, um ihre Angelegenheiten zu ordnen und sie in dem
reformierten Leben zu vervollkommnen, so liegt der Schluß sehr nahe, daß

er überhaupt mit den reformierten Konventen in regen brieflichen
Verkehr trat, wenn er verhindert war, sie zu besuchen, um die Pflichten
seines wichtigen Amtes4 zu erfüllen » 5. Mit dieser Vermutung hat
Schieler recht ; wenigstens teilweise ist uns diese Korrespondenz erhalten,
leider aber noch ungedruckt6. Auch Bihlmeyer 7 erwähnt mehrere
ungedruckte Briefe Niders an Klosterfrauen. Neuerdings bringt Oehl einige
dieser Briefe 8.

Ist Johannes Nider Mystiker — Nach Oehl 9 gehört Nider durch
die « 24 goldenen Harfen » und durch seine an Seuse erinnernden erbaulichen

Briefe an Ordensschwestern in die Reihe der deutschen Mystiker
und mystischen BriefSchreiber. Auch nachBihlmeyer-Tüchle10 ist unter
den Anhängern und Förderern der Mystik im 14. und 15. Jahrhundert
Nider in besonderer Weise zu nennen. Gorce im « Dictionnaire de théologie

catholique » zählt ebenfalls die « 24 goldenen Harfen » Niders zu
den mystischen Schriften u. Walz führt in der ersten Auflage des « Com-

von großer Bedeutung und wurden 1857 in Wien in den « Monumenta conciliorum
generalium saeculi decimi quinti, Concilium Basileense Scriptorum tomus primus »

gedruckt (vgl. den Index daselbst auf S. 884).
1 Sammlung « Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens

in Deutschland », hrg. von P. v. Loe und H. Wilms, Leipzig-Köln 1907 ff.,
Bd. 3 (hrg. von B. M. Reichert, 1909), SS. 61 ff.

2 SS. 158 ff.
3 Quellen und Forschungen z. Gesch. d. deutschen Dominikaner, Bd. 3, S. 61.
4 Als Vikar der reformierten Brüder- und Schwesternkonvente der

deutschen Ordensprovinz.
6 Schieler, S. 158.
6 Vgl. Oehl, a. a. O. S. 507.
' A. a. O. S. 152*.
8 SS. 515 ff.
9 SS. 502, 506.

10 Kirchengesch., II. Bd. : Mittelalter, 12. Aufl., Paderborn 1948, S. 427 f., 460.
11 Tome XI/1, col. 258 : « Ses écrits mystiques comprennent l'Alphabetum

divini amoris attribué à Gerson et une paraphrase de Cassian : 24 guldin Harfen. »



326 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

pendium historiae Ordinis Praedicatorum »1 Nider als Mystiker auf,
während er in der zweiten Auflage auffallenderweise nur einen geistlichen
Schriftsteller in ihm sieht, obwohl er gerade hier einen Gewährsmann
(Oehl) für die These zitiert, daß Nider unter die Mystiker zu rechnen
sei2; Wackernagel3 spricht von « Nachwirkungen der Mystik » bei
Nider. Nach Jostes 4 wird Nider « auch von jedem minder bedeutenden

Mystiker des vorhergehenden Jahrhunderts übertroffen ».

II
Einer der ersten Eindrücke, den man beim Lesen der « vier und

zwanzig guldin harpfen » und der Nonnenbriefe des Johannes Nider
hat, ist der, daß sich hin und wieder Wörter und Formulierungen
finden, die aus der Mystik des vorhergehenden Jahrhunderts bekannt
sind. Die Auffassung, daß es sich bei Nider um Mystik handelt, mag
in erster Linie daher stammen. Die größte Ähnlichkeit zeigt Nider
mit Seuse, den er mehrmals ausdrücklich zitierts, wenn auch Anklänge
an Eckhard und Tauler vorliegen. Daß ihm Seuses «Büchlein der

Ewigen Weisheit » bekannt war, dürften wir auch dann annehmen,
wenn es nicht eigens erwähnt wäre 6. War diese Schrift doch am Ende
des 14. und in der ganzen Zeit des 15. Jahrhunderts das am meisten

gelesene deutsche Erbauungsbuch7. Keine dem Gebiet der deutschen

Mystik angehörige Schrift, auch nicht die « Nachfolge Christi », hat eine
solche Verbreitung und einen so weiten Leserkreis gefunden8. Die
Tatsache, daß Nider in Begriffen und Wendungen Anklänge an die Mystik
des 14. Jahrhunderts hat, läßt die Strömung erkennen, aus der er
kommt. Auf der anderen Seite stellt sich aber bei näherem Zusehen

1 Rom 1930, p. 146 sq. : « Rem pietatis, asceticae et mysticae praebent
scripta Joannis Nider. »

2 Rom 1948, p. 240 : « Rem pietatis spiritualemque praebent scripta
Joannis Nider. »

3 Geschichte der deutschen Literatur, 1. Aufl., Basel 1872, S. 339 f.
4 A. a. O. S. xxv.
6 Vorwort, fol. 4 a ; 14. Harfe, fol. 46 a, 46 b (zweimal), fol. 55 b.
6 « Der selige Bruder Seuse, der das Buch der Ewigen Weisheit geschrieben

hat ...» 14. Harfe, fol. 46 a ; ebenso im Vorwort, fol. 4 a.
' Vgl. G. Schnürer, Kirche und Kultur im Mittelalter, III. Bd., Paderborn

1929, S. 180.
8 Von keinem deutschen Buche finden wir so viele Handschriften. Bihl-

meyer (a. a. O. S. 11* fi.) führt ungefähr 100, mit den Bruchstücken sogar
180 Handschriften an.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik» des 14. Jahrhunderts 327

heraus, daß es sich nur um eine äußerliche Übereinstimmung handelt.
Einmal treten die mystischen Formulierungen viel seltener auf als bei
den Mystikern der Vorzeit, man muß die « mystischen » Partien gewissermaßen

erst suchen und herausschälen ; sodann, und das ist von
entscheidender Bedeutung, haben sie weder Inhalt noch Tiefe wie bei den

Mystikern. Auf den ersten Blick ist man geneigt, anzunehmen, ein

Mystiker spreche zu uns ; bei näherem Zusehen ergibt sich dann aber,
daß die Wörter zwar gleich oder doch ähnlich sind, daß sie aber von einer
anderen Geisteshaltung herrühren. So kommt Bihlmeyer1 zu dem

Urteil, Niders Briefe seien zwar « von Seuse beeinflußt, aber ohne

seinen Geist ».

Es gibt Sätze bei Nider, die — aus dem Zusammenhang gelöst —
auch bei Tauler und Seuse stehen könnten und den gleichen Sinn zu
haben scheinen. Vergleicht man sie aber mit dem vorher und nachher
Stehenden, so zeigt sich, daß der Verfasser an dieser Stelle überkommenes

Gedankengut gebraucht, ohne damit dessen Tiefengehalt zu
verbinden. In den meisten Fällen sind solche Partien sehr kurz und
stehen wie verloren in einer völlig anders gearteten Umgebung.

Bei Tauler könnte der Satz stehen : « Das Gemüt ist das Bild der

hl. Dreifaltigkeit in der Seele, das ist Vernunft und Gedächtnis und
auch der freie Wille ; die drei heißen das Gemüt. » 2 Nider ist zweifellos
« Seusenachahmer » 3, wenn er Gott und Christus « die Ewige Weisheit »

nennt4. Man meint Seuse vor sich zu haben, wenn er schreibt : «

Niemand mag Gott mit auswendigen Augen ansehen. Darum muß man die
Sinne einkehren. » 5 Um zu einem vollkommenen Gebet zu gelangen,
muß man sich « alle Tage mehr und mehr vernichten » 6. Zur Reinheit
des Herzens, zur Vollkommenheit hier in dieser Zeit und zu rechter
Andacht gehört u. a. « Abgeschiedenheit des Herzens von allen vergänglichen

zeitlichen Dingen »7. An mehreren Stellen greift Nider einen der

Lieblingsgedanken Seuses auf, daß man ohne Christus, ohne sein Leiden

1 S. 20*.
2 9. Harfe, fol. 32 b ; s. auch 20. Harfe, fol. 79 a. — Vgl. Taulkr : «Die

Seele hat drei edle Kräfte, in denen sie ist ein wahres Bild der hl. Dreifaltigkeit :

Gedächtnis, Verständnis und freien Willen. » (F. Vetter, Die Predigten Taulers,
Berlin 1910, S. 9.)

3 Oehl, a. a. O. S. xiv.
4 6. Harfe, fol. 19 a ; 14. Harfe, fol. 46 a.
6 23. Harfe, fol. 92 a.
6 9. Harfe, fol. 33 b.
7 1. Harfe, fol. 5 a.



328 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

und seine « fünf Minnezeichen »1 nicht zum Ziel komme : « Man soll
lernen, oft an Jesus zu denken und sein würdiges Leiden zu bekennen
und ihn in seinem Leibe ansehen, wie er aus großer Liebe gelitten
hat2 Das ist das Notwendigste hier in dieser Zeit, daß der Mensch
lerne erkennen Jesum Christum, wie er gelitten hat. Das ist das Tor,
durch das man eingeht in das ewige Leben 3 Unser Herr Jesus
Christus ist darum Mensch geworden, daß wir an Hand seiner Menschheit

mögen eingehen in Gott den Vater. »4 Wir müssen « von seiner demütigen

Menschheit auf den Berg der Einigkeit » aufsteigen. Da sehen

wir das Antlitz seiner Glorie und die Klarheit seines Bildes. Vorher
aber müssen wir abgeschieden sein von der Unbeständigkeit aller
irdischen Dinge 5. Anklänge an Seuse finden sich auch in den Briefen
Niders an Nonnen 6. Wenn Nider in der 14. Harfe « Von Weisheit und
von den Künsten dieser Welt », wo er mehrmals Seuse anführt, sagt :

« Je mehr der Mensch weise ist, um so mehr ist er Gott gleich », « der
Mensch wird gottförmig »7, so ist das dem ganzen Zusammenhang nach
nicht im Sinne pantheistischer Wesensverschmelzung zu verstehen ; es

ist auch nicht der Zustand, wo — wie Seuse einmal sagt 8 — « der
Mensch nicht mehr als Mensch wirkt », sondern hat ethischen Charakter.

Außer diesen und ähnlichen nur sporadisch auftretenden Stellen
findet sich bei Nider kaum etwas an mystischem Gedankengut.
Vergebens sucht man bei ihm nach dem Kernstück aller Mystik, nach
der Vereinigung der Seele mit Gott, wie sie in der unio mystica ihre
höchste Vollendung erfährt, daß der Mensch « von Gnaden wird was
Gott ist von Natur » 9. Die unio mystica fehlt vollständig in der Vor-
stellungs- und Begriffswelt Niders ; diese Zone gibt es bei ihm nicht.
Die Stelle, daß zur Reinheit des Herzens und zur Vollkommenheit in

1 14. Harfe, fol. 48 a.
2 11. Harfe, fol. 39 b / 40 a.
3 10. Harfe, fol. 36 b.
4 Ebd.
6 Ebd. ; vgl. auch 14. Harfe, fol. 49 a.
6 Vgl. Oehl, SS. 515 ff.
7 Fol. 53 a ; vgl. auch 11. Harfe, fol. 40 a ; 20. Harfe, fol. 77 a.
8 Büchlein der Wahrheit, 5. Kapitel (Ausgabe v. Heller, Des Mystikers

Heinrich Seuse O. Pr. Deutsche Schriften, Regensburg 1926, S. 313). — Vgl.
Thomas 3. Sent. dist. 34 q. 1 a. 1 : « Si autem ea, quae hominis sunt, supra humanuni

modum quis exsequatur, erit operatio non humana simpliciter, sed quodam-
modo divina. »

9 Eckhard (Ausg. v. Fr. Pfeiffer, Deutsche Mystiker des vierzehnten
Jahrhunderts, Bd. 2, Leipzig 1857, S. 185, 3).



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 329

dieser Zeit die « Abgeschiedenheit des Herzens von allen vergänglichen
zeitlichen Dingen » gehört, ist für sich genommen zweifellos mystisch
und ist so und ähnlich häufig in der Mystik zu finden. Nicht nur die

Formulierung ist mystisch, sondern auch der Sinngehalt : « Abgeschiedenheit

des Herzens. » Aber es ist auffallend, daß an dieser Stelle, wenn sie

mystisch gedeutet werden soll, der eigentliche Schluß fehlt, auf den es

den Mystikern ankommt. Denn in der Mystik heißt es immer, daß der

Mensch, der in der Abgeschiedenheit des Herzens von allem Irdischen
lebt, Gott findet oder daß Gott sich ihm dort offenbart und mit ihm
vereint. In der Mystik entspricht der Abkehr von allen irdischen

Dingen das Eingehen Gottes und das Einswerden der Seele mit Gott.
Aber davon ist bei Nider nie die Rede. Auch abgesehen von dieser

Unvollständigkeit zeigt der ganze Zusammenhang, in dem dieser Satz

steht, daß hier nicht mehr eigentliche Mystik vorliegt. Nider spricht
in der 1. Harfe vom Größten und Nützlichsten eines rechten
Christenmenschen, was an Sonntagen und Freitagen besonders notwendig ist,
und nennt unter den fünf Dingen, die zur Reinheit des Herzens, irdischer
Vollkommenheit und rechter Andacht führen an dritter Stelle die

Abgeschiedenheit des Herzens von allen vergänglichen zeitlichen Dingen.
Der Text : « Man muß in sich selber gehn, denn man findet Gott

nicht auswendig Niemand mag Gott mit auswendigen Augen
ansehen. Darum muß man die Sinne einkehren » \ klingt für sich
genommen ganz mystisch ; liest man ihn aber im Zusammenhang, so

ergibt sich, daß es Nider nicht um die Gottvereinigung in der Schau

zu tun ist. Er spricht — in der 23. Harfe, wo er die Stücke, die den

Menschen vor Sünde bewahren, behandelt — von der Ruhe des Herzens

und nennt als erstes Erfordernis das « Insichselbergehen » 2. Hätte Nider
mystisches Gedankengut bringen wollen, so hätte sich ihm hier Gelegenheit

geboten, näher darauf einzugehen, wie der Mensch, der sich von
den äußeren Dingen abwendend in sich kehrt, dort Gott findet. Die

Mystiker sprechen davon, Nider aber nicht. Wie wenig Nider mit
mystischen Wendungen anzufangen weiß, ergibt sich noch deutlicher
aus der 19. Harfe. Hier handelt Nider von dem abgeschiedenen
Menschen, den er in Gegensatz stellt zu den « beieinander wohnenden »

Menschen. Zuerst bringt er an Hand von Beispielen eine Anleitung,
wie sich Menschen, die zusammenwohnen, verhalten sollen. Dann stellt

1 23. Harfe, fol. 92 a.
2 Ebd.



330 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

er fest, daß beide Stände, sowohl jener der abgeschiedenen wie auch

jener der « beiwohnenden » Menschen, gut sind. Das Folgende : « Der
Abgeschiedenen Meinung soll sein, daß sie ausfließen von allen zeitlichen
irdischen Dingen und daß sie sich vereinen mit Christo »4, mutet
mystisch an. Der tiefdenkende und innig liebende Mystiker würde hier
einsetzen und zur Vereinigung mit Gott vorzudringen suchen. Nider
aber wertet die Stelle gar nicht aus, sondern geht gleich über zu einer
mit vielen Beispielen durchsetzten aszetischen und moralischen Predigt,
wie auch die « beieinander wohnenden » Menschen ein abgeschiedenes
Leben führen können : « Niemand kann kommen zu einem abgeschiedenen

Leben, er habe denn vorher niedergelegt tierische, sinnliche
Begierden : das sind unnütze, leichtfertige Worte und Werke, Zorn, Ungeduld

und leibliche Lust. » 2 Auch hier findet sich nichts von Mystik.
Der Weg geht vom mystischen Anklang zur ethischen Auslegung.

Es wurde bereits erwähnt, daß Stellen wie : « Man muß in sich

selber gehen, denn man findet Gott nicht auswendig Der
Abgeschiedenen Meinung soll sein, daß sie ausfließen von allen zeitlichen
irdischen Dingen und daß sie sich vereinen mit Christo Der Mensch

soll sein Herz zu Gott kehren »
3 — mystisch nicht nur lauten, sondern

auch sein können. Wie wenig mystisch das aber noch erlebt ist, zeigt
der Zusammenhang. Wichtig ist auch darauf hinzuweisen, daß Nider
nur sagt : der Mensch wendet sich zu Gott, wird eins mit Christus,
nicht aber umgekehrt : Gott kommt zum Menschen. Gott vereinigt
sich mit dem Menschen, was doch der eigentliche Vorgang der unio ist.
Bei den Mystikern ist Gott es immer, von dem die Bewegung ausgeht ;

man vergleiche etwa Eckhard : « Sein Wesen hanget daran, daß er in
der Seele gebäre seinen Sohn. » 4

Es zeigt sich, daß Nider Begriffe und Wendungen gebraucht, ohne
ihren alten Inhalt zu übernehmen. Eine Parallele zu diesem Bedeutungswandel

findet sich in der spätmittelalterlichen Literatur. Kunisch 5 hat
darauf hingewiesen, daß sich der gleiche Vorgang in der Dichtung jener
Zeit verfolgen läßt, am besten in dem Weiterleben des Minnesangs im
Meistergesang und Gesellschaftslied des 15. und 16. Jahrhunderts. « Das

1 Fol. 71 a/b.
2 Fol. 71 b.
3 Die letzte Stelle fol. 71 b.
4 Ausg. v. J. Quint, Die deutschen Werke, Bd. 1 (1936) S. 72, 10.
6 Johannes Veghe und die oberdeutsche Mystik, in « Zeitschr. für deutsches

Altertum » 75 (1938) S. 153 (ausgezeichnet



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 331

Gesellschaftslied des 15. Jahrhunderts besteht weiterhin aus
minnesingerischen Formeln. Hier ist besonders deutlich zu greifen, daß die
stilistische Abhängigkeit keine innere Gleichheit bedeuten kann. Was
dem Lied ritterlichen Minnesangs natürlich ist, muß dem
bürgerlichständischen Lied fremd sein. Ein Gesellschaftslied, das minnesingerische
Formeln bringt, ist doch kein Minnelied mehr. Die Absicht, die Haltung,
die Stimmung ist anders geworden. »

Der Eindruck, daß es sich bei Nider kaum um Mystik handelt,
wird noch bestätigt und bestärkt, wenn man nicht nur einzelne Wörter
und Wendungen, sondern die « vier und zwanzig guldin harpfen » und
seine sonstigen Schriften im ganzen übersieht. Ihr Hauptgewicht liegt,
nicht nur äußerlich, auch in der Absicht Niders, im moralischen
Element. Die Stellen, an denen Nider sich der Mystik nähert, sind an
Zahl, Umfang und innerem Gehalt so gering, daß sie im Gesamtschrifttum

nur eine untergeordnete Bedeutung haben. Man kann hier wohl
kaum auf « den tragenden Grund dieses Schrifttums » hinweisen, nämlich

auf « die Einheit des geistlichen Lebens », wonach « die einzelnen
Schriften nicht notwendig das ganze Bereich des geistlichen Lebens
umfassen müssen, daß sie es aber notwendig nach seinem ganzen
proportionierten Umfang voraussetzen ; auch da, wo sie vornehmlich von
einem Status reden, sei es von dem höchsten, wie an gewissen Stellen
Eckhard, Tauler, auch Seuse, Ruysbroeck und die oberdeutschen, anti-
intellektualistischen Kartäuser des 15. Jahrhunderts, sei es von den

niedrigeren, wie die Aszetiker der Brüder vom gemeinsamen Leben »1.

Diese Auffassung trifft für die Mystiker des 14. Jahrhunderts zu.
Eckhard, Tauler und Seuse setzen immer, auch da, wo sie nur von den

Anfangsgründen reden, das ganze geistliche Leben voraus. Sie reden

nicht nur « an gewissen Stellen » vom höchsten Status der unio mystica,
sie kommen immer wieder auf diesen Vorgang der Einswerdung mit
Gott zu sprechen. Anders bei Nider. Hier müssen die mystischen
Partien erst gesucht und herausgeschält werden ; es ist aber verdächtig,
wenn bei einem « Mystiker » die mystischen Stellen erst mühsam aus
anderen Gedanken herausgefunden werden müssen. Bei den Mystikern
des 14. Jahrhunderts ist das nicht notwendig. Man muß sich hüten,
durch Heraushebung einzelner Gedanken, Sätze und Formulierungen
aus größerem Zusammenhang, vielleicht gar noch aus einer Reihe ver-

1 G. Müller, Zur Bestimmung des Begriffs « altdeutsche Mystik », in « Deutsche

Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft » 4 (1926) S. 115 ; s. auch S. 123 f.



332 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

schiedener Werke, ein Lehrsystem zu bilden, statt die Werke als Ganzes

zu sehen. Vom « tragenden Grund des Schrifttums » kann hier keine
Rede sein. Darum ist es verfehlt, im Schrifttum.Niders, das im wesentlichen

praktisch-aszetisch ausgerichtet ist, Mystik zu sehen 1 und zu
suchen. Sein ganzes Streben geht deutlich nur auf das Praktisch-
Seelsorgerische ; von dem ganzen geistlichen Leben als Grundlage und
Voraussetzung ist nicht viel zu spüren. Nider wagt sich oft nur einen
Satz lang in mystische Ausdrucksweise vor. Man hat den Eindruck,
daß er sich auf diesem Gebiete nicht recht zu Hause fühlt.

Schon die Themenstellung der einzelnen Harfen zeigt, daß dem

ganzen Werk eine moraltheologische, seelsorgerisch-praktische, dem

Konkreten verhaftete Absicht und Einstellung zugrunde liegt. In
ausgesprochen fürs Praktische bestimmten Kapiteln — man denke nur etwa

an die 7., 8., 11., 12. und manche andere Harfe — wird man von vorneherein

schon keine Mystik suchen. Aber an anderen Stellen hätte Nider
nur allzuleicht Gelegenheit, sich mystischen Gedankengängen hinzugeben,

ohne jedoch Gebrauch davon zu machen. In der 1. Harfe behandelt

er die Frage, wie man ein reines Herz gewinnt und bewahrt. Nider
beginnt mit der Feststellung, das Ziel aller Christen ist das ewige Leben,
als Mittel zu diesem Ziel ist erforderlich ein reines Herz. Und nun
wird zunächst ausgeführt, wie sich ein reines Herz kundtut : durch
« Beschlossenheit », d. i. Behütung der Sinne, Reinigung des Gedächtnisses

von unnützen Gedanken, Abgeschiedenheit des Herzens von allen

vergänglichen zeitlichen Dingen, « Aufrichten der Vernunft zum ewigen
Leben ». Nider führt die einzelnen Punkte etwas weiter aus.
Auffallenderweise begnügt er sich an letzter Stelle mit der Erklärung, daß

ein reines Herz auch darin bestehe, daß man « die Seele, das ist die

Vernunft, hinaufrichten und heben muß zum ewigen Leben » ; ohne

näher darauf einzugehen oder auch nur wie bei den anderen Erfordernissen

eines reinen Herzens ein Wort der Erklärung zu sagen, geht er
in der Behandlung seines Themas weiter. Noch mehr zeigt sich die

praktisch-aszetische Art Niders beim Aufzählen der fünf Mittel, um ein
reines Herz zu erlangen :

« Das erst das im eins underweilen abprechen an ungeordneten schlaffen.
Das ander ist abprechen an essen vnd trincken. Das dritte im selber nit
zelind sein am leib mit kleidern, an weich ligen oder offt baden, daran soll
im eins abprechen. empfindet das eins anders das es im diene zu andacht

1 Wie Mül ler, a. a. O.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 333

das dem andern nit darczu dienet. Darum sol eins warnemen was im
aller meyst dienet zu andacht vnd zu tugenten. wan die ding seind an in
selber nit tugent. dan als vil sy geent auß einem guten herczen. Solicite
ding mügent die bösen als wol thun als die guten. Das vierd mittel zu
einem reinen herczen ist offt hören das gotzwort predig oder selber lesen
wann Christus spricht die heilig geschrifft vnd predig ist das brot der sei.
Das fünft mittel ist noch besser das sich eines selber darzu zwingt vnd
wann es offt betracht wie vns Christus als bitterlich erlößt hat mit seinem
tod. vnd wie wir uns sollen hüten vor Sünden. » 1

An Hand von Beispielen aus dem Leben der Väter führt Nider
immer wieder diese fünf Mittel in den verschiedensten Variationen durch.
Mag man in diesen fünf Mitteln zur Erlangung eines reinen Herzens,
wie Nider sie hier bringt, die Stufe der Reinigung, die via purgativa
der Mystik sehen, es fehlt die Weiterführung und der Schluß, das eigentliche

Anliegen der Mystiker, daß nämlich der Mensch über den Weg
der Erleuchtung zur Gottvereinigung komme.

Die 9. Harfe handelt « von andechtigem lautern gebet vnd welches
das beßt sei » 2. Hier dasselbe Bild ; es ist nichts zu spüren von Mystik.
Nider beginnt mit den beiden altbekannten von Johannes Damascenus
stammenden Definitionen, nach denen das Gebet « ein anfang des

gemütes zu Gott » und « ein begird zymlicher ding von Gott » ist :

« Wer oft gedenckt an unsern heren Jhesum Christum und an sein
demütige gedult und an sein senffte barmherczige wort und an anders
sein tugentlichs leben, das er gefürt hat hier auff erden, wan on das ist
unmöglich gott zu bekennen. Wann christus ist die thür in ewigem leben.
Wann du fleiß hast das du gute pild und predig hören in deiner gedecht-
nuß behieltest so get das gebet auff zu got. dz du aber zymlicher ding
begerest von got vnd was zymlich sei. »

Unter « zymliche ding » versteht Nider « alles das dir füdrung ist
zu tugenten und in got ». Auf vier Stufen gelangt man zu einem
vollkommenen Gebet :

« Die erst Staffel ist außwerffen die bösen gründe und boßheit auß
dem herczen, also das alle todtsünde gancz und gar gebüßet und gebeichtet
seyen. Der ander Staffel. Wer Jhesum also lieb hat ee das er ein todsünd
thun wollte ee wolt er leiden alles das zuleyden war Der dritt Staffel.
das du recht grüntlichen seyst demütig und dir selber nit getrawest unnd
lerne dich selber bekennen und alle tag ye mer vnd mehr vernichten. Wer
demütigkeit hat, der wirt nit leicht zornig noch ungedultig. Er hasset
niemant. wann er bekennet alles, das er leidet, das er das gerechtigklich

1 Fol. 5 b. 2 Fol. 32 b ff.



334 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

leydet. Wer ander tugent hat on demütigkeit der ist verlorn. Der vierd
grad oder Staffel dz eines war näm das es alle tugent erarbeyt gehorsamkeit

in zymlichen dingen gedult senfftmütigkeit keuscheit vnd ander tugent.
so kompt der herr und gibt alles das wir thun. das ist eytel gebet. »

Es handelt sich hier um eine Anleitung zum andächtigen Gebet.
Nider weist nur darauf hin, was der Mensch tun muß ; vom Sich-
Schenken Gottes an den Menschen, von mystischer Einung ist nicht die
Rede. Das Streben nach einem tugendhaften Leben (vgl. die vier
Staffeln zu einem vollkommenen Gebet), das für Nider eine schwere
und ernste Angelegenheit ist, steht im Vordergrund : Dinge, die in der

mystischen Predigt kaum eine Rolle spielen. Gewiß hat das praktisch-
aszetische Moment in den Predigten Taulers auch eine besondere

Bedeutung, aber ihm geht es dabei nicht in erster Linie um praktisches
Tugendleben, dieses ist nur Voraussetzung und Ansatzpunkt, um sich
dann in mystischen Gedankengängen zu verlieren, während Nider im
Ethischen, Moraltheologischen und Seelsorgerischen stehen bleibt.

Wenn überhaupt, so vermutet man sicherlich in der 14. Harfe

Mystik 1, zumal Nider hier mehrmals auf Seuse als den Verfasser des

« Büchleins der Ewigen Weisheit » zu sprechen kommt. « Christus will,
dz ein yeklichs mensch weiß sei, wann er ist die ewig weißheit. » In
einem Gesicht, das Seuse gehabt haben soll — die Stelle ist im gesamten
Schrifttum Seuses nicht aufzufinden — wurden diesem in einem kaiserlichen

Palast 15 Künste gezeigt, von denen die ersten 14, die Künste
dieser Welt, zwei Gebrechen aufweisen : erstens waren hier den Menschen
die Augen mit einem Tuch verbunden, daß sie nicht zu sehen
vermochten ; zweitens hatten sie Hitze und Durst, und je mehr sie vom
Wein der Kunst tranken, um so mehr dürstete sie. Im ewigen Leben,
das die 15. der Künste darstellt, sahen sie nur Gott den Herrn an und
wurden so gesättigt, daß sie nach nichts anderem mehr Durst
verspürten. In sinngemäßer und allegorischer Umdeutung der Profankünste

auf Dinge des religiösen Lebens und Strebens entwickelt Nider
in den 14 Künsten in etwa ein Programm des geistlichen Lebens : man
muß den Glauben bekennen, die Gebote, vor allem das Hauptgebot der
Liebe beobachten, die Sünde meiden, die Kardinaltugenden üben usw.
Hier ist nichts von Mystik zu sehen ; man erwartet es auch nicht, wohl
aber in der letzten der Künste, von der es schon am Beginn der 14. Harfe
hieß, sie sei « die schul der ewigen weißheyt, darin saß christus mit

1 Fol. 45 b ff.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 335

seinen heiligen fünff wunden vnd hat viel junger die warent alle
frölich » 1. Das klingt nach Seuse und läßt Mystik vermuten. Man ist
aher erstaunt, nichts derartiges bei der Ausführung zu finden. Der
Tenor des ganzen Kapitels ist moralisch, seelsorgerisch bestimmt. Was
Nider hier interessiert, nämlich die praktische Gestaltung des christlichen

Lebens, sind Dinge, die in der mystischen Predigt kaum berührt
werden 2.

Zu der Feststellung, daß Nider wohl nur schwerlich unter die

Mystiker gerechnet werden kann, kommt man auch, wenn seine Predigten
untersucht werden. In diesen « Sermones » ist an sich schon nicht
viel an mystischem Denken und Erleben zu suchen ; denn es handelt
sich hier um Predigten, die vor dem Volk gehalten wurden. Zudem
will Nider keine fertigen Predigten bieten, etwa nach Art moderner

Predigthandbücher oder -Zeitschriften ; er will nur homiletische Skizzen

bringen. Dennoch, soll Nider als Mystiker angesprochen werden, so

müßten sich wenigstens vereinzelt Anklänge finden. Man sucht aber

vergebens danach. Zum Beweise sei auf eine Fronleichnams- und eine

Weihnachtspredigt hingewiesen, Predigten zu Feiertagen, deren

Festgeheimnisse Anlaß genug zu mystischen Ergüssen bieten. Der Predigt
« In festo Corporis Christi »3 liegt das Schriftwort zugrunde : « Dies ist
das Brot, das vom Himmel herabgekommen ist, nicht wie das Manna,
das die Väter gegessen haben, die gestorben sind. Wer dieses Brot ißt,
wird leben in Ewigkeit. » 4 Nider behandelt drei Punkte : erstens die

große Erhabenheit der Eucharistie, zweitens den Unterschied zwischen
dem Manna und der eucharistischen Speise, drittens den Nutzen des

eucharistischen Genusses. Zum Schluß bringt er noch einige
Bemerkungen, wie man andächtig die heilige Messe hören soll. Mystische

Ansatzpunkte sucht man vergebens, nicht einmal im ersten Teil, wo

vom Sich-Schenken Gottes in der Eucharistie die Rede ist, was doch

Anlaß genug geboten hätte. Nider macht einen Streifzug durch die

Lehre von Eucharistie und Messe, zeigt die Erhabenheit der Eucharistie,
spricht von ihrer Einsetzung, zieht Parallelen mit dem Manna des

Alten Bundes, erwähnt den Ablaß, zählt die Wirkungen des Meßopfers
auf6. Das Ganze ist eine dogmatisch-moraltheologische, exegetisch-

1 Fol. 46 b. 2 Fol. 55 b / 56 a.
3 Sermo de tempore XLVI. 4 Joh. 6, 58.
6 Bemerkenswert ist die Stelle : « Wer die Messe hört, verliert kaum oder

niemals Zeit ; entweder gelingt ihm später alles besser oder aber das um der
Messe willen unterlassene gute Werk bringt geistlichen Gewinn. » — Diese Ansicht,



336 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

allegorische Abhandlung, aber keine mystische Predigt. Man vergleiche
damit Taulers Fronleichnamspredigten 1

; es sind schon kaum noch

Fronleichnamspredigten. Das Schriftwort (« Qui manducat meam carnem
et bibit meum sanguinem, in me manet et ego in eo »2) ist ihm nur
Anlaß, sein eigentliches Thema zu behandeln, die unio mystica. Wenn
ihm auch hin und wieder das Schriftwort und sein Thema in den Sinn

kommt, so merkt man doch, daß es ihn förmlich drängt, von dem einen

für ihn wichtigsten Anliegen zu sprechen. Anders in Niders
Fronleichnamspredigt. Hier steht der Mann der Seelsorge vor uns, der sich nicht
in mystischen Höhenflügen ergeht, sondern Anweisungen fürs praktische
Leben geben will.

In der Weihnachtspredigt 3 legt Nider das Schriftwort aus : « In
jenen Tagen erging vom Kaiser Augustus ein Befehl • • • »

4 Schon die

Wahl dieses Schriftwortes als Thema ist bezeichnend und läßt keine

mystischen Gedankengänge ahnen. Die Gliederung, die dann folgt, verrät

den strengen Scholastiker : « Pro gratae intuenda huius sanctissimae

festivitatis historia Christi nativitatis tria principaliter sunt notanda :

primo earn antecedentia, secundo concomitantia et tertio sequentia. »

Im ersten Punkt, bei den « antecedentia nativitatis », behandelt Nider,
warum der Befehl gerade vom Kaiser Augustus ausging, wie Maria
und Josef nach Bethlehem hinaufzogen, ob und warum Maria ein Kind
unter dem Herzen trug. In den « concomitantia Christi nativitatem »

spricht er davon, daß Maria eine zweifache Art von Kindern geboren
hat, einen natürlichen Sohn ohne Schmerzen und « filios secundogenitos

quos sub cruce genuit maximo cum dolore », dann ist die Rede von
Art, Ort und Umständen der Geburt. Im letzten Punkt werden die

die dem mittelalterlichen Volksbrauchtum entstammen mag, scheint in
Dominikanerkreisen bekannt gewesen zu sein. Der aus dem deutschen Osten gebürtige
Danziger Dominikaner Grünau (erste Hälfte des 16. Jahrh.) erzählt von seinen
Landsleuten : « Die Preußen, ehe sie in die Arbeit gingen, höreten alle Tage eine
Messe. Derhalben hielt man in den Städten, ehe das Tor aufgeschlossen wurde,
eine Frühmesse, in welcher waren alle, die mit Reisen und Arbeit bekümmert
waren, wiewohl man sonst den Tag über auch viele Messen hielt ; denn die
Bruderschaften hielten je zum wenigsten einen Priester auf ihren Altar. Daher ward
in Preußen der Spruch : Almosen geben, armet nicht ; Messe hören, säumet nicht. »

Zitiert bei J. Kolberg, Die Einführung der Reformation im Ordenslande Preußen,
in : Hist. pol. Bl. 121 (1898) S. 336.

1 Ausg. Vetter, S. Ill (Nr. 32) ; S. 125 (Nr. 33) ; S. 292 (Nr. 60 c) ; S. 310

(Nr. 60 f).
2 Joh. 6, 54.
3 Sermo de tempore VI (In die nativitatis Domini).
4 Lukas 2, 1.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 337

ersten Anbeter des Kindes aufgezählt : Maria, Josef, die Engel, die

Hirten, der Himmel (« coelum in Stella per Angelum Christum innotescit
magis illa nocte orantibus »). Die Predigt schließt : « Et sie omnis

creatura exceptis perversis hominibus hodie Deum veneratur. » Das

Festgeheimnis hätte die beste Möglichkeit geboten zu mystischer
Behandlung des Stolfes ; aber nichts davon. Nider bringt eine rein sachliche

Darlegung. Liest man dagegen Taulers Weihnachtspredigt, dann
merkt man den Unterschied. Tauler schildert die « mystische Weihnacht

» :

« Heute begehet man dreierlei Geburten in der heiligen Christenheit,
an denen ein jeglicher Mensch so große Freude und Wonne sollte
empfangen, daß er recht von Wonne sollte aus sich selbst springen in Jubel,
Liebe, in Dankbarkeit und in innerlicher Freude, und welcher Mensch
das nicht in sich empfindet, mag sich wohl fürchten.

Die erste und oberste Geburt ist, daß der himmlische Vater gebieret
seinen eingeborenen Sohn in göttlicher Wesentlichkeit, in persönlichem
Unterschied. Die andere Geburt, die man heute begeht, ist das mütterliche

Gebären, das geschah in jungfräulicher Keuschheit und rechter Lauterkeit.

Die dritte Geburt ist, daß Gott alle Tage und alle Stunde wird wahrlich,

geistlich geboren in einer guten Seele, mit Gnade und mit Liebe
Von dieser liebreichen Geburt wollen wir nun allererst reden ;

wie wir dazu kommen mögen und sollen, daß diese edle Geburt ins uns
adelig und fruchtbar geschehe ...» 1

Die klassische Weihnachtspredigt eines Mystikers Für Nider ist
es wichtiger, daß Christus aus Maria der Jungfrau Mensch geworden
ist. Tauler kommt es vor allem darauf an, daß Christus in der Seele

des Menschen geboren werde. Man gewinnt unwillkürlich den Eindruck,
daß Tauler nicht eher ruhig und zufrieden ist, bis er seine Gedankengänge

ausführen kann. Hier ist nichts von nüchterner, sachlicher

Darlegung ; hier spricht ein Mensch, der den grauen Alltag vergißt und über
das konkrete Leben hinauswachsen will, um sich in die lebendige
Gotteserfahrung der Seele zu versenken. Diese Welt ist im Schrifttum Niders
unbekannt. —

Auch das Werk Niders « De reformatione religiosorum » ist rein
praktischer Art und dient der Wiederherstellung der ursprünglichen
Ordenszucht. Mystik sucht man vergebens darin.

1 Ausg. Vetter, SS. 1 ff.

Divus Thomas 22



338 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

III
Fassen wir das bisherige Ergebnis zusammen, so zeigt sich, daß

Niders « mystisch »-aszetisches Schrifttum — die « vier und zwanzig
guldin harpfen », seine « Sermones », « De reformatione religiosorum »,

die Nonnenbriefe — als Ganzes genommen seelsorgerische Zwecke
verfolgt und der Pflege eines christlichen Tugendlebens dient. Eines seiner

Hauptanliegen ist die Überwindung der Sünde, die das große Übel im
menschlichen Leben ist : vgl. die 7., 11., 19., 20., 23.,24. Harfe ; ebenso

die Sermones (ein Blick in den Index des Werkes genügt schon). Der
« deutschen Mystik » des vorhergehenden Jahrhunderts gegenüber liegt
bei ihm eine Wendung ins Ethische, Praktische, Pastorale vor. Niders
Gedanken drehen sich nicht mehr um die unio mystica als das Erstrebenswerte,

sondern um die Erreichung des ewigen Zieles. Dafür gibt er
praktische Anweisungen L

Es sei noch darauf hingewiesen, daß bei Nider typische Wendungen
der deutschen Mystik des 14. Jahrhunderts nicht zu finden sind. Einiges
ist bereits angedeutet worden. Nicht, daß wir vergebens nach
Ungewöhnlichem suchen wollten und nach Formeln, die kaum noch in ihrem
Sinn verstanden werden, was in den mystischen Schriften Eckhards
öfter der Fall ist. Bei Nider fehlen die typisch mystischen Vorstellungen
und Begriffe. Es wurde schon erwähnt, daß bei ihm nie die Rede ist
von der mystischen Einigung. Eckhards Lehre von der visio essentiae

Dei ist ihm unbekannt, ebenso die Lehre von der Gottesgeburt im
Menschen. Nider hat den Begriff des « Seelengrundes » nicht, wie ihn
die Mystiker des 14. Jahrhunderts nach dem Vorbild des scholastischen

Terminus von der « scintilla animae » besitzen. Das an zwei Stellen

gebrauchte « gottförmig » 2 ist ethisch gemeint. Mystischen Erlebnissen
und Visionen, die bei Seuse und in den Nonnenviten eine große Rolle
spielen, begegnet er mit Vorsicht : « Niemant sol keinem gesicht leich-

tigklich glauben, wenn es ist unsicher. » 3 « Bonum esset mulierculis
in suis assertis visionibus aurem credulam non cito praebere. »4 Er
kennt nicht den Zustand völliger Gelassenheit, in dem die Seele « bild-

1 Vgl. z. B. die 2. Harfe, wo Nider die Bescheidenheit als den nächsten Weg
zum ewigen Leben angibt.

2 Vgl. 11. Harfe, fol. 40 a ; 14. Harfe, fol. 53 a.
3 2. Harfe, fol. 7 a.
4 Formicarius, lib. III, cap. 8.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 339

los » wird1 ; er schildert nie, wie so oft Tauler 2, das Stadium des

Untergehens im Nichtwissen und im Schweigen. Bei ihm gibt es nicht die

Vorstellung der Einung als eines « grundelosen dinges »3, das « über
alle sinne gat » 5 und « über das man geworten oder gedenken mag » 4.

Bei den Mystikern sind Gott und der Seelengrund namenlos,
unaussprechlich 6

; was Nider an religiösen Erfahrungen und Erlebnissen

bringt, davon kann man sprechen und mitteilen. Die Mystiker — nicht
nur ein spekulativer Kopf wie Eckhard, sondern auch Tauler — sind
sich bewußt, daß es schwer ist, jemand zu sich herüberzuziehen 7. Nider
bewegt sich in der Sphäre des Erreichbaren und ist überzeugt, daß
seinen Worten und Forderungen nachzuleben möglich ist ; beim ihm
liegt nichts jenseits der Grenze, wo nicht mehr unterschieden werden
kann. Bei ihm ist alles klar und durchsichtig.

Was bei den Mystikern das eigentliche Anliegen ist, ist bei Nider
bis auf einen ganz schwachen Nachklang verschwunden. Er « gebraucht
zwar noch vielfach Wendungen der deutschen Mystik und benützt
deren Erzeugnisse, ohne aber imstande zu sein, ihrem hohen Gedankengang

zu folgen »8. Nider war, wie Jostes bemerkt9, « gewiß ein in seinen
Kreisen hervorragender Mann, und an kulturgeschichtlichem Werte
übertreffen seine Schriften vielleicht die gesamte mystische Literatur
des 14. Jahrhunderts, aber was den Idealismus anlangt, wird er auch

von jedem minder bedeutenden Mystiker des vorhergehenden
Jahrhunderts übertroffen : der Geist ist dahin, der Drang in die Höhen ist
verschwunden, man hält sich am Boden und begnügt sich bei der

Seelenleitung mit dem praktisch Erreichbaren. Daher wird die Literatur
nüchterner, aber für den Durchschnittschristen verständlicher und
brauchbarer ; sie erhält einen stark katechetischen Charakter : die Unter-

1 Vgl. E. Krebs, Meister Dietrich. Sein Leben, seine Werke, seine Wissenschaft,

in « Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters » V/5, 6,

Münster 1906, S. 132 f.
2 41. Predigt (Vetter 176/7) : «Das abgrunde des geschaffen ist, das inleit

in sich das ungeschaffen abgrunde und werdent die zwei abgrunde in einig sein,
ein luter goetlich wesen, und so hat sich der geist verlorn in Götz geiste ; in dem
grundelosen mere ist er ertrunken. » — Vgl. auch Vetter, S. 109, 166, 238, 351.

3 Yexter 121, 35.
4 Vetter 174, 27.
5 Vetter 147, 5.
6 Eckhard, Pfeiffer 91, 30; 130, 10; Tauler, Vetter 174, 15; 263, 24.

' Eckhard, Pfeiffer 310, 19; Tauler, Vetter 144, 21.
8 Bihlmeyer, Heinrich Seuse, S. 152*.
9 A. a. O. S. xxv.



340 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

Weisungen über Pflichten und Sünden des Menschen, über die
Einrichtungen und Gebräuche der Kirche, Lebensregeln usw. tauchen in
früher ungeahnter Zahl auf und dringen in die weitesten Kreise der

Bürger. »

Das Neue bei Nider besteht in einer Wandlung zum Gegenständlichen,

Nahen, Konkreten, Einmaligen. Weinrich hat Niders « vier und
zwanzig guldin harpfen » vom sprachlichen Gesichtspunkt aus untersucht

und kommt zu demselben Ergebnis ; er sieht in der Stilhaltung
dieser Schrift einen « Ansatz zum Betonen des subjektiven Erlebens, das

hier nur erst als Seelenhaftigkeit und Gemüthaftigkeit vor allem in der
weitgehenden Konkretisierung abstrakter Begriffe dem Leser entgegentritt.

Die eigentümlichen Stilmittel lassen sich als bewußt angewandte
Mittel sprachlicher Formung im Dienste dieser Geisteshaltung (Humanismus)

erweisen. »1 Das ist eine allgemein auftretende Erscheinung im
Spätmittelalter, zu der sich manche Parallelen finden lassen. Es wurde
schon erwähnt2, daß sich das Lied vom ungegenständlichen, intellek-
tualistischen Minnesang zum gegenständlichen, das Konkrete darstellenden

Gesellschaftslied entwickelt hat. Motive und Formulierungen werden

großenteils übernommen, aber sie werden konkreter, einmaliger
erfaßt. Huizinga hat für die bildende Kunst den Nachweis erbracht,
daß sich das Interesse im Äußeren den Einzelheiten zuwendet 3.

1 N. Weinrich, Die deutsche Prosa des Dominikaners Johannes Nider in
seinen «Vierundzwanzig goldenen Harfen», Münster 1933, S. 70. — Für Niders
Beeinflussung vom Humanismus gibt Weinrich folgende Beweise (S. 62 f.) :

1. Nach Burdach (Vom Mittelalter zur Reformation I, S. vii) war Nürnberg,

wo Nider so viele Jahre hindurch wirkte, einer der ersten Plätze, auf den
die humanistische Gedankenwelt von Böhmen her Einfluß gewann. Zudem kam
Nider bei der Auseinandersetzung mit den wiclefitischen und hussitischen
Irrlehren auf dem Konstanzer Konzil (Schieler, SS. 44 ff.) sehr wahrscheinlich
mit den humanistisch gebildeten Böhmen in Berührung. Die Tatsache, daß Nider
1432 als Legat des Baseler Konzils zur Unterhandlung mit den böhmischen
Hussiten nach Eger gesandt wurde (Schieler, S. 278), zeigt, daß er sich eingehende
Kenntnisse über die böhmischen Verhältnisse und Irrlehren angeeignet hatte.

2. « Für den humanistischen Einfluß spricht dann ferner die reiche
Verwendung von Zweigliedrigkeiten und Parallelismen in den 24 goldenen Harfen »

(vgl. Wenzlau, Zwei- und Dreigliedrigkeit in der deutschen Prosa des 14. und
15. Jahrh., Hermaea IV, 1906, S. 22) sowie « die Durchführung der
Endstellung des Verbums in Nebensätzen» (vgl. Weinrich, a.a.O. S. 44).

2 Vgl. S. 330.
3 Herbst des Mittelalters, 2. Aufl., München 1928, S. 415 ff.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 341

IV

Wenn wir den Frömxnigkeitstyp Niders mit dem der Mystiker
vergleichen, so sehen wir, daß bei Nider der Mensch in seiner tatsächlichen

Existenz genommen wird. Männern wie Eckhard, Tauler und
Seuse ging es entsprechend ihrer Geisteshaltung um das eigentliche
Anliegen der Mystik, um das Gottgewinnen in Theorie und Leben, um
die möglichst innige Gottvereinigung schon hier auf Erden. Im mystischen

Gebet und Erleben sahen sie insofern die Lösung auf die Frage :

Wie komme ich zu Gott, als sie antworteten : Schau in dich hinein,
da findest du ihn. Nider spricht kaum von Beseligung hier unten und
Schau im ewigen Glorienlicht, es geht ihm um näherliegende und
einfachere Dinge ; er begnügt sich mit dem praktisch für jeden Erreichbaren,

seine erste Sorge gilt dem Menschen in seiner Begrenztheit, dem
Menschen mit seinen Kämpfen, Schwierigkeiten und Gefahren. Nider
sieht den Menschen, wie er immer wieder hineingeht in den Alltag des

Kampfes, wie er in seinem Beruf und Leben ringen muß um das heilige
Dasein vor Gott, damit er immer mehr voranschreitet und später
einmal sein ewiges Ziel erreicht. Nider ist weder Phantast noch
gottbegnadeter Seher noch Pessimist. Er spricht aus einer großen « Welt »-

Erfahrung, hatte er doch durch seine priesterlich-seelsorgerische,
reformatorische, diplomatische und kirchenpolitische Tätigkeit die « Welt »

zur Genüge kennen gelernt. Er überschreitet niemals die Sphäre des

Erreichbaren und ist überzeugt, daß seinen Worten und Forderungen
nachgelebt werden kann. Bei den Mystikern ist manches unaussprechlich,

sie bringen oft Formeln, die kaum noch in ihrem Sinn verstanden
werden ; bei Nider ist alles klar und durchsichtig, mitteilbar. Daher
wird seine Literatur nüchterner, aber für die Menge des Volkes
verständlicher und brauchbarer. Im mystischen Gebet offenbart sich der
Mensch, wie er sein und handeln soll; Nider berücksichtigt den Menschen

in seiner konkreten Situation. Die Frömmigkeitslehre Niders ist im
Gegensatz zu jener der Mystiker vor allem moralisch, seelsorgerisch
ausgerichtet. Auf eine kurze Formel gebracht : die Mystiker schildern die

Frömmigkeit des Festtages, Nider bietet eine auf den Alltag berechnete

Frömmigkeit. Die Predigten der Mystiker waren auf ausgesuchte
Kreise, die für derartige Gedankengänge disponiert und empfänglich
waren, zugeschnitten ; die stark praktisch geprägte, jedem verständliche

Literatur eines Nider drang in die weitesten Kreise des Volkes
und hatte damit einen größeren Aktionsradius.



342 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

Er wendet sich nicht wie Eckhard « an die Noblesse der edelsten
Naturen »1, seine Zuhörer sind zum weitaus größten Teil die
Durchschnittschristen, die er nicht mit schwungvollen mystischen Ergüssen
anspricht, von denen er nur fordern kann und fordert, was wirklich
geleistet werden kann. Er dringt nicht auf Ausnahmeleistung. Er sieht
klar, wie die Dinge liegen, und verlangt das Gleiche, und nur das,

von seinen Hörern. Viele Stellen in seinen Werken offenbaren einen
klaren Blick in den wahren Zustand der Welt. Er weiß, daß auf Erden
oft das Böse über das Gute triumphiert, daß diese Umkehrung der
Ordnung letztlich aber doch dem Guten dient. Im « Sermo XVI de

tempore » wirft er die Frage auf, warum Gute und Böse bis zur Zeit
der Ernte nicht geschieden werden, und antwortet : « ut boni per malos

punientur vel potius purgentur ». Ähnlich im Formicarius : « Ne mirum,
si aliquoties peccatores bella obtinent vincendo iustiores se, qui in hoc
humiliantur ad melius. » 2 Die Einsicht in die Schlechtigkeit so vieler
Menschen hat keinen hoffnungslosen, bitteren Nebenton ; im Gegenteil.
Er hatte auf seinen häufigen Reisen wiederholt die Klage gehört, warum

denn Gott seine Kirche nicht mehr durch Wunder stärke, oder nicht,
wie früher, durch Offenbarungen zum Schutze des Glaubens und zur
Förderung der Tugend erleuchte 3. Im Formicarius führt er den Beweis,
daß Gott seine Kirche und damit den Einzelnen nicht verlasse.

In der Tugend, in der der eigentliche Wert des Menschen liegt
(«non vir eo est bonus, quia homo, sed quia virtuosus » 4), muß man
Fortschritte machen und so in diesem Leben Schätze sammeln für die

Ewigkeit5. Der Mystiker nähert sich Gott durch das Untergehen seines

eigenen Seins und Bewußtseins. Für Nider geht der Weg zu Gott über
ein tugendhaftes und damit gottwohlgefälliges Leben. Die Tugend
besteht nicht in äußeren Übungen, wie Wachen, Fasten, harten Kleidern

: diese Dinge sind entweder Mittel zur Tugend 4 oder « sie kommen
aus tugent » 7. Um zur Tugend zu gelangen, muß man sich üben 8.

1 J. Bernhart, Die philosophische Mystik des Mittelalters von ihren antiken
Ursprüngen bis zur Renaissance, München 1922, S. 194.

2 Formicarius, lib. III, cap. 9.
3 Formicarius, Prolog.
4 Formicarius, lib. IV, cap. 1.
5 Formicarius, lib. II, cap. 8.
6 4. Harfe, fol. 14 b.
7 Ebd., fol. 15 a.
8 Ebd., fol. 14 a.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik» des 14. Jahrhunderts 343

Die höchste und edelste Tugend besteht darin, daß wir Gott mit ganzem
Herzen lieben 1. Vorbild, « Spiegel » aller Tugend ist Christus 2.

Der Abstand und Unterschied zwischen den großen Mystikern
des 14. Jahrhunderts und Nider zeigt sich auch beim Begriff der Sünde.

Für Eckhard ist bei seiner Abneigung, auf das praktische Leben
einzugehen 3, die Sünde mehr ein spekulatives Problem. Er behandelt ihr
Dasein und Wesen, nicht aber ihre grauenhafte Wirklichkeit. Ja, er
versucht sogar, der Sünde das Drückende und den Schrecken zu nehmen 4,

auffallend in einer Zeit, die in apokalyptischer Angst lebte. Eckhard
hat die Sünde nicht geleugnet, auch nicht verharmlost, sie auch nicht
umgedeutet ; er sieht aber gewissermaßen über ihre Realität hinweg.
Anders bei Nider. Er sieht das Böse in der Welt — der « Formicarius »

ist ein Sittengemälde seiner Zeit —, nimmt die Sünde als Tatsache und
in ihrer ganzen Schwere, ohne allerdings mit gruseligen Höllenpredigten
zu operieren. Er entwickelt, warum wir so leicht sündigen 5, wie sich
der Mensch vor Sünden bewahrt6, wie man die Sünde meiden und
austreiben kann 7. Er predigt von der ewigen Strafe der schweren
Sünde 8, mahnt aber auch seine Zuhörer, die Sünder voll Mitleid zu
behandeln 9. In der Darlegung der Sünde als Wirklichkeit zeigt sich
wieder Niders Wendung zum Gegenständlichen, er sieht sie nicht als

Objekt der Spekulation, sondern als priesterliche Aufgabe.
Überhaupt kann man sagen, wo Eckhard von allgemeinen,

prinzipiellen Darlegungen der hohen Geisteswissenschaft ausgeht, wo er auf
das Wesen der Begriffe (etwa Gnade, freier Wille, Sein, Demut) zurückgreift

und diese Gedankenflüge auch seinen Hörern zu vermitteln
bestrebt ist, geht Nider vom Leben und damit vom Gegebenen aus
und sucht von hier aus den Menschen den Weg zu weisen. Seine Sorge

1 7. Harfe, fol. 24 a ; 13. Harfe, fol. 44 b.
2 23. Harfe, fol. 95 a.
3 Vgl. Jostes, a. a. O. S. xii.
4 Vgl. die Bulle Johannes XXII. «In agro dominico » vom 27. 3. 1329, in

welcher 28 Sätze Eckhards verurteilt worden sind. — Satz 4 : « Desgleichen :

In jedem Werk, auch im Bösen, im Übel der Strafe ebensosehr wie im Übel der
Schuld, offenbart sich und strahlt gleichermaßen hervor die Herrlichkeit Gottes. »

Zitiert in : Meister Eckharts deutsche Predigten und Traktate, von F. Schulze-
Maizier, Leipzig 1927, S. 405 f.

6 24. Harfe.
6 23. Harfe.
7 7., 11. Harfe.
8 Sermo de tempore LX.
9 Ebd., vgl. auch XLIX.



344 Johannes Nider O. P. und die »deutsche Mystik» des 14. Jahrhunderts

gilt nicht irgendwelchen hohen und besonderen Zielen, sondern dem

Alltag mit seinen Aufgaben. Das zeigt die Weite seines Blickes. Dieser

Weg mag einfacher und näher, vielleicht auch enger scheinen. Aber
es muß doch festgestellt werden, daß die Tatsache, die Forderungen
einer praktischen Seelsorge zu sehen und zum Inhalt der geistlichen
Unterweisung zu machen, etwas Neues und Bemerkenswertes ist, zumal

wenn es in so gesunder und natürlicher Art geschieht wie bei Nider.
Solche Unterweisung lag den Mystikern des 14. Jahrhunderts nicht.
Niders Anliegen ist es, dem Menschen auf seinem Wege zu Gott, in
den Auseinandersetzungen mit sich selbst und mit der Umwelt zu
helfen. In diesem Sinne ist Nider Seelsorger, und zwar von besonderem

Format.

V

Die veränderte Geisteshaltung im Spätmittelalter, die sich in einer
Wende vom Allgemeinen zum Konkreten, Lebensnahen kundtut und
die sich auch bei Nider nachweisen läßt \ zeigt auf dem Gebiet der

Frömmigkeit in etwa eine Verwandtschaft mit der von den Niederlanden
her in Deutschland einsickernden Frömmigkeitshaltung der Devotio
moderna, die man als die damals typische Richtung des religiösen
Lebens ansehen darf und die ebenfalls ganz und gar im Leben
verankert ist2. Daß diese Art ansprach, erhellt daraus, daß diese Frömmigkeit

damals schon, also nicht erst von späteren Generationen, als

1 Eine Untersuchung des Verfassers über « Die Lehre vom Gebet bei den
deutschen Dominikanern des 15. Jahrhunderts » (Diss. Bonn 1950) hat bei anderen
deutschen Dominikanern (Joh. Herolt, Joh. Meyer, Markus von Weida) zum
gleichen Ergebnis geführt. In dieselbe Richtung weisen auch, um nur einige
Namen anzuführen : Heinrich von Langenstein, Matthäus von Krakau, Dietrich
Coelde.

2 Es soll hier nur betont werden, daß sich bei Nider (und anderen deutschen
Dominikanern) und den Vertretern der Devotio moderna dieselbe Frömmigkeitshaltung

zeigt, die ihren Grund in der Struktur der damaligen Zeit hat. Weil die
Devotio moderna den Mönchsgeist in das Leben der in der Welt stehenden
Menschen hineintragen wollte, stellten sich die Dominikaner anfangs gegen diese
Bewegung. So versuchte der Groninger Dominikaner Matthäus Grabow beim
Bischof von Utrecht und auf dem Konzil zu Konstanz ihre Verurteilung
durchzusetzen, jedoch vergeblich. — Vgl. J. Hollnsteiner, Die Kirche im Ringen
um die christliche Gemeinschaft. Vom Anfang des 13. bis zur Mitte des 15.
Jahrhunderts (Bd. II/2 der Kirchengeschichte von J. P. Kirsch), Freiburg 1940, S. 443 ;

J. Huizinga, Herbst des Mittelalters, S. 278 ; R. Langenberg, Quellen und
Forschungen zur Geschichte der deutschen Mystik, Bonn 1902, S. 179 f.



Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts 345

« modern » angesehen wurde. Schließt die Devotio moderna sich auch

an den Mystiker Ruysbroeck an, so vermeidet sie doch alle
wirklichkeitsfernen mystischen Formen. Es handelt sich da « um angewandte
Mystik von der Beschauung zum Leben »1 ; ihr Ziel war « Heiligung
des Lebens ohne Weltflucht »2. Typisch für diese Frömmigkeit ist die
« Nachfolge Christi » des Thomas von Kempen. Die Devotio moderna
wollte « das, was den Kern der klösterlichen Frömmigkeit ausmacht,
auch innerhalb der Welt verwirklichen und lernen außerhalb eines

Ordens wie ein Ordensmann zu leben » 3. Darin lag nichts Außerordentliches,

sondern etwas Normales und Gesundes, was für jeden erreichbar

war, und garantierte damit dieser Frömmigkeitshaltung Dauer 4. « Daher

dürfen wir mit Recht diese ganze, irgendwie mit der Devotio moderna
verbundene Art der verinnerlichten, schlichten, ganz echten Frömmigkeit

als das Ideal ansehen, das dem religiösen Laien des späteren Mittelalters

vor Augen stand. » 5 Ihre Vertreter waren Männer der Praxis.
Dieselbe auf das konkrete Leben eingestellte Haltung haben wir

bei Nider gesehen. Und doch ist ein Unterschied zwischen der Devotio
moderna und der Frömmigkeitslehre Niders festzustellen. Während die
Devotio moderna noch von der alten Mystik lebt und von hier aus ins

praktische Leben vordringt — es sei nur an die « Nachfolge Christi »

erinnert —-, ist bei Nider kaum noch etwas von Mystik zu spüren.
Wenn man das Hauptanliegen der « deutschen Mystik » zusammenfaßt
in dem bekannten Wort Seuses : « Ein gelassener Mensch muß
entbildet werden von der Kreatur, gebildet werden mit Christo und
überbildet werden in der Gottheit » 6, — so geht das Bemühen Niders auf
etwas anderes, näher Liegendes, was aber ebenso wichtig ist : er will
den Menschen tauglich machen für den täglichen Lebenskampf, für die
wahre christliche Existenz inmitten der Zeit mit ihren Wechselfällen

von innen und außen. Nur aus dieser Haltung ist er zu verstehen.
Wenn er somit nicht mehr als Mystiker anzusprechen ist 7, so soll damit
kein Werturteil gefällt sein. Wenn eine Zeit die Schwungkraft der

1 J. Kuckhoff, Johannes von Ruysbroeck, München 1938, S. 25.
2 W. Neuss, Die Kirche des Mittelalters, 2. Aufl., Bonn 1950, S. 364.
3 Ebd. S. 363.
4 Vgl. G. Schnürer, a. a. O. S. 191.
6 Neuss, a. a. O. S. 366.
6 Seuses Leben, 49. Kapitel (HELLER-Ausg., S. 155).
7 Vgl. hierzu A. Auer, Joh. von Dambach und die Trostbücher vom 11. bis

zum 16. Jahrhundert, in «Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie
im Mittelalter» XXVII, Heft 1/2, Münster 1928, S. 168.



346 Johannes Nider O. P. und die « deutsche Mystik » des 14. Jahrhunderts

unmittelbar vorangehenden Periode nicht mehr hat, statt dessen aber

alles tut und sich bemüht, dem wirklichen Leben mit seinen Spannungen
gerecht zu werden, zumal in einer Zeit des Umbruchs, so ist das auch

etwas Großes und darf sicher als Beweis einer gesunden, ungebrochenen
Lebenskraft angesehen werden. Denn damit steht neben Altgewordenem
auch Beginnendes und kündet eine neue Zeit an.


	Johannes Nider O.P. und die "deutsche Mystik" des 14. Jahrhunderts

