
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Person und Werte

Autor: Hürlimann, Kaspar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Person und Werte

Eine Untersuchung über den Sinn von Max Schelers Doppeldevise

: « Materiale Wertethik » und « Ethischer Personalismus »

Von Kaspar HÜRLIMANN

Es kann für den Kenner kein Zweifel sein, daß Max Scheler bei
all seinen bedenklichen Systemschwächen, bei all seinem Mangel an
denkerischer Disziplin, für die neue Grundlagenerforschung der
philosophischen Ethik nicht nur entscheidende Antriebe gegeben, sondern
bereits einige ihrer wesentlichen Einsichten vorausgenommen hat. Was

Heidegger auf dem Gebiete der Metaphysik versucht, das hat auf seine

Weise Scheler in der Ethik angestrebt : die alten Begriffsgehäuse
abtragen, um die Fundamente freizulegen, die Grundgegebenheiten, die

Urphänomene wieder sichtbar zu machen und eine Philosophie
anzubahnen, die, unberührt von allen Fremdeinflüssen, sich einzig von den
Phänomenen selbst, das soll hier heißen von den unmittelbaren
Sachevidenzen, leiten läßt.

Schelers phänomenologische Grundlegung der Ethik zeigt nun aber
ein Doppelgesicht, was von den bisherigen Interpreten und Kritikern
nicht, oder doch nicht genügend beachtet wurde1. Sie ist zumeist
bekannt nur unter dem Titel der « Materialen Wertethik ». In
Wirklichkeit aber gibt sie sich gleichzeitig als « Personalismus » aus, d. h.

1 Vgl. u. a. Wittmann Michael : Max Scheler als Ethiker. Ein Beitrag
zur Geschichte der modernen Ethik, Düsseldorf 1923 ; Die moderne Wertethik,
historisch untersucht und kritisch geprüft. Ein Beitrag zur Geschichte und
Würdigung der deutschen Philosophie seit Kant, Münster i. W. 1940. — Altmann Al. :

Die Grundlagen der Wertethik. Wesen/Wert/Person. Max Schelers Erkenntnis-
und Seinslehre in kritischer Analyse (Diss.), Berlin 1931. — Kühler O. : Wert,
Person, Gott. Zur Ethik Max Schelers, Nicolai Hartmanns und der Philosophie
des Ungegebenen (Diss.), Berlin 1932. — Cantius P. O. F. M. Cap. : Max Scheler's
Ethiek als Personalisme, in Bijdragen Nederlandse Jezuieten, 7 (1946) 36-59.

Divus Thomas 18



274 Person und Werte

als Ethik der Personwürde. In dieser Doppeldevise liegt unser Problem.

Ist sie für den Phänomenologen ein bloßes Iv 8tà Suotv (« Materiale
Wertethik » « Ethischer Personalismus ») Oder soll das eine das

andere ergänzen (« Wertethik » + « Personalismus ») Handelt es sich

um eine Synthese oder um einen Zwiespalt in der Grundorientierung
Mit andern Worten : In welchem Wesensverhältnis stehen Person und
Werte zueinander

Fragen wir zunächst nach dem Anliegen, das sich hinter der Formel
« Materiale Wertethik » verbirgt und suchen wir daraufhin Schelers

Idee des « Personalismus » herauszuarbeiten.

I. Der Sinn der « Materialen Wertethik »

Das Grundanliegen der « Materialen Wertethik » erhellt aus der

Auseinandersetzung mit der Ethik Immanuel Kants, der nach Scheler den

bisher weitesttragenden Versuch unternommen hat, die Ethik auf eine

streng philosophische Grundlage zu stellen (cf. Formalismus VI1). Kant
nun war davon ausgegangen, daß eine Ethik einzig dann wahrhaft
philosophischen Rang und somit allgemeine Gültigkeit beanspruchen
könne, wenn sie sich auf wirkliche Einsicht, und zwar auf Einsicht
a priori stütze. Dies hat nun aber, so urteilt der Kritiker der « Reinen

Praktischen Vernunft », bisher noch keine Ethik fertig gebracht. Alle
klassischen Systeme laufen, direkt oder indirekt, auf Empirismus hinaus,

da sie die sittliche Norm in eine Wollensmafen'e, ein Gut oder einen

Zweck verlegen. Die Materie des BegehrungsVermögens kann niemals

a priori sein. Begehrt wird nämlich ein Gegenstand einzig um der Lust
willen, die er bewirkt. « Es kann aber von keiner Vorstellung irgend
eines Gegenstandes, welche sie auch sei, a priori erkannt werden, ob sie

mit Lust oder Unlust verbunden oder indifferent sein werde. » 2 Jede
materiale Ethik verfällt somit notwendig dem Empirismus.

Max Scheler billigt das kantische Verdikt über Güter- und Zweckethik.

« Alle Ethik, die von der Frage : was ist das höchste Gut oder :

was ist der Endzweck aller Willensbestrebungen ausgeht, halte ich
durch Kant ein für allemal als widerlegt» (Formalismus 2).

1 Formalismus Der Formalismus in der Ethik und die Materiale Wertethik.

Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus, dritte
unveränderte Auflage. Niemeyer, Halle 1927.

2 Kritik der praktischen Vernunft. Kants gesammelte Schriften. Herausgegeben

von der königlich preußischen Akademie der Wissenschaften. Erste Abt.,
5. Bd., Berlin 1908, S. 21.



Person und Werte 275

Der Philosoph des Kritizismus aber zog aus seinen Erwägungen den

Schluß, daß das « oberste Prinzip der Sittlichkeit » überhaupt nicht im
Objekt, sondern ausschließlich im Subjekt des Willens zu suchen sei.

Er verlegte dieses Prinzip bekanntlich in die Autonomie, die «

Selbstgesetzgebung » der « reinen praktischen Vernunft ». Sein System muß
in diesem Sinne als Subjektivismus bezeichnet werden. Indes, der
kantische Subjektivismus entgeht aller relativistischen Ausdeutung vermöge
der Form dieser Gesetzgebung. Durch keine Materie, kein Objekt des

Willens bestimmt, ist die selbstgesetzgebende, autonome Vernunft doch

wenigstens an eine Form gebunden : die Form der Legalität, d. h. der

Allgemeingültigkeit. Der sittliche Imperativ verpflichtet wesentlich und
ausschließlich zu gesetzmäßigem Handeln als solchem. Kants Theorie
erscheint mithin als Formalismus.

Max Scheler durchschaute wie wenige der Modernen die Schwächen

der kantischen Position. Obgleich als « Vernunftethik » gedacht, ist
dieselbe in Wirklichkeit nichts weniger als Einsichtsethik, da in ihr das

Sittengesetz nicht auf eine objektiv faßbare Grundlage zurückgeführt
wird, sondern auf dasjenige, was — paradox ausgedrückt — ungefähr
das Unvernünftigste, das Undurchsichtigste ist, das es gibt : die reine
motivlose Willkür (cf. Formalismus 194 ff., 214 ff.1). Der Absolutismus
der Vernunftethik ruht auf schwachen Füßen. Intelligible, per se

evidente Absolutheit im Sittlichen ist niemals vom Willen, sondern nur
vom objektiven Sein, vom Wesen her zu gewinnen. Dies macht des

Phänomenologen fundamentale Erkenntnis aus. Objektivismus lautet
daher die Grundforderung seiner Ethik (cf. Formalismus XI).

Indes, bedeutet Ausrichtung am Objekt denn nicht eo ipso
Ausrichtung am Empirischen Nur eine aprioristische Objektivität
vermöchte Absolutheit zu verbürgen. Aber gibt es denn ein objektives,
ein materiales Apriori, das zudem sittliche Relevanz besitzt

Dank der phänomenologischen Methode glaubt Scheler tatsächlich
ein solches ethisch relevantes materiales Apriori aufweisen zu können :

die Werte. Die Werte sind nach ihm keine Dinge der realen Welt,
sondern ideale Gegenstände, Gegenstände reiner Wesensschau.

In der natürlichen Erfahrung haben wir es freilich nicht mit reinen
Werten zu tun, sondern mit Gütern : Genußgütern, Lebensgütern,
Kulturgütern, Heilsgütern etc. Das sind Realitäten, reale Dinge oder reale

Eigenschaften an Dingen, auf die der Mensch in seinem Umgang faktisch

1 Cf. Ethik, in : Jahrbücher der Philosophie II (1914) 88 f.



276 Person und Werte

stößt. Das Verhalten zu diesen Gütern ist sittlich keineswegs belanglos.
Aber der Maßstab des Sittlichen, so er unbedingte, absolute Gültigkeit
besitzen soll, kann nicht in ihnen liegen. Die phänomenologische
Einstellung gestattet nun aber von diesen empirisch zufälligen Dingen
vorzudringen zu ihrem Wesenssinn, d. h. zu einem Wesensgehalt, einer
Wesenheit in sich, im Verhältnis zu der das faktische Erfahrungsding
nur exemplifikatorische Bedeutung hat1. Gleichviel was als Vorlage
gegeben ist, ein realer oder ein bloß vorgestellter oder auch nur ge-
träumter Gegenstand : er ist auf sein nacktes, eidetisches Wesen hin
von allem Unwesentlichen zu entkleiden. Dies ist der Sinn der «

phänomenologischen Reduktion ». Sie bedeutet negativ vor allem das
Absehen von den « Realitätskoeffizienten » (d. h. von der Frage, ob der

Gegenstand real oder irreal, geträumt oder vorgestellt sei). Sie bedeutet

positiv das Hinsehen auf den reinen Wesensgehalt, so wie er in der

Richtung des intentionalen Aktes auftaucht 2. Der reine Wesensgehalt,
für den das reale Gut nur ein praktisches Beispiel liefert, ist der Wert,

z. B. die Wertqualitäten « angenehm », « edel », « erhaben », « heilig ».

Der intentionale Akt nun, der nach dem Autor zur Wesensanschauung

der Werte vordringt, ist das intentionale Wertfühlen (cf. Formalismus

20, 64 f., 84 ff., 262 ff.). Werte werden nicht verstandesmäßig

begriffen, sondern emotional gefühlt. In diesem Fühlen vollzieht sich

aber ein echtes Aufnehmen, ein Erfassen des Wertgehaltes. Das heißt,
das Wertfühlen ist im eigentlichen Sinn ein kognitiver Akt3. Als solcher

läßt sich das intentionale Fühlen deutlich abheben vom zuständlichen,

subjektiven Lustgefühl, das durch eine Wertpräsenz nachträglich, reaktiv

in uns ausgelöst wird (cf. Formalismus 245-340). Die als objektiv
vorhanden erlebte Schönheit einer Landschaft und das eigene
Wohlgefühl, die Gehobenheit, in die mich deren Anblick versetzt, sind phänomenal

durchaus nicht einerlei.

Als kognitiver Akt ist das Wertfühlen auch unabhängig von allem
Streben (cf. 1. c. 32, 174). Wohl richten sich meine appetitiven
Funktionen auf Werte, genauer auf Wertrealisierung. Aber die Werte werden
als solche nicht erst dadurch konstituiert, daß sie erstrebt werden.

1 Cf. Formalismus 43 f. ; Vom Ewigen im Menschen, zweite unveränderte
Aufl., Leipzig 1923, II 166 f. ; Philosophische Weltanschauung, Bonn 1929, 7.

2 Cf. 1. c.
3 Cf. Formalismus 64, 601 ; Wesen und Formen der Sympathie, Der «

Phänomenologie und Theorie der Sympathiegefühle » 5. Aufl., Frankfurt a. M. 1948,

IX, 62, 113, 165 ; Vom Ewigen I 88 f., 93, 98.



Person und Werte 277

Vielmehr setzt das (in sich blinde) Streben ihre Gegebenheit in einem
intentionalen Fühlen bereits voraus.

Dieses Fühlen nun also, in seiner Reinheit genommen, in seiner

ursprünglichen und wesentlichen Intentionalität gefaßt, richtet sich, so

behauptet der Phänomenologe, auf den Wert als solchen, d. i. auf eine

Wesenheit und nicht auf Reales, das zufällig neben andern,
wertfremden Elementen auch eine WertWirklichkeit darstellt.

Das heißt nun aber im Sinne des Autors : Das Wertfühlen lebt nicht
einfach auf Kosten der Empirie ; es hat vielmehr einen eigenen,
apriorischen Materialgehalt. In genauer Analyse bedeutet Apriorität hierbei
ein Zweifaches : erstens daß die Wertgehalte unmittelbar selbst, d. i.
unabhängig von jedem empirischen Dingkontext vor dem Auge des

Geistes stehen können ; daß sie in sich faßbare, schaubare Gehalte
darstellen (cf. Formalismus 7, 43 f., 187) ; ähnlich wie eine mathematische
Geltung, eine Gleichung oder ein Lehrsatz unmittelbar in sich einsichtig
ist, ohne Rücksicht auf praktische Applikation oder tatsächliche
Verwirklichung ; zweitens daß unsere Wertbegriffe nicht aus der Empirie
geschöpft sind, sondern daß sich in der Empirie bereits ein apriorisches
Wertwesensbewußtsein auswirkt, Empirie, Induktion und Beobachtung
allererst ermöglichend (cf. Formalismus 44 ff., 47 ; Vom Ewigen II 167).

Wir haben uns vorderhand noch nicht mit der Kritik der scheler-
schen Aufstellungen zu beschäftigen, sondern lediglich zuzusehen, wie
dieser apriorische Materialgehalt der Werte im System des Autors die

Grundlage abgibt für die Ethik. Die phänomenologische Ethik macht
sich anheischig, ohne Rekurs auf theologische oder metaphysische
Erklärungen, ein unmittelbar zu erfassendes, also phänomenales Fundament

des sittlichen Sollens aufzuweisen.
Der Sollensgrund, sowohl formell wie materiell gesehen, liegt nach

phänomenologischer Betrachtung in der Werthaftigkeit des Wertes selbst

(cf. Formalismus 187 ff., 206-245). Der Wert, eben weil er Wert ist,
wirkt unmittelbar als Appell, als Forderung an den Willen. Positiver
Wert fundiert positives Sollen, negativer Wert fundiert negatives Sollen.
Eine Ethik ist nur dann Einsichtsethik, wenn sie, im Gegensatz zur
blinden Willkürethik, ihre Gesetze auf objektive Wertverhalte basiert.

Das sittliche Sollensfundament verdeutlicht und verschärft sich
vermöge der hierarchischen Struktur der Wertwelt (cf. 1. c. 19 ff.). Die
verschiedenen Wertqualitäten scheiden sich nicht bloß in positive und
negative Werte, sie ordnen sich wesensgesetzmäßig ein in ein apriorisches
Ranggefüge, das nach den Angaben des Autors vier Hauptstufen umfaßt :



278 Person und Werte

Genußwerte, Lebenswerte, geistige Werte, religiöse 1 Werte (1. c. 103 ff.).
Jeder, auch der geringste positive Wert ruft den Willen zur Realisierung
auf. Dadurch aber, daß ein höherer Wert auftaucht, erfährt das sittliche
Subjekt die Sollensforderung, diese Höherwertigkeit zu respektieren. Die
schelersche Sittlichkeitsregel lautet daher folgendermaßen : « Der Wert
'gut' — im absoluten Sinn — ist derjenige Wert, der wesensgesetzmäßig

an dem Akte der Realisierung desjenigen Wertes erscheint, der

(für die Erkenntnisstufe des ihn realisierenden Wesens) der höchste ist ;

der Wert 'böse' aber derjenige, der am Akte der Realisierung des

niedrigsten erscheint. Relativ gut und böse aber ist der Wert, der am
Akte erscheint, der auf die Realisierung eines — vom jeweiligen
Wertausgangspunkte angesehen — höheren Wertes gerichtet ist » (1. c. 21).

Wir haben somit, wenn wir uns auf Scheler verlassen, nicht nur
ein unmittelbar einsichtiges, weil materiales, sondern auch ein
absolutes, weil apriorisches Moralprinzip.

Diese Apriorität ist nun aber um den Preis einer beinahe
schwindelerregenden Abstraktheit erkauft worden. Die ganze Ethik wird auf ein

Fundament gestellt, das völlig losgelöst scheint vom Boden der
konkreten Wirklichkeit, das, ohne Zusammenhang mit der eigenen Wesensnatur

des sittlichen Subjektes, gleichsam über dem Nichts schwebt.
Dieses Urteil, das dem Vorwurf mancher Kritiker2 entspricht,

wird indes ernsthaft in Frage gestellt durch Schelers zweite Devise :

den ethischen Personalismus.

1 Scheler verficht die Möglichkeit einer unmittelbaren Schau, zwar nicht
des personalen Schöpfergottes, wohl aber des Göttlichen oder unendlich Heiligen
als Wertqualität. Übrigens steht, wie eine Vertiefung der phänomenalen Gegebenheiten

durch das religiös-metaphysische Bewußtsein zu zeigen vermag, die Gesamtheit

der phänomenologisch aufweisbaren Werte in ursprünglicher Beziehung zu
Gott : Sie stellen als echte Wesensgehalte Gegenstände des göttlichen Geistes dar
(cf. Formalismus 94). Und da nun aber in Gott jeder Intervall von Akt und Gegenstand

dahinfällt, so führen die Werte, wie alle Gegenstände des göttlichen Geistes,
letztlich auf die göttliche Wesenheit selbst zurück, deren endliche Explicatio sie
sind (cf. Vom Ewigen II 105 ff., 125 ff., 181, 207. Vgl. bes. den Ausdruck : Gott
als n Inbegriff aller Wesenheiten » ; 1. c. 125.

2 Z.B. Wittmann M. : Die moderne Wertethik, 217, 358 f. ; Bréhier :

Histoire de la philosophie, Tome II, La philosophie moderne, 1115, 1118. — Vgl.
auch von Aster E. : Zur Kritik der materialen Wertethik, in : Kantstudien,
XXXIII (1928) 172 ff.



Person und Werte 279

II. Die Idee des ethischen Personalismus als « Wertpersonalismus»

Schelers Hauptwerk 1, das in Ablehnung des kantischen « Formalismus

» die Notwendigkeit und die Möglichkeit einer « Materialen Wertethik

» verficht, stellt sich gleichzeitig vor als « neuen Versuch der
Grundlegung eines ethischen Personalismus ».

Personalistisch kann eine Sittenlehre offenbar nur dann heißen,

wenn sie die Persönlichkeit zu einem obersten Moralprinzip erhebt2.
Wie aber ist das möglich in einem System, das bereits die Wertphänomene

als das letzte Fundament des sittlichen Sollens betrachtet Sicherlich

nur dadurch, daß Wert und Person in einen wesenhaften und
ursprünglichen Zusammenhang gebracht werden. Der «Wertpersonalismus

» ist nun tatsächlich ein Versuch, diesen Zusammenhang in einem

System festzuhalten, Persönlichkeitsethik und Wertethik zu synthetisieren

und somit irgendwie als ein und dasselbe zu begreifen.
Die Intention des Verfassers hat sich hier freilich nicht mit genügender

Klarheit Ausdruck verschafft. Vergeblich suchen wir in seinem Werk
eine methodische, schrittweise Elaborierung der synthetischen Idee des

« Wertpersonalismus ». Am Ende steht sie einfach irgendwo da (cf.
Formalismus 524 f.), formelhaft, wie eine mathematische Gleichung,
deren Ableitung aus den Elementen nicht im einzelnen nachgewiesen
wird. Die Arbeit obliegt somit uns selbst, den Sinn des schelerschen
Personalismus von den vorhandenen Ansätzen und Formulierungen her

konsequent zu durchdenken und in einer systematischen Analyse zu
klarer Darstellung zu bringen.

Bevor wir aber nach dem ethischen Personalismus als solchem

fragen können, haben wir uns in aller Kürze die Grundbegriffe der
schelerschen Person-Ontologie zu vergegenwärtigen.

1. Grundbegriffe der Person-Ontologie

Ausgangspunkt ist die phänomenologische Theorie des Bewußtseins.
Dieses wird von seiner Intentionalität her begriffen und deshalb wesentlich

als « Bewußtsein von » bestimmt. Es gibt kein inhaltloses, punkt-
1 Der Formalismus in der Ethik und die Materiale Wertethik. Neuer Versuch

der Grundlegung eines ethischen Personalismus. (Zitiert : Formalismus.)
2 Lalande definiert, Bezug nehmend auf Renouvier, den Personalismus als

« eine Lehre, die darin besteht, die Persönlichkeit zur obersten Kategorie und
zum Zentralpunkt der Weltanschauung zu machen ». Cf. Vocabulaire technique
et critique de la philosophie, Paris 19475, Stichwort « Personnalisme ».



280 Person und Werte

förmiges Cogito im cartesianischen Sinne. Als Fundamentalstruktur des

Bewußtseins erscheint vielmehr eine irreduktible Polarität, eine wesenhafte

Korrelation von Noesis und Noema, von Bewußtseinsakt und
Bewußtseinsgegenstand.

Person bezeichnet nun für Scheler nichts anderes als den konkreten
Inbegriff aller intentionalen Akte, d. h. sie ist nur ein anderer Name
für die reine Noesis selbst, die dem Noema oder der « Welt », als dem

Inbegriff aller Objekte gegenübersteht (cf. Formalismus 272, 395-413,
bes. 397 f.).

A. Als grundlegendes Merkmal der schelerschen Person ergibt sich
hieraus ihre reine Aktualität. Nicht nur offenbart sie sich ausschließlich
in den Akten : ihr Wesen selbst bedeutet unsubstantiale, ungegenständliche

Akthaftigkeit. Sie ist kein unsichtbares, unwandelbares X hinter
oder über den Akten, sondern lebt und existiert überhaupt nur im
Vollzug intentionaler Akte (cf. 1. c. 385, 401, 405) 1.

Faßbar, ja wesend einzig im Akte selbst, teilt das phänomenologische

Personwesen die Aktnatur der Intentionalität. Das heißt : auch
die Person ist reine Gegenstandsbezogenheit. Ihr Sein erschöpft sich in
den verschiedenen Weisen der Intention auf das, was sie selber nicht ist 2.

B. Aus der reinen Akthaftigkeit der Person erfolgt als weitere

Bestimmung ihre psychophysische Indifferenz » (cf. 1. c. 401 ff., 495 ff.).
Nicht das Ganze des Menschen gilt für Scheler als Person, sondern nur
das rein geistige intentionale Bewußtsein. Für die Noesis bleibt jedoch
der Leib noch pures Noema. Desgleichen sind die seelischen Gehalte
(z. B. zuständliche Gefühle, Funktionen wie Sehen, Hören etc. und die

Einheitsform des Seelischen, das Ich) noch gegenständlich erlebbar. Sie

stellen selber keine Akte dar, sondern Objekte einer bestimmten Aktart,
nämlich der « inneren Wahrnehmung ».

1 Gewiß verwahrt sich Scheler gegen eine assoziationistische Ausdeutung,
nach welcher die Person ein bloßes Konglomerat selbständiger Elemente
darstellte. Der « Akt » als solcher, so behauptet er, bezeichnet ein existenzunfähiges
Abstractum. Konkret gegeben ist nie ein bloßer Akt, sondern die Person selbst
im Aktvollzug z. B. des Wahrnehmens, des Fühlens (cf. Formalismus 399,
559). Es fehlt auch nicht an Formulierungen, die eine Akt-Potenz-Struktur der
Person, im Sinne der Scholastik, implizieren. — Aber als Gesamttendenz bleibt
doch ein Aktualismus, den wir als den phänomenologischen Aktualismus bezeichnen
können und der sich, wie wir sehen werden, in der Verhältnisbestimmung von
Person und Wert scharf auswirken wird. — Die verschiedenen Ansätze zu einer
Überwindung des Aktualismus beweisen nur, daß Scheler seine phänomenologische
Position nicht konsequent durchzuhalten vermochte.

2 Vgl. unten die Ausführungen zum « aktualistischen Personalismus ».



Person und Werte 281

Gewiß ist im Menschen das Personwesen in einen leib-seelischen

Organismus hineinversenkt. Aber den Durchbruch zu ihrer aktualen
Existenz vollzieht die Person eben erst durch die Objektivation, die

Vergegenständlichung der psychophysischen Natur, als Akt der Befreiung,

der personalen « Selbststellung » 1.

C. Primat des Emotionalen : Schelers phänomenologischer Personalismus

richtet sich nun auch formell gegen die intellektualistische
Ausdeutung der Noesis, gegen die rationalistische Auflösung des Geistes in
Denk- oder Vernunftakte. Das Leben des Geistes ist nicht auf einen

Akt zurückzuführen. Es bewegt sich in einer reichen Vielfalt von
wesensverschiedenen, unreduzierbaren Intentionalitätsformen, zu denen

Lieben, Hassen, Fühlen ebenso gehören wie Wahrnehmen, Denken,
Wollen usw. Person ist nun eben die wesenhafte, konkrete Einheitsform

dieser wesensverschiedenen Akte (cf. Formalismus 397 f.).
Dies schließt indes Fundierungsverhältnisse im Aktgefüge keineswegs

aus. Tatsächlich gibt es, so meint der Autor zeigen zu können,
einen Grundakt, der alle geistige Aktivität erst in Bewegung setzt und
insofern sämtliche übrigen Akte noch fundiert : Es ist der geistige Eros.
Alle Intentionalität, als Sprengung der eigenen Grenze und Hin zum
Objekt, entspringt dem Dynamismus der Liebe. Sie ist demnach die

ursprünglichste Bewegungskraft der Noesis, « die Weckerin zur Erkenntnis

und zum Wollen, ja die Mutter des Geistes und der Vernunft selbst » 2.

D. Intersubjektivität : Als gegenstandintendierende Noesis ist die
Person Aktkorrelat der Welt. Nun gibt es aber nicht nur die Welt der
Gegenstände, es gibt auch die fremdpersonale Existenz des Du. Als
Aktwesenheit bleibt diese indes aller bloß gegenständlichen Erfahrung
verschlossen ; sie kann nur erfaßt, d. h. hier « verstanden » werden durch
den « sympathetischen » « MitVollzug » ihrer Akte (cf. Formalismus 496 f.,
507 f. ; Symp 1713) ; — und auch dies einzig unter der Voraussetzung,
daß die Person des andern sich selbst offenbart, sich in Freiheit mitteilt
(Symp 111, 242).

Nun hat der Einzelne freilich vor aller tatsächlichen Du-Erkenntnis
bereits die Evidenz, daß er keine Monade, sondern wesenhaft « Glied
eines Wir » ist. Die Gesamtnoesis der Person umfaßt nämlich gewisse

1 Cf. Formalismus 438 ; Die Stellung des Menschen im Kosmos, 47 ff., 60-66.
2 Vgl. den Aufsatz « Ordo amoris » in : Schriften aus dem Nachlaß, Bd. I,

Berlin 1933, bes. S. 238 ; desgleichen den Aufsatz «Liebe und Erkenntnis» in:
Moralia, Leipzig 1923, bes. S. 115. ; cf. auch Formalismus 64.

3 Symp Wesen und Formen der Sympathie.



282 Person und Werte

Akte, die a priori auf eine Du- oder Gemeinschaftssphäre hinweisen.
Scheler nennt sie « wesenssoziale Akte » und zählt dazu u. a. Fremdliebe,

Gehorchen, Befehlen, Versprechen (Formalismus 542 f., 558 ;

Symp 247).

Mit dem Bewußtseinspluralismus kommt aber auch die qualitative
Differenzierung der verschiedenen Aktzentren zum Vorschein : Person

ist ein Individuum, und zwar nicht nur existentiell, als ein
Fürsichseiendes, sondern auch essentiell, als unvertretbare, einmalige Wesenheit

(Formalismus 385 f., 529 ; Symp 71 f.). -— Da nun jedoch die Person
Seinseinheit von Akten darstellt, so fällt die Individualität auf ihre
intentionalen Akte und durch diese hindurch auf die Objekte zurück :

Jede individuelle Person hat daher ihre eigene, individuelle Wesenswelt
und dem entsprechend ihre eigene, individuelle Wahrheit (Formalismus
408 ff., bes. 410). Dies bedeutet indes nicht Widerspruch innerhalb der
Wahrheit selbst, sondern Aufteilung der Gesamtwahrheit sowie der
Gesamtwesenswelt in eine Mannigfaltigkeit analogischer, den Individuen
je allein zugänglicher Aspekte.

Individualität in diesem Sinne begründet gleichzeitig die wesensgemäße

Armut und den unersetzbaren Reichtum der menschlichen

Einzelperson. Und so schafft sie die Voraussetzung für die Möglichkeit
und die Dringlichkeit des sozialen Verkehrs als Austausch und
Ergänzung (1. c. 540 ff.).

E. Transzendenz : Bisher gab sich die Person als noetisches Korrelat

der Welt, sowie als Glied einer personalen Gemeinschaft. Aber
weder in dem einen noch in dem andern Sinne ist die Person völlig
begreiflich in sich, d. h. ohne Rekurs auf eine Transzendenz. Scheler

glaubt sogar rein phänomenologisch nachweisen zu können, daß der
Mensch (verstanden als Person) ein Wesen ist, das sich selber
übersteigt (1. c. 298 f.). Nicht nur gehört zu seiner unmittelbar erschaubaren

Objektwelt der Wertbereich des Heiligen-Göttlichen h In der Reflexion
auf seine eigene Aktwesenheit wird er inne, daß die Wesenskorrelation
seines Bewußtseins zum Sein als eine inadäquate, unvollkommene
aufruht auf einer ursprünglicheren, wesensadäquateren, absolut vollkommenen

Korrelation des Seins zu einem unendlichen Geiste (Vom Ewigen
II 141 ; Symp 147).

1 Die Wertqualität des Heiligen Göttlichen ist nach Scheler nicht etwa
an einem vorgegebenen Gottesbegriff abstrahiert ; sie stellt vielmehr das ursprüngliche,

unmittelbar erschaubare Phänomen dar, das für die Bildung des
Gottesbegriffes bereits leitend ist (Formalismus 302 f. ; cf. oben S. 6, Anmerkung).



Person und Werte 283

Dergestalt leiten die phänomenologischen Beschauungen den Autor
gleichsam von selbst hin auf eine metaphysisch-religiöse Vertiefung des

Personbegriffes, an deren Ende die menschliche Person nicht mehr bloß
als noetisches Aktkorrelat der Welt und Glied einer Wir-Gemeinschaft
erscheint, sondern grundlegend als Spiegelbild, als Analogatum secundum

eines göttlichen Geistes, an dessen Leben er, modo finito, partizipiert ;

sodaß all sein Erkennen, Wollen, Lieben letztlich ein « contemplari,
velle, amare in Deo » bedeutet1.

2. Personalität als ethisches Prinzip

Die Person, deren Wesenskonstitution wir soeben skizzierten, gibt
sich im schelerschen System nicht nur als Subjekt, sondern auch als

Normprinzip des sittlichen Handelns. Dies freilich nicht unabhängig,
sondern in Verbindung mit der Wertidee. Bevor wir uns jedoch der

Synthese von Person und Wert im Begriff des « Wertpersonalismus »

zuwenden können, haben wir erst nachzusehen, wie der Autor den

Personalismus als Moralprinzip einführt.
A. Das Vorwort zur zweiten Auflage des 'Formalismus' meldet das

personalistische Anliegen folgendermaßen an : « Daß der Endsinn und
Endwert dieses ganzen Universums sich in letzter Linie ausschließlich
bemesse an dem puren Sein (nicht an der Leistung) und dem möglichst
vollkommenen Gutsein, in der reichsten Fülle und der vollständigsten
Entfaltung, in der reinsten Schönheit und der innern Harmonie der

Personen, zu denen sich alle Weltkräfte zuweilen konzentrieren und

emporschwingen, das ist sogar der wesentlichste und wichtigste Satz,
den dieses Werk möglichst vollständig begründen und übermitteln
möchte » (a. a. O. xn f.).

Dieses Motto erinnert an die Sätze 'Formalismus' S. 524 f. : «

Gemeinschaft und Geschichte haben als letzten Maßstab immerdar
die Idee über sich, wie weit sie dem puren Seinswert des Maximums
wertvollster Personen Grundlage der Existenz und des Lebens

geben. » « In dem bloßen Sein und Wirken der Personen findet für
den Wertpersonalismus alle Gemeinschaft und Geschichte ihr Ziel »

(1. c. 596).
Die erwähnten Formeln sind gemünzt gegen gewisse ethische

Strömungen des 19. Jahrhunderts, die zur Entwertung der Person zum

1 Cf. Formalismus 216, 228, 413 ; Symp 177 ; Vom Ewigen I 100 f. ; II 72,
154 ff., 208, 310 f., 346.



284 Person und Werte

bloßen Instrument unpersönlicher Prozesse geführt hatten (cf. Formalismus

522-595) : a) gegen die Lehre des deutschen Idealismus, besonders

Fichtes und Hegels, wonach die « Hingabe an eine überpersonale und
überindividuelle 'sittliche Weltordnung', oder an so beschaffenen Staat
und so beschaffene Kulturrevolution als an höchste Wertträger » dem
« Wertsein der Person » als Bedingung vorausgeht (1. c. 524) ; b) gegen
Sozialismus und Kommunismus, die den Personwert als « derivativ »

erachten, « als abhängig von dem, was die Person einer unpersönlichen
Gemeinschaft resp. einem unpersönlichen, historischen Prozesse (der
Kultur-, Zivilisations- und Staatsentwicklung usw.) leistet » (1. c. 523) ;

c) gegen die von Carlyle, Treitschke, Wundt vertretene Theorie der
« großen Männer », die, genau wie die Helden des Marxismus, « groß »

heißen, nur « weil sie auf den Gang der Geschichte eine mächtige Wirkung
ausgeübt » haben (1. c. 524 f.).

Für Scheler bezieht die Person ihren Wert nicht aus ihrer
Nützlichkeit für einen fremden Zweck. Sie ist ein Zweck in sich. Keineswegs

aber handelt es sich für den Phänomenologen darum, die Ethik
auf den Zweckgedanken aufzubauen, wie die oben angeführten Formeln
(« Endsinn », « Endwert », « Ziel ») zwar nahelegen könnten 1. Es stände
dies in gar zu schroffem Widerspruch mit der allgemeinen Orientierung
der materialen Wertethik, welche die Idee der Finalität als etwas

Akzessorisches, Sekundäres überhaupt aus ihrem Grundlagenbereich
verbannen möchte (1. c. 5 f., 25 ff.).

Zwecke bedeuten nach Scheler Zielsetzungen eines Willens (1. c.

35 ff.) und können also selbst noch sittlich gut oder schlecht sein (1. c.

5, 224). Sie bieten daher in keiner Weise ein absolutes Fundament für
die Sittlichkeit. Die ethischen Grundkategorien (« gut » und « böse »)

werden gewonnen ohne jede Hinsicht auf ein Streben oder Wollen. Als

objektiv anschauliche Wertgehalte sind sie dem Wertfühlen in ihrem
Selbstsein unmittelbar zugänglich. Wohl liefern die so gegebenen Werte
die Grundlage für mögliche Zwecksetzungen, nicht aber gehen sie ihrerseits

auf Zwecksetzungen zurück. Den Zwecken haftet, genau so wie
den « Gütern » (cf. oben S. 2), der Charakter des Empirischen an. Die
materiale Wertethik aber beansprucht apriorische Geltung.

Wenn nun Scheler vom Aufbau eines Reiches möglichst vollkommener

Personen als dem « Endsinn » und « Ziel » (Formalismus 522, 525)

1 Cathrein : Moralphilosophie, Leipzig 192 46, S. 390, scheint die Formeln
tatsächlich so aufzufassen.



Person und Werte 285

des sittlichen Universums spricht, so will er damit keineswegs sagen,
es sei dies der Zweck, den ein Wille, etwa der Wille des Weltschöpfers
verfolge. Eine solche theonome Perspektive steht dem Phänomenologen
völlig fern h Noch viel weniger aber denkt er daran, dem Menschen

einen derartigen Zweck vorzusetzen. Denn es gehört zu den Gesetzen

des schelerschen Wertpersonalismus, daß der Mensch nur dadurch seine

Vollkommenheit erreichen kann, daß er dieselbe nicht willentlich
erstrebt, sondern einzig auf Unterwerfung unter die objektive
Wertordnung aus ist2.

Der « Endsinn », welcher der sittlichen Ordnung und der Geschichte

unterstellt wird, kann daher nur etwas durchaus Objektives, von
subjektiver Willenssetzung völlig Unabhängiges meinen, nämlich den

Wertvorrang der Person vor der Sache. Aus diesem Wertprimat der Person

ergibt sich dann freilich auch ein Sollen, das an den Willen appelliert,
d. i. die Forderung, alle Sachkultur der Person dienstbar zu machen
und niemals umgekehrt die Person einem Nutzzweck unterzuordnen.
Nur in diesem abgeleiteten, rein objektiven Sinn kann bei Scheler von
Finalität die Rede sein.

B. Schelers ethischer Personalismus ist, seiner Grundintention nach,
wohl nur voll zu verstehen aus der Auseinandersetzung mit Kant. Der
Phänomenologe erhebt ja keineswegs den Anspruch, als erster eine

personalistische Ethik vorzulegen. Das Verdienst, die Personwürde in
der Ethik vor ihm zu hervorragender Geltung gebracht zu haben, überläßt

er dem Königsberger. Nur dessen formalistische Begründung weist
er zurück. Die materiale Wertethik gibt sich deshalb als « neuen Versuch
der Grundlegung eines ethischen Personalismus ».

Die einzigartige Würde der Person erwächst bei Kant aus ihrer
Freiheit, ihrer Autonomie. Autonom ist die Vernunftperson dann, wenn
sie selbst den Bestimmungsgrund des Willens abgibt. Dies ist nun aber
auch die konstitutive Bedingung der sittlichen Gutheit. Wer sich in
seinem Wollen und Handeln von Objekten des Begehrungsvermögens,
d. h. in der kantischen Sprache, von « Triebfedern » leiten läßt, handelt
nicht gut : Er entwürdigt seine eigene Person, indem er sie in den
Dienst der Sinnlichkeit stellt ; er benützt die Person als Mittel zum
Zwecke (der Lustgewinnung), statt sie als « Selbstzweck » 3, als « Selbst-

1 Siehe weiter unten den Abschnitt über « religiösen Personalismus ».
2 Cf. Formalismus 22 f., 522, 527 f. Näheres weiter unten.
3 Auch bei Kant bedeutet « Selbstzwecklichkeit » der Person keineswegs,

die Person habe auch faktisch sich selbst zum Zwecke zu setzen, sondern nur.



286 Person und Werte

wert » zur Geltung zu bringen durch eine reine Vernunftautonomie. Der
praktische Imperativ erhält daher in der konsequenten Anwendung des

Prinzips die Form : « Handle so, daß Du die Menschheit sowohl in
Deiner Person als in der Person eines jeden andern jederzeit zugleich
als Zweck, niemals als Mittel brauchst. »1

Das heißt, es ist der Formalismus, der sich auch als das eigentliche

Rückgrat des Personalismus herausstellt. « Alle materiale Ethik »

— so formuliert Scheler selbst den kantischen Gedankengang — « stellt
die Person in den Dienst ihrer eigenen Zustände oder ihr fremder Güterdinge

; nur die formale Ethik vermag die Würde der Person
aufzuweisen und zu begründen » (Formalismus 3).

Die formalistische Theorie hat aber außer der Ablehnung jeder
materialen Bestimmbarkeit der Personwürde noch weitere Konsequenzen
im Gefolge : 1. eine rationalistische Auffassung der Personwürde, 2. eine

Entwertung des Individuellen, 3. eine Entrechtung der Religion.
1. Die « Selbstgesetzgebung » ist Sache der reinen praktischen

Vernunft. Alles Emotionale wird der Sinnlichkeit zugewiesen und somit
als Makel für die Persönlichkeit betrachtet.

2. Die « Form » der Gesetzgebung ist die der Allgemeinheit, der

Allgemeingültigkeit. Das heißt, daß die selbstgesetzgebende Vernunft
die Person einem streng uniformen Sittlichkeitsideal unterwirft.

3. Das Prinzip der kantischen Autonomie macht streng genommen
jede religiöse Ethik als solche unmöglich. Der Philosoph kann sie nur
auf einem Umweg und unter Preisgabe letzter Konsequenz retten, nämlich

durch die Einführung der Postulate.
Übereinstimmend mit Kant, hält auch Scheler an der Möglichkeit

einer Ethik fest, die nicht nur den Charakter der Absolutheit und der

Apriorität trägt, sondern die zugleich auf die Personwürde konzentriert
ist. Wie dem Königsberger, so gilt auch ihm die Person als Selbstwert
und keineswegs als Mittel für einen Sachzweck, noch als bloße Funktion
der Gemeinschaft. Aber seine Begründung ist keine formalistische,
sondern eine materiale. Weit entfernt, die Personwürde zu untergraben,
ist es nach ihm gerade die materiale Wertethik, welche dieselbe recht
eigentlich fundiert.

sie sei « als Gesetz die oberste einschränkende Bedingung aller subjektiven Zwecke »

(Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Kants gesammelte Schriften. Herausgegeben

von der königl. pr. Akademie der Wissenschaften. Erste Abteilung, 4. Bd.,
S. 431).

1 Grundlegung 429.



Person und Werte 287

Ihre besondere Würde erhält die Person nicht aus ihrer Autonomie \
sondern aus ihrer Stellung im Wertkosmos. Durch ihr Sein bereits,
nicht erst durch ihre Willensbetätigung, ist sie Wertträger. Ihr Sein

ist nun freilich kein substantiales, sondern ein aktuales. Und der konstitutive

Grundakt der sittlichen Persönlichkeit liegt nicht in der
Selbstbestimmung, der Selbstgesetzgebung, nicht in der Autonomie der reinen

Vernunft, sondern im Emotionalen: in der Liebe als Selbsteröffnung,
Hingabe an die Wertwelt, Unterwerfung unter das Objektive. — In
der Stellung zum Wertreich besteht indes unter den Personen keine
starre Einförmigkeit : der ontologischen Individualität entspricht
vielmehr auch eine axiologische Singularität. — Und da schließlich die
Gesamtintention des Geistes auch den religiösen Akt und durch ihn
hindurch die religiöse Objektwelt umfaßt, so ist es auch möglich, daß

die Personwürde letztlich religiöses Gepräge annimmt.
Damit haben wir nicht bloß die Stellung des Phänomenologen Kant

gegenüber umrissen, wir haben auch die Eigenart des schelerschen
Personalismus selbst schon angedeutet. Diese ergibt sich teilweise einfach
aus den Prämissen der Person-Ontologie. Ihre andere Stütze aber hat
sie in der Wertlehre, deren Konkretisierung sie darstellt.

3. Der Wertpersonalismus
als Konkretisierung der materialen Wertethik

Das System der reinen materialen Wertqualitäten, mit dem wir uns
oben beschäftigt haben (s. unter I), entspricht, in einem noch genauer
zu erläuternden Sinne, einer auf die Spitze getriebenen Abstraktion.
Dem gegenüber bedeutet die Idee des Personalismus den Versuch einer

Rückgewinnung des Konkreten und, genau im Maße seines Gelingens,
wiederum eine Annäherung an jene besonders in der Scholastik heimische

Ethik, die ihren Canon der menschlichen Natur entnimmt.
Zu seiner abstrakten Wertauffassung kam Scheler hauptsächlich

aus der Sorge um das ethische Apriori. Das Anliegen einer überempirischen

Grundlegung der Ethik teilt er mit Kant. Unbefriedigt jedoch
vom Prinzip des Formalismus, bemüht er sich, ein materiales, objektives

Apriori aufzuweisen. Der Erfolg hängt vollständig davon ab, ob

1 Die Autonomie, die Scheler der Person zugesteht ist gleichbedeutend mit
sittlicher Mündigkeit im Sinne von « eigener Werteinsicht » und « eigenem Wollen »

(cf. Formalismus 515 fi.).



288 Person und Werte

es möglich ist, die Werte als eigene Gegenstände von den realen Gütern
zu scheiden.

Anders ist die Rücksicht des Personalismus. Hier geht es nicht
mehr darum, Sein und Wert, das heißt hier Person und Wert, in ihrem
Abstand, in ihrer Trennbarkeit zu sehen, sondern in ihrer Nähe, in
ihrem Ineinander und Zueinander.

A. Die Person als Wertträger

a) Wert und Wertträger, Wert und Sein allgemein

Wenn der Phänomenologe behauptet, in reduktiver Einstellung
vermöge der Geist sich die Werte rein in sich, ohne Suppositum, vor Augen
zu halten, so ist dies wohl zu verstehen. Keineswegs soll damit der

Zusammenhang, die Bezogenheit zwischen dem Wesen des Wertes und
dem Wesen des Trägers geleugnet werden. Sonst könnte ja jeder Wert
an jedem beliebigen Träger auftreten. Das ist aber durchaus nicht der
Fall. Sittliche Werte können einzig Personen eignen, während die
Werte des Nützlichen oder des Angenehmen nur Dingen zukommen.
Es wäre nach unserem Autor widersinnig, eine Person nützlich oder

angenehm zu heißen. Diese Wertprädikate können höchstens deren

Körper gelten. Eine Sache dagegen ist niemals in sich schon sittlich
gut. Während die sittlichen Werte einzig auf der Person- und Aktseite
anzutreffen sind, stellen auch die ästhetischen Werte « wesensgesetzlich »

Werte von Gegenständen dar. Der Zusammenhang zwischen
Wertwesen und Trägerwesen ist selber wesentlich, nämlich ein «

Wesenszusammenhang » (cf. Formalismus 82 ff., 98 ff.).
Von diesem Wesenszusammenhang kann die phänomenologische

Einstellung wohl absehen, um das reine Wesen des Wertes an sich in
den Blick zu bekommen. Leugnen kann und will sie denselben nicht.
Sofern unter Abstraktion nur das separatim considerare von
Einzelaspekten des Gegebenen verstanden wird, so muß Schelers Methode als

eigentliche Abstraktion bezeichnet werden. Was der Autor in seiner
Polemik gegen diesen Begriff (1. c. 3, 6, 7 ff. und passim) ablehnt, ist :

1. die aristotelische Theorie, daß der Geist seine Gehalte aus den
Sinnesobjekten schöpft ; 2. die nominalistische Auffassung, nach welcher alle
Begriffe auf Induktion, d. h. auf Summierung von Beobachtungen
zurückgehen 1. Dagegen hält der Phänomenologe fest an einer unmittel-

1 Cf. Lötz J. B. : Sein und Wert. Das Grundproblem der Wertphilosophie
in : Zeitschrift f. kath. Theologie 57 (1933) 590, Anmerkung.



Person und Werte 289

baren geistigen Wesensschau. Die Wesenheiten selber aber können in
einem andern Sinne abstrakt oder konkret gegeben sein, wie sie auch

allgemeingültig oder individuell sein können. Konkret ist eine Wesenheit,

sofern sie ohne Zutat existenzfähig ist ; abstrakt, sofern sie einer

Ergänzung bedarf, um real sein zu können 1.

Es liegt nun auf der Hand, daß die Wertqualitäten zu den abstrakten
Wesenheiten zählen. Als solche haben sie nämlich nur eine ideale
Existenz im intentionalen Geiste. Auf seine mögliche reale Existenz
hin besehen, verliert der Wert seine Selbständigkeit. Es gibt keinen
reinen Wert als ein Daseiendes. Dies wäre sogar ein Widerspruch, da im
Begriffe « reiner Wert » schon dessen Idealität mitenthalten ist. In der
realen Welt treffen wir die Werte nur als Attribute der Dinge und
Personen. « Der Wert selbst ist gegenüber dem subsistenten Sein

von nur attributiver Bedeutung » (Vom Ewigen I 94). Zu den « letzten
formalen Axiomen », « die das ontische Verhältnis von Dasein und Wert
zueinander regeln », rechnet Scheler den Satz : « Jeder Wert (als Qualität)
ist Eigenschaft eines daseienden Subjektes » (1. c. II 360) 2.

Das Entscheidende für den Fortgang unserer Untersuchung läge
nun darin, über dieses Attributionsverhältnis noch etwas mehr Klarheit
zu gewinnen. Soll damit gemeint sein, daß der Wert im Sein selbst

verankert, in ihm schon enthalten, daß er einfach ein Aspekt des

Seienden selbst ist, ein Aspekt, der sich der besonderen Einstellung des

Wertfühlens eröffnet Oder bleibt der Wert auch im Verbände eines

realen Dinges, oder einer wirklich existierenden Person innerlich vom
Suppositum geschieden D.h. wir stehen hier vor der fundamentalsten

Frage : Wie stehen Wert und Sein zueinander

aa) Als « Washeiten » oder « Wesenheiten » (Formalismus 43) stehen
die Werte dem Dasein gegenüber. Das Dasein an sich ist nach Scheler

weder intelligibel3, noch werthaft. Wertmäßig an sich indifferent, erhält

1 Was Scheler (Formalismus 398) von den Akten sagt, ist wohl ohne weiteres
auch auf die Werte anzuwenden : « Sie sind 'abstrakt' — nicht als wären sie 'abstrahiert'

— sondern 'abstrakt' als eine Ergänzung fordernd, sofern sie auch sein
sollen. »

2 Vgl. die Bezeichnung des Wertes als « Qualität » (Formalismus 249) ; cf.
Symp 246 f.

3 Das Dasein kommt nicht erkenntnis-, nicht wissensmäßig zur Gegebenheit,
sondern wird ausschließlich im Strebens- und Triebleben als « Widerstand »

vorgefunden. Es ist dies die von Scheler sogenannte « voluntative Daseinstheorie »

(cf. Vom Ewigen II 198 ff. ; Idealismus-Realismus, in : Philosophischer Anzeiger
11 (1927) 256, 276-286 ; Die Wissensformen und die Gesellschaft, Leipzig 1926,
435-476 ; Formalismus 135 f.

Divus Thomas 19



290 Person und Werte

es eine Wertnote erst, sofern es werthaltiges Sosein aktualisiert. Dem
entsprechend partizipiert es auch an der Wertpolarität : Das Dasein
eines positiven Wertes ist selbst ein positiver Wert, das Dasein eines

negativen Wertes ist selbst ein negativer Wert (1. c. 79).
Der Wert liegt also primär, fundamental auf der Wesensseitz. Der

Wert ist ein Sosein, eine Soseinsbestimmtheit. Fällt er mit dem Sosein

überhaupt zusammen Ist alles Soseiende und — da es ein « ens »

ohne Sosein gar nicht gibt — jedes « ens » als solches auch schon ein
Wert — Zwar weiß auch Scheler vom Wunder des Seins dem Nichts
gegenüber (cf. Vom Ewigen I 112 ff. ; Die Stellung des Mensch im
Kosmos 107 f.), aber als positiven Wert betrachtet er es ursprünglich
noch nicht. « Dem Satze 'Omne ens est bonum' erkenne ich Evidenz und
Wahrheit zu, wenn 'bonum' hier bedeutet 'werthaft überhaupt', eine

Bedeutung, in der es aber mit dem ersten Glied des Gegensatzes des

Guten und Schlechten noch nicht identisch ist » (Vom Ewigen II 354,

Fußnote ; cf. Formalismus 167). Nicht alles Wirkliche ist gut ; alles
aber ist entweder positiv oder negativ wertvoll. Die notwendige Wert-
haftigkeit des Wirklichen folgt aber keineswegs aus einer Identität von
Wert und Sein, sie folgt aus einem anderen Wesenszusammenhang :

Alle Wirklichkeit geht auf einen Willen zurück 1
; der Wille aber will

die Realität eines Gegenstandes einzig um dessen positiver oder negativer

Werthaftigkeit willen (cf. Formalismus 26-40).
bb) Wie steht nun der Wert zum Ganzen eines realen wertvollen

Dinges Ist der Wert ein Soseinselement neben andern, völlig heterogenen,

wertindifferenten Elementen Oder stellt er nur ein formales
Element dar, wie z. B. die Ordnung Etwas rein Formales kann der
Wert wohl kaum sein für den Vertreter der Materialen Wertethik. Soll
der Wert etwas anschaulich Gegebenes, etwas, was in sich, unabhängig
vom Träger, faßbar ist, so muß ihm eine gewisse Materialität zukommen,
was nicht hindert, daß er trotzdem auch eine formale Funktion ausüben
kann in einem Ding- oder Personverband, wie wir sehen werden.

Die eigene Materialität, der Eigengehalt des Wertes innerhalb eines

Realen ergibt sich besonders deutlich aus dem bei Scheler beliebten
Vergleich mit den Farben. Die Farbe kann nach dem Autor sowohl
als Eigenschaft einer Körpersubstanz wie auch als Gehalt rein in sich

zur Anschauung gebracht werden. Und dies dient ihm als Analogie für

1 Vom Ewigen II 209 spricht von einem « Wesenszusammenhang von Realsein

und Gewolltsein ».



Person und Werte 291

die Werte. « Wie ich mir ein Rot auch als bloßes extensives Quale
z. B. in einer reinen Spektralfarbe zur Gegebenheit bringen kann, ohne

es als Belag einer körperlichen Oberfläche, ja nur als Fläche oder als
ein Raumerzeugnis überhaupt aufzufassen, so sind mir auch Werte, wie
angenehm, reizend, lieblich, aber auch freundlich, vornehm, edel, prinzipiell

zugänglich, ohne daß ich sie mir hierbei als Eigenschaften von
Dingen oder Menschen vorstelle» (Formalismus 7).

Bei diesem Beispiel geht es dem Autor um den phänomenalen

Eigengehalt der Farben und Werte. Über das ontische Verhältnis des

Farbwesens zur Körpersubstanz ist damit freilich noch nichts
ausgemacht. Aber nahegelegt wird damit doch, daß die Farbe im realen

Ding als etwas völlig Eigenes neben heterogenen Elementen steht. Wie
könnte sonst dasselbe Rot den Blütenkelch einer Rose und irgendeine
Leinwand zieren Wenn auch die Farbe nur unter gewissen
chemischphysikalischen Voraussetzungen an einem realen Körper auftreten kann,
so geht sie doch, phänomenologisch gesehen, in diesen keineswegs auf 1.

Sie bleibt ein unreduzierbarer Eigengehalt.
Entsprechendes gilt für die Werte. Der musikalische Wertgehalt

eines Beethovenquartettes fällt nicht mit der Summe ihrer technischen
Elemente zusammen. Er stellt ein Plus dar, das wohl Realität nur haben
kann unter Voraussetzung dieser Elemente. Er überragt dieselben genau
so, wie der Geist den menschlichen Körper überragt, obgleich er ohne
denselben nicht zu leben vermag (cf. Formalismus 8 f., 187, 199).

Die Unabhängigkeit und Selbständigkeit der Wertmaterie dem
wertfreien Sosein gegenüber geht soweit, daß diese Wertmaterie einer
eigenen « Logik », einer von der rationalen völlig unabhängigen, eigenen

Strukturgesetzlichkeit zugehört : einer emotionalen Logik, oder wie der

Autor, sich auf Pascal berufend, sie oft nennt, einer « Logique du cœur »

(Formalismus 59 ff. ; Nachlaß 244 ff.).
cc) Die Frage spitzt sich nun also zu : welches ist das ontologische

Minimum, das mit einer konkreten Wertauffassung mitgegeben ist Zu
den Werten « nützlich » und « angenehm » gehört Gegenstandswesenheit,

zu den sittlichen Werten Akt-Person-Wesenheit (cf. Formalismus 98 ff.).
Zu den Werten « edel » und « gemein » gehört ein Organismus (1. c. 105).

So viel steht fest. Damit sind aber nur die allgemeinsten
Wertgattungen berücksichtigt. Es ist selbstverständlich, daß eine
fortschreitende Wertindividualisierung und Konkretisierung auch eine Kon-

1 Vgl. Dietrich von Hildebrand : Zeitliches im Lichte vom Ewigen.
Gesammelte Abhandlungen und Vorträge, Regensburg 1932, 329 S.



292 Person und Werte

kretisierung und Individualisierung der ontologischen Voraussetzungen
erfordert. Leider ist Scheler diesem Zusammenhang nicht näher
nachgegangen, und darum bleibt auch der gegen ihn erhobene Vorwurf der
Abstraktheit1 zum guten Teil berechtigt.

Immerhin scheint für Scheler festzustehen, daß die Verflechtung
von Sein und Wert im realen Ding zwischen einem Minimum und einem
Maximum variieren kann. Die Wirklichkeit kennt weder eine restlose
Identität noch einen radikalen Auseinanderfall von Wert und Sein,
sondern eine teilweise Deckung, eine kontinuierlich abstufbare
Durchdringung. Zur Idee eines wertfreien « Dinges » führt nur die Abstraktion
der Wissenschaft. Die natürliche Erfahrung erfaßt ihre Gegenstände

primär unter ihrem Wertaspekt. Die Dinge können nun aber akzidentell

oder wesenhaft Wertträger sein. Je nach dem haben wir es mit einem
bloß werttragenden Ding oder mit einem eigentlichen « Gut » zu tun
(cf. Formalismus 15 ff.).

Beim Gute zeigt es sich nun deutlich, daß dem Werte eine formale
so wie eine materiale Funktion zukommt. Es ist nämlich der Wert,
oder im Falle mehrerer Werte der Grundwert, der die gegebenen Seinsund

Wertelemente zusammenfaßt, zu einer Einheit, zu einer Sinn- und
Werteinheit verbindet. Gewiß ist ein Gemälde auch abgesehen von der
Ästhetik etwas Dingliches : Wir stellen da fest eine Leinwand, einen

Rahmen, Farbenklexe etc. Aber das Einheit- und Sinnstiftende ist hier
doch nur ästhetisch zu fassen. Der Wert bestimmt Auswahl und
Anordnung der Elemente. Er formt ein vorhandenes Material. In diesem

Sinn bleibt er rein formal. Material ist er im Sinne der Anschaulichkeit :

es ist eben die Wertqualität des Gemäldes, die dem Beschauer in die

Augen springt.
Die Frage, wie diese Wertqualität des « Gutes » in dessen

Seinselementen selbst schon grundgelegt ist, vermögen wir vom schelerschen

Werk her nicht weiter zu erhellen. Das Dunkel wird auch über der

Verhältnisbestimmung von Wert und Person bleiben.

b) Die Person als Wertträger

Die Person ist nicht selbst ein Wert, wohl aber möglicher
Wertträger. Was vom Verhältnis zwischen Sein und Wert allgemein gilt,

1 Cf. Wittmann M. : Scheler als Ethiker, 46 ; Die moderne Wertethik, 217.

— Vgl. auch die einsichtsvollen Bemerkungen Steinbüchels in : Die philosophische
Grundlegung der katholischen Sittenlehre. Bd. I, in : Handbuch der katholischen
Sittenlehre, herausgeg. von Fritz Tillmann, Düsseldorf 1938, I 219.



Person und Werte 293

gilt auch hier. Ein Eigentümliches aber bleibt vorbehalten : Das a-
substantiate und ungegenständliche Wesen der Person (cf. oben S. 8)

wirkt sich auch auf der axiologischen Ebene aus. Die Person ist nicht
Wertträger im Sinne einer Substanz. Die Werte haften ihr keineswegs

an wie die Tünche einer Mauer. Die ihr eigenen Werte nehmen teil
an ihrer wesenhaften Aktualität. Ihre Werte sind nichts anderes als

Aktrichtungen, nämlich Wertintentionen. Der Wert einer Person hängt
ab vom Wertuniversum, das sie sich vergegenständlicht hat1. Ihre
Werthaftigkeit vermag daher auch der ganzen Skala der objektiven
Werte entlang zu variieren.

Kraft ihrer Intention auf die Werte des Angenehmen und
Unangenehmen eignet ihr eine größere oder geringere Genußfähigkeit. Kraft
ihrer Intention auf die Lebenswerte eignet ihr selbst, je nach dem,
Adel oder Gemeinheit. Im Maße ihrer Aktintentionalität auf die
Erkenntniswerte kommt ihr Genialität zu, im Maße ihrer Ausrichtung auf
das Göttliche, Heiligkeit.

Grundsätzlich hat die Person Zugang zu allen Werten. Nun ist aber,
ähnlich wie bei den Dingen, eine größere oder geringere Durchdringung
der ontologischen Person durch irgendeine Wertart möglich. Und wie
wir bei maximaler Erfüllung eines Dinges durch eine Wertqualität zum
Begriffe des « Wertdinges » oder « Gutes » gelangten, so führt uns die
höchst mögliche Prägung der Person durch eine bestimmte « Wertmodalität

» zum Begriffe der « Wertperson ». « Der Wert einer bestimmten
Rangstufe füllt hier die Formeinheit der Personalität primär als deren
Wertwesen aus ; er konstituiert die Einheit des Typus ...»
(Formalismus 609).

Je nachdem, ob der Wert des Angenehmen oder des Nützlichen
oder des Edlen oder des Geistigen oder des Heiligen zum bestimmenden
Faktor des personalen Verhaltens wird, ergeben sich die Wertpersontypen

des « Künstlers des Genusses », des « führenden Geistes », des

« Helden », des « Genies », des « Heiligen » (Formalismus 607 ; Nachlaß
153 ff.) 2.

Diese reinen Wertpersontypen sind selbstverständlich noch einer
individuellen Besonderung fähig. Neben den allgemeingültigen gibt es

1 Näheres darüber folgt unter dem Abschnitt « aktualistischer Personalismus ».
2 In seiner Skizze der Wertmodalitäten (Formalismus 103 ff.) zählt Scheler

nur deren vier auf. Hier dagegen, wo es um die Wertpersontypen geht, ist von
fünfen die Rede. Es ist die Modalität des « Nützlichen », die sich neu dazugesellt.
Vgl. unsere Schlußkritik.



294 Person und Werte

noch « je individualgültige, die sich im Rahmen der ersteren bewegen,
die aber gleichwohl aus ihnen nicht herzuleiten sind » (Formalismus

609). (Näheres darüber unter dem Abschnitt « intersubjektiver
Personalismus »).

Das sittliche Leben des Menschen normiert sich an den konkreten
Wertpersontypen und nicht an den abstrakten Wertgehalten 1. Und
von den Wertpersonen empfängt es auch seine stärksten Antriebe,
Impulse 2. Die Wertperson als derartiges Norm- und Sollensfundament

trägt — im schelerschen System — den Namen « Vorbild » 3. Die ethisch
dominierende Sollensforderung geht aus vom höchsten Wertpersontypus :

dem Heiligen. Der Heilige stellt das sittliche Ideal — die gelebte
Werthierarchie — in ihrer Reinheit dar (cf. Nachlaß 170 ff.).

Ob es faktisch historisch solche Wertpersonen gibt, spielt innerhalb

der philosophischen Ethik keinerlei Rolle. Diese hat es mit den

im intentionalen Fühlen und Vorziehen gegebenen (abstrakten und
konkreten) Wesenheiten zu tun. Auch die Wertpersonen sind apriorische,
a priori mögliche Wesenheiten, Personwesen, Wertpersonwesen oder
« Ideale » (cf. Formalismus 610 f.)4.

Ein geschichtlich existierendes Individuum wird wohl kaum einen

Typus in seiner Reinheit verwirklichen. Anderseits ist aber eine wertfreie

menschliche Existenz überhaupt nicht denkbar. Alle personale
Intentionalität, alles personale Verhalten ist, ehe es zu rein rationaler,
theoretischer Betätigung gelangt, ein wertnehmendes Verhalten, ein

Verhalten den Werten gegenüber 5.

Hier blitzt nun aber — um eine kritische Bemerkung vorauszu-

1 Wie denn auch « alle Liebe und Haß » « auf konkretes Seiendes » geht
und nicht auf «Werte und Wertideen als selbständige Gegenstände» (Symp 175

Fußnote).
2 « Nichts gibt es auf Erden was so ursprünglich und was so unmittelbar

und was notwendig eine Person selbst gut werden läßt, als die einsichtige und
adäquate bloße Anschauung einer guten Person in ihrer Güte » (Formalismus 598).

3 Formalismus 596 ff. « Das Vorbild ist seinem Gehalte nach ein strukturierter

Wertverhalt in der Einheitsform der Personeinheit, eine strukturierte So-

wertigkeit in Personform, der Vorbildhaftigkeit des Gehaltes nach aber die Einheit
einer Sollseinsforderung, die auf diesen Gehalt fundiert ist» (I.e. 602).

4 Die positive Religionsgeschichte spricht von der tatsächlichen,
historischen Erscheinung einer absolut heiligen Wertperson, nämlich Jesus Christus.
Für den Gläubigen wird daher Er zum absoluten Vorbild, das an « keinerlei
'Gesetz' » und « keinerlei 'Sachwert' » noch zu messen ist, sondern selbst letzte
Norm und höchsten Imperativ darstellt; Cf. Moralia 132.

5 Cf. Formalismus 200, 266, 304, 573, Anmerkung 3, 602 ; Symp 62 ; Vom
Ewigen I 89 f. ; II 361.



Person und Werte 295

nehmen — plötzlich die Problematik der schelerschen Scheidung von
Sein und Wert auf. Ist die personkonstituierende Intentionalität eine

ontologische oder eine axiologische Kategorie Sie ist offensichtlich
unscheidbar beides. In den intentionalen Aktvollzügen liegt Sein und
Wesen der Person (cf. oben S. 8). Diese Aktvollzüge aber geben sich

fundamental als Aufnehmen von und Verhalten zu Werten. Es läßt
sich weder ein rein ontologischer noch ein rein axiologischer Personbegriff

konzipieren. Heißt das nicht, daß beide nur je verschiedene

Aspekte der einen und selben Wirklichkeit, der menschlichen Person,
sind

B. Der Vorrang der Personwerte vor den Sachwerten

Der schelersche Personalismus stellt grundlegend ein Wertrangsystem

oder eine Wertrangidee dar. Diese besagt, daß Personwerte
höher stehen als Sachwerte. Die Person ist infolgedessen nicht nach
ihrer Nützlichkeit für einen Sachzweck einzuschätzen. Alle Sachzweck-
lichkeit (Kultur, Zivilisation, Staat usw.) hat im Gegenteil nur der
Person selbst zu dienen.

Wir lernen somit, über die Hierarchie der Wertmodalitäten (cf.
oben S. 5 f.) hinaus, eine zweite Rangordnung kennen. Da der Autor
beide Systeme gleichzeitig aufführt, so kann es sich jedoch kaum um
einen Widerspruch handeln, sondern vielmehr um eine gegenseitige
Ergänzung, indem beide je verschiedene Rücksichten zur Geltung bringen.

« Wir finden zwei Ordnungen, von denen die eine die Höhe der
Werte nach ihren wesenhaften Trägern bestimmt im Range geordnet
enthält ; wogegen die andere Ordnung eine rein materiale Ordnung ist,
insofern sie zwischen den letzten Einheiten der Wertqualitätenreihen
— die wir « Wertmodalitäten » nennen wollen — stattfindet » (Formalismus

98 f. ; cf. ibid. XI).
Die Idee des Personalismus bedeutet eine Konkretisierung der mate-

rialen Wertordnung durch die Mitberücksichtigung der Wertträger. Ein
sachlicher Gegensatz liegt durchaus nicht vor. Der Personalismus liegt
vollkommen in der Konsequenz der materialen Wertordnung selbst.
Denn da die material höheren Wertqualitäten in Hinsicht auf ihre
möglichen Träger wesenhaft Wertattribute der Person darstellen, die
niederen Qualitäten dagegen ausschließlich Sachen und den untergeistigen
Komponenten der menschlichen Natur (Psyche und Leib) zukommen,
so ergibt sich der Vorrang der Personwerte vor den Sachwerten schon

aus der konkreten Anwendung der materialen Ordnung.



296 Person und Werte

Zu beachten ist jedoch, daß der Autor von einem Vorrang der
Personwerte vor den Sachwerten spricht und nicht von einem Vorrang
der Person vor der Sache einfachhin. Gewiß legen einzelne
Formulierungen die Identität von Personwert und Personalität nahe, so wenn
das « Sein » der Person selbst, unabhängig von ihrer Leistung als «

Endsinn» und «Endwert» des Universums ausgegeben wird (s. oben S. 283).
Doch die Formel will wohl bloß sagen, die tatsächlich wertvolle Person
sei wertvoll in sich, durch ihre personalen Wertqualitäten, unabhängig
und vor aller Leistung. Daß jede Person, rein durch ihre
Personalkonstitution, auch schon einen die Sache überragenden Wertverhalt
darstelle, ist eine Behauptung, die der Phänomenologe eben gerade
verhüten will. Streng unterscheidet er Personal und Person (cf. Formalismus

537) und ganz allgemein Wert und Wertträger (1. c. 8 f., 187, 199).
Der Personwert steht zwar in einem « Wesenszusammenhang » mit dem
Wesen der Person (1. c. 98 f.), d. h. er kann überhaupt nur auftreten
an einer Person. Aber nirgends erklärt sich Scheler dahin, daß der
Personwert im Sein der Person verankert sei, daß er nur eine Abstraktion,
einen ins Abstrakte übersetzten Aspekt der Person selbst bezeichne.

Vielmehr gewinnt man aus seiner Sprechweise den Eindruck, als wären
die Personwerte Wertqualitäten, die zu einem ontologisch bereits
definierten, bereits konstituierten Personwesen erst noch hinzukämen, sich
demselben als Wertqualitäten überlagerten, ohne mit ihm selbst identisch

zu sein L Zum mindesten bleibt das Zuordnungsverhältnis
zwischen Personwert und Personwesen dunkel.

Nur in einem abgeleiteten Sinne kann daher von einem Vorrang
der Person vor der Sache schlechthin die Rede sein ; insofern nämlich,
als die Person möglicher Träger von höheren Werten ist als die Sache.

Aus der Unterscheidung von Wert und Sein innerhalb des

Personalen selbst erklärt es sich auch, daß Personalität für Scheler kein
wirklich letztes Normprinzip darstellt, sondern selbst noch einer mate-
rialen Normierung unterworfen bleibt 2.

1 Vgl. unsere Kritik dazu in unserem Schlußkapitel. — Der Begrifi der
« Wertperson » stürzt das Verhältnis um und deutet die Personalität rein axio-
logisch. Die Kritik auch hiezu a. a. O.

2 Zu diesem Auseinanderhalten von Wert und Sein wäre folgendes zu bemerken

: Der Person eignet rein von ihrem Wesenssein her eine ontologische Würde
oder Werthaftigkeit, die sie über alle Sachen erhebt. Darüber hinaus ist sie einer
sittlichen Würde fähig, die sie nicht durch ihr bloßes Sein aktual schon besitzt,
sondern die sie sich in freier Entscheidung erst zu erwerben hat.



Person und Werte 297

C. Die materiale Definition des Persönlichkeitsideals

Mit dem Prinzip des Vorranges der Personwerte vor den
Sachwerten ist für die Ethik noch wenig entschieden. Sowohl die Autonomie
Kants, wie der Atheismus Nicolai Hartmanns, wie die absolute Freiheit
Sartres können sich als Verteidiger der Personwürde ausgeben. Scheler

seinerseits teilt keine dieser Positionen. Im Gegensatz sowohl zum
Königsberger Philosophen 1 wie zum französischen Existentialisten
bedeutet ihm die Selbstwertigkeit der Person durchaus nicht Exemption
von jeder objektiven Norm. Wenn unser Autor den Personwert als
den « Wert der Werte » bezeichnet (Formalismus 524), so will er damit
nur zum Ausdruck bringen, daß die höchsten Werte hinsichtlich ihres
attributiven Verhältnisses einzig der Person zukommen können. « In
keinem Betracht » aber, so betont er, ist die Person « Wertsetzer », sie

bleibt »ausschließlich Wertträger» (I.e. 537).

Ihr Wert bemißt sich nach den objektiven Werten, die sie in sich
aufzunehmen vermag, nach der Wertwelt, der sie als intentionales
Aktzentrum bewußtseinsmäßig, gesinnungsmäßig, seinsmäßig zugekehrt ist
(1. c. 160, 277, 298, 607 ff.). Das heißt, unbeschadet aller Vorrangstellung

der Personwerte gegenüber den Sachwerten, gibt es innerhalb
der möglichen Werthaftigkeit der Person selbst noch eine Rangordnung.
Und diese Rangordnung ist keine subjektiv willkürliche, keine
selbstherrlich autonome. Sie folgt in strenger Objektivität der Hierarchie der
materialen Wertmodalitäten (1. c. 608 f.). Unbeschadet ihrer
unveräußerlichen Würde allem nichtpersonalen Sein gegenüber, kann die
individuelle Person selbst noch sittlich höher oder tiefer stehen.

Die Wertbestimmbarkeit der Person hat als Spielraum die ganze
Skala der materialen Wertordnung. Je nach der vorwiegenden
Ausrichtung auf Genußwerte oder Nützlichkeitswerte, Lebenswerte, geistige
oder religiöse Werte, ergeben sich die Wertpersontypen des

Genußkünstlers, des führenden Geistes, des Helden, des Genies, des Heiligen,
die wir bereits kennen gelernt haben (oben S. 293). Alle diese

Wertpersontypen sind axiologische « Vorbilder », aber nur innerhalb ihres

Geltungsraumes. Es sind dies axiologische, aber an sich noch keines-

1 Gewiß ist, wie Steinbüchel (a. a. O. I 178) Scheler gegenüber bemerkt,
nicht zu übersehen, « daß auch Kant einen materialen Grundwert, die humanitäre

Idee der Vernunftperson in seine Ethik einbezogen hatte ». Aber dieser
materiale Grundwert ist völlig unbestimmt. Die Determination, die Kant ihm gibt,
ist keine materiale, sondern eine rein formale, nämlich diejenige der Gesetzlichkeit.



298 Person und Werte

wegs auch ethische Tüchtigkeiten. Der Genußkünstler ist vorbildlich
in der Kunst des Genießens, das Genie im Bezirk der Erkenntnis usw.

Einen der Wertkategorie des Sittlichen entsprechenden Wertpersontypus

kennt Scheler nicht, wie er denn auch « gut » und « bös » nicht
unter die Modalitäten rechnet (cf. Formalismus 19 ff.). Heiligkeit bedeutet

ein religiöses und kein spezifisch ethisches Ideal. Aber wie die

sittlichen Werte irgendwie alle Werte umspannen, sofern diese eine

Hierarchie bilden, so umspannen sie gleichermaßen auch die

Wertpersontypen. Diese ergeben sich ja einfach « durch die Verknüpfung
der Idee der Wertperson mit der Rangordnung der Modalitäten
der Werte » (1. c. 609). Sie ordnen sich dem entsprechend der materialen
Werthierarchie restlos unter. Die Wahl eines Wertpersontypus als

Vorbildmodell ist nur dann sittlich gut, « wenn die apriorischen materialen

Vorzugsgesetze in ihm erfüllt sind» (1. c. 608 f. ; cf. Nachlaß 164).
Das heißt, der schelersche Personalismus entfaltet sich durchaus

im Rahmen des materialen Wertobjektivismus. Es wird mit ihm keinerlei

Wertnominalismus, keinerlei Wertrelativismus eingeführt. Nicht der
Mensch ist das Maß der Werte, sondern der Mensch ist selbst noch zu

messen am Maß der Werte. Diese Objektivismus geht so weit, daß die

Person, so sie sittlich handeln will, ihre eigene Güte überhaupt nicht
anstreben darf ; ihre Vollendung kann sie nur dadurch sichern, daß sie

sich restlos der objektiven Wertordnung unterwirft1.
Anderseits versucht eben der Personalismus doch eine Korrektur

des Wertwesens-Objektivismus, indem er die Wertqualitäten aus ihrer
Verflüchtigung ins rein Abstrakte zurückholt, in ihre konkreten
Zusammenhänge hineinstellt und somit der menschlichen Natur — der
klassischen Norm der Sittlichkeit — wieder näher bringt 2.

[Schluß folgt.)

1 Vgl. den Abschnitt « aktualistischer Personalismus ».
2 Ob dieser Versuch einer Konkretisierung als gelungen zu bezeichnen ist,

wird die Schlußkritik auszumachen haben.


	Person und Werte

