
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie

J. de Vries S. J. : Logica. — Freiburg, Herder. 1950. — vin-181 SS.

Dieses Werk bildet den ersten Band der Sammlung « Institutiones
philosophiae scholasticae », herausgegeben von den Professoren der Gesellschaft

Jesu aus Pullach, und bietet den Traktat der Logik. Als Grundlage
diente die von Karl Frick S. J. herausgegebene Logik, die 1931 die siebte
Auflage erlebte. Der Stoff wurde aber gründlich bearbeitet und teilweise
stark verändert.

Streng thomistisch hält sich der Verf. an das Formalobjekt dieser
Wissenschaft und scheidet darum die Erkenntnislehre aus, die einem
weiteren Bande vorbehalten ist. Nur soweit diese Fragen zum Verständnis
notwendig sind, werden sie dargelegt.

Besonders wertvoll ist die Einführung in die Philosophie, die 76 Seiten
umfaßt. Mit vollem Recht hält der Autor an der thomistischen Einteilung
der Philosophie fest. Zu begrüßen ist, daß de Vries in dieser Einleitung
mit Nachdruck den Einfluß des Menschen und seines Milieu auf die
Philosophie aufzeigt. Die Studenten werden sich so weniger an den verschiedenen
philosophischen Ansichten stoßen und auf die Gefahren, welche die
Philosophie beständig bedrohen, aufmerksam. Auf der andern Seite werden sie
aber doch vertrauensvoll die Wahrheitsforschung an die Hand nehmen.
Ganz einverstanden bin ich mit dem, was de Vries über die christliche
Philosophie schreibt. Es ist m. E. etwas vom Besten, was darüber
geschrieben wurde. Die aufgestellte These lautet : « Quamquam philosophia
ut talis minus apte dicitur 'Christiana', existit tarnen forma philosophiae,
quae recte 'philosophia Christiana' appellatur ; immo philosophia tantum
ut philosophia Christiana illam perfectionem obtinere potest, cuius de se

capax est. » Ein längerer Überblick über die Philosophiegeschichte schließt
die ausgezeichnete Einleitung.

Die Logik ist, wie üblich, eingeteilt in die Lehre vom Begriff, vom
Urteil und vom Schluß. Der analoge Begriff (S. 112) hätte m. E. präziser
gefaßt und länger erklärt werden dürfen, weil er von fundamentaler Bedeutung

ist.
Das ganze Buch ist typographisch ausgezeichnet. Die jedem Abschnitt

vorausgehende reichhaltige Bibliographie macht das Werk sowohl für den
Studierenden als auch für den Fachgelehrten besonders wertvoll. Die Klar-



234 Literarische Besprechungen

heit des Aufbaues und der Einteilung, wie die gründliche Beweisführung
machen es zu einem vorzüglichen Lehrbuch. Die Auswahl des Stoffes
verrät den erfahrenen Schulmann.

Im Hinblick auf die apostolische Institution « Deus scientiarum Dominus

», welche für die philosophischen und theologischen Fakultäten scholastische

Disputationen vorschreibt, fügt der Verfasser ein eigenes Kapitel
über die scholastische Disputation hinzu.

So bildet die « Logik » von de Vries ein ausgezeichnetes Lehrbuch, das
die Reihe des « Institutiones philosophiae scholasticae » ehrenvoll eröffnet.

Stans. C. Hubatka O. F. M. Cap.

J. B. Schuster S. J. : Philosophia moralis. — Freiburg, Herder. 1950.
xv-228 SS.

Was eben von der Logik von de Vries gesagt wurde, gilt zum großen
Teil auch von der Philosophia moralis, die uns J. B. Schuster S. J. schenkt.
Sie bildet den siebten Band der erwähnten « Institutiones philosophiae
scholasticae ». Auch hier verbürgt der Name des Verfassers, der zweimal
die Neuauflage der Moralphilosophie von Cathrein besorgte, für ein gediegenes

Schulbuch. Der Aufbau des Werkes lehnt sich an Cathrein an, doch
sind verschiedene Fragen ausgelassen oder gekürzt oder der Moraltheologie
überlassen worden.

Buchtechnisch erscheint das Werk in gleicher lichtvoller Aufmachung
wie die Logik von de Vries. Den einzelnen Abschnitten oder Kapiteln
wird auch eine wertvolle Bibliographie vorausgeschickt.

Bekannt ist die Disputation zwischen L. Lehu O. P. und V. Cathrein
S. J. über die Sittennorm. Nach den Thomisten ist, im Gegensatz zu
Cathrein, nicht die menschliche Natur die nächste Sittennorm, sondern das
Gewissen ist die unmittelbarste, subjektive, die « recta ratio » die nächste,
innerliche und objektive Norm der Sittlichkeit, während die menschliche
Natur die nächste, die göttliche Wesenheit die letzte fundamentale Norm
der Sittlichkeit bildet. Es ist darum zu begrüßen, daß der Verf. die These
aufstellt : Natura rationalis est fundamentum proximum honestatis in quantum

est imago essentiae divinae. Doch hätten wir eine deutliche
Darstellung der ganzen thomistischen Ansicht gewünscht.

Bedeutungsvoll ist das Buch des Verf. : « Die Soziallehre Leo XIII.
und Pius XI. » (Freiburg 1935). Wenn der versierte Kenner der päpstlichen
Rundschreiben die Soziallehre der Päpste der Kürze halber nicht einbauen
konnte, wie er es gerne getan hätte, hat er doch auf ihre Richtlinien wiederholt

hingewiesen, was dem Buche einen besondern Wert verleiht. Studenten
und Lehrer werden mit Vorteil zu diesem übersichtlichen, klaren und
präzisen Handbuch greifen, welches das Wesentliche nie aus dem Auge verliert.

Stans. C. Hubatka O. F. M. Cap.



Literarische Besprechungen 235

Thomas E. Davitt S. J.: The Nature of Law. — St. Louis, Mo. (U. S. A.),
Herder Book Co. 1951.

Nach der Ansicht des Rezensenten handelt es sich um das wichtigste
Buch zur Philosophie der Gesetze, das seit geraumer Zeit erschienen ist.
Es behandelt die alte Frage, die seit dem 13. Jahrhundert Philosophen und
Theologen in zwei Lager teilt, ob nämlich Gesetz wesentlich eine Angelegenheit

des Verstandes oder wesentlich eine Angelegenheit des Willens sei.
Eines der großen Verdienste des Werkes besteht darin, daß es deutlich
zwei verschiedene Schulen anerkennt. Der Verfasser, obwohl ein Mitglied
der Gesellschaft Jesu, ist nicht allzu sehr darum bemüht, Suarez in seiner
Gesetzeslehre als Thomisten hinzustellen. Er sagt in der Tat, daß Suarez
in seinen früheren Werken thomistisch war und die thomistische Psychologie

voll und ganz anerkannte. Er lehrte damals, der Intellekt stehe über
dem Willen und Befehlen (imperium) sei wesentlich ein Akt des Verstandes.
In « De Legibus » jedoch gab er die thomistische Psychologie-Lehre auf
und trat auf die Seite der Voluntaristen über. Er scheint sich aber im
neuen Lager nicht besonders glücklich gefühlt zu haben, da er, wie der
Verfasser zeigt, in der Erklärung der Verbindlichkeit der Gesetze hin und
her schwankt. Er leitet diese sowohl vom Willen des Gesetzgebers als auch
vom Gegenstand der Gesetze, beziehungsweise von der objektiven
Hinordnung von Mitteln zum Ziel, ab.

Von der voluntaristischen Richtung werden sechs Vertreter ausgelesen :

Heinrich von Gent, Skotus, Ockham, Gabriel Biel, Alphons von Castro und
Suarez. Treffend wird in Bezug auf die Natur der Gesetze die Lehre eines

jeden dargestellt. Das Gesetz wird zum Willensakt gestempelt, die Verbindlichkeit

wird vom Willen des Gesetzgebers abgeleitet und schließlich werden
reine Strafgesetze angenommen. Der Gesetzgeber kann, wenn er will, das
Gebotene oder Verbotene als nicht im Gewissen bindend, sondern nur zur
Strafe verpflichtend erklären. Diese voluntaristische Auffassung der Gesetze
ist aber nichts anderes als die Anwendung einer allgemeinen psychologischen
Lehre, nach der der Wille über dem Verstand steht und Befehlen wesentlich
ein Akt des Willens ist. Die Voluntaristen werden hierbei vom heißen
Wunsch geleitet, die Willensfreiheit, die ihnen in der Lehre des hl. Thomas
bedroht scheint, zu schützen und sicherzustellen. Während Thomas sagen
würde, daß der Wille sich selbst durch den Verstand bestimmt, behaupten
die Voluntaristen, daß der Wille sich selbst ohne Verstand, ja sogar gegen
das endgültige praktische Urteil (iudicium ultimum practico-practicum)
entscheiden kann. Sie sind so sehr darauf erpicht, die physische Freiheit des

Willens zu verteidigen, daß sie wirklich das Fundament der moralischen
Verpflichtung zu übersehen scheinen. Wenn nämlich die sittliche Verpflichtung
nicht darin besteht, daß notwendige Mittel zu einem notwendigen Ziel eine
gewisse Notwendigkeit dem freien Willen auflegen, so ist es nur schwer zu
verstehen, worin sie denn überhaupt besteht. Die Voluntaristen unterscheiden
nach P. Davitt nicht immer, wie es nötig wäre, zwischen physischer und
moralischer Notwendigkeit. Man wird also nicht allzu sehr überrascht, wenn man
hört, daß ihre Lehre schon deutlich die Samenkörner der kantischen enthalten.



236 Literarische Besprechungen

Die Möglichkeit reiner Strafgesetze wird von Heinrich von Gent, Biel,
de Castro und Suarez verteidigt. Es werden besonders zwei Argumente
zur Stütze dieser These vorgebracht. Das erste besteht darin, daß solche
Gesetze in den Satzungen religiöser Orden vorkommen. Das zweite besteht
in der Tatsache, daß manchmal eine Strafe auferlegt wird « sine culpa, sed

non sine causa ». Auf diesen letzten Grundsatz geht Heinrich von Gent
zurück, um die Gesetze des Ordenslebens zu erklären. Wie aber der
Verfasser klar und richtig betont, besteht zwischen Vorschriften religiöser
Orden und ziviler oder kirchlicher Gesetzgebung ein Unterschied, der zwei
verschiedene Welten trennt. Die Vorschriften des Ordenslebens beruhen
letzten Endes auf freier Entscheidung und Übereinkunft. Die Gesetze der
Kirche und des Staates aber haben eine andere verpflichtende Basis. Aus
diesem Grunde geht es nicht an, von dem, was möglich ist im Ordensleben,
auf das, was möglich ist im zivilen oder kirchlichen, zu schließen.

Nach thomistischer Auffassung ist Gesetz wesentlich eine Angelegenheit
des Verstandes. Seine Verbindlichkeit kommt nicht vom Willen des Gesetzgebers,

sondern vom Gegenstand des Gesetzes, von der objektiven Beziehung
von Mitteln zu einem Ziel. Folgerichtig scheinen reine Strafgesetze
ausgeschlossen. Der Verfasser trifft wiederum eine Auswahl von sechs der
treuesten Repräsentanten dieser Richtung : Albert der Große, Thomas,
Cajetan, Dominikus Soto, Bartholomäus de Medina und Robert Bellarmin.
Wie nämlich P. Davitt darlegt, ist Bellarmin in diesem Punkte
thomistischer als die Thomisten selber. Obschon de Vitoria Thomist und, besonders

in Bezug auf das Völkerrecht, ein nennenswerter Autor war, findet er
doch in diesem Symposion keinen Platz, da er in seiner Erklärung der
Verpflichtungskraft der Gesetze nicht thomistisch war. Er lehrte mit den
Voluntaristen, daß die Verpflichtung und Bindung vom Willen des Gesetzgebers

abhängt. Auch andere Thomisten haben nach der Ansicht des
Verfassers durch die Annahme der Möglichkeit reiner Strafgesetze die thomisti-
schen Grundsätze verlassen. In diesem Zusammenhang werden mit
Zustimmung die Worte von P. Gonzalez O. P. zitiert, nach denen es für einen
Thomisten ein « nicht zu duldender Fehler » ist, die Existenz von reinen
Strafgesetzen anzunehmen oder zu verteidigen.

Somit ist also P. Davitt überzeugter Thomist. Wenn er die Thomisten
bekämpft, so deshalb, weil diese der Lehre des « Doctor Angelicus » nicht
immer so treu geblieben sind, wie sie sollten. Wir können wirklich nicht
anders als ihm beistimmen und müssen unserer aufrichtigen Freude
Ausdruck geben, daß er so mutig Stellung nimmt zu einer Frage, für die Ekklek-
tizismus und Kompromisse für lange Zeit an der Tagesordnung waren.
Alles in allem glauben wir, daß vorliegende Schrift ein wirklich bemerkenswertes

Buch ist. Wir empfehlen es allen, die sich in ernster Weise mit der
Philosophie der Gesetze befassen wollen.

Maynooth (Irland). /. Collins O. P.



Literarische Besprechungen 237

B. v. Brandenstein: Der Aufbau des Seins. — Saarbrücken, Minerva-
Verlag. 1950. 464 SS.

Das Werk kann als Zusammenfassung der dreibändigen, bis heute noch
nicht ganz erschienenen « Grundlegung der Philosophie » des gleichen
Verfassers angesehen werden. Es will den Aufbau des Seins, das ist des Seienden,

der Wirklichkeit überhaupt, in einem philosophischen Grundriß bieten.
Gezeigt werden darum die Urbestimmtheiten des Seins, die Hauptstufen
der Seinswirklichkeit und die Haupttätigkeiten des wirkenden Menschen.
In neun Kapiteln wird dieser reiche Inhalt vor dem Leser ausgebreitet.

Nach einer kurzen Darlegung über das Ding oder das Seiende mit
seinen Grundstrukturen : Gehalt, Form, Gestaltung, werden diese Begriffe
in ihrem Wesen, ihrer Verschiedenheit und ihrem inneren Zusammenhang
gesondert und ausführlich behandelt. In der Gestaltungslehre ist
mathematischen Fragen recht viel Raum gewährt.

Daran schließt sich die philosophische Grundlehre der Metaphysik an,
als deren Gegenstand die Wirklichkeit bezeichnet wird, sofern sie sich aus
Gehalt, Form und Gestaltung aufbaut. Der metaphysischen Betrachtung
erschließt sich die Wirklichkeit als dreifach gestuft. Zu unterst ist das
Reich der Materie, darüber liegt die Welt der geschaffenen Geistwesen und
an der Spitze steht der ungeschaffene, unendliche Geist. Dessen Dasein
ergibt sich aus der Tatsache der Bewegung, die notwendig einen Anfang
haben muß. Ausführlich wird über das Kausalitätsprinzip, über die kausale
Tätigkeit der Geistwesen und über die materielle Welt als deren Betätigungsfeld

gesprochen.
An die Metaphysik als Wirklichkeitslehre schließt sich die Darstellung

bestimmter Wirklichkeitsarten an : die der Praxis, der Theorie, des
Kunstgebildes und der Sittlichkeit. Es handelt sich hier um die verschiedenen
Arten und Gebiete menschlicher Betätigung.

Auf 464 Seiten durchleuchtet der Verfasser die Wirklichkeit als
endliches und unendliches Sein, die kausalen Beziehungen zwischen beiden und
die verschiedenen Arten menschlicher Kausalität.

Überall sieht man den Philosophen am Werk, der in tiefdringenden,
zum Teil originellen Überlegungen zu letzten Zusammenhängen und letzten
Lösungen kommen will. Vom Leser wird ständige Aufmerksamkeit und
beharrliches Mitdenken gefordert. Aber die Anstrengung wird belohnt. Bis
dahin unbekannte Schichten und Beziehungen werden sichtbar und bekannte
Bereiche erscheinen in einem neuen Licht.

Am verständlichsten ist auf weite Strecken hin die Darstellung der
verschiedenen menschlichen Tätigkeitsbereiche. Schwierig sind die Ausführungen

über die Grundstrukturen der Wirklichkeit ; die meisten Gegenfragen

läßt die eigentliche Metaphysik stellen.
In vielem stimmt man dem Verfasser zu, in manchem folgt man

zögernd, in einigem möchte man noch genauere Erklärungen haben.
Aus den Stellen, die wir mit einem, wenigstens vorläufigen,

Fragezeichen versehen haben, seien beispielsweise genannt : die Darstellung des

Allgemeinen im Realen (89) ; die Kennzeichnung von Gehalt, Form, Ge-



238 Literarische Besprechungen

staltung als Urbestimmungen des Seins, ohne daß ihr Verhältnis zum Sein
des Seienden, sowie das Sein als solches genügend geklärt und behandelt
ist ; die Behauptung, jede Ursache müsse notwendig eine geistige Struktur
haben (177, 191, 193, 212) ; die materiellen Dinge könnten keine Ursache
sein (180, 182, 262 ff.) ; die Ursache müsse unendlich reicher sein als ihre
Wirkung (180) ; nur Wesen des ersten oder zweiten Seinsgrades könnten im
Bereich des dritten Grades ursächlich tätig sein (199 ff., 212, 244, 246, 255).
Wer nicht guten Willens ist, kann die Darlegungen über die freie Handlung
des Geschöpfes (256) und über das Problem der vollkommensten Welt
(259 ff.) mißverstehen. Im ethischen Wert möchte man mehr sehen als der
Verfasser in ihm sieht (422), und man möchte nicht alles, was er unter die
sittlichen Werte rechnet (431 ff.), dort untergebracht wissen. Doch auch da,
wo man die Gefolgschaft versagt, wird man geistig bereichert.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

J. Maréchal : Le point de départ de la métaphysique. Cahier IV : Le
système idéaliste chez Kant et les postkantiens. (Museum Lessianum,
Section philosophique, 6.) — Bruxelles, Edition Universelle. 1947. 487 SS

P. Maréchal ist am 11. Dez. 1944 gestorben, ohne daß er sein großes
Werk über die Entwicklung der Erkenntnistheorie vollenden konnte. Der
4. Band, der eine Diskussion des transzendentalen Idealismus bei Kant
und nach Kant begreifen sollte, stand noch aus. Nach der Herausgabe
des 3. Bandes hatte M. die Abfassung desselben aufgeschoben, um sofort
den 5. Band, Le thomisme devant la philosophie critique, zu veröffentlichen

(1926). Er arbeitete jedoch an der Redaktion des 4. Bandes, als
im Mai 1940 seine Manuskripte mit dem Scholastikat von Eegenhoven
eingeäschert wurden. Während des Krieges begann er die Arbeit von
neuem und vollendete den ersten Teil des Bandes : Le système idéaliste
chez Kant. Trotzdem eine Notiz des Verf. vom 3. Dez. 1944 darauf
aufmerksam machte, daß dieser Teil noch durchzuarbeiten sei, haben die
Herausgeber vorgezogen, nichts daran zu ändern, damit an der Authentizität

des Werkes nicht gezweifelt werden könnte.
Vom 2. Teil, L'idéalisme transcendantal après Kant, war bloß der

Titel vorhanden. Um die Lücke auszufüllen, haben die Herausgeber aus
dem Nachlaß M.s verschiedene Studien veröffentlicht, in denen der Verf.
seine Ideen über diese Periode darlegt. Eine erste : Types principaux
d'interprétation du Kantisme, die M. in den Jahren 1930-31 für seine
Schüler verfaßte, soll als Einleitung zu diesem Teil gelten. Die drei andern :

L'idéalisme transcendantal de Fichte, Les grands systèmes idéalistes, Le
criticisme de Fries, sind einem älteren Entwurf des Gesamtwerkes, der
in die Jahre 1917 und 1918 zurückreicht, entnommen.

Wenn dieser Teil auch etwas fragmentarisch aussieht, so haben die
Herausgeber sich doch ein großes Verdienst dadurch erworben, daß sie
das Werk M.s doch aus seinem Schrifttum ergänzt haben.

Rom, S. Anselmo. /. P. Müller O. S. B.



Literarische Besprechungen 239

J. Maréchal S. J.: Mélanges Joseph Maréchal. T. I : Oeuvres ; T. II :

Hommages. — Paris, Desclée de Brouwer. 1950. 380 ; 422 pp.

Der nicht ausgeführte Plan, P. Maréchal zum goldenen Ordensjubiläum
(1943) eine Festschrift zu widmen, wurde insofern doch verwirklicht, als
einige Jahre später, 1950, das genannte zweibändige Werk erschien. Allerdings

weilte der, dem es gilt, damals nicht mehr unter den Lebenden, er
war schon 1944 gestorben.

Fachkollegen, Freunde, Mitbrüder und Schüler aus aller Welt haben
zusammengearbeitet und dem verdienstvollen Philosophen in den « Mélanges »

ein würdiges Denkmal gesetzt.
Der erste Band bietet zunächst eine kurze Lebensbeschreibung des

liebenswürdigen Menschen ; daran anschließend einen Aufriß der geistigen
Gestalt des scharfsinnigen Philosophen, seine Entwicklung, seine
philosophischen Grundgedanken, wie sie in der schriftstellerischen Tätigkeit
zwischen 1901-1913 sichtbar werden. Die darauf folgende Bibliographie zeigt
eindrucksvoll, welch' fruchtbarer Geist in dem so gebrechlichen Körper
Maréchals wohnte. Den Abschluß bilden wichtige Artikel, die schon an
weniger zugänglichen Stellen erschienen waren, und solche, die M. noch
nicht veröffentlicht hatte.

Der zweite Band enthält aus der Feder namhafter Fachgelehrten
Abhandlungen in französischer, deutscher und englischer Sprache. In drei
Teilen : Philosophie, Psychologie, Geschichte der Philosophie werden hier
Dinge behandelt, die zum Teil im Mittelpunkt der heutigen philosophischen
Auseinandersetzung und dem Denken Maréchals sehr nahe stehen.

Die beiden Bände sind eine reiche Fundgrube philosophischer Fragen
und Lösungsversuche. Sie dienen dem besseren Verständnis der Philosophie
Maréchals und erfüllen zugleich auch dessen Wunsch : die scholastische
Philosophie in der lebendigen Auseinandersetzung mit neuzeitlichen
Strömungen zu bewahren und zu bewähren.

Geistingen, Sieg. / Endres C. Ss. R.

T. Haecker: Tag- und Nachtbücher. — Ölten, Summa-Verlag, Hegner-
Bücherei. 1948. 307 SS.

Dieses Buch enthält die letzten Gedanken Haeckers, die ihm aus der
schmerzvollen Auseinandersetzung mit den Ereignissen der Jahre 1939-1945
erwuchsen, als die in jedem Bösen schlummernden selbstzerstörerischen
Kräfte sich bereits zu zeigen begannen und das Deutsche Reich dem Untergang

entgegentrieben. Sie sind sein letztes geistiges Vermächtnis geworden.
Ihre Sammlung trägt den Titel Tag- und Nachtbücher, weil sie durch
tägliche Aufzeichnungen entstanden sind, so daß das Ganze die Form
eines Tagesbuches hat, Haecker jedoch stets nur eine nächtliche Stunde
dazu verwenden konnte, da er unter der Kontrolle der Staatspolizei stand
und jederzeit mit Hausdurchsuchungen rechnen mußte. Der Titel darf
aber sicherlich noch in einem tieferen, symbolischen Sinn verstanden werden.
Letztlich ist jene Nacht gemeint, die das Ethos und damit das Geschick des



240 Literarische Besprechungen

ganzen Volkes, verführt von seinen Machthabern, in diesen Jahren um-
dunkelt hatte. So rein wie möglich sucht er in unbestechlichem Urteil
Stand zu fassen, um so das Tageslicht der Wahrheit auf betäubende
Illusionen und das Gaukelspiel einer Pseudoordnung zu werfen.

Aber nicht nur an den Tagesereignissen entflammt Haeckers Gedanke,
er findet auch immer wieder Muße zu seinen Lieblingsthemen aus dem
Bereich der Sprachphilosophie, Anthropologie, Theodizee zurückzukehren,
ja sie bilden den größeren Teil des Buches. Wenn man darum nach einer
alle Aufzeichnungen umfassenden Einheit suchen will, so ist sie weder im
Inhaltlichen noch im Formalen zu finden. Das entspricht dem Charakter
eines Tagebuches. Sie besitzen keine Einheit, wie sie durch ein vorgefaßtes
Ziel, einen ausgewählten Gegenstand entsteht, aber dafür ist allen etwas
von der lebendigen Einheit des Geistes Haeckers aufgeprägt. Gerade
dadurch werden sie zu einem einzigartigen Dokument existentiellen Denkens
im strengsten und genauesten Sinn. Man kann förmlich miterleben, wie
hier mit den ihn umtobenden Vorgängen ein Mensch denkerisch und ein
Christ glaubend fertig zu werden sucht. Ein Denken offenbart sich hier,
das zwar dem augenblicklichen Geschehen verpflichtet, aber nicht verfallen
ist. Darum findet es immer wieder bewundernswerte Freiheit, sich vom
Umdrängenden zu lösen und ruhenden Dingen und Geheimnissen sich zu
öffnen. Haecker gesteht von sich selbst : « All mein Wissen und auch
Schreiben ruht doch auf meinem Glauben. Ich erschrecke manchmal
darüber, wie sehr das der Fall ist. Alle meine Erkenntnisse zerfallen in
zusammenhanglose Stücke, in sinnlose leere Stücke, wenn sie nicht im
Glauben hangen. » Etwas aber sagt Haecker nicht, was der Lesende doch
erkennt, daß dieser Glaube reif geworden war für die Umwandlung in die
Schau. Jahrzehntelanges Nachsinnen führte Haecker an die Grenzen des

in dieser Welt Verstehbaren und Sagbaren. So verzichtet er nun, sich in
Lösungen zu bergen, die doch nur Vorletztes sind, und bekennt sich zu der
dahinter weiter bestehenden Unwissenheit : « Absolutes Schweigen vor dem,
was ich mit dem besten Willen nicht verstehe, sagt mir mehr zu als halbe,
gezwungene Erklärungen, die einen bitteren Geschmack in meinem Geiste
zurücklassen Darum schweige ich hier lieber im Abgrund meiner
Unwissenheit und bete an. » Wo aber die Anbetung aus einer docta igno-
rantia aufzusteigen beginnt, wird der Mensch würdig, daß ihm diese
Unwissenheit von Gott in die scientia beata verwandelt wird.

Da sich unter den Aufzeichnungen auch Notizen autobiographischen
Charakters befinden, schenkt dieses Buch zugleich einen neuen Zugang zu
einem rechten Verstehen der Person Haeckers und seines Lebenswerkes.

Freiburg. J. Czerny O. P.



Literarische Besprechungen 241

E. Husserl : Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge.
Herausgegeben und eingeleitet von Prof. Dr. S. Straßer. — Haag, Martinus Nijhoff.
1950. 244 SS.

E. Husserl: Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen.
Herausgegeben und eingeleitet von Walter Biemel. — Haag, Martinus Nijhoff.
1950. 93 SS.

Aus dem umfangreichen Nachlaß E. Husserls (45 000 unveröffentlichte
Manuskriptseiten), der in dem 1939 gegründeten, von H. L. Breda geleiteten
« Husserl-Archiv » in Löwen geborgen ist, von Fachgelehrten geordnet und
bearbeitet wird, konnten seitdem mehrere Arbeiten des Meisters erstmalig
veröffentlicht werden.

Die Veröffentlichung der einzelnen Werke erfolgt weder ihrer
Entstehung nach, noch nach systematischen Gesichtspunkten. Die Herausgeber,

die mit den Ansichten H's. bis ins einzelne vertraut sind, ohne daß
sie diese deshalb auch schon zu den ihren machen, suchen durch Verwertung
der vielen, von H. später hinzugefügten Anmerkungen eine möglichst getreue
und abgeschlossene Darstellung der Husserlschen Philosophie zu bieten.

Das erste, nach zehnjähriger Arbeit so von S. Straßer herausgegebene
Werk enthält außer den im Titel genannten Arbeiten Husserls noch eine

von diesem stammende Übersicht zu den « Pariser Vorträgen », sowie deren
Übersetzung in die französische Sprache, und als Anhang ausgewählte
Bemerkungen von Roman Ingarden zu den « Cartesianischen Meditationen ».

Die « Pariser Vorträge » sind die beiden Doppelvorträge, die H. am
23. und 25. Februar 1929 an der Sorbonne gehalten hat. Sie sind der Grundstock,

aus dem die « Meditationen » erwachsen sind. Diese können als

grundlegendes Dokument der Phänomenologie angesehen werden.
Weder die Vorträge noch die Meditationen sind leicht verständlich. Es

zeigt sich in ihnen der mit seinen Problemen ringende Philosoph ; aber sie

können, in gegenseitiger Ergänzung und Erklärung, den Leser an das Wesen
der Phänomenologie heranführen, so wie H. sie verstanden hat.

Eine vom Herausgeber dem Texte vorgesetzte Einführung erleichtert
das geschichtliche und sachliche Verständnis, und der textkritische Anhang
bekundet den gewissenhaften Fleiß, mit dem hier gearbeitet worden ist.

Etwas leichter lesbar und verständlich ist der von W. Biemel
herausgegebene zweite Band der Sammlung, die Idee der Phänomenologie. Es
handelt sich hier um fünf Vorlesungen, die H. 1907 in Göttingen gehalten
hat. Sie sind darum von Bedeutung, weil sie einen Wendepunkt im Denken
H's. darstellen : die Hinkehr zur Phänomenologie als Transzendentalphilosophie.

Auf zehn Seiten gibt H. zuerst den Gedankengang der folgenden
Vorlesungen an, der dann in diesen weiter ausgeführt wird. Es werden die
verschiedenen Phasen der phänomenologischen Reduktion gezeigt und die
Art und Weise, wie die Gegenstände sich im Bewußtsein konstituieren. Die
Frage der Konstitution der Gegenstände im Bewußtsein ist ein
Hauptanliegen H's., das er mit dem transzendentalen Idealismus gemeinsam hat.
So zeigen diese Vorlesungen, daß H. nicht erst mit seinen « Ideen zu einer
reinen Phänomenologie» (1913) zum Idealismus überging.

Divus Thomas 16



242 Literarische Besprechungen

Auch bei diesem Werk ist die sorgfältige Behandlung des Textes
rühmend hervorzuheben.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

J. Lenz : Der moderne deutsche und französische Existentialismus.
2. Aufl. — Trier 1951. 199 SS.

In drei Hauptteilen gibt der Verfasser erstens die dem Existentialismus
überhaupt eigentümliche Einstellung und Lehre, zweitens die wichtigsten
Formen der Existenzphilosophie und drittens eine Beurteilung dieser weite
Kreise erfassenden Bewegung.

Unter den vielen Arbeiten, die sich heute mit dem gleichen Gegenstand
befassen, zeichnet die vorliegende sich dadurch aus, daß sie in einer von
jedem Pathos freien, verständlichen Form Anliegen und Lehre der
Existenzphilosophie behandelt.

Dabei kommen die einzelnen Existenzphilosophen in charakteristischen
Punkten reichlich zu Wort, und durch vorgesetzte oder verbindende
Erklärungen sorgt der Verf., daß diese Worte auch verstanden werden.
Dadurch erweist er sich selbst als guten Kenner der einzelnen Lehren und
ihrer Unterschiede. Vor allem die französischen Philosophen werden durch
eine treffliche Übersetzung dem Verständnis der deutschen Leser näher
gebracht. Die Auseinandersetzung erfolgt vom Standpunkt der
christlichscholastischen Philosophie aus. Darum wird auch die fortschreitende
Entfernung der Existenzphilosophie von deren Gedankengut herausgestellt.

Offensichtlich ist der Verf. bemüht, Licht und Schatten richtig zu
verteilen. Er würdigt das Anliegen der Existenzphilosophie, anerkennt die
neuen Einsichten, die ihr zu verdanken sind, und sucht gewagte
Formulierungen als Reaktionen gegen Theorien der Vergangenheit und Nöte der
Gegenwart zu verstehen. Klar werden die Unterschiede und Gegensätze
zwischen scholastischer und existentialistischer Einstellung und Beurteilung
hervorgehoben. Das Endurteil über die Existenzphilosophie, das im Wesentlichen

eine Verurteilung ist, ist vom Standpunkt des Verf. aus gut begründet.
Etwas zu kurz kommt so die Auseinandersetzung mit der Existenzphilosophie
von deren eigenen Grundlagen aus, die vielleicht solchen, die nicht auf
dem Boden der Scholastik stehen, erwünscht gewesen wäre. Aber die vom
Verf. gewählte Art ist nicht nur dessen gutes Recht, sie wird auch von
höchster kirchlicher Stelle aus den Vertretern der christlichen Philosophie
ans Herz gelegt. So ist denn gerade auch der Scholastiker dem Verfasser
für seine klaren und klärenden Ausführungen zu Dank verpflichtet.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

B. Pruche : L'Homme de Sartre. —- 1949. 128 pp.
Der Mensch ist das Anliegen, mit dem sich J. P. Sartre sozusagen auf

jeder Seite seines ausgedehnten Schrifttums befaßt. Aber nicht auf jeder
Seite treten die charakteristischen Züge seines Menschenbildes hervor. Diese
hat B. Pruche in mühsamer Kleinarbeit aus den philosophischen und litera-



Literarische Besprechungen 243

rischen Werken Sartres zusammengetragen und sie, Mosaiksteinchen ähnlich,
zu einem Ganzen zusammengefügt. In das Licht der philosophischen Lehre
gestellt, werden so die literarischen Werke, die Idee, die ihnen zu Grunde
liegt, besser verständlich. Die dort auftretenden Personen sind gleichsam
Mannequins, die diesen oder jenen Zug des Menschenbildes, wie es Sartre
vorschwebt, vorführen sollen. Existenz, leeres Bewußtsein, Freiheit, Akt,
Ansichsein, Fürsichsein, Fürandresein, Nichts : das sind die Hauptsteine, mit
denen Sartre arbeitet. Sie schillern in verschiedenen Farben und diese
Farben schwimmen immer wieder ineinander. P. lehrt uns, diese Farben
zu unterscheiden und fügt die Steinchen so zusammen, daß Sartres
Menschenbild dem Leser doch in einer gewissen Schärfe entgegentritt. In
sich aber muß trotz allem das Bild dunkel bleiben, da Sartres Mensch als
wesenslose, sich selbst im freien Akte schaffende Wirklichkeit, immer
wieder andere Möglichkeiten ergreifen kann. Abschließend nimmt der
Verfasser Stellung zu Sartres Deutung des Menschen als Sein für den
andern und legt als letzte Wurzel seiner entstellenden Deutung den Haß
dar, in den Sartre die Liebe verkehrt. Einen noch größeren Dank hätte
sich der Verfasser gesichert, wenn er auch zu andern Begriffen Sartres,
besonders zu dem der Freiheit und des Aktes, Stellung genommen hätte.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

E. Mayer: Dialektik des Nichtwissens. (Supplementum 5 des Jahrbuchs
der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft.) — Basel, Verlag für
Recht und Gesellschaft AG. 1950. 376 SS.

Dem Verfasser, der in seiner philosophischen Haltung Kant, Kierkegaard

und vor allem K. Jaspers verpflichtet ist, geht es in seinem umfangreichen

Werk um ein Philosophieren, das das Merkmal des Nichtwissens hat.
Das ist zwar nicht die einzige, aber doch die eigentlichste Art zu
Philosophieren. Es soll der dialektische Grund eines solchen Philosophierens als
Nichtwissen erhellt werden.

Dieses Nichtwissen ist mehr als das Fehlen von Wissen, mehr als die
einfache Unmöglichkeit des Nichtwissenkönnens. Es ist jener innerliche
Reichtum, jene Freiheit, die im Absehenkönnen von Wissen bestehen. Das
Nichtwissen gewinnt seine Sicherheit aus dem Versagen des Wissens, in
dem der Mensch unübersteigbare Grenzen immer wieder übersieht und
durch solches Übersehen nur zu einem Scheinwissen kommt. Der Grund,
der Urgrund, dem das Nichtwissen entsteigt, ist das konkret Selbstschöpferische,

aus dem heraus der einzelne selbst wird — wenngleich nicht durch
ihn allein — und denkt. Der denkende Ursprung ist mögliche Existenz.

Unter Dialektik ist ein transzendierendes Denken zu verstehen, das
zwei « Seiten » im Denken erstehen läßt, wodurch dann der Ursprung sich
auf das Eine des Seins bezieht.

In zwölf Kapiteln kreist die Untersuchung in immer wieder neuen
Formulierungen um dieses, hier nur knapp skizzierte Anliegen, wobei dann
die verschiedensten Gesichtspunkte und Beziehungen beachtet werden. Die
tiefbohrenden und gedankenträchtigen Ausführungen fordern vom Leser an-



244 Literarische Besprechungen

gespannte Aufmerksamkeit, und auch dann erschließt ihr Sinn sich erst
nach wiederholter Lektüre. Eine kritische Auseinandersetzung über jenes
Letzte, « das zwar Grenze unseres Wissens, aber Mitte unserer Existenz
ist », wüchse sich notwendig zu einer Auseinandersetzung mit den Grundlagen

der Philosophie Jaspers aus und dafür müßte der Rahmen einer
Besprechung weit überschritten werden.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

Pastoraltheologie

Th. Bovet : Lebendige Seelsorge. Eine praktische Anleitung für Pfarrer
und Laien. — Bern, Haupt. 1951. 205 SS.

Man ist heutzutage nicht mehr allzu überrascht, wenn ein Arzt ein
Buch « für Pfarrer » schreibt. Hat doch die Auffassung von der Ganzheit-
lichkeit der Medizin, d. h. die Überzeugung, die einzelne Krankheit nicht
nur isoliert für sich und nicht nur im Ganzen des Körpers, sondern im
Gesamt der beseelten Person betrachten zu müssen, den Mediziner in die
Nähe dessen geführt, der sich in erster Linie von der « anderen Hälfte »

des Menschen, von seiner Seele her, um den « Patienten » bemüht. Seinerseits

nimmt der Seelsorger heute mehr denn je das Wissen des Arztes,
Psychologen und Psychiaters dankbar entgegen. Dies gilt in besonderer
Weise für den katholischen Priester, der ja, etwa im Beichtstuhl, auch als
« Medicus » wirkt, wie die Theologie sagt, und als solcher für das Heil der
sich anvertrauenden Seele « medicinae » und « media apta » vorschreiben
muß. Dabei sollte der geistliche Seelenarzt wissen, daß er bei der Wahl
eines an sich religiösen Heilsmittels auch Rücksicht nehmen muß auf die
psycho-somatische Struktur eines « Falles », will er nicht das Odium eines
Dilettanten und Kurpfuschers oder zumindest eines bedenklich Ahnungslosen

auf sich laden.
Das neue Buch von B. wird seine Anziehungskraft auf die Seelsorger

nicht verfehlen. Ist der Verfasser doch zu gut bekannt, und flößt schon
ein Blick auf das beigefügte Verzeichnis der zu Rate gezogenen Bücher
Vertrauen ein. Nicht weniger als 305 Autoren, Christen und Heiden, nur
wenige davon von ihm selbst nicht gelesen, lädt er ein, um sie von ihren
theologischen, philosophischen, psychologischen, medizinischen und
ethnologischen Standpunkten aus etwas zu seinem Thema reden zu lassen. —
Es ließen sich übrigens noch einreihen : J. Klug, Tiefen der Seele ; /. Gold-
brunner, Individuation, Krailing vor München 1949, Wewel ; A. Keenan,
Neurosis and sacraments, London 1950, Sheed and Ward. Der Verfasser
von Nr. 118 schreibt sich mit einem « r », « Jores » Arthur; die zitierte
Rektoratsrede ist in Hamburg 1951 im Conrad Cloß-Verlag erschienen.
Man möchte außerdem den geehrten Autor für gewisse Fragen auf katholische

Quellenwe,rk.e hinweisen, wie z. B. die Dokumentensammlung zur kath.
Glaubens- und Sittenlehre von H. Denzinger, « Enchiridion symbolorum »,

Freiburg (Herder), ferner auf die Eheencyclica Pius XI., Casti connubii
(Herder, Freiburg, Ausgabe mit lat.-deutschem Text), für Ehefragen. Pro-



Literarische Besprechungen 245

bleme, die den christliche Glauben berühren, werden vortrefflich behandelt
im 15. Band der Deutschen Thomasausgabe, Kerle, Heidelberg.

Überdies empfiehlt sich das Buch durch seine grundsätzliche Stellungnahme

zur Reichweite, bzw. Begrenztheit menschlicher Seelenbetreuung.
B. ist sich bewußt, daß psychische Anomalie letztlich nur geheilt werden
kann durch Rückkehr des Menschen in die Ordnung Gottes und das Bleiben
in ihr. Dies anzufangen und zu vollbringen, liegt allein in der Macht und
Gnade Christi, wie der Verf. öfters unzweideutig betont. Darum vermögen
Psychologen und Seelsorger an sich lediglich auf der Ebene der Natur zu
disponieren (für die freie Einwirkung Gottes). (Man vergleiche dagegen die
völlige Überschätzung der Psychotherapie durch Dr. med. A. Stampa in
seinem Artikel « Drill oder Berufung » in « Ärztliche Mitteilungen », Gießen,
Lahn, 1950, Heft 1, S. 15 f.) Freilich wird der Menschen- und
Gottverbundene Christ durch das Gebet für einen Anvertrauten Mitmenschen noch
etwas mehr zustande bringen als bloß durch die Künste der Psychotherapie.
Diese sicherlich nicht unbedeutende Möglichkeit scheint B. nicht im Auge
zu haben, obwohl er über das Gebet als solches überaus schöne Dinge zu
sagen weiß (S. 119 ff.). Und wie hätte in dieser Hinsicht erst die
Vermittlung übernatürlichen Lebens durch die Sakramente betont werden
können B. legt als Protestant natürlich den Hauptwert auf die Wirksamkeit

des reinen « Wortes ». Dementsprechend lautet bei ihm die Definition
der Seelsorge (nach Thurneysen) : « Ausrichtung des Wortes Gottes an
den einzelnen» (S. 11). Damit kommt das Sakrament als Seelsorgsmittel
und der geweihte Priester als eigentlicher Seelsorger grundsätzlich außer
Betracht.

In sieben Kapiteln bespricht B. nun eine bunte Fülle von Problemen.
1. Was ist Seelsorge 2. Was ist der Mensch Nach diesen grundlegenden
Ausführungen macht der Verfasser den Seelsorger mit außerordentlichen
Phänomenen bekannt : 3. Der Mensch und die Mächte (Kundgebungen
Verstorbener, Zauberei, Süchte u. a. m.). Sodann «möchten wir konkreter
erfassen, worin für den einzelnen die Sünde besteht, und wie er davon erlöst
werden kann » : 4. Sünde und Bekehrung. 5. Bleiben (d. i. in Christo). Im
sechsten Kapitel wird dargelegt, « in welchen konkreten Situationen des
Lebens die Seelsorge eingreifen kann und eingreifen soll » : Krankheiten,
Tod, Eheproblem, Nöte der Gemeinschaft, Glaubensnöte. Das Werk schließt
mit einem Abschnitt über die Person des Seelsorgers.

Beim Lesen des Buches wird man immer wieder überrascht von der
Fülle trefflicher Gedanken, die der Verf. nicht nur als Arzt und Psychiater
(hier natürlich vor allem), sondern auch vom Standpunkt der Philosophie
und Theologie aus vorzuführen weiß. Man spürt : hier spricht ein Mann,
der in seiner Praxis die so verschiedenartigen und sonderbaren Patienten
nicht nur mit Geduld und Verständnis anhört, sondern ihnen entsprechend
ihrer verschiedenen Weltanschauung jeweils etwas Passendes zu sagen
vermag, was sie irgendwie in den Rahmen des Christentums hineinstellt. Mit
allen pflegt er Freundschaft und jeden läßt er gerne zu Worte kommen :

Luther, Zwingli, Thomas von Aquin, Karl Barth, Theresia von Avila, Frank
Buchman. Selbst Tibet bringt seine Weisheit herbei und der ekstatische



246 Literarische Besprechungen

Sektenanhänger findet nicht weniger ernsthaftes Gehör. B. scheut sich nicht,
spezifische Catholica anzuerkennen, wie z. B. die «vielgeschmähte katholische
Beichte » (S. 86), die Unterscheidung zwischen Person und Amt im
katholischen Priester (S. 179), die Idee der Aufopferung menschlicher Not an
Gott (S. 134), die katholische Priesterweihe (S. 173). Diese großzügige Weite
seines Denkens, mit der er vieles, auch nicht immer gerade Zusammenpassendes

gelten läßt, das angenehme Fluidum seines freundlichen Christentums,

unter dessen blauem Himmel sich alle möglichen Bekenner ungeniert
aufhalten dürfen, und wo auch einer, der « nicht alles glauben kann, was
in der Bibel steht », noch als « sehr erfahrener und wirksamer Christ » gelten
kann (S. 161), — dieses Allerweltschristentum, das den « moralischen
Krampf, die Aszese », nicht kennt (S. 93), wo Christus nicht zum « Fasten »

aufruft (S. 99), und sich alle menschliche Schuld ohne viel eigenes Zutun
beseitigen läßt im bloßen Glauben und Gedanken an die Erlösungstat
Christi, macht Bovets Buch so verführerisch — im guten und im weniger
guten Sinn. Wahrheit und Fragwürdigkeit mischen sich darin wunderlich
durcheinander.

Auf Fragwürdigkeit stößt man natürlich vor allem auf Gebieten, wo
sich der Verf. nicht mehr als Fachmann äußert. Wenn man von einem Arzt
in Theologicis und Philosophicis billigerweise auch die Präzision, Tiefe und
Zusammenschau des zünftigen Wissenschaftlers nicht erwarten darf, so
scheint es, als sei der Verf. stellenweise doch zu sehr von seinem Gespür
für das Richtige verlassen worden.

Was wird z. B. nicht alles mit seiner Maxime angestellt werden können :

« Recht ist, was der künftigen Ehe nützt », selbst mit der Einschränkung,
daß die « allgemeine Ausrichtung auf die große Ordnung der Ehe » gewahrt
werden müsse (S. 72) Auch innerhalb dieser « Einschränkung » ist wohl
manches « Unmögliche » möglich, wenn auch Schlagworte wie « Geschlechtliche

Freiheit vor der Ehe » u. ä. ausdrücklich als verwerflich zurückgewiesen
werden (S. 145). Auch scheint bei B. die moralische Elastizität innerhalb
der Ehe schon einiges ertragen zu können bevor ein Protest des Gewissens
vernehmbar wird, zumal die oben genannte Maxime auch für die bestehende
Ehe gilt (S. 146). Im Falle, wo eine «zweckmäßige Verhütung der
Empfängnis » angebracht ist, « sind nicht die Art des angewandten technischen
Mittels, sondern die Motive, die zu seiner Anwendung führten, von
seelsorgerlicher Wichtigkeit » (S. 144). Der Zweck heiligt also das Mittel. Im
übrigen werden als empfängnisverhütende Methoden außer periodischer
Enthaltsamkeit die verschiedenen mechanischen und chemischen Mittel
sowie sterilisierende Operationen aufgezählt, wobei « vor allem der Arzt zu
entscheiden haben wird, welche Methode im gegebenen Fall angezeigt ist »

(S. 144). Somit wird die Ehe eine Angelegenheit der ärztlichen Technik
zwecks künstlicher Ausschaltung der natürlichen Finalität des Geschlechtsaktes.

Doch sucht B. dieses zweifelhafte Vorgehen wiederum vor der Kritik
zu retten mit dem schönen, allgemeinen Satz : « Die ganze Betrachtung der
Geschlechtlichkeit vor und in der Ehe soll nicht auf irgendeinem Moralgesetz

beruhen, das diese Handlung als 'schlecht' und jene als 'gut' bezeichnet,

sondern sie soll von der Schöpfungsordnung der Ehe ausgehen » (S. 146).



Literarische Besprechungen 247

Was ist ein « Moralgesetz » aber anderes als die in Form einer sittlichen
Norm ausgesprochene Schöpfungsordnung « Kein Moralgesetz und doch
Schöpfungsordnung » hieße soviel wie : keine Rechnung und doch Mathematik.

Allein selbst das beruhigende Wort von der « Schöpfungsordnung »

wird am Schluß in Frage gestellt durch ein Bekenntnis zu einem Zitat aus
Asmussen : « Wir haben keinen absoluten Maßstab, den wir an die Ehen
anlegen, um festzustellen, ob sie hinter diesem Maßstab zurückbleiben oder
ihn vielleicht gar übertreffen » (S. 147). So mag sich also jeder sein eigener
Maßstab sein

Es wäre in ähnlicher Weise noch manches zu sagen, vor allem auch zu
den Kapiteln « Bekehrung » und « Vergebung der Sünden », wo der Verf.
Probleme, Lösungsversuche und deren Fragwürdigkeit wohl sieht, sich
jedoch selbst aus dem Nebel der Unklarheiten zu keinen stichhaltigen
Aussagen durchringen kann. Doch mag das oben Dargelegte zur Charakterisierung

des Buches genügen, das hiermit dem Seelsorger von Fach gerne
empfohlen sei. Er wird aus der dargebotenen Fülle die kostbaren Früchte
mit Freude und zu seinem Nutzen herausholen. Dem, der die Gabe der
Unterscheidung weniger besitzt, können wir jedoch eine solche Empfehlung
nicht geben.

Freiburg. J. F. Groner O. P.

A. Niedermeyer : Handbuch der speziellen Pastoralmedizin. — 2.-4. Band.
Wien, Herder. 1950/51. xn-496 ; xv-378 ; xii-374 SS.

Der zweite Band der speziellen Pastoralmedizin behandelt in
monographischer Darstellung folgende Grundfragen :

I. Die fakultative Sterilität und die periodische Enthaltung. II. Die
Sterilität. III. Die Sperma Untersuchung und -Gewinnung. IV. Die künstliche

Befruchtung. V. Die Impotenz. VI. Die Frage der Ehefähigkeit bei
Mann und Frau nach sterilisierenden Operationen. VII. Die Aufgaben und
Probleme der Eheberatung.

Es geht hier also, wie schon diese rein materielle Übersicht zeigt, um
Themata von geradezu springender Aktualität. Diese Tatsache sichert dem
Buche bereits das geistige Interesse jener Kreise, die beruflich auf die
wissenschaftliche Durchdringung der einschlägigen Materie verpflichtet sind.
Dabei steht die Autorität des Verfassers und sein entscheidendes Mitspracherecht

schon seit dem Erscheinen des ersten Bandes außer jeder Diskussion.
Und daß er unterdessen auch didaktisch gewonnen hat, dürfte dem Buche
noch mehr Freunde gewinnen. Denn die olympischen Exkursionen in die
Randzone des Nadelspezialisten, welche früher die Intelligenz des suchenden
Lesers ohne ärztlich-gynäkologische Plakette mit einer schweren Hypothek
belastet haben, werden hier auf ein erfrischendes Minimum reduziert und
die entscheidenden Anliegen dafür um so konzentrierter dargestellt. Man
hat jetzt den Eindruck : alles ist wesentlich. Das gilt selbst von den
historischen Partien. Sie sind sehr glücklich in die Ideefolge eingebaut und
führen organisch in die eigentliche Mitte. — Dann überrascht in diesem



248 Literarische Besprechungen

zweiten Band die schöpferische Originalität des Verfassers, die früher
weniger in Erscheinung trat. Ich verweise beispielshalber auf die großen
Zusammenhänge, in die gewisse, moral-theologisch sehr akute Fragen
gerückt sind, um darin ihren einzig möglichen Standpunkt zu finden (Fakultative

Sterilität, deren Wahrheit und Lüge, deren Größe und Grenze). Ich
erinnere ferner an Grundbegriffe, die neu herausgearbeitet und dann zum
Ausgangspunkt hochwichtiger und in dieser Form wohl noch nie getätigter
Konsequenzen gemacht werden. (Die Unterscheidung von impotentia coe-
undi und generandi und ihr verschiedener Aspekt im kanonischen und
zivilen Recht. — Die Untersuchung der Ehefähigkeit bei Mann und Frau
und der diesbezügliche Vorschlag, das Begriffspaar : Impotenz oder Sterilität

— durch jenes andere : Parität oder Differenz zu ersetzen.) Ich erwähne
endlich das sechste Kapitel, den klassischen Höhepunkt des Buches, wo
man von der Neuheit der ideelichen Entwicklung einfach niedergezwungen
wird und sich lebendig an das Wort eines alten Moralisten zurückerinnert,
der den Sinn des Moralstudiums in etwas launiger Weise dahin bestimmte,
es müsse den Intellektuellen soweit bringen, ut in ordinariis possit iudicare
et in extraordinariis prudenter dubitare. Keine Frage : wer sich mit den
Ausführungen Niedermeyers intensiv auseinandersetzt, dem vergeht das

Bagatellisieren. Er wird vorsichtig in seinem Urteil, überholt dankbar
seine bisherigen, vielleicht zu einfachen Kenntnisse und arbeitet sie auf
jenes wissenschaftliche Niveau empor, das die seriösen Forschungsergebnisse
der Gegenwart fordert. Hie und da wird er allerdings auch mit einem
kleinen Seufzer der Erleichterung feststellen, daß nicht alle Thesen Niedermeyers

Kathedraentscheidungen sind ; denn manche Probleme werden zwar
auf des Messers Schneide getrieben, aber die Lösung erfolgt nicht immer
klar genug. Vor allem hätte ein Zentralanliegen des Buches, die berühmte
Unterscheidung zwischen finis substantialis und finis Primarius matrimonii,
klarer gesichtet werden müssen. Hier scheinen die Dinge manchmal etwas
zu zerrinnen, und man muß trotz Berufung auf die Salmanticenses, auf
Alfons von Liguori und auf Krempel akrobatische Schwimmübungen machen,
bis man zu festem Uferboden durchstößt. Gerade die Auseinandersetzung
mit Krempel läßt mancherlei Fragen offen. Denn Niedermeyer erweckt
irgendwie den Eindruck, als sei die damalige Kontroverse hauptsächlich
biologisch orientiert gewesen, während meines Wissens der entscheidende
Punkt im philosophisch-theologischen Raum lag.

Aber solche und ähnliche Bedenken seien nur am Rande notiert. Denn
im Zentrum steht die Bewunderung vor einer außerordentlichen
wissenschaftlichen Leistung und der ehrliche Wunsch, auf frohe Fahrt des Buches
in die intellektuelle Welt.

Im dritten Bande nimmt der Verfasser nach Angabe des Untertitels
Stellung zu den Fragen der Schwangerschaft, des Abortus und der Geburt
und stößt damit wieder unmittelbar in eine heißumstrittene Problematik
der Gegenwart vor. Die oben erwähnte springende Aktualität ist hier noch
gesteigert. Und darüber hinaus wird man sagen müssen, daß auch die

gesamte Linienführung zu einer seltenen, bisher wohl noch nicht erreichten
Reife gelangt. Das Buch ist ein klassischer systematischer Wurf.



Literarische Besprechungen 249

In der allgemeinen Inhaltsübersicht werden sechs Abschnitte
angekündigt : I. Das Lebensrecht. Eine sozial-, rechts- und moralphilosophische
Einführung. II. Kindesmord. III. Kultur- und rechtshistorische Studien
zum Problem des Abortus. IV. Die Beseelung des Foetus. Eine grundsätzliche

Vorfrage zum Problem des Abortus. V. Abortus. VI. Geburtshilfliche
Eingriffe.

Diese Aufteilung ist vielleicht nicht besonders glücklich gewählt ; denn
bei näherem Zusehen wird sofort deutlich, daß das Zentralanliegen im
Problem des Abortus liegt (V), während alles andere entweder vorbereitend
darauf ausgerichtet ist (I-IV) oder abschließend daraus folgt (VI).

1. In den vorbereitenden Partien verspricht der Verfasser zweimal
ausdrücklich, den Leser in den Fragenkomplex einzuführen. Und man muß
dankbar anerkennen, daß dieses Versprechen vollgültig eingelöst ist. Die
Begriffe sind scharf umrissen und ihre moraltheologische Forderung wird
überall in psychologisch oft geradezu meisterhafter Form durch
sozialphilosophische und rechtshistorische Überlegungen eingeleitet und durch
die neuesten Forschungsergebnisse aus dem Gebiet der Biologie von der
modernen Medizin her begründet. Im letztgenannten Gedankenkreis horcht
der Thomist besonders interessiert in jenen Partien auf, wo der Verfasser
ein beachtliches Plädoyer zugunsten der schon lange totgeglaubten Sukzessiv-
Beseelung hält. Die Beweisführung hat hier etwas Bestrickendes. Nur will
die Art, wie er den Abortus als Homicidium darstellt, nicht recht befriedigen.

Daß es hier tatsächlich um einen Mord geht und daß man darum
von einem homicidium attentatum und anticipatum sprechen muß, steht
für den katholischen Forscher wohl außerhalb jeder Diskussion. Aber der
zur Begründung aufgerufene Rekurs auf das spezifisch menschliche
Lebewesen und die Unterscheidung in homo perfectus und imperfectus resp. in
Potentia scheint vom philosophischen Standpunkt aus immerhin eine
etwas gewagte Sache. Mag sein, daß der Arzt hier unbewußt eine
Verschiebung der Terminologie vorgenommen hat und seine respektiven
Ausführungen biologisch versteht. Philosophisch sind dieselben jedenfalls schwer
verständlich.

2. Das eigentlich vordergründige Anliegen dieses Bandes ist, wie schon

betont, die Frage des Abortus, die im V. Abschnitt gestellt und beantwortet
wird. Das einschlägige Material ist unter medizinischem, sozial-juristischem
und pastoraltheologischem Blickpunkt geordnet und in einer gewaltigen
Synthese vorgelegt. Das Studium verlangt zwar da und dort, besonders
im Traktat über die Indikationen, schärfste Aufmerksamkeit. Aber der
Verfasser erleichtert dieselbe durch ein feines didaktisches Einfühlungsvermögen.

Überdies hat er die einschlägigen Themen mit einem so großen
Ernst befrachtet und ihre schicksalhafte Bedeutung für Sein oder Nicht-
Sein des Abendlandes mit einer so intensiven Dringlichkeit unterschrieben,
daß man ihm einfach bis in die letzten Konsequenzen folgen muß. Dabei
wird dem Theologen, der kompromißlos die Grundsätze seiner Kirche gegen
eine Welt von Vorurteilen vertreten muß, aus dem Raum der Medizin
selbst wertvolles, apologetisches Material in die Hände gespielt ; denn die
Kritik, die hier ein Fachmann aus seinem unmittelbaren Erfahrungsbereich



250 Literarische Besprechungen

heraus an den verschiedenen Indikationen übt, läßt uns erschütternd
bewußt werden, daß es auch, unabhängig vom Glauben, verbotene Grenzzonen

gibt, und daß, selbst wenn die Übernatur schwiege, die Natur ihr
unüberhörbares Veto sprechen würde.

Unter rein menschlich-affektivem Blickpunkt vermag natürlich auch
Niedermeyer nicht alle Ressentiments zu verdrängen.

So schwingt beispielshalber sein Optimismus hie und da etwas oben-
aus. — Der Kommentar etwa, den er zu Mai's Wort : quid leges sine mori-
bus — gibt, scheint doch der tragischen Tatsache zu wenig Rechnung zu
tragen, daß in hac lacrimarum valle auch der timor servilis seine Bedeutung
hat. Und das auf Seite 208 zitierte Ehrenprädikat aus einer schweizerischen
Frauenklinik vermag den ehrlichen Eidgenossen nicht daran zu hindern,
ein schüchternes, aber sehr beunruhigendes Fragezeichen dagegen
vorzumerken. Der Hinweis ferner darauf, daß bei den modernen klinischen
Verhältnissen sich kaum mehr ernste, unlösbare Komplikationen stellen, läßt
schon durch seine Formulierung einen Rest solcher Komplikationen offen,
ganz abgesehen davon, daß dieser doch bedeutend größer sein dürfte, als
hier angenommen wird, da bis in die Gegenwart hinein ein relativ hoher
Prozentsatz unserer Mütter für eigentlich klinische Geburtshilfe gar nicht
in Frage kommt (vgl. Berggegenden Man kann eben diese bitterschwere
Menschheitsfrage nie restlos aus rein natürlichen Zusammenhängen heraus
erklären. Erst der Glaube sichert eine definitive Lösung. Unser Autor
läßt dies auch deutlich durchblicken. Er steht ja ganz auf dem Standpunkt

der Kirche und zwar so kompromißlos, daß er sogar gegen Ab-
schwächungsversuche von Theologen, die in Gewissenskonflikten dem Arzt
in vielleicht nicht immer ganz glücklicher Form zu helfen versuchen,
Stellung bezieht.

3. Im abschließenden Teil werden wir noch über die Möglichkeiten
geburtshilflicher Eingriffe orientiert. Es handelt sich dabei nach der eigenen
Aussage des Verfassers nicht um wesentlich neue Erkenntnisse, sondern nur
um eine Anwendung der schon gegebenen, grundsätzlichen Erwägungen auf
die konkrete Situation und um eine Hebung der Dinge auf die neuesten,
klinischen Forschungsresultate. Betont sei noch, daß gerade in diesem
letzten Abschnitt die befreiende Weite durchbricht, die der Autor trotz aller
Treue zu den Prinzipien in der Not des Alltags auszustrahlen weiß. Niedermeyer

macht eben nicht einfach in sturem Rigorismus. Er ist Arzt im
vollen, fast priesterlichen Sinne des Wortes. Denn er will immer heilen
und nie verderben. Diese Haltung erfüllt den Leser mit einem großen
Vertrauen, das er in Dankbarkeit für das hochherzige Geschenk dieses
Buches an jenen zurückwendet, der es ihm in die Hände gab.

Der vierte Band trägt den Untertitel : Der ärztliche Eingriff. — Zwar
hat sich schon der dritte Band mit Problemen befaßt, die ganz offensichtlich

in dieses Gebiet gehören (Abortus, Kraniotomie). Doch braucht man
nicht zu befürchten, in bloße Wiederholungen hineinmanövriert zu werden.
Schon die wiederholt erwähnte didaktische Autorität des Verfassers bietet
genügend Garantie für einen fruchtbaren, gedanklichen Fortschritt. Und
ein flüchtiger Einblick in die allgemeine Inhaltsübersicht beweist bis zur



Literarische Besprechungen 251

Evidenz, daß wir hier in steigender Entwicklung immer tiefer in die
Diskussion hineingenommen werden.

Vier Kapitel sind vorgemerkt :

I. Ärztliche Eingriffe und allgemeine Behandlungsmethoden. II.
Eingriffe an den Fortpflanzungsorganen. III. Sterilisation. IV. Kastration.

Diese brennende Themenstellung sichert dem Meister wieder das geistige
Interesse seiner Schüler. — Soweit dieselben von der Moraltheologie her
kommen, werden sie ihre Beobachtungen vielleicht in zwei Resolutionen
zusammenfassen.

1. Der Verfasser hat schon in den früheren Abschnitten seines Werkes
die Grundsätze der Kirche herausgearbeitet, die für die moraltheologische
Beurteilung der einschlägigen Materie von Bedeutung sind. Der von ihm
selbst erwähnte (p. 151) ideologische Zusammenhang zwischen den
verschiedenen Entwicklungsstufen meldet sich hier mit betontem Akzent zu
Wort und erleichtert sehr oft das respektive Urteil. Soweit dasselbe aber
nicht aus früheren Zusammenhängen heraus gebildet werden kann, sondern
auf Grund neuer Positionen auch in neuer Form angefordert wird, versteht
es Niedermeyer in gewohnter Meisterschaft, dasselbe auf Grund
weitstrahlendster medizinischer, sozialer und juristischer Ausführungen
vorzubereiten und von dorther zu begründen.

2. Diese « vorbereitenden » Partien sind von allumfassender,
fachmännischer Gründlichkeit. Im ersten und zweiten Hauptteil werden sie für
den Laien fast zu konzentriert vorgetragen. In der Frage um die Sterilisation

aber, also im beherrschenden Hauptteil des Buches (145-331) vermag
er leichter zu folgen, wohl darum, weil gerade hier die Bedeutung der
früheren Bände für ein tieferes Verständnis entscheidend durchbricht.

Freiburg. L. M. Simeon O. P.

W. Demal O. S. B. : Praktische Pastoralpsychologie. — Wien, Herder.
1949. 319 S.

« Die folgende Darstellung pastoralpsychologischer Fragen, die eigentlich

nur Versuch und Anregung, keinesfalls aber abgeschlossene und
vollständige Arbeit sein will, gliedert den Stoff in drei Abschnitte. Der erste
umfaßt die Fragen, die sich aus der Verschiedenheit der seelischen
Zustände und Bedürfnisse des Menschen ergeben, je nachdem er auf dem
Wege zu Gott am Anfang, im Fortschritt oder vor der Vollendung steht.
Der zweite Teil behandelt die für die seelsorgliche Praxis so hochbedeutsame
Unterscheidung der Menschen nach ihrem Alter, Geschlecht, Beruf, persönliche

Veranlagung und wird füglich als Typenpsychologie bezeichnet. Der
dritte Teil beschäftigt sich mit einzelnen krankhaften Zuständen des Seelenlebens.

Die hierher gehörigen Fragen werden unter dem Titel
pastoralpsychologische Pathologie zusammengefaßt» (S. 15).

In diesem Buche mit seiner viel verheißenden dreifachen Aufteilung
des Stoffgebietes werden nicht eigentlich neue Erkenntnisse vermittelt.
Schon die gerüttelte Fülle an allerjüngster Literatur, auf die der Verfasser
hinweisen kann und die er teilweise sehr ausgiebig zu nutzen weiß, zeigt,



252 Literarische Besprechungen

daß es um Dinge geht, die in der Gegenwart sehr oft zur Diskussion stehen.
Daß sie aber einmal unter dem Blickpunkt der praktischen
Pastoralpsychologie gesammelt und geordnet wurden, ist von großer Bedeutung.
Dem Seelsorger, der moralisch verpflichtet ist, sich in diesen Grenzräumen
von Theologie und Psychologie irgendwie auszukennen, wird hier ein gutes
Nachschlagewerk in die Hände gespielt. Dabei berührt den Leser der
Geist der Freiheit, der durch diese Blätter weht, ungemein sympathisch.
Man hat zwar in der Theorie schon immer zwischen schweren Sünden und
Todsünden unterschieden, und die neuere Moraltheologie hat diese
Unterscheidung auch aus der Theorie heraus in die Praxis vorgetragen. Doch
dürfte dies bisher selten in der mutigen und entschlossenen Form geschehen
sein wie in dieser Schrift. Da und dort hat man fast den Eindruck, die
diesbezügliche Linienführung laufe über die gültigen Grenzen hinaus, so etwa dort,
wo die Scham vor dem Bekenntnis unter die Entschuldigungsgründe für die
materielle Integrität der Beichte katalogisiert zu werden scheint, oder dort,
wo in der Frage um die violatio virginitatis die moralische Verantwortung
zugunsten der Frau in einer Weise herabgemildert zu werden scheint, die
sehr stark an das herzerfrischende, englische Vorpubertätsstadium der Putten
auf unseren Barockaltären erinnert. Mag sein, daß in solchen und ähnlichen
Reaktionen, die man bei der Lektüre vereinzelt spürt, die alte Schule mit
ihrer traditionellen Richtung sich noch zu sehr zu Worte meldet, und den
salto mortale in dieses Neuland noch etwas behindert. Doch wird man
sich die Positionen, die Demal bezieht, gerne notieren und zu weiterer
moral-theologischer Untersuchung vormerken, dies um so mehr, als der
Verfasser ja keineswegs in Laxismus macht, sondern in allem, was er uns
als Pastoraltheologie bietet, einen hohen Berufsernst offenbart. Man denke
in diesem Zusammenhang nur etwa an die psychologischen
Präventivmaßnahmen, die er zur Gesundung der Ehe fordert und die sicher noch
nicht allzuoft mit solch klarer Konsequenz formuliert wurden. Oder man
denke an das Kapitel über Priester- und Ordensstand, das wohl nicht nur
zum Besten des Buches, sondern zum Besten in der diesbezüglichen Literatur
überhaupt gehört.

Wenn also Demal dort, wo er als Pastoralpsychologe zu uns spricht,
viel Wertvolles und Gescheites zu sagen hat, so wollen leider seine
Ausführungen in den eigentlichen theologischen Partien nicht recht befriedigen.
Man vermißt hier öfters sowohl die begriffliche Klarheit als auch die
Objektivität des Urteils.

Die begriffliche Klarheit. —• Es wird z. B. nicht einsichtig, was nun
Liebe oder Hingabe theologisch genau bedeuten. Hätte der hl. Thomas,
dessen Ideenwelt in diesem Buch unter leisen Denkmalschutz gestellt zu
sein scheint, etwas mehr aktives Mitspracherecht bekommen, dann hätte
er mit seiner berühmten Unterscheidung des amor concupiscentiae et bene-
volentiae das Kapitel von den Hauptleidenschaften um einen recht intensiven

Helligkeitsgrad bereichern können. — Es will weiter nicht recht
eingehen, daß nach der ganz offenbaren Zurückhaltung der Kirche in diesen
Punkten (vgl. die Publikationen von Doms und Krempel der letzte Sinn
und Zweck der Geschlechtlichkeit nun doch wieder irgendwie in die Gemein-



Literarische Besprechungen 253

schaft verlagert wird. — Und es läuft einem trotz Cornelius a Lapide ein
leichtes Gruseln über den Rücken, wenn die Erschaffung des Menschen in der
Ordnung der Geschlechter nach Analogie der innergöttlichen Hervorgänge
gedeutet und diese Deutung zum Ausgangspunkt für nicht unbedeutende
theologische Konsequenzen gemacht wird. Die Unterscheidung zwischen
Analogie und Allegorie wird doch auch wohl heute noch ihre Gültigkeit
haben, und ebenso die Ansicht, daß für eine eigentliche theologische
Argumentation nur die Analogie, nicht aber die Allegorie in Frage kommen
kann. Es steht aber doch wohl außer Zweifel, daß der Schöpfungsbericht
des Menschen die Analogie in jenem « Bild und Gleichnis » sieht, was
bekanntlich gleicherweise auf Mann und Frau zutrifft. Der Einbezug des
Geschlechtlichen in diese Zusammenhänge ist also Schule Alexandrien,
und zwar an jener Peripherie, wo der greise Origines sehr wahrscheinlich
kopfschüttelnd erklären würde : nein, so war es nicht gemeint In eine

pastoralpsychologische Studie sollten solche Ideengänge auf jeden Fall nicht
eingeschaltet werden. Darüber darf auch der Hinweis auf eventuelle Autoritäten

nicht hinwegtäuschen. Und wenn er trotzdem erfolgt, so möchte
man in aller Bescheidenheit an den Aquinaten zurückerinnern, der einmal
in einer ähnlichen Situation, wo man ihn sogar mit den Kirchenvätern
bedrohte, schmunzelnd meinte : in his, quae non sunt fidei, licet Sanctis
diversimode opinari, sicut et nobis.

Die Objektivität des Urteils. — Wenn eingangs mit aufrichtiger
Dankbarkeit festgestellt wurde, daß Demal in kämpferisch mutiger Form Wege
zu größerer Freiheit fordert und aufweist, so muß man doch gerechterweise
auch betonen, daß manche Erkenntnisse, die hier diesbezüglich als Neuheit

ausgegeben werden, schon früher treu behütetes und praktisch beachtetes

Eigengut kirchlicher Moraltheologie waren. Am schärfsten tritt dies
wohl in Erscheinung dort, wo vom Einfluß der Leidenschaften auf die
Tätigkeit gesprochen wird, also in « der theoretisch zwar immer
anerkannten, aber praktisch zu wenig beachteten Lehre von den Hindernissen
der menschlichen Willensfreiheit ». — Wer die zentrale Stellung der passio
im Moralsystem des Aquinaten kennt und um deren praktische Auswirkungen
weiß, wundert sich ein wenig über solche Formulierungen und glaubt, daß
trotz gerne zugestandener jansenistischer Ghettos die besagte Lehre schon
lange praktiziert wurde, nicht « fußend (erst) auf den Erkenntnissen
der Vererbungslehre und Biologie », sondern auf der klassischen Psychologie.

Es wäre also zu begrüßen, wenn solche und ähnliche Verallgemeinerungen,

die die ruhige Schönheit der Entwicklung stören, wegretouschiert
würden. Und vor allem sollte das eine oder andere theologische Urteil,
das ganz offenbar die Kompetenzen des Verfassers übersteigt, verschwinden.
Denn wenn es beispielshalber auch wahr ist, daß im thomistisch-molinisti-
schen Gnadenstreit « viel Tinte und Druckerschwärze verbraucht und nicht
selten die Liebe verletzt wurde », so ist es ganz entschieden genau so wahr,
daß jene Tinte und Druckerschwärze, die als Kapital in die Seiten 85 bis 88

investiert wurden, besser wären gespart worden ; denn so einfach liegen die
Dinge nun doch nicht.

Freiburg. L. M. Simeon O. P.



254 Literarische Besprechungen

A. Maget : Heirat und Medizin. Berechtigte Übertragung aus dem
Französischen von J. P. Imfeid und F. Rutsche. —• Einsiedeln-Zürich-
Köln, Benziger. 1948. 164 SS.

X. v. Hornstein-A. Faller : Gesundes Geschlechtsleben. — Ölten, Walter.
1950. 452 SS.

Geschlechts- und Eheleben sind in den vergangenen Jahren Gegenstand

vieler Schriften gewesen, die leider nicht alle in so vornehmer Art
und Weise an ihr Thema herangehen wie die beiden hier zu besprechenden.

Maget behandelt vor allem die Frage nach den gesundheitlichen Nachteilen

des Ehemißbrauches ; ein Kapitel über das jeder Seelenführer gut
aufgeklärt sein sollte, da auch dieser Aspekt bei der seelsorglichen Betreuung
nicht vernachlässigt werden darf. Manchmal macht die Unterweisung in
diesem Sinne mehr Eindruck als Gründe, die direkt der moralischen
Ordnung entnommen sind.

Leider enthält das Buch einige etwas mißverständliche Formulierungen :

S. 78 lese ich folgenden Satz : « So sind Ehegatten nicht verpflichtet, Kinder
zu haben, weil sie verheiratet sind ; sie können sich auch einigen, keine
oder nur eine beschränkte Zahl von Kindern zu haben unter der Bedingung,
daß sie die Naturgesetze einhalten. » Kein Moralist würde diesen Satz
ohne weiteres unterschreiben. Nur aus triftigen Gründen ist es

Ehegatten erlaubt — unter Beobachtung der Naturgesetze —, auf den Gebrauch
der Ehe zu verzichten, und kann dieser Verzicht unter ganz besonderen
Bedingungen moralisch wertvoller sein als der Gebrauch der Ehe. Doch
sind diese Fälle naturnotwendig Ausnahmefälle. Man kann also nicht im
allgemeinen den Satz aufstellen, daß Eheleute auf Grund ihrer Ehe nicht
verpflichtet seien, Kinder zu haben. (Man muß in der Moral mit
allgemeinen Formulierungen überhaupt sehr vorsichtig umgehen.)

S. 106 geht der Verf. auf die Krankheiten ein, « die eine medizinische
Schwangerschaftsunterbrechung heute rechtfertigen ». Der Verf. will sagen,
daß gewisse Krankheiten in den Augen der Mediziner und vielfach auch
des bürgerlichen Gesetzbuches eine Unterbrechung der Schwangerschaft
rechtfertigen, daß aber eine solche Unterbrechung vom Standpunkte des
Naturrechtes aus nicht gebilligt werden kann ; da dieses unter keinen
Umständen eine (direkte) Schwangerschaftsunterbrechung erlaubt. Was
gesagt werden will ist unbedingt richtig ; doch muß man den ganzen
Zusammenhang gelesen haben, um den eigentlichen Sinn dieses gewiß
dunklen Satzes zu verstehen.

Das von Hornstein-Faller herausgegebene Sammelwerk, an dem
neunundzwanzig hervorragende Gelehrte mitgearbeitet haben, ist eine wahre
Enzyklopädie aller mit dem Geschlechtsleben zusammenhängenden Probleme.
Dreiundvierzig Einzelstudien teilen sich in das weite Gebiet. Die Darstellung

beginnt mit der Vergangenheit. Welche Stellung und Eigenart hat das
Geschlechtliche bei den Natur- und alten Kulturvölkern Es folgen die
Fragen nach der Rolle des Geschlechtlichen im Einzelmenschen, im Leben
des Geistes und des Leibes, nach der geschlechtlichen Vereinigung von
Mann und Frau und den sexuellen Problemen des Ehelebens. Sodann wird



Literarische Besprechungen 255

die Ehe als Geistgemeinschaft in psychologischer und moralischer, in rechtlicher

und sakramentaler Hinsicht betrachtet, und schließlich den erzieherischen

und seelsorglichen Fragen hinsichtlich der Jugend eine
Untersuchung gewidmet.

Zu verschiedenen im Buche aufgeworfenene Problemen sei im folgenden
Stellung genommen. Wir billigen ganz und gar die Ansicht Prof. Ziircher's
inbezug auf die künstliche Besamung (S. 384-385) ; das heißt wir sehen

gar nicht ein, warum der in einem richtigen, sittlich einwandfreien Geschlechtsakte

gewonnene Samen nicht auch mit Hilfe eines Instrumentes in die
Gebärorgane der Frau befördert werden dürfte, wenn dies auf natürliche
Weise nicht geschieht. Es wäre dies eine durch künstliche Hilfeleistung
beförderte natürliche Befruchtung oder, wie Z. sich ausdrückt, eine künstliche

Besamung im weiteren Sinne. Aus dieser Einstellung fließt auch die
negative Antwort auf die von Prof. Wirz S. 126 gestellte Frage:
«Mißbildungen der Harnröhre können den Geschlechtsakt verunmöglichen,
erlauben aber oft normalen Samenerguß. Es fragt sich in einem solchen
Fall, ob dieser Samen zu einer künstlichen Besamung verwendet werden
darf. » Die erste naturrechtliche Bedingung für künstliche Besamung ist,
daß der Samen durch einen normalen Geschlechtsakt gewonnen werde.

Der Abschnitt über die Geschlechtskrankheiten ist nicht in allen seinen
Formulierungen gleich glücklich. S. 288 schreibt Dr. Juon : « Wenn ein
Mann Geschlechtsverkehr mit unbekannten Frauen ausübt, sind
Vorsichtsmaßregeln unbedingt notwendig. Die Anwendung eines Präservativs ist
der beste Schutz, vorausgesetzt, daß dieses von guter Qualität ist. » Diesem
Satze fühlten sich die Herausgeber mit Recht verpflichtet eine kurze
Anmerkung hinzuzufügen. Doch kann auch diese Anmerkung uns nicht
ganz befriedigen, denn sowohl der Verf. als auch die Herausgeber lassen
den Unterschied zwischen einer Sünde iuxta naturam und einer Sünde
contra naturam vollständig außer acht. Ein mit Präservativ ausgeübter
Geschlechtsakt ist immer eine Sünde contra naturam, auch wenn er innerhalb

einer rechtmäßigen Ehe geschieht ; er stellt, seiner ganzen
Veranlagung nach, eine viel schwerere Verfehlung dar gegen die Ordnung der
Natur und Gottes Gesetz als ein außerehelicher iuxta naturam vollzogener
Geschlechtsakt. Man hat also kein Recht, jemanden, der unbedingt darauf
hält, mit dem erst best herbeigelaufenen Frauenzimmer zu verkehren, noch
eigens zu ermahnen, seinen Qualitätscondom ja nur nicht zu vergessen ;

da man ihn auf diese Weise zu einer viel schwereren Sünde verführt. Die
im Buche gebrauchten Formulierungen sind dazu angetan die viel
verbreitete aber grundfalsche Ansicht, der außereheliche Geschlechtsverkehr,
wenn er mit Präservativ vorgenommen werde, sei weniger sündhaft als
der naturgetreue, zu befördern.

In dem Abschnitte über die Schwangerschaftsunterbrechung wird
S. 383 die Frage, ob die Exstirpation eines krebskranken, schwangeren
Uterus eine direkte oder indirekte Schwangerschaftsunterbrechung sei,
als eine unter katholischen Theologen kontrovertierte Frage hingestellt.
Seitdem sich die Moralisten mit fast zahlenmäßiger Einstimmigkeit hinter
P. Vermeersch geschart haben, steht P. Gemelli mit seiner These von



256 Literarische Besprechungen

der direkten Unterbrechung allein auf weiter Flur, so daß das Problem
heute kaum noch als kontrovertiert gelten kann.

Das Schlußkapitel des Buches handelt über die sexuelle Krise sowohl
im Leben des Einzelmenschen als im Leben der Gesellschaft. Mit Recht
schreibt der Verf., daß diese Krise nur durch eine Wiederverchristlichung
des Lebens überwunden werden kann, und zwar durch eine
Wiederverchristlichung, die nicht bei einem puren Moralismus stehen bleibt, sondern
das Christentum unserer Generation wieder nahe zu bringen weiß als die
große Gabe Gottes, als das vollkommene Sein und Leben in Christus.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.


	Literarische Besprechungen

