Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 30 (1952)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Philosophie

J. de Vries S. J.: Logica. — Freiburg, Herder. 1950. — virr-181 SS.

Dieses Werk bildet den ersten Band der Sammlung « Institutiones
philosophiae scholasticae », herausgegeben von den Professoren der Gesell-
schaft Jesu aus Pullach, und bietet den Traktat der Logik. Als Grundlage
diente die von Karl Frick S. J. herausgegebene Logik, die 1931 die siebte
Auflage erlebte. Der Stoff wurde aber griindlich bearbeitet und teilweise
stark verdandert.

Streng thomistisch hilt sich der Verf. an das Formalobjekt dieser
Wissenschaft und scheidet darum die Erkenntnislehre aus, die einem wei-
teren Bande vorbehalten ist. Nur soweit diese Fragen zum Verstindnis
notwendig sind, werden sie dargelegt.

Besonders wertvoll ist die Einfithrung in die Philosophie, die 76 Seiten
umfaft. Mit vollem Recht hilt der Autor an der thomistischen Einteilung
der Philosophie fest. Zu begriiBen ist, daB de Vries in dieser Einleitung
mit Nachdruck den EinfluB des Menschen und seines Milieu auf die Philo-
sophie aufzeigt. Die Studenten werden sich so weniger an den verschiedenen
philosophischen Ansichten stoBen und auf die Gefahren, welche die Philo-
sophie bestandig bedrohen, aufmerksam. Auf der andern Seite werden sie
aber doch vertrauensvoll die Wahrheitsforschung an die Hand nehmen.
Ganz einverstanden bin ich mit dem, was de Vries iiber die christliche
Philosophie schreibt. Es ist m. E. etwas vom Besten, was dariiber
geschrieben wurde. Die aufgestellte These lautet : « Quamquam philosophia
ut talis minus apte dicitur ‘christiana’, existit tamen forma philosophiae,
quae recte ‘philosophia christiana’ appellatur ; immo philosophia tantum
ut philosophia christiana illam perfectionem obtinere potest, cuius de se
capax est. » Ein lingerer Uberblick iiber die Philosophiegeschichte schlieBt
die ausgezeichnete Einleitung.

Die Logik ist, wie iiblich, eingeteilt in die Lehre vom Begriff, vom
Urteil und vom SchluB. Der analoge Begriff (S. 112) hitte m. E. praziser
gefaBt und linger erklart werden diirfen, weil er von fundamentaler Bedeu-
tung ist.

Das ganze Buch ist typographisch ausgezeichnet. Die jedem Abschnitt
vorausgehende reichhaltige Bibliographie macht das Werk sowohl fiir den
Studierenden als auch fiir den Fachgelehrten besonders wertvoll. Die Klar-



234 Literarische Besprechungen

heit des Aufbaues und der Einteilung, wie die griindliche Beweisfiihrung
machen es zu einem vorziiglichen Lehrbuch. Die Auswahl des Stoffes
verrit den erfahrenen Schulmann.

Im Hinblick auf die apostolische Institution « Deus scientiarum Domi-
nus », welche fiir die philosophischen und theologischen Fakultiten schola-
stische Disputationen vorschreibt, fiigt der Verfasser ein eigenes Kapitel
iiber die scholastische Disputation hinzu.

So bildet die « Logik » von de Vries ein ausgezeichnetes Lehrbuch, das
die Reihe des « Institutiones philosophiae scholasticae » ehrenvoll eréffnet.

Stans. C. Hubatha O. F. M. Cap.

J. B. Schuster S. J.: Philosophia moralis. — Freiburg, Herder. 1950.
Xv-228 SS.

Was eben von der Logik von de Vries gesagt wurde, gilt zum groBen
Teil auch von der Philosophia moralis, die uns J. B. Schuster S. J. schenkt.
Sie bildet den siebten Band der erwahnten « Institutiones philosophiae
scholasticae ». Auch hier verbiirgt der Name des Verfassers, der zweimal
die Neuauflage der Moralphilosophie von Cathrein besorgte, fiir ein gedie-
genes Schulbuch. Der Aufbau des Werkes lehnt sich an Cathrein an, doch
sind verschiedene Fragen ausgelassen oder gekiirzt oder der Moraltheologie
iiberlassen worden.

Buchtechnisch erscheint das Werk in gleicher lichtvoller Aufmachung
wie die Logik von de Vries. Den einzelnen Abschnitten oder Kapiteln
wird auch eine wertvolle Bibliographie vorausgeschickt.

Bekannt ist die Disputation zwischen L. Lehu O. P. und V. Cathrein
S. J. tber die Sittennorm. Nach den Thomisten ist, im Gegensatz zu
Cathrein, nicht die menschliche Natur die nichste Sittennorm, sondern das
Gewissen ist die unmittelbarste, subjektive, die « recta ratio » die nichste,
innerliche und objektive Norm der Sittlichkeit, wihrend die menschliche
Natur die nichste, die gottliche Wesenheit die letzte fundamentale Norm
der Sittlichkeit bildet. Es ist darum zu begriiBen, daB der Verf. die These
aufstellt : Natura rationalis est fundamentum proximum honestatis in quan-
tum est imago essentiae divinae. Doch hitten wir eine deutliche Dar-
stellung der ganzen thomistischen Ansicht gewiinscht.

Bedeutungsvoll ist das Buch des Verf.: « Die Soziallehre Leo XIII.
und Pius XI. » (Freiburg 1935). Wenn der versierte Kenner der papstlichen
Rundschreiben die Soziallehre der Pipste der Kiirze halber nicht einbauen
konnte, wie er es gerne getan hitte, hat er doch auf ihre Richtlinien wieder-
holt hingewiesen, was dem Buche einen besondern Wert verleiht. Studenten
und Lehrer werden mit Vorteil zu diesem iibersichtlichen, klaren und pri-
zisen Handbuch greifen, welches das Wesentliche nie aus dem Auge verliert.

Stans. C. Hubatka O. F. M. Cap.



Literarische Besprechungen 235

Thomas E. Davitt S. J.: The Nature of Law. — St. Louis, Mo. (U.S. A.),
Herder Book Co. 1951.

Nach der Ansicht des Rezensenten handelt es sich um das wichtigste
Buch zur Philosophie der Gesetze, das seit geraumer Zeit erschienen ist.
Es behandelt die alte Frage, die seit dem 13. Jahrhundert Philosophen und
Theologen in zwei Lager teilt, ob nimlich Gesetz wesentlich eine Angelegen-
heit des Verstandes oder wesentlich eine Angelegenheit des Willens sei.
Eines der groBen Verdienste des Werkes besteht darin, daB es deutlich
zwei verschiedene Schulen anerkennt. Der Verfasser, obwohl ein Mitglied
der Gesellschaft Jesu, ist nicht allzu sehr darum bemiiht, Suarez in seiner
Gesetzeslehre als Thomisten hinzustellen. Er sagt in der Tat, daB Suarez
in seinen friiheren Werken thomistisch war und die thomistische Psycho-
logie voll und ganz anerkannte. Er lehrte damals, der Intellekt stehe iiber
dem Willen und Befehlen (imperium) sei wesentlich ein Akt des Verstandes.
In « De Legibus» jedoch gab er die thomistische Psychologie-Lehre auf
und trat auf die Seite der Voluntaristen iiber. Er scheint sich aber im
neuen Lager nicht besonders gliicklich gefiihlt zu haben, da er, wie der
Verfasser zeigt, in der Erklirung der Verbindlichkeit der Gesetze hin und
her schwankt. Er leitet diese sowohl vom Willen des Gesetzgebers als auch
vom Gegenstand der Gesetze, beziehungsweise von der objektiven Hin-
ordnung von Mitteln zum Ziel, ab.

Von der voluntaristischen Richtung werden sechs Vertreter ausgelesen :
Heinrich von Gent, Skotus, Ockham, Gabriel Biel, Alphons von Castro und
Suarez. Treffend wird in Bezug auf die Natur der Gesetze die Lehre eines
jeden dargestellt. Das Gesetz wird zum Willensakt gestempelt, die Verbind-
lichkeit wird vom Willen des Gesetzgebers abgeleitet und schlieBlich werden
reine Strafgesetze angenommen. Der Gesetzgeber kann, wenn er will, das
Gebotene oder Verbotene als nicht im Gewissen bindend, sondern nur zur
Strafe verpflichtend erkliren. Diese voluntaristische Auffassung der Gesetze
ist aber nichts anderes als die Anwendung einer allgemeinen psychologischen
Lehre, nach der der Wille iiber dem Verstand steht und Befehlen wesentlich
ein Akt des Willens ist. Die Voluntaristen werden hierbei vom heiBen
Wunsch geleitet, die Willensfreiheit, die ihnen in der Lehre des hl. Thomas
bedroht scheint, zu schiitzen und sicherzustellen. Wéhrend Thomas sagen
wiirde, da3 der Wille sich selbst durch den Verstand bestimmt, behaupten
die Voluntaristen, daB der Wille sich selbst ohne Verstand, ja sogar gegen
das endgiiltige praktische Urteil (iudicium ultimum practico-practicum)
entscheiden kann. Sie sind so sehr darauf erpicht, die physische Freiheit des
Willens zu verteidigen, daB sie wirklich das Fundament der moralischen Ver-
pflichtung zu iibersehen scheinen. Wenn namlich die sittliche Verpflichtung
nicht darin besteht, daB3 notwendige Mittel zu einem notwendigen Ziel eine ge-
wisse Notwendigkeit dem freien Willen auflegen, so ist es nur schwer zu ver-
stehen, worin sie denn iiberhaupt besteht. Die Voluntaristen unterscheiden
nach P. Davitt nicht immer, wie es notig wére, zwischen physischer und mo-
ralischer Notwendigkeit. Man wird also nicht allzu sehr iiberrascht, wenn man
hort, daB ihre Lehre schon deutlich die Samenkorner der kantischen enthalten.



236 Literarische Besprechungen

Die Moglichkeit reiner Strafgesetze wird von Heinrich von Gent, Biel,
de Castro und Suarez verteidigt. Es werden besonders zwei Argumente
zur Stiitze dieser These vorgebracht. Das erste besteht darin, daB solche
Gesetze in den Satzungen religioser Orden vorkommen. Das zweite besteht
in der Tatsache, daB manchmal eine Strafe auferlegt wird « sine culpa, sed
non sine causa». Auf diesen letzten Grundsatz geht Heinrich von Gent
zuriick, um die Gesetze des Ordenslebens zu erkliren. Wie aber der Ver-
fasser klar und richtig betont, besteht zwischen Vorschriften religiGser
Orden und ziviler oder kirchlicher Gesetzgebung ein Unterschied, der zwei
verschiedene Welten trennt. Die Vorschriften des Ordenslebens beruhen
letzten Endes auf freier Entscheidung und Ubereinkunft. Die Gesetze der
Kirche und des Staates aber haben eine andere verpflichtende Basis. Aus
diesem Grunde geht es nicht an, von dem, was mdglich ist im Ordensleben,
auf das, was moglich ist im zivilen oder kirchlichen, zu schlieBen.

Nach thomistischer Auffassung ist Gesetz wesentlich eine Angelegenheit
des Verstandes. Seine Verbindlichkeit kommt nicht vom Willen des Gesetz-
gebers, sondern vom Gegenstand des Gesetzes, von der objektiven Beziehung
von Mitteln zu einem Ziel. Folgerichtig scheinen reine Strafgesetze aus-
geschlossen. Der Verfasser trifft wiederum eine Auswahl von sechs der
treuesten Reprisentanten dieser Richtung : Albert der Grofle, Thomas,
Cajetan, Dominikus Soto, Bartholomaus de Medina und Robert Bellarmin.
Wie niamlich P. Davitt darlegt, ist Bellarmin in diesem Punkte thomi-
stischer als die Thomisten selber. Obschon de Vitoria Thomist und, beson-
ders in Bezug auf das Volkerrecht, ein nennenswerter Autor war, findet er
doch in diesem Symposion keinen Platz, da er in seiner Erklirung der Ver-
pflichtungskraft der Gesetze nicht thomistisch war. Er lehrte mit den
Voluntaristen, da die Verpflichtung und Bindung vom Willen des Gesetz-
gebers abhingt. Auch andere Thomisten haben nach der Ansicht des Ver-
fassers durch die Annahme der Moglichkeit reiner Strafgesetze die thomisti-
schen Grundsitze verlassen. In diesem Zusammenhang werden mit Zu-
stimmung die Worte von P. Gonzalez O. P. zitiert, nach denen es fiir einen
Thomisten ein « nicht zu duldender Fehler » ist, die Existenz von reinen
Strafgesetzen anzunehmen oder zu verteidigen.

Somit ist also P. Davitt iiberzeugter Thomist. Wenn er die Thomisten
bekampft, so deshalb, weil diese der Lehre des « Doctor Angelicus » nicht
immer so treu geblieben sind, wie sie sollten. Wir kénnen wirklich nicht
anders als ihm beistimmen und miissen unserer aufrichtigen Freude Aus-
druck geben, daBl er so mutig Stellung nimmt zu einer Frage, fiir die Ekklek-
tizismus und Kompromisse fiir lange Zeit an der Tagesordnung waren.
Alles in allem glauben wir, da8 vorliegende Schrift ein wirklich bemerkens-
wertes Buch ist. Wir empfehlen es allen, die sich in ernster Weise mit der
Philosophie der Gesetze befassen wollen.

Maynooth (Irland). J. Collins O. P.



Literarische Besprechungen 237

B. v. Brandenstein: Der Aufbau des Seins. — Saarbriicken, Minerva-
Verlag. 1950. 464 SS.

Das Werk kann als Zusammenfassung der dreibindigen, bis heute noch
nicht ganz erschienenen « Grundlegung der Philosophie » des gleichen Ver-
fassers angesehen werden. Es will den Aufbau des Seins, das ist des Seien-
den, der Wirklichkeit iiberhaupt, in einem philosophischen Grundri3 bieten.
Gezeigt werden darum die Urbestimmtheiten des Seins, die Hauptstufen
der Seinswirklichkeit und die Haupttitigkeiten des wirkenden Menschen.
In neun Kapiteln wird dieser reiche Inhalt vor dem Leser ausgebreitet.

Nach einer kurzen Darlegung iiber das Ding oder das Seiende mit
seinen Grundstrukturen : Gehalt, Form, Gestaltung, werden diese Begriffe
in ihrem Wesen, ihrer Verschiedenheit und ihrem inneren Zusammenhang
gesondert und ausfiihrlich behandelt. In der Gestaltungslehre ist mathe-
matischen Fragen recht viel Raum gewéahrt.

Daran schlieBt sich die philosophische Grundlehre der Metaphysik an,
als deren Gegenstand die Wirklichkeit bezeichnet wird, sofern sie sich aus
Gehalt, Form und Gestaltung aufbaut. Der metaphysischen Betrachtung
erschlieBt sich die Wirklichkeit als dreifach gestuft. Zu unterst ist das
Reich der Materie, dariiber liegt die Welt der geschaffenen Geistwesen und
an der Spitze steht der ungeschaffene, unendliche Geist. Dessen Dasein er-
gibt sich aus der Tatsache der Bewegung, die notwendig einen Anfang
haben muf. Ausfiihrlich wird iiber das Kausalititsprinzip, iiber die kausale
Tatigkeit der Geistwesen und iiber die materielle Welt als deren Betitigungs-
feld gesprochen.

An die Metaphysik als Wirklichkeitslehre schlieBt sich die Darstellung
bestimmter Wirklichkeitsarten an : die der Praxis, der Theorie, des Kunst-
gebildes und der Sittlichkeit. Es handelt sich hier um die verschiedenen
Arten und Gebiete menschlicher Betitigung.

Auf 464 Seiten durchleuchtet der Verfasser die Wirklichkeit als end-
liches und unendliches Sein, die kausalen Beziehungen zwischen beiden und
die verschiedenen Arten menschlicher Kausalitit.

Uberall sieht man den Philosophen am Werk, der in tiefdringenden,
zum Teil originellen Uberlegungen zu letzten Zusammenhéingen und letzten
Losungen kommen will. Vom Leser wird stindige Aufmerksamkeit und
beharrliches Mitdenken gefordert. Aber die Anstrengung wird belohnt. Bis
dahin unbekannte Schichten und Beziehungen werden sichtbar und bekannte
Bereiche erscheinen in einem neuen Licht.

Am verstiandlichsten ist auf weite Strecken hin die Darstellung der ver-
schiedenen menschlichen Titigkeitsbereiche. Schwierig sind die Ausfiih-
rungen iiber die Grundstrukturen der Wirklichkeit; die meisten Gegen-
fragen 1Bt die eigentliche Metaphysik stellen.

In vielem stimmt man dem Verfasser zu, in manchem folgt man
zogernd, in einigem mochte man noch genauere Erklirungen haben.

Aus den Stellen, die wir mit einem, wenigstens vorliufigen, Frage-
zeichen versehen haben, seien beispielsweise genannt : die Darstellung des
Allgemeinen im Realen (89) ; die Kennzeichnung von Gehalt, Form, Ge-



238 Literarische Besprechungen

staltung als Urbestimmungen des Seins, ohne daf ihr Verhiltnis zum Sein
des Seienden, sowie das Sein als solches geniigend gekldart und behandelt
ist ; die Behauptung, jede Ursache miisse notwendig eine geistige Struktur
haben (177, 191, 193, 212) ; die materiellen Dinge konnten keine Ursache
sein (180, 182, 262 ff.) ; die Ursache miisse unendlich reicher sein als ihre
Wirkung (180) ; nur Wesen des ersten oder zweiten Seinsgrades kénnten im
Bereich des dritten Grades ursidchlich titig sein (199 ff., 212, 244, 246, 255).
Wer nicht guten Willens ist, kann die Darlegungen iiber die freie Handlung
des Geschopfes (256) und iiber das Problem der vollkommensten Welt
(259 ff.) miBverstehen. Im ethischen Wert mdéchte man mehr sehen als der
Verfasser in ihm sieht (422), und man mdchte nicht alles, was er unter die
sittlichen Werte rechnet (431 ff.), dort untergebracht wissen. Doch auch da,
wo man die Gefolgschaft versagt, wird man geistig bereichert.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

J. Maréchal : Le point de départ de la métaphysique. Cahier IV : Le
systéeme idéaliste chez Kant et les postkantiens. (Museum Lessianum,
Section philosophique, 6.) — Bruxelles, Edition Universelle. 1947. 487 SS

P. Maréchal ist am 11. Dez. 1944 gestorben, ohne daB er sein grofBes
Werk iiber die Entwicklung der Erkenntnistheorie vollenden konnte. Der
%, Band, der eine Diskussion des transzendentalen Idealismus bei Kant
und nach Kant begreifen sollte, stand noch aus. Nach der Herausgabe
des 3. Bandes hatte M. die Abfassung desselben aufgeschoben, um sofort
den 5.Band, Le thomisme devant la philosophie critique, zu verdffent-
lichen (1926). Er arbeitete jedoch an der Redaktion des 4. Bandes, als
im Mai 1940 seine Manuskripte mit dem Scholastikat von Eegenhoven
eingeischert wurden. Wihrend des Krieges begann er die Arbeit von
neuem und vollendete den ersten Teil des Bandes: Le systéme idéaliste
chez Kant. Trotzdem eine Notiz des Verf. vom 3. Dez. 1944 darauf auf-
merksam machte, daB dieser Teil noch durchzuarbeiten sei, haben die
Herausgeber vorgezogen, nichts daran zu dndern, damit an der Authen-
tizitit des Werkes nicht gezweifelt werden konnte.

Vom 2. Teil, L’idéalisme transcendantal aprés Kant, war bloB der
Titel vorhanden. Um die Liicke auszufiillen, haben die Herausgeber aus
dem NachlaB3 M.s verschiedene Studien veroffentlicht, in denen der Verf.
seine Ideen iiber diese Periode darlegt. Eine erste: Types principaux
d’interprétation du Kantisme, die M. in den Jahren 1930-31 fiir seine
Schiiler verfaBte, soll als Einleitung zu diesem Teil gelten. Die drei andern :
L’idéalisme transcendantal de Fichte, Les grands systémes idéalistes, Le
criticisme de Fries, sind einem #lteren Entwurf des Gesamtwerkes, der
in die Jahre 1917 und 1918 zuriickreicht, entnommen.

Wenn dieser Teil auch etwas fragmentarisch aussieht, so haben die
Herausgeber sich doch ein groBes Verdienst dadurch erworben, daB3 sie
das Werk M.s doch aus seinem Schrifttum erganzt haben.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O. S. B.



Literarische Besprechungen 239

J. Maréchal S. J.: Mélanges Joseph Maréchal. T. I: Oeuvres; T. II:
Hommages. — Paris, Desclée de Brouwer. 1950. 380 ; 422 pp.

Der nicht ausgefiihrte Plan, P. Maréchal zum goldenen Ordensjubilium
(1943) eine Festschrift zu widmen, wurde insofern doch verwirklicht, als
einige Jahre spiter, 1950, das genannte zweibdndige Werk erschien. Aller-
dings weilte der, dem es gilt, damals nicht mehr unter den Lebenden, er
war schon 1944 gestorben.

Fachkollegen, Freunde, Mitbriider und Schiiler aus aller Welt haben
zusammengearbeitet und dem verdienstvollen Philosophen in den « Mélanges »
ein wiirdiges Denkmal gesetzt.

Der erste Band bietet zunichst eine kurze Lebensbeschreibung des
liebenswiirdigen Menschen ; daran anschlieBend einen Aufri der geistigen
Gestalt des scharfsinnigen Philosophen, seine Entwicklung, seine philoso-
phischen Grundgedanken, wie sie in der schriftstellerischen Titigkeit zwi-
schen 1901-1913 sichtbar werden. Die darauf folgende Bibliographie zeigt
eindrucksvoll, welch’ fruchtbarer Geist in dem so gebrechlichen Koérper
Maréchals wohnte. Den AbschluB bilden wichtige Artikel, die schon an
weniger zuginglichen Stellen erschienen waren, und solche, die M. noch
nicht veréffentlicht hatte.

Der zweite Band enthilt aus der Feder namhafter Fachgelehrten Ab-
handlungen in franzésischer, deutscher und englischer Sprache. In drei
Teilen : Philosophie, Psychologie, Geschichte der Philosophie werden hier
Dinge behandelt, die zum Teil im Mittelpunkt der heutigen philosophischen
Auseinandersetzung und dem Denken Maréchals sehr nahe stehen.

Die beiden Bande sind eine reiche Fundgrube philosophischer Fragen
und Lésungsversuche. Sie dienen dem besseren Verstindnis der Philosophie
Maréchals und erfiillen zugleich auch dessen Wunsch : die scholastische
Philosophie in der lebendigen Auseinandersetzung mit neuzeitlichen Stré-
mungen zu bewahren und zu bewéihren.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

T. Haecker: Tag- und Nachtbiicher. — Olten, Summa-Verlag, Hegner-
Biicherei. 1948. 307 SS.

Dieses Buch enthilt die letzten Gedanken Haeckers, die ihm aus der
schmerzvollen Auseinandersetzung mit den Ereignissen der Jahre 1939-1945
erwuchsen, als die in jedem Bésen schlummernden selbstzerstérerischen
Krifte sich bereits zu zeigen begannen und das Deutsche Reich dem Unter-
gang entgegentrieben. Sie sind sein letztes geistiges Vermichtnis geworden.
Thre Sammlung trigt den Titel Tag- und Nachtbiicher, weil sie durch
tagliche Aufzeichnungen entstanden sind, so daB das Ganze die Form
eines Tagesbuches hat, Haecker jedoch stets nur eine nichtliche Stunde
dazu verwenden konnte, da er unter der Kontrolle der Staatspolizei stand
und jederzeit mit Hausdurchsuchungen rechnen muBte. Der Titel darf
aber sicherlich noch in einem tieferen, symbolischen Sinn verstanden werden.
Letztlich ist jene Nacht gemeint, die das Ethos und damit das Geschick des



240 Literarische Besprechungen

ganzen Volkes, verfilhrt von seinen Machthabern, in diesen Jahren um-
dunkelt hatte. So rein wie moglich sucht er in unbestechlichem Urteil
Stand zu fassen, um so das Tageslicht der Wahrheit auf betiubende Illu-
sionen und das Gaukelspiel einer Pseudoordnung zu werfen.

Aber nicht nur an den Tagesereignissen entflammt Haeckers Gedanke,
er findet auch immer wieder MuBe zu seinen Lieblingsthemen aus dem
Bereich der Sprachphilosophie, Anthropologie, Theodizee zuriickzukehren,
ja sie bilden den groBeren Teil des Buches. Wenn man darum nach einer
alle Aufzeichnungen umfassenden Einheit suchen will, so ist sie weder im
Inhaltlichen noch im Formalen zu finden. Das entspricht dem Charakter
eines Tagebuches. Sie besitzen keine Einheit, wie sie durch ein vorgefaltes
Ziel, einen ausgewdhlten Gegenstand entsteht, aber dafiir ist allen etwas
von der lebendigen Einheit des Geistes Haeckers aufgeprigt. Gerade da-
durch werden sie zu einem einzigartigen Dokument existentiellen Denkens
im strengsten und genauesten Sinn. Man kann férmlich miterleben, wie
hier mit den ihn umtobenden Vorgingen ein Mensch denkerisch und ein
Christ glaubend fertig zu werden sucht. Ein Denken offenbart sich hier,
das zwar dem augenblicklichen Geschehen verpflichtet, aber nicht verfallen
ist. Darum findet es immer wieder bewundernswerte Freiheit, sich vom
Umdrangenden zu losen und ruhenden Dingen und Geheimnissen sich zu
Offnen. Haecker gesteht von sich selbst: « All mein Wissen und auch
Schreiben ruht doch auf meinem Glauben. Ich erschrecke manchmal dar-
iiber, wie sehr das der Fall ist. Alle meine Erkenntnisse zerfallen in zu-
sammenhanglose Stiicke, in sinnlose leere Stiicke, wenn sie nicht im
Glauben hangen. » Etwas aber sagt Haecker nicht, was der Lesende doch
erkennt, daB3 dieser Glaube reif geworden war fiir die Umwandlung in die
Schau. Jahrzehntelanges Nachsinnen fiihrte Haecker an die Grenzen des
in dieser Welt Verstehbaren und Sagbaren. So verzichtet er nun, sich in
Losungen zu bergen, die doch nur Vorletztes sind, und bekennt sich zu der
dahinter weiter bestehenden Unwissenheit : « Absolutes Schweigen vor dem,
was ich mit dem besten Willen nicht verstehe, sagt mir mehr zu als halbe,
gezwungene Erklirungen, die einen bitteren Geschmack in meinem Geiste
zuriicklassen ... Darum schweige ich hier lieber im Abgrund meiner
Unwissenheit und bete an. » Wo aber die Anbetung aus einer docta igno-
rantia aufzusteigen beginnt, wird der Mensch wiirdig, daB ihm diese Un-
wissenheit von Gott in die scientia beata verwandelt wird.

Da sich unter den Aufzeichnungen auch Notizen autobiographischen
Charakters befinden, schenkt dieses Buch zugleich einen neuen Zugang zu
einem rechten Verstehen der Person Haeckers und seines Lebenswerkes.

Freiburg. J. Czerny O. P.



Literarische Besprechungen 241

E. Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage. Heraus-
gegeben und eingeleitet von Prof. Dr. S. Strafler. — Haag, Martinus Nijhoff.
1950. 244 SS.

E. Husserl: Die Idee der Phanomenologie. Fiinf Vorlesungen. Heraus-
gegeben und eingeleitet von Walter Biemel. — Haag, Martinus Nijhoff.
1950. 93 SS.

Aus dem umfangreichen NachlaB E. Husserls (45 000 unverdffentlichte
Manuskriptseiten), der in dem 1939 gegriindeten, von H. L. Breda geleiteten
« Husserl-Archiv » in Ldwen geborgen ist, von Fachgelehrten geordnet und
bearbeitet wird, konnten seitdem mehrere Arbeiten des Meisters erstmalig
veroffentlicht werden.

Die Verdffentlichung der einzelnen Werke erfolgt weder ihrer Ent-
stehung nach, noch nach systematischen Gesichtspunkten. Die Heraus-
geber, die mit den Ansichten H’s. bis ins einzelne vertraut sind, ohne daB
sie diese deshalb auch schon zu den ihren machen, suchen durch Verwertung
der vielen, von H. spiter hinzugefiigten Anmerkungen eine méglichst getreue
und abgeschlossene Darstellung der Husserlschen Philosophie zu bieten.

Das erste, nach zehnjahriger Arbeit so von S. Strafler herausgegebene
Werk enthiilt auBer den im Titel genannten Arbeiten Husserls noch eine
von diesem stammende Ubersicht zu den « Pariser Vortrigen », sowie deren
Ubersetzung in die franzosische Sprache, und als Anhang ausgewihlte Be-
merkungen von Roman Ingarden zu den « Cartesianischen Meditationen ».

Die « Pariser Vortriage » sind die beiden Doppelvortrige, die H. am
23. und 25. Februar 1929 an der Sorbonne gehalten hat. Sie sind der Grund-
stock, aus dem die « Meditationen » erwachsen sind. Diese konnen als
grundlegendes Dokument der Phinomenologie angesehen werden.

Weder die Vortrage noch die Meditationen sind leicht verstandlich. Es
zeigt sich in ihnen der mit seinen Problemen ringende Philosoph ; aber sie
kénnen, in gegenseitiger Ergdnzung und Erklirung, den Leser an das Wesen
der Phinomenologie heranfiihren, so wie H. sie verstanden hat.

Eine vom Herausgeber dem Texte vorgesetzte Einfiihrung erleichtert
das geschichtliche und sachliche Verstandnis, und der textkritische Anhang
bekundet den gewissenhaften Fleil, mit dem hier gearbeitet worden ist.

Etwas leichter lesbar und verstandlich ist der von W. Biemel heraus-
gegebene zweite Band der Sammlung, die Idee der Phédnomenologie. Es
handelt sich hier um fiinf Vorlesungen, die H. 1907 in Goéttingen gehalten
hat. Sie sind darum von Bedeutung, weil sie einen Wendepunkt im Denken
H'’s. darstellen : die Hinkehr zur Phinomenologie als Transzendentalphilo-
sophie. Auf zehn Seiten gibt H. zuerst den Gedankengang der folgenden
Vorlesungen an, der dann in diesen weiter ausgefiihrt wird. Es werden die
verschiedenen Phasen der phinomenologischen Reduktion gezeigt und die
Art und Weise, wie die Gegenstinde sich im BewuBtsein konstituieren. Die
Frage der Konstitution der Gegenstinde im BewuBtsein ist ein Haupt-
anliegen H’s., das er mit dem transzendentalen Idealismus gemeinsam hat.
So zeigen diese Vorlesungen, daB H. nicht erst mit seinen « Ideen zu einer
reinen Phinomenologie » (1913) zum Idealismus iiberging.

Divus Thomas 16



242 Literarische Besprechungen

Auch bei diesem Werk ist die sorgfiltige Behandlung des Textes riih-
mend hervorzuheben.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

J. Lenz : Der moderne deutsche und franzosische Existentialismus.
2. Aufl. — Trier 1951. 199 SS.

In drei Hauptteilen gibt der Verfasser erstens die dem Existentialismus
iiberhaupt eigentiimliche Einstellung und Lehre, zweitens die wichtigsten
Formen der Existenzphilosophie und drittens eine Beurteilung dieser weite
Kreise erfassenden Bewegung.

Unter den vielen Arbeiten, die sich heute mit dem gleichen Gegenstand
befassen, zeichnet die vorliegende sich dadurch aus, daB sie in einer von
jedem Pathos freien, verstindlichen Form Anliegen und Lehre der Exi-
stenzphilosophie behandelt.

Dabei kommen die einzelnen Existenzphilosophen in charakteristischen
Punkten reichlich zu Wort, und durch vorgesetzte oder verbindende Er-
klirungen sorgt der Verf., da3 diese Worte auch verstanden werden. Da-
durch erweist er sich selbst als guten Kenner der einzelnen ILehren und
ihrer Unterschiede. Vor allem die franzdsischen Philosophen werden durch
eine treffliche Ubersetzung dem Verstindnis der deutschen Leser niher
gebracht. Die Auseinandersetzung erfolgt vom Standpunkt der christlich-
scholastischen Philosophie aus. Darum wird auch die fortschreitende Ent-
fernung der Existenzphilosophie von deren Gedankengut herausgestellt.

Offensichtlich ist der Verf. bemiiht, Licht und Schatten richtig zu
verteilen. Er wiirdigt das Anliegen der Existenzphilosophie, anerkennt die
neuen Einsichten, die ihr zu verdanken sind, und sucht gewagte Formu-
lierungen als Reaktionen gegen Theorien der Vergangenheit und Noéte der
Gegenwart zu verstehen. Klar werden die Unterschiede und Gegensitze
zwischen scholastischer und existentialistischer Einstellung und Beurteilung
hervorgehoben. Das Endurteil tiber die Existenzphilosophie, das im Wesent-
lichen eine Verurteilung ist, ist vom Standpunkt des Verf. aus gut begriindet.
Etwas zu kurz kommt so die Auseinandersetzung mit der Existenzphilosophie
von deren eigenen Grundlagen aus, die vielleicht solchen, die nicht auf
dem Boden der Scholastik stehen, erwiinscht gewesen wire. Aber die vom
Verf. gewihlte Art ist nicht nur dessen gutes Recht, sie wird auch von
héchster kirchlicher Stelle aus den Vertretern der christlichen Philosophie
ans Herz gelegt. So ist denn gerade auch der Scholastiker dem Verfasser
fiir seine klaren und klirenden Ausfithrungen zu Dank verpflichtet.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

B. Pruche : L’Homme de Sartre. — 1949. 128 pp.

Der Mensch ist das Anliegen, mit dem sich J. P. Sartre sozusagen auf
jeder Seite seines ausgedehnten Schrifttums befaBt. Aber nicht auf jeder
Seite treten die charakteristischen Ziige seines Menschenbildes hervor. Diese
hat B. Pruche in miihsamer Kleinarbeit aus den philosophischen und litera-



Literarische Besprechungen 243

rischen Werken Sartres zusammengetragen und sie, Mosaiksteinchen dhnlich,
zu einem Ganzen zusammengefiigt. In das Licht der philosophischen Lehre
gestellt, werden so die literarischen Werke, die Idee, die ihnen zu Grunde
liegt, besser verstindlich. Die dort auftretenden Personen sind gleichsam
Mannequins, die diesen oder jenen Zug des Menschenbildes, wie es Sartre
vorschwebt, vorfithren sollen. Existenz, leeres BewuBtsein, Freiheit, Akt,
Ansichsein, Fiirsichsein, Fiirandresein, Nichts : das sind die Hauptsteine, mit
denen Sartre arbeitet. Sie schillern in verschiedenen Farben und diese
Farben schwimmen immer wieder ineinander. P, lehrt uns, diese Farben
zu unterscheiden und fiigt die Steinchen so zusammen, daB Sartres Men-
schenbild dem Leser doch in einer gewissen Schirfe entgegentritt. In
sich aber mufB3 trotz allem das Bild dunkel bleiben, da Sartres Mensch als
wesenslose, sich selbst im freien Akte schaffende Wirklichkeit, immer
wieder andere Moglichkeiten ergreifen kann. AbschlieBend nimmt der
Verfasser Stellung zu Sartres Deutung des Menschen als Sein fiir den
andern und legt als letzte Wurzel seiner entstellenden Deutung den HaB
dar, in den Sartre die Liebe verkehrt. Einen noch gréBeren Dank hitte
sich der Verfasser gesichert, wenn er auch zu andern Begriffen Sartres,
besonders zu dem der Freiheit und des Aktes, Stellung genommen hitte.

Geistingen, Sieg. J- Endres C. Ss. R.

E. Mayer: Dialektik des Nichtwissens. (Supplementum 5 des Jahrbuchs
der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft.) — Basel, Verlag fiir
Recht und Gesellschaft AG. 1950. 376 SS.

Dem Verfasser, der in seiner philosophischen Haltung Kant, Kierke-
gaard und vor allem K. Jaspers verpflichtet ist, geht es in seinem umfang-
reichen Werk um ein Philosophieren, das das Merkmal des Nichtwissens hat.
Das ist zwar nicht die einzige, aber doch die eigentlichste Art zu Philo-
sophieren. Es soll der dialektische Grund eines solchen Philosophierens als
Nichtwissen erhellt werden.

Dieses Nichtwissen ist mehr als das Fehlen von Wissen, mehr als die
einfache Unmoglichkeit des Nichtwissenkonnens. Es ist jener innerliche
Reichtum, jene Freiheit, die im Absehenkénnen von Wissen bestehen. Das
Nichtwissen gewinnt seine Sicherheit aus dem Versagen des Wissens, in
dem der Mensch uniibersteigbare Grenzen immer wieder iibersieht und
durch solches Ubersehen nur zu einem Scheinwissen kommt. Der Grund,
der Urgrund, dem das Nichtwissen entsteigt, ist das konkret Selbstschopfe-
rische, aus dem heraus der einzelne selbst wird — wenngleich nicht durch
ihn allein — und denkt. Der denkende Ursprung ist mogliche Existenz.

Unter Dialektik ist ein transzendierendes Denken zu verstehen, das
zwei « Seiten » im Denken erstehen 148t, wodurch dann der Ursprung sich
auf das Eine des Seins bezieht.

In zwolf Kapiteln kreist die Untersuchung in immer wieder neuen
Formulierungen um dieses, hier nur knapp skizzierte Anliegen, wobei dann
die verschiedensten Gesichtspunkte und Beziehungen beachtet werden. Die
tiefbohrenden und gedankentrichtigen Ausfiihrungen fordern vom Leser an-



244 Literarische Besprechungen

gespannte Aufmerksamkeit, und auch dann erschlieBt ihr Sinn sich erst
nach wiederholter Lektiire. Eine kritische Auseinandersetzung iiber jenes
Letzte, «das zwar Grenze unseres Wissens, aber Mitte unserer Existenz
ist », wiichse sich notwendig zu einer Auseinandersetzung mit den Grund-
lagen der Philosophie Jaspers aus und dafiir miiBte der Rahmen einer Be-
sprechung weit iiberschritten werden.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

Pastoraltheologie

Th. Bovet : Lebendige Seelsorge. Eine praktische Anleitung fiir Pfarrer
und Laien. — Bern, Haupt. 1951. 205 SS.

Man ist heutzutage nicht mehr allzu iiberrascht, wenn ein Arzt ein
Buch « fiir Pfarrer » schreibt. Hat doch die Auffassung von der Ganzheit-
lichkeit der Medizin, d. h. die Uberzeugung, die einzelne Krankheit nicht
nur isoliert fiir sich und nicht nur im Ganzen des Korpers, sondern im
Gesamt der beseelten Person betrachten zu miissen, den Mediziner in die
Nihe dessen gefiihrt, der sich in erster Linie von der « anderen Halfte »
des Menschen, von seiner Seele her, um den « Patienten » bemiiht. Seiner-
seits nimmt der Seelsorger heute mehr denn je das Wissen des Arztes,
Psychologen und Psychiaters dankbar entgegen. Dies gilt in besonderer
Weise fiir den katholischen Priester, der ja, etwa im Beichtstuhl, auch als
« Medicus » wirkt, wie die Theologie sagt, und als solcher fiir das Heil der
sich anvertrauenden Seele « medicinae » und « media apta» vorschreiben
muBl. Dabei sollte der geistliche Seelenarzt wissen, daB3 er bei der Wahl
eines an sich religiosen Heilsmittels auch Riicksicht nehmen mul} auf die
psycho-somatische Struktur eines « Falles », will er nicht das Odium eines
Dilettanten und Kurpfuschers oder zumindest eines bedenklich Ahnungs-
losen auf sich laden.

Das neue Buch von B. wird seine Anziehungskraft auf die Seelsorger
nicht verfehlen. Ist der Verfasser doch zu gut bekannt, und fl68t schon
ein Blick auf das beigefiigte Verzeichnis der zu Rate gezogenen Biicher
Vertrauen ein. Nicht weniger als 305 Autoren, Christen und Heiden, nur
wenige davon von ihm selbst nicht gelesen, lidt er ein, um sie von ihren
theologischen, philosophischen, psychologischen, medizinischen und ethno-
logischen Standpunkten aus etwas zu seinem Thema reden zu lassen. —
Es lieBen sich iibrigens noch einreihen : J. Klug, Tiefen der Seele ; J. Gold-
brunner, Individuation, Krailing vor Miinchen 1949, Wewel ; 4. Keenan,
Neurosis and sacraments, London 1950, Sheed and Ward. Der Verfasser
von Nr. 118 schreibt sich mit einem «r», « Jores» Arthur; die zitierte
Rektoratsrede ist in Hamburg 1951 im Conrad CloB-Verlag erschienen.
Man moéchte auBlerdem den geehrten Autor fiir gewisse Fragen auf katho-
lische Quellenwerke hinweisen, wie z. B. die Dokumentensammlung zur kath.
Glaubens- und Sittenlehre von H. Denzinger, « Enchiridion symbolorum »,
Freiburg (Herder), ferner auf die Eheencyclica Pius XI., Casti connubii
(Herder, Freiburg, Ausgabe mit lat.-deutschem Text), fiir Ehefragen. Pro-



Literarische Besprechungen 245

bleme, die den christliche Glauben beriihren, werden vortrefflich behandelt
im 15. Band der Deutschen Thomasausgabe, Kerle, Heidelberg.

Uberdies empfiehlt sich das Buch durch seine grundsitzliche Stellung-
nahme zur Reichweite, bzw. Begrenztheit menschlicher Seelenbetreuung.
B. ist sich bewuBt, daB psychische Anomalie letztlich nur geheilt werden
kann durch Riickkehr des Menschen in die Ordnung Gottes und das Bleiben
in ihr. Dies anzufangen und zu vollbringen, liegt allein in der Macht und
Gnade Christi, wie der Verf. 6fters unzweideutig betont. Darum vermogen
Psychologen und Seelsorger an sich lediglich auf der Ebene der Natur zu
disponieven (fiir die freie Einwirkung Gottes). (Man vergleiche dagegen die
vollige Uberschitzung der Psychotherapie durch Dr. med. A. Stampa in
seinem Artikel « Drill oder Berufung » in « Arztliche Mitteilungen », GieBen,
Lahn, 1950, Heft 1, S.15f) Freilich wird der Menschen- und Gottver-
bundene Christ durch das Gebet fiir einen Anvertrauten Mitmenschen noch
etwas mehr zustande bringen als bloB durch die Kiinste der Psychotherapie.
Diese sicherlich nicht unbedeutende Moglichkeit scheint B. nicht im Auge
zu haben, obwohl er iiber das Gebet als solches iliberaus schéne Dinge zu
sagen weiB (S.119 ff.). Und wie hitte in dieser Hinsicht erst die Ver-
mittlung iibernatiirlichen Lebens durch die Sakramente betont werden
konnen ! B. legt als Protestant natiirlich den Hauptwert auf die Wirksam-
keit des reinen « Wortes ». Dementsprechend lautet bei ihm die Definition
der Seelsorge (nach Thurneysen): « Ausrichtung des Wortes Gottes an
den einzelnen » (S.11). Damit kommt das Sakrament als Seelsorgsmittel
und der geweihte Priester als eigentlicher Seelsorger grundsitzlich auBer
Betracht.

In sieben Kapiteln bespricht B. nun eine bunte Fiille von Problemen.
1. Was ist Seelsorge ? 2. Was ist der Mensch ? Nach diesen grundlegenden
Ausfiilhrungen macht der Verfasser den Seelsorger mit auBerordentlichen
Phinomenen bekannt : 3. Der Mensch und die Machte (Kundgebungen Ver-
storbener, Zauberei, Siichte u. a. m.). Sodann « mochten wir konkreter er-
fassen, worin fiir den einzelnen die Siinde besteht, und wie er davon erlost
werden kann »: 4. Siinde und Bekehrung. 5. Bleiben (d. i. in Christo). Im
sechsten Kapitel wird dargelegt, «in welchen konkreten Situationen des
Lebens die Seelsorge eingreifen kann und eingreifen soll » : Krankheiten,
Tod, Eheproblem, Note der Gemeinschaft, Glaubensnote. Das Werk schliet
mit einem Abschnitt iiber die Person des Seelsorgers.

Beim Lesen des Buches wird man immer wieder iiberrascht von der
Fiille trefflicher Gedanken, die der Verf. nicht nur als Arzt und Psychiater
(hier natiirlich vor allem), sondern auch vom Standpunkt der Philosophie
und Theologie aus vorzufiilhren weil. Man spiirt : hier spricht ein Mann,
der in seiner Praxis die so verschiedenartigen und sonderbaren Patienten
nicht nur mit Geduld und Verstindnis anhort, sondern ihnen entsprechend
ihrer verschiedenen Weltanschauung jeweils etwas Passendes zu sagen ver-
mag, was sie irgendwie in den Rahmen des Christentums hineinstellt. Mit
allen pflegt er Freundschaft und jeden 1it er gerne zu Worte kommen :
Luther, Zwingli, Thomas von Aquin, Karl Barth, Theresia von Avila, Frank
Buchman. Selbst Tibet bringt seine Weisheit herbei und der ekstatische



246 Literarische Besprechungen

Sektenanhinger findet nicht weniger ernsthaftes Gehor. B. scheut sich nicht,
spezifische Catholica anzuerkennen, wie z. B. die « vielgeschmédhte katholische
Beichte » (S. 86), die Unterscheidung zwischen Person und Amt im katho-
lischen Priester (S.179), die Idee der Aufopferung menschlicher Not an
Gott (S. 134), die katholische Priesterweihe (S. 173). Diese groBziigige Weite
seines Denkens, mit der er vieles, auch nicht immer gerade Zusammen-
passendes gelten 1dBt, das angenehme Fluidum seines freundlichen Christen-
tums, unter dessen blauem Himmel sich alle méglichen Bekenner ungeniert
aufhalten diirfen, und wo auch einer, der « nicht alles glauben kann, was
in der Bibel steht », noch als « sehr erfahrener und wirksamer Christ » gelten
kann (S.161), — dieses Allerweltschristentum, das den «moralischen
Krampf, die Aszese », nicht kennt (S. 93), wo Christus nicht zum « Fasten »
aufruft (S. 99), und sich alle menschliche Schuld ohne viel eigenes Zutun
beseitigen liBt im bloBen Glauben und Gedanken an die Erldsungstat
Christi, macht Bovets Buch so verfiithrerisch — im guten und im weniger
guten Sinn. Wahrheit und Fragwiirdigkeit mischen sich darin wunderlich
durcheinander.

Auf Fragwiirdigkeit stoBt man natiirlich vor allem auf Gebieten, wo
sich der Verf. nicht mehr als Fachmann duBert. Wenn man von einem Arzt
in Theologicis und Philosophicis billigerweise auch die Prizision, Tiefe und
Zusammenschau des ziinftigen Wissenschaftlers nicht erwarten darf, so
scheint es, als sei der Verf. stellenweise doch zu sehr von seinem Gespiir
fiir das Richtige verlassen worden.

Was wird z. B. nicht alles mit seiner Maxime angestellt werden kénnen :
« Recht ist, was der kiinftigen Ehe niitzt », selbst mit der Einschrinkung,
daB die « allgemeine Ausrichtung auf die groe Ordnung der Ehe » gewahrt
werden miisse (S.72)! Auch innerhalb dieser « Einschrinkung » ist wohl
manches « Unmégliche » moglich, wenn auch Schlagworte wie « Geschlecht-
liche Freiheit vor der Ehe » u. &. ausdriicklich als verwerflich zuriickgewiesen
werden (S. 145). Auch scheint bei B. die moralische Elastizitit innerhalb
der Ehe schon einiges ertragen zu kénnen bevor ein Protest des Gewissens
vernehmbar wird, zumal die oben genannte Maxime auch fiir die bestehende
Ehe gilt (S.146). Im Falle, wo eine « zweckmifige Verhiitung der Emp-
fingnis » angebracht ist, «sind nicht die Art des angewandten technischen
Mittels, sondern die Motive, die zu seiner Anwendung fiihrten, von seel-
sorgerlicher Wichtigkeit » (S. 144). Der Zweck heiligt also das Mittel. Im
iibrigen werden als empfingnisverhiitende Methoden auBer periodischer
Enthaltsamkeit die verschiedenen mechanischen und chemischen Mittel so-
wie sterilisierende Operationen aufgezahlt, wobei « vor allem der Arzt zu
entscheiden haben wird, welche Methode im gegebenen Fall angezeigt ist »
(S. 144). Somit wird die Ehe eine Angelegenheit der drztlichen Technik
zwecks kiinstlicher Ausschaltung der natiirlichen Finalitit des Geschlechts-
aktes. Doch sucht B. dieses zweifelhafte Vorgehen wiederum vor der Kritik
zu retten mit dem schénen, allgemeinen Satz : « Die ganze Betrachtung der
Geschlechtlichkeit vor und in der Ehe soll nicht auf irgendeinem Moral-
gesetz beruhen, das diese Handlung als ‘schlecht’ und jene als ‘gut’ bezeich-
net, sondern sie soll von der Schépfungsordnung der Ehe ausgehen » (S. 146).



Literarische Besprechungen 247

Was ist ein « Moralgesetz » aber anderes als die in Form einer sittlichen
Norm ausgesprochene Schopfungsordnung ? ! « Kein Moralgesetz und doch
Schoépfungsordnung » hieBe soviel wie : keine Rechnung und doch Mathe-
matik. Allein selbst das beruhigende Wort von der « Schépfungsordnung »
wird am SchluB3 in Frage gestellt durch ein Bekenntnis zu einem Zitat aus
Asmussen : « Wir haben keinen absoluten MafBstab, den wir an die Ehen
anlegen, um festzustellen, ob sie hinter diesem MaBstab zuriickbleiben oder
ihn vielleicht gar iibertreffen » (S. 147). So mag sich also jeder sein eigener
MafBstab sein ?

Es wire in dhnlicher Weise noch manches zu sagen, vor allem auch zu
den Kapiteln « Bekehrung» und « Vergebung der Siinden », wo der Verf.
Probleme, Lésungsversuche und deren Fragwiirdigkeit wohl sieht, sich je-
doch selbst aus dem Nebel der Unklarheiten zu keinen stichhaltigen Aus-
sagen durchringen kann. Doch mag das oben Dargelegte zur Charakteri-
sierung des Buches geniigen, das hiermit dem Seelsorger von Fach gerne
empfohlen sei. Er wird aus der dargebotenen Fiille die kostbaren Friichte
mit Freude und zu seinem Nutzen herausholen. Dem, der die Gabe der
Unterscheidung weniger besitzt, konnen wir jedoch eine solche Empfehlung
nicht geben.

Freiburg. J. F. Groner O.P.

A. Niedermeyer : Handbuch der speziellen Pastoralmedizin. — 2.-4. Band.
Wien, Herder. 1950/51. x11-496 ; xv-378; x11-374 SS,

Der zweite Band der speziellen Pastoralmedizin behandelt in mono-
graphischer Darstellung folgende Grundfragen :

I. Die fakultative Sterilitit und die periodische Enthaltung. II. Die
Sterilitit. III. Die Sperma Untersuchung und -Gewinnung. IV. Die kiinst-
liche Befruchtung. V. Die Impotenz. VI. Die Frage der Ehefihigkeit bei
Mann und Frau nach sterilisierenden Operationen. VII. Die Aufgaben und
Probleme der Eheberatung.

Es geht hier also, wie schon diese rein materielle Ubersicht zeigt, um
Themata von geradezu springender Aktualitit. Diese Tatsache sichert dem
Buche bereits das geistige Interesse jener Kreise, die beruflich auf die
wissenschaftliche Durchdringung der einschlidgigen Materie verpflichtet sind.
Dabei steht die Autoritit des Verfassers und sein entscheidendes Mitsprache-
recht schon seit dem Erscheinen des ersten Bandes auler jeder Diskussion.
Und daB er unterdessen auch didaktisch gewonnen hat, dirfte dem Buche
noch mehr Freunde gewinnen. Denn die olympischen Exkursionen in die
Randzone des Nadelspezialisten, welche frither die Intelligenz des suchenden
Lesers ohne arztlich-gyndkologische Plakette mit einer schweren Hypothek
belastet haben, werden hier auf ein erfrischendes Minimum reduziert und
die entscheidenden Anliegen dafiir um so konzentrierter dargestellt. Man
hat jetzt den Eindruck : alles ist wesentlich. Das gilt selbst von den histo-
rischen Partien. Sie sind sehr glicklich in die Ideefolge eingebaut und
fiihren organisch in die eigentliche Mitte. — Dann iberrascht in diesem



248 Literarische Besprechungen

zweiten Band die schopferische Originalitit des Verfassers, die friher
weniger in Erscheinung trat. Ich verweise beispielshalber auf die groflen
Zusammenhdnge, in die gewisse, moral-theologisch sehr akute Fragen
geriickt sind, um darin ihren einzig moéglichen Standpunkt zu finden (Fakul-
tative Sterilitit, deren Wahrheit und Liige, deren GréBe und Grenze). Ich
erinnere ferner an Grundbegriffe, die neu herausgearbeitet und dann zum
Ausgangspunkt hochwichtiger und in dieser Form wohl noch nie getitigter
Konsequenzen gemacht werden. (Die Unterscheidung von impotentia coe-
undi und generandi. und ihr verschiedener Aspekt im kanonischen und
zivilen Recht. — Die Untersuchung der Ehefidhigkeit bei Mann und Frau
und der diesbeziigliche Vorschlag, das Begriffspaar : Impotenz oder Steri-
litit — durch jenes andere : Paritdt oder Differenz zu ersetzen.) Ich erwidhne
endlich das sechste Kapitel, den klassischen Hoéhepunkt des Buches, wo
man von der Neuheit der ideelichen Entwicklung einfach niedergezwungen
wird und sich lebendig an das Wort eines alten Moralisten zuriickerinnert,
der den Sinn des Moralstudiums in etwas launiger Weise dahin bestimmte,
es miisse den Intellektuellen soweit bringen, ut in ordinariis possit iudicare
et in extraordinariis prudenter dubitare. Keine Frage : wer sich mit den
Ausfithrungen Niedermeyers intensiv auseinandersetzt, dem vergeht das
Bagatellisieren. Er wird vorsichtig in seinem Urteil, iberholt dankbar
seine bisherigen, vielleicht zu einfachen Kenntnisse und arbeitet sie auf
jenes wissenschaftliche Niveau empor, das die seriosen Forschungsergebnisse
der Gegenwart fordert. Hie und da wird er allerdings auch mit einem
kleinen Seufzer der Erleichterung feststellen, da nicht alle Thesen Nieder-
meyers Kathedraentscheidungen sind ; denn manche Probleme werden zwar
auf des Messers Schneide getrieben, aber die Losung erfolgt nicht immer
klar genug. Vor allem hitte ein Zentralanliegen des Buches, die beriihmte
Unterscheidung zwischen finis substantialis und finis primarius matrimonii,
klarer gesichtet werden miissen. Hier scheinen die Dinge manchmal etwas
zu zerrinnen, und man muf trotz Berufung auf die Salmanticenses, auf
Alfons von Liguori und auf Krempel akrobatische Schwimmiibungen machen,
bis man zu festem Uferboden durchstéBt. Gerade die Auseinandersetzung
mit Krempel 148t mancherlei Fragen offen. Denn Niedermeyer erweckt
irgendwie den Eindruck, als sei die damalige Kontroverse hauptsichlich
biologisch orientiert gewesen, wahrend meines Wissens der entscheidende
Punkt im philosophisch-theologischen Raum lag.

Aber solche und dhnliche Bedenken seien nur am Rande notiert. Denn
im Zentrum steht die Bewunderung vor einer auBerordentlichen wissen-
schaftlichen Leistung und der ehrliche Wunsch, auf frohe Fahrt des Buches
in die intellektuelle Welt.

Im dritten Bande nimmt der Verfasser nach Angabe des Untertitels
Stellung zu den Fragen der Schwangerschaft, des Abortus und der Geburt
und stoBt damit wieder unmittelbar in eine heiumstrittene Problematik
der Gegenwart vor. Die oben erwidhnte springende Aktualitit ist hier noch
gesteigert. Und dariiber hinaus wird man sagen miissen, da auch die
gesamte Linienfiihrung zu einer seltenen, bisher wohl noch nicht erreichten
Reife gelangt. Das Buch ist ein klassischer systematischer Wurf.



Literarische Besprechungen 249

In der allgemeinen Inhaltsiibersicht werden sechs Abschnitte ange-
kiindigt : I. Das Lebensrecht. Eine sozial-, rechts- und moralphilosophische
Einfiihrung. II. Kindesmord. III. Kultur- und rechtshistorische Studien
zum Problem des Abortus. IV. Die Beseelung des Foetus. Eine grundsitz-
liche Vorfrage zum Problem des Abortus. V. Abortus. VI. Geburtshilfliche
Eingriffe.

Diese Aufteilung ist vielleicht nicht besonders gliicklich gew#hlt ; denn
bei ndherem Zusehen wird sofort deutlich, daB das Zentralanliegen im Pro-
blem des Abortus liegt (V), wihrend alles andere entweder vorbereitend
darauf ausgerichtet ist (I-IV) oder abschlieBend daraus folgt (VI).

1. In den vorbereitenden Partien verspricht der Verfasser zweimal aus-
driicklich, den Leser in den Fragenkomplex einzufithren. Und man muB
dankbar anerkennen, daB dieses Versprechen vollgiiltig eingelést ist. Die
Begriffe sind scharf umrissen und ihre moraltheologische Forderung wird
iiberall in psychologisch oft geradezu meisterhafter Form durch sozial-
philosophische und rechtshistorische Uberlegungen eingeleitet und durch
die neuesten Forschungsergebnisse aus dem Gebiet der Biologie von der
modernen Medizin her begriindet. Im letztgenannten Gedankenkreis horcht
der Thomist besonders interessiert in jenen Partien auf, wo der Verfasser
ein beachtliches Plidoyer zugunsten der schon lange totgeglaubten Sukzessiv-
Beseelung hilt. Die Beweisfiihrung hat hier etwas Bestrickendes. Nur will
die Art, wie er den Abortus als Homicidium darstellt, nicht recht befrie-
digen. DaB es hier fatsdchlich um einen Mord geht und daf man darum
von einem homicidium attentatum und anticipatum sprechen muB, steht
fiir den katholischen Forscher wohl auBerhalb jeder Diskussion. Aber der
zur Begriindung aufgerufene Rekurs auf das spezifisch menschliche Lebe-
wesen und die Unterscheidung in homo perfectus und imperfectus vesp. in
Potentia (!) scheint vom philosophischen Standpunkt aus immerhin eine
etwas gewagte Sache. Mag sein, daB3 der Arzt hier unbewuBt eine Ver-
schiebung der Terminologie vorgenommen hat und seine respektiven Aus-
fiihrungen biologisch versteht. Philosophisch sind dieselben jedenfalls schwer
verstindlich.

2. Das eigentlich vordergriindige Anliegen dieses Bandes ist, wie schon
betont, die Frage des Abortus, die im V. Abschnitt gestellt und beantwortet
wird. Das einschligige Material ist unter medizinischem, sozial-juristischem
und pastoraltheologischem Blickpunkt geordnet und in einer gewaltigen
Synthese vorgelegt. Das Studium verlangt zwar da und dort, besonders
im Traktat iiber die Indikationen, schirfste Aufmerksamkeit. Aber der
Verfasser erleichtert dieselbe durch ein feines didaktisches Einfiihlungsver-
mogen. Uberdies hat er die einschligigen Themen mit einem so groBen
Ernst befrachtet und ihre schicksalhafte Bedeutung fiir Sein oder Nicht-
Sein des Abendlandes mit einer so intensiven Dringlichkeit unterschrieben,
daB man ihm einfach bis in die letzten Konsequenzen folgen muf3. Dabei
wird dem Theologen, der kompromiBlos die Grundsitze seiner Kirche gegen
eine Welt von Vorurteilen vertreten mufl, aus dem Raum der Medizin
selbst wertvolles, apologetisches Material in die Hinde gespielt ; denn die
Kritik, die hier ein Fachmann aus seinem unmittelbaren Erfahrungsbereich



250 Literarische Besprechungen

heraus an den verschiedenen Indikationen iibt, 148t uns erschiitternd
bewulB3t werden, dafl es auch, unabhingig vom Glauben, verbotene Grenz-
zonen gibt, und daB, selbst wenn die Ubernatur schwiege, die Natur ihr
uniiberhérbares Veto sprechen wiirde.

Unter rein menschlich-affektivem Blickpunkt vermag natiirlich auch
Niedermeyer nicht alle Ressentiments zu verdringen.

' So schwingt beispielshalber sein Optimismus hie und da etwas oben-
aus. — Der Kommentar etwa, den er zu Mai’s Wort : quid leges sine mori-
bus — gibt, scheint doch der tragischen Tatsache zu wenig Rechnung zu
tragen, daB in hac lacrimarum valle auch der timor servilis seine Bedeutung
hat. Und das auf Seite 208 zitierte Ehrenpridikat aus einer schweizerischen
Frauenklinik vermag den ehrlichen Eidgenossen nicht daran zu hindern,
ein schiichternes, aber sehr beunruhigendes Fragezeichen dagegen vorzu-
merken. Der Hinweis ferner darauf, dal bei den modernen klinischen Ver-
hiltnissen sich kaum mehr ernste, unlésbare Komplikationen stellen, 148t
schon durch seine Formulierung einen Rest solcher Komplikationen offen,
ganz abgesehen davon, daB dieser doch bedeutend groBer sein diirfte, als
hier angenommen wird, da bis in die Gegenwart hinein ein relativ hoher
Prozentsatz unserer Miitter fiir eigentlich klinische Geburtshilfe gar nicht
in Frage kommt (vgl. Berggegenden !). Man kann eben diese bitterschwere
Menschheitsfrage nie restlos aus rein natiirlichen Zusammenhingen heraus
erkliren. Erst der Glaube sichert eine definitive Losung. Unser Autor
148t dies auch deutlich durchblicken. Er steht ja ganz auf dem Stand-
punkt der Kirche und zwar so kompromiBlos, daB3 er sogar gegen Ab-
schwichungsversuche von Theologen, die in Gewissenskonflikten dem Arzt
in vielleicht nicht immer ganz gliicklicher Form zu helfen versuchen,
Stellung bezieht.

3. Im abschlieBenden Teil werden wir noch iiber die Moglichkeiten
geburtshilflicher Eingriffe orientiert. Es handelt sich dabei nach der eigenen
Aussage des Verfassers nicht um wesentlich neue Erkenntnisse, sondern nur
um eine Anwendung der schon gegebenen, grundsitzlichen Erwidgungen auf
die konkrete Situation und um eine Hebung der Dinge auf die neuesten,
klinischen Forschungsresultate. Betont sei noch, daB gerade in diesem
letzten Abschnitt die befreiende Weite durchbricht, die der Autor trotz aller
Treue zu den Prinzipien in der Not des Alltags auszustrahlen wei3. Nieder-
meyer macht eben nicht einfach in sturem Rigorismus. Er ist Arzt im
vollen, fast priesterlichen Sinne des Wortes. Denn er will immer heilen
und nie verderben. Diese Haltung erfiillt den Leser mit einem groBen
Vertrauen, das er in Dankbarkeit fiir das hochherzige Geschenk dieses
Buches an jenen zuriickwendet, der es ihm in die Hiande gab.

Der vierte Band tragt den Untertitel : Der arztliche Eingriff. — Zwar
hat sich schon der dritte Band mit Problemen befaflt, die ganz offensicht-
lich in dieses Gebiet gehoren (Abortus, Kraniotomie). Doch braucht man
nicht zu befiirchten, in bloBe Wiederholungen hineinmanévriert zu werden.
Schon die wiederholt erwihnte didaktische Autoritit des Verfassers bietet
geniigend Garantie fiir einen fruchtbaren, gedanklichen Fortschritt. Und
ein flichtiger Einblick in die allgemeine Inhaltsiibersicht beweist bis zur



Literarische Besprechungen 251

Evidenz, daB3 wir hier in steigender Entwicklung immer tiefer in die Dis-
kussion hineingenommen werden.

Vier Kapitel sind vorgemerkt :

I. Arztliche Eingriffe und allgemeine Behandlungsmethoden. II. Ein-
griffe an den Fortpflanzungsorganen. III. Sterilisation. IV. Kastration.

Diese brennende Themenstellung sichert dem Meister wieder das geistige
Interesse seiner Schiiler. — Soweit dieselben von der Moraltheologie her
kommen, werden sie ihre Beobachtungen vielleicht in zwei Resolutionen
zusammenfassen.

1. Der Verfasser hat schon in den fritheren Abschnitten seines Werkes
die Grundsitze der Kirche herausgearbeitet, die fiir die moraltheologische
Beurteilung der einschligigen Materie von Bedeutung sind. Der von ihm
selbst erwidhnte (p.151) ideologische Zusammenhang zwischen den ver-
schiedenen Entwicklungsstufen meldet sich hier mit betontem Akzent zu
Wort und erleichtert sehr oft das respektive Urteil. Soweit dasselbe aber
nicht aus fritheren Zusammenhingen heraus gebildet werden kann, sondern
auf Grund neuer Positionen auch in neuer Form angefordert wird, versteht
es Niedermeyer in gewohnter Meisterschaft, dasselbe auf Grund weit-
strahlendster medizinischer, sozialer und juristischer Ausfiihrungen vorzu-
bereiten und von dorther zu begriinden.

2. Diese « vorbereitenden » Partien sind von allumfassender, fach-
méannischer Griindlichkeit. Im ersten und zweiten Hauptteil werden sie fiir
den Laien fast zu konzentriert vorgetragen. In der Frage um die Sterili-
sation aber, also im beherrschenden Hauptteil des Buches (145-331) vermag
er leichter zu folgen, wohl darum, weil gerade hier die Bedeutung der
fritheren Binde fiir ein tieferes Verstindnis entscheidend durchbricht.

Freiburg. L. M. Simeon O. P,

W. Demal O. S. B. : Praktische Pastoralpsychologie. — Wien, Herder.
1949. 319 S.

« Die folgende Darstellung pastoralpsychologischer Fragen, die eigent-
lich nur Versuch und Anregung, keinesfalls aber abgeschlossene und voll-
stindige Arbeit sein will, gliedert den Stoff in drei Abschnitte. Der erste
umfaBt die Fragen, die sich aus der Verschiedenheit der seelischen Zu-
stinde und Bediirfnisse des Menschen ergeben, je nachdem er auf dem
Wege zu Gott am Anfang, im Fortschritt oder vor der Vollendung steht.
Der zweite Teil behandelt die fiir die seelsorgliche Praxis so hochbedeutsame
Unterscheidung der Menschen nach ihrem Alter, Geschlecht, Beruf, persén-
liche Veranlagung und wird fiiglich als Typenpsychologie bezeichnet. Der
dritte Teil beschiftigt sich mit einzelnen krankhaften Zustinden des Seelen-
lebens. Die hierher gehérigen Fragen werden unter dem Titel pastoral-
psychologische Pathologie zusammengefal3t » (S. 15).

In diesem Buche mit seiner viel verheilenden dreifachen Aufteilung
des Stoffgebietes werden nicht eigentlich neue Erkenntnisse vermittelt.
Schon die geriittelte Fiille an allerjiingster Literatur, auf die der Verfasser
hinweisen kann und die er teilweise sehr ausgiebig zu nutzen weiB, zeigt,



252 Literarische Besprechungen

daB3 es um Dinge geht, die in der Gegenwart sehr oft zur Diskussion stehen.
Dal3 sie aber einmal unter dem Blickpunkt der praktischen Pastoral-
psychologie gesammelt und geordnet wurden, ist von groBer Bedeutung.
Dem Seelsorger, der moralisch verpflichtet ist, sich in diesen Grenzriumen
von Theologie und Psychologie irgendwie auszukennen, wird hier ein gutes
Nachschlagewerk in die Héande gespielt. Dabei berithrt den Leser der
Geist der Freiheit, der durch diese Blatter weht, ungemein sympathisch.
Man hat zwar in der Theorie schon immer zwischen schweren Siinden und
Todsiinden unterschieden, und die neuere Moraltheologie hat diese Unter-
scheidung auch aus der Theorie heraus in die Praxis vorgetragen. Doch
diirfte dies bisher selten in der mutigen und entschlossenen Form geschehen
sein wie in dieser Schrift. Da und dort hat man fast den Eindruck, die diesbe-
zugliche Linienfithrung laufe iiber die giiltigen Grenzen hinaus, so etwa dort,
wo die Scham vor dem Bekenntnis unter die Entschuldigungsgriinde fiir die
materielle Integritit der Beichte katalogisiert zu werden scheint, oder dort,
wo in der Frage um die violatio virginitatis die moralische Verantwortung
zugunsten der Frau in einer Weise herabgemildert zu werden scheint, die
sehr stark an das herzerfrischende, englische Vorpubertitsstadium der Putten
auf unseren Barockaltiren erinnert. Mag sein, da@ in solchen und dhnlichen
Reaktionen, die man bei der Lektiire vereinzelt spirt, die alte Schule mit
ihrer traditionellen Richtung sich noch zu sehr zu Worte meldet, und den
salto mortale in dieses Neuland noch etwas behindert. Doch wird man
sich die Positionen, die Demal bezieht, gerne notieren und zu weiterer
moral-theologischer Untersuchung vormerken, dies um so mehr, als der
Verfasser ja keineswegs in Laxismus macht, sondern in allem, was er uns
als Pastoraltheologie bietet, einen hohen Berufsernst offenbart. Man denke
in diesem Zusammenhang nur etwa an die psychologischen Priventiv-
maBnahmen, die er zur Gesundung der Ehe fordert und die sicher noch
nicht allzuoft mit solch klarer Konsequenz formuliert wurden. Oder man
denke an das Kapitel iiber Priester- und Ordensstand, das wohl nicht nur
zum Besten des Buches, sondern zum Besten in der diesbeziiglichen Literatur
iiberhaupt gehort.

Wenn also Demal dort, wo er als Pastoralpsychologe zu uns spricht,
viel Wertvolles und Gescheites zu sagen hat, so wollen leider seine Aus-
fihrungen in den eigentlichen theologischen Partien nicht recht befriedigen.
Man vermifit hier o6fters sowohl die begriffliche Klarheit als auch die
Objektivitat des Urteils.

Die begriffliche Klarheit. — Es wird z. B. nicht einsichtig, was nun
Liebe oder Hingabe theologisch genau bedeuten. Hatte der hl. Thomas,
dessen Ideenwelt in diesem Buch unter leisen Denkmalschutz gestellt zu
sein scheint, etwas mehr aktives Mitspracherecht bekommen, dann hitte
er mit seiner berithmten Unterscheidung des amor concupiscentiae et bene-
volentiae das Kapitel von den Hauptleidenschaften um einen recht inten-
siven Helligkeitsgrad bereichern koénnen. — Es will weiter nicht recht
eingehen, daB3 nach der ganz offenbaren Zuriickhaltung der Kirche in diesen
Punkten (vgl. die Publikationen von Doms und Krempel!) der letzte Sinn
und Zweck der Geschlechtlichkeit nun doch wieder irgendwie in die Gemein-



Literarische Besprechungen 253

schaft verlagert wird. — Und es liuft einem trotz Cornelius a Lapide ein
leichtes Gruseln iiber den Riicken, wenn die Erschaffung des Menschen in der
Ordnung der Geschlechter nach Analogie der innergottlichen Hervorginge
gedeutet und diese Deutung zum Ausgangspunkt fiir nicht unbedeutende
theologische Konsequenzen gemacht wird. Die Unterscheidung zwischen
Analogie und Allegorie wird doch auch wohl heute noch ihre Giltigkeit
haben, und ebenso die Ansicht, da@ fiir eine eigentliche theologische Argu-
mentation nur die Analogie, nicht aber die Allegorie in Frage kommen
kann. Es steht aber doch wohl auBer Zweifel, da der Schépfungsbericht
des Menschen die Analogie in jenem «Bild und Gleichnis » sieht, was
bekanntlich gleicherweise auf Mann und Frau zutrifft. Der Einbezug des
Geschlechtlichen in diese Zusammenhinge ist also Schule Alexandrien,
und zwar an jener Peripherie, wo der greise Origines sehr wahrscheinlich
kopfschiittelnd erkliren wiirde: nein, so war es nicht gemeint! In eine
pastoralpsychologische Studie sollten solche Ideengiange auf jeden Fall nicht
eingeschaltet werden. Dariiber darf auch der Hinweis auf eventuelle Autori-
titen nicht hinwegtiuschen. Und wenn er trotzdem erfolgt, so mochte
man in aller Bescheidenheit an den Aquinaten zuriickerinnern, der einmal
in einer Ahnlichen Situation, wo man ihn sogar mit den Kirchenvatern
bedrohte, schmunzelnd meinte : in his, quae non sunt fidei, licet sanctis
diversimode opinari, sicut et nobis.

Die Objektivitit des Urteils. — Wenn eingangs mit aufrichtiger Dank-
barkeit festgestellt wurde, daB Demal in kampferisch mutiger Form Wege
zu groBerer Freiheit fordert und aufweist, so mul man doch gerechterweise
auch betonen, daB manche Erkenntnisse, die hier diesbeziiglich als Neu-
heit ausgegeben werden, schon frither treu behiitetes und praktisch beach-
tetes Eigengut kirchlicher Moraltheologie waren. Am schirfsten tritt dies
wohl in Erscheinung dort, wo vom EinfluB der Leidenschaften auf die
Tatigkeit gesprochen wird, also in «der theoretisch zwar immer aner-
kannten, aber praktisch zu wenig beachteten Lehre von den Hindernissen
der menschlichen Willensfreiheit ». — Wer die zentrale Stellung der passio
im Moralsystem des Aquinaten kennt und um deren praktische Auswirkungen
weiB, wundert sich ein wenig iiber solche Formulierungen und glaubt, daB
trotz gerne zugestandener jansenistischer Ghettos die besagte Lehre schon
lange praktiziert wurde, nicht « fuBend (erst) auf den Erkenntnissen ...
der Vererbungslehre und Biologie », sondern auf der klassischen Psychologie.

Es wire also zu begriiBen, wenn solche und &hnliche Verallgemeine-
rungen, die die ruhige Schénheit der Entwicklung stdren, wegretouschiert
wiirden. Und vor allem sollte das eine oder andere theologische Urteil,
das ganz offenbar die Kompetenzen des Verfassers tibersteigt, verschwinden.
Denn wenn es beispielshalber auch wahr ist, daB3 im thomistisch-molinisti-
schen Gnadenstreit « viel Tinte und Druckerschwérze verbraucht und nicht
selten die Liebe verletzt wurde », so ist es ganz entschieden genau so wabhr,
daB jene Tinte und Druckerschwirze, die als Kapital in die Seiten 85 bis 88
investiert wurden, besser waren gespart worden ; denn so einfach liegen die
Dinge nun doch nicht.

Freiburg. L. M. Simeon O.P.



254 Literarische Besprechungen

A. Maget : Heirat und Medizin. Berechtigte Ubertragung aus dem
Franzésischen von J. P. Imfeld und F. Riitsche. — Einsiedeln-Ziirich-
Koéln, Benziger. 1948. 164 SS.

X. v. Hornstein-A. Faller : Gesundes Geschlechtsleben. — Olten, Walter.
1950. 452 SS.

Geschlechts- und Eheleben sind in den vergangenen Jahren Gegen-
stand vieler Schriften gewesen, die leider nicht alle in so vornehmer Art
und Weise an ihr Thema herangehen wie die beiden hier zu besprechenden.

Maget behandelt vor allem die Frage nach den gesundheitlichen Nach-
teilen des Ehemiflbrauches ; ein Kapitel iiber das jeder Seelenfiihrer gut
aufgeklirt sein sollte, da auch dieser Aspekt bei der seelsorglichen Betreuung
nicht vernachlissigt werden darf. Manchmal macht die Unterweisung in
diesem Sinne mehr Eindruck als Griinde, die direkt der moralischen Ord-
nung entnommen sind.

Leider enthélt das Buch einige etwas miBverstindliche Formulierungen :
S. 78 lese ich folgenden Satz : « So sind Ehegatten nicht verpflichtet, Kinder
zu haben, weil sie verheiratet sind ; sie kénnen sich auch einigen, keine
oder nur eine beschriankte Zahl von Kindern zu haben unter der Bedingung,
daB sie die Naturgesetze einhalten.» Kein Moralist wiirde diesen Satz
ohne weiteres unterschreiben. Nur aus triftigen Griinden ist es Ehe-
gatten erlaubt — unter Beobachtung der Naturgesetze -—, auf den Gebrauch
der Ehe zu verzichten, und kann dieser Verzicht unter ganz besonderen
Bedingungen moralisch wertvoller sein als der Gebrauch der Ehe. Doch
sind diese Fille naturnotwendig Ausnahmefille. Man kann also nicht im
allgemeinen den Satz aufstellen, daB Eheleute auf Grund ihrer Ehe nicht
verpflichtet seien, Kinder zu haben. (Man muf in der Moral mit allge-
meinen Formulierungen iiberhaupt sehr vorsichtig umgehen.)

S. 106 geht der Verf. auf die Krankheiten ein, « die eine medizinische
Schwangerschaftsunterbrechung heute rechtfertigen ». Der Verf. will sagen,
daB gewisse Krankheiten in den Augen der Mediziner und vielfach auch
des biirgerlichen Gesetzbuches eine Unterbrechung der Schwangerschaft
rechtfertigen, daB aber eine solche Unterbrechung vom Standpunkte des
Naturrechtes aus nicht gebilligt werden kann; da dieses unter keinen
Umstanden eine (direkte) Schwangerschaftsunterbrechung erlaubt. Was
gesagt werden will ist unbedingt richtig; doch muB3 man den ganzen
Zusammenhang gelesen haben, um den eigentlichen Sinn dieses gewil
dunklen Satzes zu verstehen.

Das von Hornstein-Faller herausgegebene Sammelwerk, an dem neun-
undzwanzig hervorragende Gelehrte mitgearbeitet haben, ist eine wahre En-
zyklopadie aller mit dem Geschlechtsleben zusammenhéingenden Probleme.
Dreiundvierzig Einzelstudien teilen sich in das weite Gebiet. Die Darstel-
lung beginnt mit der Vergangenheit. Welche Stellung und Eigenart hat das
Geschlechtliche bei den Natur- und alten Kulturvolkern ? Es folgen die
Fragen nach der Rolle des Geschlechtlichen im Einzelmenschen, im Leben
des Geistes und des Leibes, nach der geschlechtlichen Vereinigung von
Mann und Frau und den sexuellen Problemen des Ehelebens. Sodann wird



Literarische Besprechungen 255

die Ehe als Geistgemeinschaft in psychologischer und moralischer, in recht-
licher und sakramentaler Hinsicht betrachtet, und schlieBlich den erziehe-
rischen und seelsorglichen Fragen hinsichtlich der Jugend eine Unter-
suchung gewidmet.

Zu verschiedenen im Buche aufgeworfenene Problemen sei im folgenden
Stellung genommen. Wir billigen ganz und gar die Ansicht Prof. Ziircher’s
inbezug auf die kiinstliche Besamung (S. 384-385) ; das hei3t wir sehen
gar nichtein, warum der in einem richtigen, sittlich einwandfreien Geschlechts-
akte gewonnene Samen nicht auch mit Hilfe eines Instrumentes in die
Gebirorgane der Frau befordert werden diirfte, wenn dies auf natiirliche
Weise nicht geschieht. Es wire dies eine durch kiinstliche Hilfeleistung
beférderte natiirliche Befruchtung oder, wie Z. sich ausdriickt, eine kiinst-
liche Besamung im weiteren Sinne. Aus dieser Einstellung flieBt auch die
negative Antwort auf die von Prof. Wirz S. 126 gestellte Frage : « MiG-
bildungen der Harnrohre koénnen den Geschlechtsakt verunmdglichen,
erlauben aber oft normalen SamenerguB3. Es fragt sich in einem solchen
Fall, ob dieser Samen zu einer kiinstlichen Besamung verwendet werden
darf. » Die erste naturrechtliche Bedingung {fiir kiinstliche Besamung ist,
daB der Samen durch einen normalen Geschlechtsakt gewonnen werde.

Der Abschnitt iiber die Geschlechtskrankheiten ist nicht in allen seinen
Formulierungen gleich gliicklich. S. 288 schreibt Dr. Juon: « Wenn ein
Mann Geschlechtsverkehr mit unbekannten Frauen ausiibt, sind Vorsichts-
maBregeln unbedingt notwendig. Die Anwendung eines Priservativs ist
der beste Schutz, vorausgesetzt, daf3 dieses von guter Qualitdt ist. » Diesem
Satze fithlten sich die Herausgeber mit Recht verpflichtet eine kurze
Anmerkung hinzuzufiigen. Doch kann auch diese Anmerkung uns nicht
ganz befriedigen, denn sowohl der Verf, als auch die Herausgeber lassen
den Unterschied zwischen einer Siinde iuxta naturvam und einer Siinde
contra naturam vollstindig auBer acht. Ein mit Pridservativ ausgeiibter
Geschlechtsakt ist immer eine Siinde contra naturam, auch wenn er inner-
halb einer rechtmaBigen Ehe geschieht; er stellt, seiner ganzen Veran-
lagung nach, eine viel schwerere Verfehlung dar gegen die Ordnung der
Natur und Gottes Gesetz als ein auBerehelicher uxta naturam vollzogener
Geschlechtsakt. Man hat also kein Recht, jemanden, der unbedingt darauf
hilt, mit dem erst best herbeigelaufenen Frauenzimmer zu verkehren, noch
eigens zu ermahnen, seinen Qualititscondom ja nur nicht zu vergessen ;
da man ihn auf diese Weise zu einer viel schwereren Siinde verfiihrt. Die
im Buche gebrauchten Formulierungen sind dazu angetan die viel ver-
breitete aber grundfalsche Ansicht, der auBereheliche Geschlechtsverkehr,
wenn er mit Priservativ vorgenommen werde, sei weniger siindhaft als
der naturgetreue, zu beférdern.

In dem Abschnitte iiber die Schwangerschaftsunterbrechung wird
S. 383 die Frage, ob die Exstirpation eines krebskranken, schwangeren
Uterus eine direkte oder indirekte Schwangerschaftsunterbrechung sei,
als eine unter katholischen Theologen kontrovertierte Frage hingestellt.
Seitdem sich die Moralisten mit fast zahlenmiBiger Einstimmigkeit hinter
P. Vermeersch geschart haben, steht P. Gemelli mit seiner These von



256 Literarische Besprechungen

der direkten Unterbrechung allein auf weiter Flur, so daB3 das Problem
heute kaum noch als kontrovertiert gelten kann.

Das SchluBkapitel des Buches handelt iiber die sexuelle Krise sowohl
im Leben des Einzelmenschen als im Leben der Gesellschaft. Mit Recht
schreibt der Verf., daB diese Krise nur durch eine Wiederverchristlichung
des Lebens iiberwunden werden kann, und zwar durch eine Wiederver-
christlichung, die nicht bei einem puren Moralismus stehen bleibt, sondern
das Christentum unserer Generation wieder nahe zu bringen weil3 als die
groBe Gabe Gottes, als das vollkommene Sein und Leben in Christus.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry 0. 5. B.



	Literarische Besprechungen

