
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und
Betätigungsweisen

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das objektive Erkenntnislicht

Sein Wesen, seine Arten und Betätigungsweisen1

Von Dr. P. Alexander M. HORVÂTH 0. P.

12. Das objektive Sein der Sinnenwelt2

a) Sein, Objektsein und objektives Sein 3

Die Frage, in welchem Sinne dem physischen Sein ein esse obiec-

tivum zukommt, hat für uns allgemeines Interesse. Ihr Sinn ist : Wie
kann das physische Sein vergegenständlicht, d. h. vom Verstand faßbar
gestaltet werden Als besonders wichtig und bedeutungsvoll stellt sich
das Problem, wenn die Frage bezüglich des sinnenhaft Seienden sich

erhebt, da das ens in quidditate sensibili den einzig angemessenen
Gegenstand des menschlichen Verstandes bildet. Das Aufsuchen aller
Beziehungen dieses Gegenstandes klärt manche Probleme ; in der Art
und Weise, wie sie bestimmt werden, gehen die Wege nach
weltanschaulichen Gesichtspunkten auseinander. Hier wollen wir insbesondere
das Abstraktionslicht untersuchen. Welches objektive Sein kommt dem

sinnenhaft Seienden zu, wenn es nach den Möglichkeiten seines

Aufleuchtens im Abstraktionslichte betrachtet wird Man kann die Frage
auch so stellen : Unter welchen Bedingungen kann das sinnenhafte
physische Sein zu einem Gegenstand des menschlichen Verstandes und Ver-

1 Fortsetzung und Schluß der Abhandlung in Divus Thomas 29 (1951) 429-456.
2 Über diese Fragen schrieb Vf. in verschiedenen Werken, so in Tract,

phil. I und Synth. Theol. fund. « esse obiectivum » und im ungarisch verfaßten
Buche << Ewige Seins- und samenhafte Gründe » 60 ff. und 80 ff. In dieser Studie
will er die Endergebnisse niederlegen und einen wichtigen Grundpfeiler des Thomis-
mus ins Auge fassen und beschreiben.

3 Tract. S. 40 fi. ; 92, 130 fi.



202 Das objektive Krkenntnislicht

Stehens werden Sein und Objektsein sind ja nicht identische Begriffe l.
Sie können materiell, bezüglich ihrer gemeinsamen Grundlage zusammenfallen,

ihrem Wesenszuge nach sind sie aber verschieden. Es kann
etwas als Seiendes auftreten, ohne ein Gegenstand des Verstandes zu
sein, wie auch umgekehrt. Die Beziehung des Seins zum Objektsein
läßt sich nicht in Abrede stellen. Von der genauen Bestimmung dieser

Beziehung hängt die weltanschauliche Einstellung der einzelnen
philosophischen Systeme ab. Bedingt das Sein das Objektsein, oder ist
letzteres Grundlage des Seienden Ist das Sein entscheidend für das

Objektsein, oder umgekehrt
Das Objektsein schließt eine notwendige Beziehung zum Verstand in

sich, denn nur in ihm kann das reine Ansichsein als abbildlicher Wert, als

Prinzip der Seinsvollendung des Verstandes auftreten. Bei einem
Verstand, der mit dem physischen Sein seines Objektes identisch ist, kann

man von einem Problem eigentlich gar nicht sprechen : Sein und Objektsein

fallen sachlich zusammen. Das physische Sein ist ohne jede weitere

Zutat, in eigener Kraft, Objekt. Eine Vergegenständlichung ist da

nicht nötig. Sie ist mit der Identität des physischen Seins und des

Verstandes gegeben. Ist aber dies nicht der Fall, so muß man das Sein

und Objektsein genau voneinander unterscheiden und die Erfordernisse
der Vergegenständlichung nach dem Verhältnisse des physischen Seins

zum Verstände bestimmen. Bezüglich des sinnenhaft Seienden sind da

nur zwei Annahmen möglich. Entweder bestimmt das physische Sein

ganz oder teilweise die Bedingungen zur Vergegenständlichung, oder
dieselben sind ganz oder teilweise dem Verstände selbst zu entnehmen. Hier
trennen sich die philosophischen Systeme nach weltanschaulichen
Gesichtspunkten. Die weltanschaulichen Grundlagen dafür führen wir in
der Folge bloß als Voraussetzungen der thomistischen Betrachtungsweise
an, ohne auf ihre ausführliche Begründung einzugehen.

Das sinnenhaft Seiende stellt ein esse participatum dar. Es ist
nicht das Ansichseiende, das Sein selbst (esse per se subsistens), sondern

nur eine konkrete Erscheinung desselben. Die Zusammensetzung aus
den Prinzipien von Wirklichkeit (actus) und Möglichkeit (potentia) begleitet

es im allgemeinen und in jeder partikulären Bestimmung notwendig,
sowohl in Bezug auf das Dasein als auch auf das Sosein. Dies nennen
wir die Bindung an das allgemeine Gesetz der Potentialität. Darum weist
das sinnenhaft Seiende auf das Ansichseiende (esse per se subsistens)

1 Tract. S. 402.



Das objektive Erkenntnislicht 203

als auf seine Ursache hin ; in ihm findet es seine Seinsbegründung, und
durch dessen kausalen Einfluß werden alle seine Seinsprinzipien
hervorgebracht 1. Das Ansichseiende aber steht auf Grund der Gottesbeweise
als das vollkommenste, geistige, ordnende Wesen vor uns. Deshalb muß
das sinnenhaft Seiende in ihm ein ideales Sein besitzen. « In omnibus
enim, quae non a casu generantur, necesse est formam esse finem

generationis cuiuscumque. Agens autem non ageret propter formam,
nisi inquantum similitudo formae est in ipso. Quod quidem contingit
dupliciter. In quibusdam enim agentibus praeexistit forma rei fiendae

sec. esse naturale, sicut in his, quae agunt per naturam ; sicut homo

generat hominem et ignis ignem. In quibusdam vero sec. esse intelli-
gibile, ut in his quae agunt per intellectum, sicut similitudo domus

praeexistit in mente aedificatoris ; et haec potest dici idea domus, quia
artifex intendit domum assimilare formae, quam mente concepit. Quia
igitur mundus non est casu factus, sed est factus a Deo per intellectum
agente, necesse est quod in mente divina sit forma, ad similitudinem
cuius mundus est factus. »2 Die Idee Gottes ist aber nur eine und eine

einzige. Sie wird nur dadurch vervielfältigt, daß unendliche Möglichkeiten,

als einzelne Seinserscheinungen, auf sie bezogen werden3. Diese

Möglichkeiten, oder auch die durch Gottes Willen bestimmten
Wirklichkeiten können als termini connotati (mitverstandene ideelle Gegebenheiten)

der einzigen Idee gefaßt werden4. Hierdurch kommt ihnen ein

objektives Sein zu, welches in den rationes aeternae, in den ewigen
Seinsgründen zum Ausdruck gelangt und jenes objektive Sein als Wahrheit
(esse conformabile) und als Güte (esse appetibile) darstellt, welches als

Maßstab jedes partikulären Seins und jeder Dynamik gelten muß. Ihre
Wirkkraft ist intentional im Sinne der causa exemplaris und finalis.
Sie sind Muster und Vorbilder, nach welchen das außergöttliche Sein

abgebildet werden muß ; sie stellen die Wesenszüge des Guten dar,
nach welchen das eigene Sein und Wohl der Einzeldinge begründet und
zugleich auf das letzte Ziel, auf die Absichten Gottes hingeordnet
werden soll5. Hält man vor Augen, was wir über die Wirkweise der

1 I 44, 1. ff.. 2 I 15, 1. 3 1 15, 2. 4 I 84, 5.
5 In diesen Sätzen haben wir die weltanschaulichen Grundlagen des Thomis-

mus vorgelegt. Hierdurch unterscheidet er sich von anderen Lösungsversuchen,
welche die letzten Prinzipien des Seins in innerweltlichen Gründen suchen und
finden wollen. Der Pantheismus vernachlässigt die Gesichtspunkte der Wirkur-
sächlichkeit, der Materialismus sucht sie in der Immanenz der Materie und in
ihren Gesetzen. Dasselbe gilt von den verschiedenen Schattierungen des Monismus,

die eine außerweltliche, transzendente Beziehung der Welt nicht anerkennen



204 Das objektive Erkenntnislicht

Musters und der Zweckursache dargelegt haben, so ist leicht einzusehen,
daß die ewigen Seinsgründe ihren Einfluß auf das geschaffene Sein in
beiden Sichten ausüben. In diesem Sinne stellt Thomas fest : « Finis
gubernationis mundi est aliquid extrinsecum », und daß der « effectus

gubernationis », die Wirkung der Weltregierung im erreichten Zwecke
bestehe. Der letzte, alles beherrschende Zweck ist die Hinordnung zu
Gott, die Verkündigung seiner Herrlichkeit. Dieser ist einer und ein

einziger : « Finis gubernationis est bonum essentiale, ad cuius parti-
cipationem et assimilationem omnia tendunt. »1 Die untergeordneten
Zwecke und Ziele beziehen sich auf das Eigenwohl des Geschöpfes,
sowohl in sich, als nach seiner Stellung im Weltall. Das innere, all¬

wollen. Die äußersten Pole vertritt einerseits der Hegeische Idealismus, der im
allgemeinen Sein die Grundlagen des objektiven wie auch des physischen Seins
findet, andererseits der subjektive Idealismus, der die Ich-Bezogenheiten hervorhebt

und in verschiedenen Formen einseitig betont. Bei der letzteren Form des
Idealismus wird das objektive Sein der Gegenstände der Leistungsfähigkeit des
denkenden Subjekts entnommen, die sich entweder auf den vollen Wahrheitsgehalt

(Fichte) oder bloß auf den allgemeinen, notwendigen Wert desselben (Kant)
erstreckt. Eine Mittelstellung nimmt die Annahme ein, daß die Wesenheiten
der Dinge in ihrem objektiven Sein durch ihren eigenen Seinswert begründet
werden, wobei eine Bezugnahme auf die göttliche Vernunft nicht gefordert wird.
In dieser Fassung finden wir es bei Wolff, in abgeschwächter Form bei einigen
Scholastikern. Letztere haben die Beziehung zu Gott nicht verneint ; sie legten
aber ihre These in mißverständlicher Form vor, indem sie lehrten, die Wesenheiten
der Dinge hingen von ihrem idealen Seinsgehalte ab : dependent a terminis. Sie
hatten recht, sofern sie auf die nächsten innern Prinzipien Rücksicht nahmen.
Ihre Lösung war nur deshalb unvollkommen, weil in ihr die Beziehung zum letzten,
transzendentalen Prinzip nicht zum Vorschein kommt. Was für den ordo gene-
rationis der Ausgangspunkt ist, ist das Letzte, der Abschluß für den ordo causa-
litatis.

Eine Mittelstellung nimmt der objektive Idealismus ein. Das objektive Sein
wäre nach ihm ohne Rücksichtnahme auf das physische, ja mit Ausschluß der
psychischen Bedingungen der Erkenntnis — also ohne Beziehung zum Verstand —
einzig dem Wahrheitswerte zu entnehmen. Eine sinnreiche Annahme. Sie scheidet
die unhaltbaren Elemente des Piatonismus aus und ist nur deshalb abwegig, weil
in ihr die Seinsbeziehungen vernachlässigt sind. Zieht man diese in Betracht,
so steht nichts im Wege, von den ewigen Seins- und Wahrheitsgründen (rationes
aeternae) sprechen zu können.

Worin wird die Vergegenständlichung des sinnenhaft Seienden vorgenommen
Dies ist das allgemeine Problem. Im absoluten Ich-Bewußtsein, sagt Fichte.
In den gesetzgeberischen Formen a priori, meint Kant. Im ewigen Wahrheitsgehalt,

behauptet der Piatonismus und die von ihm abhängigen Theorien. In der
immanenten Kraft des allgemeinen Seins, die sich in dessen Entwicklung kundgibt,

erklärt^Hegel, während sie nach den verschiedenen Formen des Monismus
in der blinden Evolution eines innerweltlichen Absolutismus vor sich gehen soll.

1 I 103, 4.



Das objektive Erkenntnislicht 205

gemeine Wohl des Universums ist ebenfalls eines und ein einziges ; das

Eigenwohl ist in diesem Rahmen und in Unterordnung unter das Gemeinwohl

erreichbar ; es ist vielfach und für uns zahlenmäßig nicht bestimmbar

: « Effectus gubernationis in particulari sunt nobis innumerabiles. »1

Die Bestimmung des objektiven Seins auf dem Gebiet der Abbild-
lichkeit ist auf zwei Wegen erreichbar. Betrachtet man die Ordnung, die

unserer Erkenntnis nach ihrer Beschaffenheit vorgeschrieben ist, so geht
man den Weg des ordo generationis, den Werdegang (via synthesis),
wie das objektive Sein eben vor uns aufleuchtet. Man geht aus vom
Ansichsein und steigt zu dessen Gegenwart in einem realen synthetischen

Begriff auf, der den letzten innerweltlichen Erkenntnisgrund
darstellt 2. Der zweite Weg ist die via iudicii. Den Ausgangspunkt
bildet der höchste, transzendente Erkenntnisgrund, aus welchem jedes
objektive Sein, als aus seiner Urquelle fließt und in ihm als solchem
enthalten ist. Das zweite Vorgehen ist nur dann wertvoll, wenn durch
dasselbe die Resultate der Synthese analytisch zergliedert und ihrem
vollen Wahrheitsgehalte nach entwickelt werden. Die hauptsächlichen
Momente der analytischen Betrachtungsweise haben wir kurz skizziert.
Es erübrigt noch, die Ergebnisse nach der synthetischen Sicht vorzulegen.

Das objektive Sein in allgemeinster Fassung bezeichnet das
Aufscheinen des Wahrheitsgehaltes. Dies kann in verschiedenen Formen vor
sich gehen ; in allen Fällen ist es aber der repräsentative Gegenwert
des Seinsgehaltes. Beide : « repräsentativ » und « Gegenwert » verweisen
das objektive Sein als solches ins Gebiet der Relationen. Die Beziehung
des Seins zur möglichen Vergegenwärtigung schließt notwendig den

Begriff einer Gegebenheit in sich, die entweder als Urgrund, oder als

Vermögen die Vergegenwärtigung ermöglicht, bzw. deren Sitz bildet.
Nur in dieser beziehungsweisen Auffassung können wir von einem

repräsentativen Aufscheinen sprechen. Der terminus connotatus des

physischen Seins für die Eignung zur Vergegenwärtigung muß demnach

so beschaffen sein, daß er « natus est habere formam alterius » 3,

den physischen Seinsgehalt in einer andern Weise widerzuspiegeln
vermag. Die Beziehung zu ihm kennzeichnet die Möglichkeit einer
Vergegenwärtigung. Die volle, einzige Grundlage des Gegenwertes bildet der

physische Seinsgehalt. Nur das, was in ihm wirklichkeitsmäßig (nicht

1 Ib.
2 Hierüber Näheres unten S. 12 ff. Vgl. Heiligkeit und Sünde S. 1443'
3 I 14, 1.



206 Das objektive Erkenntnislicht

bloß erdacht) vorhanden ist, kann nach den Wesenszügen des Wahren
aufleuchten. Die Seinswerte brauchen nicht reine Wirklichkeiten zu
sein. Auch die durch den Akt vollendeten Möglichkeiten (actus mixti)
sind Wirklichkeiten, sodaß ihr objektives Sein nur dann sachgemäß
aufleuchtet, wenn in ihm beide Elemente zum Ausdruck gelangen. Aus
diesem Grunde behauptet der hl. Thomas, daß das sinnenhaft Seiende

(ens in quidditate sensibili) in einer gleichwertigen species separata
nicht das objektive Sein erhalten kann 1. Denn zu seinem Wesen gehört
die Materie als Substrat, als konstitutives Element des Soseins. Die
Materie kann aber nur als Prinzip der Beschränkung, als Einengung
und somit als Hindernis einer Allgemeinheit auftreten. Eine idea separata,

ein in sich allgemeines objektives Sein ist demnach für die
einzelnen Arten des sinnenhaft Seienden ein innerer Widerspruch. Nur
in einem höheren objektiven Sein, in welchem die Materie nicht formell,
sondern nur virtuell, der Möglichkeit einer Verwirklichung nach,
enthalten ist, kann das objektive Sein aufleuchten. Hierzu ist nur das

objektive Sein des Ansichseienden geeignet, die geschaffenen Dinge aber

teilnahmsweise, « secundum quod quaedam sunt ad similitudinem ali-
orum vel sec. eandem speciem vel sec. analogiam alicuius imitationis »2.

Die Materie in sich ist nicht seiend. Deshalb hat sie auch nach dem

Wesenszug des Wahren kein selbständiges objektives Sein. Ihr Sein

und ihre Möglichkeit ist an jene Formen gebunden, die nur in ihr
verwirklicht werden können. Die äußere Ursache des an die Materie

gebundenen Seins dehnt infolgedessen ihre objektive und physische
Wirkkraft auf das ganze Sein des sinnenhaften Wesens aus, in welchem
auch die Materie als Wesensbestandteil in Betracht kommt. « Ulterius
aliqui erexerunt se ad considerandum ens, inquantum est ens ; et con-
sideraverunt causam rerum, non solum sec. quod sunt haec vel talia,
sed sec. quod sunt entia. Hoc igitur quod est causa rerum, inquantum
sunt entia oportet esse causam rerum, non solum sec. quod sunt talia
per formas accidentales, nec sec. quod sunt haec per formas substantiates,

sed etiam sec. omne illud, quod pertinet ad esse illorum quo-
cumque modo. Et sic oportet ponere etiam materiam creatam ab

universali causa entium. »3

1 I 44, 3 ad 2.
2 I 44, 3. Dieses ist der Grund unserer Unterscheidung des transzendenten

(in rationibus aeternis) und innerweltlichen (in rationibus temporalibus) objektiven
Seins.

3 I 44, 2.



Das objektive Erkenntnislicht 207

b) Die Seinswerte der Sinnenwelt (rationes seminales naturae)

Wollen wir das objektive Sein der materiellen, sinnenhaften Dinge
erfassen und bestimmen, so kommt zunächst deren aktuale Wirklichkeit

in Betracht. Wir stellen nicht die Frage, ob das sinnenhafte Sein

vollständig in allen möglichen Arten und Modalitäten verwirklicht sei,

oder m. a. W., ob der ganze Seinsgehalt dieses Gebietes erschöpft
und als Wirklichkeit gegeben sei. Wir betrachten es unter dem

allgemeinen Gesichtspunkte des « ens mobile », dessen Wesenszug auf die

möglichen Erscheinungsformen des sinnenhaft Seienden ebenso anwendbar

ist, als auf die verwirklichten. Dieser Wesenszug ist aus mannigfachen

Elementen zusammengesetzt, kann aber in der Bindung an das

Gesetz der Potentialität zusammengefaßt vorgelegt werden. Es scheint
in ihm vor allem das meist charakteristische Merkmal des geschaffenen
Seins, die allgemeine Zusammensetzung aus Akt und Potenz auf. Diese

ist ja das Kennzeichen des esse participatum. Darin kommt das materielle

Sein auch mit der geschaffenen Geisterwelt überein. Die
Beschränkung auf eine Wesenheit, die ihr Dasein nicht selbst begründet,
ist eine notwendige Begleiterscheinung des geschaffenen Seins, dessen

innerer Wert nicht durch das esse ab alio, sondern durch die erwähnte

Zusammensetzung bestimmt und gekennzeichnet ist b Das ens mobile

trägt überdies das Merkmal einer Zusammensetzung der Wesenheit aus
Materie und Form in sich2, wodurch sein Wert und seine Leistungsfähigkeit

erheblich gemindert und auf einen sehr engen Kreis beschränkt
wird. Die Werte des Seins und der Dynamik der materiellen Natur
kann man unter dem Namen « rationes seminales naturae » zusammenfassen

s. In diesen finden wir die Synthese aller jener Kräfte und Anlagen,
die die regelmäßige Entwicklung der Natur begründen, bedingen und

regeln. In dieser Fassung vertreten sie das universale in causando per
participationem im Gegensatz zum universale in causando per essentiam.

Für sich und in rein innerweltlieher Sicht kann man sie schlechthin so

nennen. Trennt man sie von der Unterordnung unter den transzendenten

Urgrund, das esse per se subsistens, so steht man auf dem

Standpunkte des Materialismus, der das Selbstgenügen der Materie
verkündet und jede Erscheinung aus ihren Kräften und Anlagen allein
erklären will. Würde man dies bloß methodisch, als Hilfsmittel der
naturwissenschaftlichen Forschung tun, so wäre nichts dagegen einzuwenden.

1 I 44, 1 ad 1. 2 I 50, 1 ad 3. 3 I 115, 2.



208 Das objektive Erkenntnislicht

Der Weg zur Ganzheit bliebe offen und die Oberhoheit Gottes würde
gewahrt, sodaß die philosophische Schau alle diese Sichten und
Beziehungen ungehindert wahrnehmen könnte. Der Materialismus nimmt
aber das Selbstgenügen des Stoffes als letztes Seins- und Erkenntnisprinzip

an. Deshalb ist seine Stellungnahme unhaltbar. Die rationes
seminales werden wir in der Folge Naturanlagen, naturhafte Wesensgründe,

oder auch kurz Naturktäfte nennen.
Über diese Frage schreibt der hl. Thomas in I 115, 2 einen für sein

System sehr wichtigen Artikel. Nach seinem allgemeinen Programm 1,

die Beziehung auf Gott sich immer vor Augen haltend, will er hier
darauf hinweisen, daß auch die Natur tätig und Sitz einer selbsttätigen
Dynamik ist, sodaß sie als causa principalis (secunda) einen selbständigen

Erklärungsgrund bildet2. Er erörtert vor allem die einzelnen

Begriffe, die in den rationes seminales enthalten sind, um dann zu
bestimmen, was darunter zu verstehen ist. Ein besonderes Gewicht

legt er auf den Begriff « ratio ». Damit will er einerseits die rein
innerweltliche Auffassung ausschließen und anderseits uns in den Bereich der

Wahrheitswerte einführen. Die ursprüngliche Bedeutung besagt allem
Anscheine nach das Vermögen des Menschen, seinen Lebenslauf nach

eigener Erwägung und Führung leiten und einrichten zu können (« re-

or »). Ebenso wird das Produkt des menschlichen Verstandes, worin
etwas Wohlerwogenes, Abgewogenes (ratum) und Begründetes zum
Vorschein kommt, ratio genannt ; sie bezeichnet im allgemeinen die

Gedanken, Ideen und eigenmächtig gebildeten Erwägungen, die dem Sein

des Menschen die eigene Färbung und Bestimmtheit verleihen. Das

Wort wird in der ganzen Ausdehnung des conceptus subiectivus und
obiectivus gebraucht : ratio ist ein geistiges Produkt, sowohl in ihrem

Ursprung als auch in ihrer Eigenschaft als repräsentativer Gegenwert.

Thomas nennt sie Erkenntnisgrund und gebraucht sie in diesem Sinne

sehr häufig. Er unterscheidet in dieser Fassung die Idee als ratio vom
exemplar. Beide besagen nur einen funktionalen Unterschied. Der

Erkenntnisgrund der spekulativen Wahrheit heißt ratio, jener der
praktischen exemplar. 3

Der Verstand lebt sich in Ideen aus, in ihnen zeigt sich seine vitale
Kraft ; diese rationes trägt er als gestaltende Prinzipien in seine Werke
hinein. Diese Werke sind zweifacher Ordnung. Zur ersten gehören die

inneren Tätigkeiten des Verstandes und des Willens. Die Ordnung der

1 I 1, 7. 2 3 Pot. 7. 3 I 15, 3. Vgl. Tract, phil. SS. 45. 56. 62.



Das objektive Erkenntnislicht 209

erfaßten Wahrheiten wird im Lichte umfassender Prinzipien, der sub-
iecta scientiarum, vorgenommen, während die Willenstätigkeit durch
vorgefaßte Zwecke und Ziele geregelt und als moralisches Sein gestaltet
wird. In beiden Fällen haben wir es mit den eigenen Wirkkräften des

inneren menschlichen Lebens zu tun, die in Bezug auf ihre führende

Stellung gleichwertig sind ; nur die Wirkweise ist verschieden, wie wir
dies entwickelt haben. « Hoc modo se habet finis in appetibilibus, sicut
principium in intelligibilibus. »1 Zur zweiten Ordnung gehört die

Gestaltung der äußeren Materie. Neben der recta ratio cognoscibilium
et agibilium müssen wir auch die recta ratio factibilium in Betracht
ziehen, in welcher die Prinzipien enthalten sind, welche die Gestaltung
des Stoffes regeln. Sie wird vom Verstände erdacht und ist das Urbild,
nach welchem die äußeren Werke des Menschen sich richten, seine

Ideen, seine Rationes verkörpert werden. In dieser Fassung sprechen
wir auch von den rationes rerum, wodurch wir deren innere Beschaffenheit,

das Sosein der Produkte bezeichnen wollen. Handelt es sich um
die Werke des Menschen, so vermag er das Sosein der Naturbeschaffenheit

nicht hervorzubringen. Er kann nur eine künstliche Gestaltung
vornehmen, die zwar eine Ähnlichkeit mit der Natur hat, aber nicht als

Naturprinzip verwirklicht wird2. Die Werke der Natur tragen die
inneren Kräfte ihres Seins und Bestehens in sich. Sie sind absolute

Gegebenheiten. Die Werke der menschlichen Gestaltung aber sind als
solche relative Bestände. Ihr Bestehen ist an die Naturkräfte gebunden,
ihr Sosein aber hängt von der Hinordnung der Teile zum Ganzen, zur
beabsichtigten Zweckmäßigkeit ab. « Opus artis praesupponit opus
naturae Artificialia conservantur in esse virtute naturalium, sicut
domus per soliditatem lapidum. » 3

Steigen wir nun von den künstlichen Gestaltungen des Menschensinnes

zu jenen des Schöpfers hinauf, so ergibt sich, daß die recta ratio
factibilium in der göttlichen Vernunft ähnlich vorhanden sein muß, wie
wir dies bezüglich der menschlichen Gestaltungen festgestellt haben 4.

Die in der Schöpfung verwirklichten Ideen stellen die rationes rerum als

Wesenszüge, als naturhafte Prinzipien dar. Ist ihre Verwirklichung
formal, d. h. dem eigentlichen Sosein entsprechend, dasselbe unverändert
und unveränderlich vertretend, so bedeutet ratio den Wesenszug. Wenn

1 I-II 9, 3.
2 Die verschiedenen Weisen, nach welchen der Menschensinn Gestaltungen

an den Naturgegebenheiten vorzunehmen vermag, beschreibt Thomas C. G. II 75.
3 C. G. III 65. 4 C. G. II 23-24.

Divus Thomas 14



210 Das objektive Erkenntnislicht

dies hingegen bloß virtuell, in allen aktiven und passiven Wirkkräften
gegeben ist, so heißt ratio Wesensgrund1. Weil aber dieser virtuelle
Einschluß eine große Ähnlichkeit mit dem Samen besitzt, in welchem
das entsprechende Lebewesen virtuell enthalten ist, so sprechen wir von
den samenhaften Wesensgründen, von den rationes seminales. Als Objekt
wird hierdurch der Plan, die Anordnung des Schöpfers bezeichnet, in
deren Rahmen die Naturkräfte sich entwickeln können. Durch die

samenhaften Wesensgründe wird die Leistungsfähigkeit, die Dynamik

1 In dieser Bedeutung wird « ratio » in der Definition des ewigen Gesetzes

(lex aeterna) verwendet (I-II 93, 1). Das ewige Gesetz ist der in der Weisheit
Gottes bestimmte Wesensgrund, in dem der Plan, die Anordnung der geschöpflichen

Dynamik als in einem allgemeinen, jede einzelne Bewegung und
Veränderung regelnden Urgrund enthalten ist, in dessen Kraft alles den Absichten
Gottes untergeordnet, seinem Ziel zugeführt werden soll : ratio divinae sapientiae
sec. quod est directiva omnium actuum et motionum. Das ewige Gesetz ist
Ausdruck der ordnenden göttlichen Weisheit. Die Seinsgrundlage desselben ist die
notwendige, unveränderliche Beziehung des esse participatum zum esse per se

subsistens. Deshalb muß das geschaffene Sein in seiner ganzen Dynamik Gott
dienen, die durch die Natur vorgeschriebene Zielsetzung beobachten und zum
Ausdruck bringen. Die Weisheit Gottes, als ordnendes Prinzip des geschöpflichen
Seins und seiner Dynamik, tritt von der erwähnten Seinsgebundenheit zur
Bestimmung des Planes, in dem die Vorsehung bezüglich der tatsächlichen Schöpfung

als im nächsten Prinzip der Weltregierung bis in alle Einzelheiten
ausgedrückt ist. Es ist die Idee Gottes als exemplar des Weltgeschehens gefaßt.
Im ewigen Gesetz ist die Verwirklichung aller Folgen der notwendigen
Seinsgebundenheit ausgedrückt, von ihm erhält die Weltregierung Gottes einen dem
esse per se subsistens würdigen, seiner Majestät entsprechenden Wesenszug. Das
ewige Gesetz ist mit Gottes Ansichsein identisch, drückt aber nicht sein Wesen
aus. Es ist von ihm so zu unterscheiden, wie die Eigenschaften Gottes von seinem
Wesen unterschieden sind. So hat in ihm das Weltgeschehen ein objektives Sein,
einen ideellen Ausdruck, der zwischen dem physischen Ansichsein Gottes und der
zu ordnenden Schöpfung die Rolle eines Wesensgrundes einnimmt. Mit anderen
Worten : es steht ein objektiv anders zu bezeichnender und erfaßbarer Gegenstand
vor uns, wenn wir vom physischen Ansichsein Gottes und der Schöpfung und
wenn wir von dem ewigen Gesetz sprechen. Den beiden physischen Gegebenheiten
gegenüber nennen wir das Sein des ewigen Gesetzes ein objektives, durch einen

ganz eigenen Wesenszug bestimmt und erkennbar gestaltet. Dieses objektive Sein
ist Erkenntnisgrund für Gott bezüglich seiner Weltregierung, für das Geschaffene
aber das Muster, nach welchem das Geschehen ausgeführt werden muß. Die
leitende Kraft des ewigen Gesetzes steigt zum Geschöpf in Form von Naturanlagen,
semina virtutum (lex naturalis) herab und findet weitere Bestimmungen in den
von ihm als vom Wesensgrund abhängigen und durch die Seinsgebundenheit
geheiligten näheren Regeln und Gesetzen. Alle partikulären Vorschriften und
Regeln sind nur dann kräftig, recht und gerecht, wenn sie die Beziehung zum
ewigen Gesetz widerspiegeln, ebenso wie auf dem Gebiete der Erkenntnis nur dann
von Wahrheit gesprochen werden kann, wenn die Seinsvollendung des Verstandes
die ewigen Seinsgründe (rationes aeternae) zur Schau trägt.



Das objektive Erkenntnislicht 211

der gegenwärtigen Schöpfung umschrieben. Das Prinzip derselben ist
die Natur selbst, sofern in ihr eine gewisse Summe von passiven und
aktiven Wirkkräften vorhanden ist, die zur Hervorbringung der
Naturprodukte notwendig sind. Hiermit ist die Analogie des Aquinaten
hinlänglich begründet, der Gedanke des hl. Augustin klargestellt. « Ideo
convenienter Augustinus omnes virtutes activas et passivas, quae
sunt principia generationum et motuum naturalium, seminales rationes

vocat. »1 « Huiusmodi virtutes activae et passivae rerum naturalium,
etsi non possint dici rationes, sec. quod sunt in materia corporali, pos-
sunt tarnen dici rationes per comparationem ad suam originem, sec.

quod deducuntur a rationibus idealibus. » 2

Auf die samenhaften Wesensgründe ist es demnach zurückzuführen,
daß in der Natur eine Dynamik vorhanden ist und daß dieselbe nach
konstanten Gesetzen abläuft. Unter den gleichen Bedingungen bringen
die Naturkräfte die gleichen Wirkungen hervor. Die Konstanz des

Soseins, also der eigentlichen Wesenszüge, ist infolgedessen von den
samenhaften Wesensgründen abhängig. In ihnen müssen wir daher das

universale in causando, die allumfassende Wirkkraft der Natur
erblicken. Das universale m cognoscendo ist nicht in ihnen zu suchen,

sondern im Schöpfer, von dessen Ideen (rationes) sie abhängig sind und
deren Abbildung, als rationes seminales, samenhafte Wesensgründe, sie

darstellen. Trotzdem kann man aber ihnen die Rolle eines universale
in repraesentando zuschreiben. Dies allerdings nicht in dem Sinne, als
ob sie in sich eine geistig-ideale Darstellung bieten würden, sondern
weil sie Träger einer solchen sind und die seinshafte Grundlage eines

objektiven Seins bilden. Die physische Gegebenheit erhält infolge der

Beziehung zum Vorstellungsvermögen eine neue Seinsweise, die ihr nicht
in sich, absolut, zukommt, sondern ihren repräsentativen, abbildlichen
Gegenwert darstellt.

Das objektive Sein ist eine Begleiterscheinung, gleichsam ein Reflex
des Ansichseins, das Aufleuchten seines Sinnes. Man kann es auch
beschreiben als eine Vergegenständlichung des an sich bloß seinsmäßig
gegebenen Objektes 3. Die Wirklichkeit des objektiven Seins hängt demnach

von der Beziehung eines zur Verähnlichung hingeordneten
Vermögens ab, von dessen Natur die erkenntnismäßige Vergegenständlichung

und ihre Modalitäten abhängen. Man kann das objektive Sein

ferner statisch und dynamisch betrachten. Im ersten Falle ist es eine

1 I., 115, 2. 2 Ib. 3 Tract, phil. S. 402.



212 Das objektive Erkenntnislicht

Bestimmung, deren Sein und Wert bloß der erwähnten Beziehung des

Vermögens zum Ansichsein entnommen wird. Unter diesem Gesichtspunkt

ist es identisch mit dem objektiven Erkenntnislicht und bezeichnet

die Eignung des Ansichseins, mit dem Erkenntnisvermögen in Kontakt treten,

für dasselbe einen repräsentativen Gegenwert bilden und es mit einer

neuen Seinsweise bereichern zu können. In der zweiten Form kommt die

dynamische Bewegkraft zum Vorschein, insofern nämlich die Tätigkeit
des Vermögens mit einer motio obiectiva bestimmt und arteigen (quoad
specificationem) zur Seinsvollendung geführt werden kann. In beiden
Fällen handelt es sich um die ontologische Wahrheit. Die Zweiteilung
gründet sich auf das allgemeine Prinzip : operari sequitur esse. Wollen
wir demnach das objektive Sein des sinnenhaft Seienden bestimmen, so

müssen wir es mit den verschiedenen Erkenntnisvermögen vergleichen.
Die Frage lautet : wie, in welchem Sinn und in welchem Umfang kommt

die ontologische Wahrheit der oft beschriebenen, eigentümlich gestalteten

Seinsform zu Gibt es einen allgemeinen, allumfassenden Seinsgrund,
in dessen terminus connotatus das objektive Sein besteht oder
aufscheint

c) Das objektive Sein der Sinnenwelt im transzendenten Urgrund

(in rationibus aeternis)

Als Seiendes durch Teilnahme besitzt das ens in quidditate sensi-

bili keine Erkennbarkeit aus eigener Kraft (per essentiam), sondern nur
per participationem. Deshalb muß alles, was zu seiner ontologischen
Wahrheit gehört, mit ihr irgendwie verbunden ist, aus der Beziehung
zur Urquelle der Erkennbarkeit abgeleitet werden. Wie das Sein durch
Teilnahme, so ist auch das objektive Sein im Sinne der Erkennbarkeit,
des esse conformabile, ein Ausfluß der überreichen Güte Gottes. Das
wesenhafte Licht, der Strom des alles durchdringenden Glanzes beleuchtet

auch das sinnenhaft Seiende, sodaß seine volle Erkennbarkeit, sein

objektives Licht als ein Abglanz der wesenhaften Erkennbarkeit und des

objektiven Lichtes anzusprechen ist. In ihm erhält also das sinnenhaft
Seiende ein esse obiectivum, in ihm als Urgrund ist seine volle Erkennbarkeit

und objektive Bestimmungskraft enthalten. Im Vergleich zum
göttlichen Verstand kommt also diesem Sein die Erkennbarkeit, die

ontologische Wahrheit, kurz das objektive Licht nicht erleuchtend, nicht
bestimmend, also als esse conformabile, sondern als esse conformatum,
durch das göttliche Licht erleuchtet und bestimmt, zu.



Das objektive Erkenntnislicht 213

Dem sinnenhaft Seienden kommt demnach ein esse obiectivum zu ;

1. als mitgeteilte Erkennbarkeit, nach welcher es für die einzelnen

Erkenntnisvermögen, je nach deren Natur, vergegenständlicht werden
kann ; 2. als ideales Sein in der göttlichen Erkenntnis und in deren

termini connotati, in den rationes aeternae. In der göttlichen Idee und
in ihren termini connotati ist also das esse obiectivum als in seinem

Urgrund und in seinem einzigen, allumfassenden Erkenntnisgrund real und
wirklich gegeben. Hiermit sind die Bedingungen festgesetzt, unter welchen
für die artverschiedenen Erkenntnisvermögen eine Vergegenständlichung
der Sinnenwelt möglich ist. Dies für die statische Betrachtung.

Auch die dynamische Sicht ist im gleichen Sinne aufrechtzuerhalten.

Wie die statische Erkennbarkeit der Sinnenwelt eigen, ihr
inhärent, wenn auch vom transzendenten Urgrund mitgeteilt ist, so

ist auch dasselbe der Fall mit dem dynamischen Einfluß als motio
obiectiva. Diese geht unmittelbar aus der Sinnenwelt, aus deren

ontologischen Wahrheit hervor ; die Artbestimmung der Tätigkeit wird
auf sie zurückgeführt, aber in letzter Instanz nicht durch sie gewertet.
Auf einem ähnlichen Wege werden wir zu den ewigen Seinsgründen
und zur Idee Gottes geführt, wie wir durch die Reihe der zweiten
Ursachen zur ersten Ursache und durch die bewegten Beweger
zum Unbewegten gelangen. Deshalb ist das objektive Sein der Sinnenwelt

auch als Bewegkraft auf das göttliche, durch sich leuchtende,
objektiv bestimmende Licht zurückzuführen, sodaß der Wert unserer
Erkenntnisse in letzter Instanz vom Urgrund der ontologischen Wahrheit,
von der Veritas Prima abhängt. Die erste Wahrheit ist auch ein esse

conformabile, cui omnia assimilantur et conformantur, und je nach dem
Grade der Verähnlichung oder des Abweichens von ihr, müssen die
einzelnen Ereignisse und Vorgänge auf dem Gebiete der Erkenntnis als
wahr oder falsch bezeichnet werden. Hier schließen sich die Fragen an,
welche der hl. Thomas in I 16, 5 ff. anregt und meisterhaft beantwortet.
Man sieht, wie sorgfältig er die eigene Erkennbarkeit der Sinnenwelt
betont und hierbei zugleich die Abhängigkeit von dem Urgrund betont.
Er verschließt keineswegs den Weg zur innerweltlichen Untersuchung
der Sinnenwelt, sondern schätzt sie hoch und begünstigt keineswegs den

sprungweisen Aufschwung zu Gott, wenn es sich um die Erklärung
der Naturereignisse oder des menschlichen Geschehens handelt : expli-
catio per causam primam nulla est, dummodo causae intermediae
quaeri et inveniri possint.

Das objektive Sein der Sinnenwelt in den ewigen Seinsgründen



214 Das objektive Erkenntnislicht

ist demnach die Widerspiegelung der Natur, ihrer vollen, keimhaften
Leistungsfähigkeit, sowohl in statischer als auch in dynamischer
Hinsicht, in allem, was sie von der unerschöpflichen Idee Gottes teilnahms-
weise erhalten kann. Dieses ideelle und einzig durch die Beziehbarkeit
des möglichen Ansichseins der Sinnenwelt zur Idee Gottes begründete
Aufscheinen ihrer Seinswerte ist das objektive, vom Ansichsein Gottes
und der Sinnenweit verschiedene objektive Sein in den ewigen
Seinsgründen. Hierin scheint der transzendente Grund der Erkennbarkeit und
Vergegenständlichung jener Seinsweise auf, die aus der Vereinigung von
Materie und Form wirklich werden kann.

d) Das innerweltliche objektive Sein der Sinnenwelt

{in rationibus temporalibus)

Dies führt uns zur Untersuchung des objektiven Seins der Sinnenwelt

in rein innerweltlicher Beziehung, wobei die transzendente
Bestimmung zwar beibehalten, aber nicht in Betracht gezogen wird.

Die innerweltlichen Elemente sind die Natur, statisch und
dynamisch betrachtet, und das menschliche Erkenntnisvermögen mit seiner

komplizierten Seins- und Wirkweise. Letztere wird durch die Doppelnatur

des Menschen gefordert. Der Seele nach ist sie mit der Geisterwelt

verbunden, in dieselbe als die letztmögliche, niedrigste Seinsweise

hineingebaut. Aus diesem Grunde, kraft ihrer generischen Eigenheit,
ist ihr die Seins- und Tätigkeitsweise der reinen Geister durchaus nicht
fremd, sie kann deren teilhaft werden als anima separata, und auch
durch eine gnadenhafte Beeinflussung. Sie ist aber ihrer spezifischen
Natur nach Form des Körpers, mit dem sie ein arteigenes Einzelwesen
bildet und in diesem Zustande der Vereinigung und Verbindung im
menschlichen Sosein und menschlichen Tun an Bedingungen gebunden,
die den reinen Geistern fremd sind. Die beiden Seinsweisen, das esse

genericum und das esse specificum, sind der Seele charakteristisch und
sind für die Lösung mancher Fragen, besonders auf dem Gebiete der

natürlichen und übernatürlichen Erkenntnis maßgebend.
Das spezifische Sein der Seele erfordert auf dem Gebiete der

Erkenntnis mehrere Vermögen, die aus der thomistischen Anthropologie
bekannt sind. Der Verstand, als geistige Fähigkeit, kann mit der Sinnenwelt

nicht unmittelbar in Kontakt treten, von ihr befruchtet und zur
Seinsvollendung gebracht werden. Hierzu bedarf die Vernunft der
Hilfskräfte, welche die Sinnenwelt ihr nahebringen und auf Grund der suppo-
sitalen Einheit die Wahrnehmung derselben ermöglichen. Wenn wir



Das objektive Erkenntnislicht 215

also die Leistungsfähigkeit der mit dem Leib verbundenen Seele und ihr
subjektives Erkenntnislicht bestimmen wollen, müssen diese Hilfskräfte
und deren Reichweite in Betracht gezogen werden. Die objektive
Abhängigkeit des Verstandes von denselben wird zusammenfassend in
der Formel gegeben : intellectus humanus in statu coniunctionis (natura-
liter) intelligit per conversionem ad phantasmata L Hierin ist der

Vorgang der menschlichen Erkenntnis, angefangen von der Tätigkeit der
äußeren und inneren Sinne, weitergeführt auf dem Wege der abstractio
effectiva bis zur Seinsvollendung des Verstandes, durch die von den

materiellen Bedingungen befreiten allgemeinen Werte und in deren

weiterem Gebrauch miteinbegriffen.
Das sinnenhaft gegebene Sein haben wir nach seiner arteigenen

Einrichtung beschrieben. Es ist ein ens mobile, in dem aber
unveränderliche Elemente wirklich (actu) oder möglich (virtualiter)
enthalten sind. Sie scheinen als Wesenheiten, oder als rationes seminales,

Naturanlagen, auf. Die Gesamtheit des in der Sinnenwelt enthaltenen

wirklichen oder möglichen Seinsgehaltes fassen wir unter dem Begriff des

ens mobile oder ens in quidditate sensibili zusammen. Dieses bildet das

seinsobjektive Gegenüber des menschlichen Verstandes, muß für ihn
vergegenständlicht werden, da er mit keiner andern Seinsweise unmittelbar

in Berührung treten kann. Gibt es neben der Sinnenwelt auch
noch ein anderes Seiendes, so kann unser Verstand nur durch ihre

Vermittlung davon Kenntnis erlangen.
Worin besteht nun das innerweltliche objektive Sein der Sinnenwelt

Um dieses zu bestimmen, müssen wir die Beziehungen der beiden

Gegebenheiten — der Sinnenwelt und des menschlichen Verstandes —
untersuchen. Das objektive Sein kommt nämlich dem physischen An-
sichsein nur kraft der Beziehung des Erkenntnisvermögens zu. Von
dieser Seite kommt der Sinnenwelt das objektive Sein, als ontologische
Wahrheit, nicht von Seiten des Verstandes zu. Sie besitzt es allein
von Seiten der rationes aeternae, von der Idee Gottes her. Hierdurch
ist ihre Erkennbarkeit auch für den Verstand begründet. Die Sinnenwelt

erhält also von der Beziehung des Verstandes nichts, sie steht ihm
rein mitteilend und bestimmend gegenüber. Wohl aber hangen die
Möglichkeit und die Modalitäten des Aufscheinens der ontologischen Wahrheit

von der Beziehung des Verstandes ab. Ein unmittelbares Aufscheinen

1 Wann dies einen formalen und wann es einen materialen Erkenntnisgrund
bezeichnet, haben wir oben n. 8 skizziert. Vgl. Divus Thomas 29 (1951) 429 ff.



216 Das objektive Erkenntnislicht

kann für den Verstand nicht stattfinden, da er als geistiges Wesen von
der Materie nicht beeinflußt werden kann. Die Materie gehört aber

zum Wesenszug der ontologischen Wahrheit der Sinnenwelt ; allerdings
ist durch sie der allgemeine Seins- und Erkenntniswert verhüllt und
bloß in konkreten, individuellen Erscheinungen gegeben. Sind die
materiellen Bedingungen einerseits ein Hindernis der Erkennbarkeit, so

können sie anderseits die Verbindung zwischen Verstand und Sinnenwelt

herstellen und zur Offenbarung der vollen, wesentlichen
ontologischen Wahrheit auch in Bezug auf die Form beitragen. In diesem

vermittelten Aufscheinen der ontologischen Wahrheit besteht das abstraktive
Erkenntnislicht. Haben wir oben das Abstraktionslicht als Eignung des

sinnenhaft Seienden, die verhüllte ontologische Wahrheit zu offenbaren,
bestimmt, so können wir nunmehr das vermittelnde Prinzip genau
bezeichnen, nämlich die Materie, durch welche ein Erkenntnisvermögen
zur Wahrnehmung der den rationes aeternae, den ewigen Seinsgründen
entsprechenden ontologischen Wahrheit geführt werden kann 1. In dieser

Hinsicht sagen wir, daß die Art und Weise des Aufscheinens des

objektiven Seins der Sinnenweit von der oben beschriebenen Einrichtung
des Verstandes abhängt. Dem Verstände gegenüber kommt also der Sinnenwelt

ein verhülltes objektives Sein zu, welches durch Vermittlung der
materiellen Bedingungen hell aufscheinen und offenbar werden kann. Dies

nennen wir abstraktives objektives Sein, die Wirkkraft aber, sich dem

Verstand zu offenbaren, Abstraktionslicht. Für einen höheren Verstand

(der Engel und Gottes) ist dies ein intuitives, unmittelbar bestehendes,

nicht bestimmendes, sondern bloß erfaßtes Sein.

Wir haben oben betont, daß die Sinnenwelt in der Idee Gottes, in
den ewigen Seinsgründen ein allumfassendes objektives Sein besitzt.
Dies ist nicht in der Form eines physischen Ansichseins real und wirklich,

ist auch nicht mit dem Seinsgehalte des sinnenhaft Seienden
identisch, sondern ist eine Realität und Wirklichkeit der idealen Werte, welche

sowohl die Weisheit Gottes und die obersten Prinzipien seiner Dynamik
nach außen widerspiegeln, als auch das Sein und die Tätigkeit der Sinnen-

1 Dies beruht auf der Annahme, daß die allgemeinen Werte (universalia)
nicht bloß im Verstände (Kant) oder in den Worten (Nominalismus), sondern
in den konkreten Seinswerten wirklich enthalten sind, wenn auch nicht formaliter
(Scotus), wohl aber in potentia, in verhüllter, aber enthüllbarer Form. Durch
die Sinne wird dieser konkrete, verhüllte Wert weitergeleitet, sodaß der Verstand
ein Material erhält, aus dessen Gehalt der allgemeine Wert herausgearbeitet
werden kann.



Das objektive Erkenntnislicht 217

weit regeln und bestimmen L Dieses objektive Sein ist demnach ein
terminus connotatus der göttlichen Idee und der darin miteinbegriffenen,
geschaffenen Sinnenweit. Es ist ein Erkenntnisgrund und -Gegenstand
für Gott, für die Sinnenwelt aber ein Ausdruck aller ihrer Seins- und
Erkenntniswerte, die in diesem objektiven Sein nicht bloß in ganz
allgemeinen Zügen, sondern in allen einzelnen Erscheinungen enthalten
sind 2.

e) Begrifflicher Ausdruck des innerweltlichen objektiven Seins

Wir können nun fragen, ob auch in innerweltlicher Beziehung ein
ähnliches objektives Sein der Sinnenwelt zukommen kann. Läßt sich die

objektiv bestimmende Kraft der Sinnenwelt in einer einzigen Gegeben-

1 Hieraus ersehen wir, daß die Definition, die Thomas vom ewigen Gesetz
(lex aeterna) gibt (I-II 91, 1), auf die gesamte geschöpfliche Seinsordnung sowohl
im Wahrsein als auch im Begehrtsein (in Bezug auf die Zielstrebigkeit) gilt. Hierin
drückt Thomas das im transzendenten Urgrund enthaltene, objektive Sein seiner
ganzen Ausdehnung nach aus. Wollen wir das objektive Sein des Wahrheitsgebietes

von dem der Zielstrebigkeit und der damit verbundenen Dynamik
unterscheiden, so können wir sagen, daß die Weisheit Gottes für das erste als ratio,
für das zweite aber als exemplar in Betracht kommt. Demnach können wir das
Eigentümliche des nach seiner Wahrheit betrachteten objektiven Seins ähnlich
definieren, wie das des ewigen Gesetzes : ratio divinae sapientiae inquantum est
ordinativa et directiva cognoscibilitatis et obiectivationis esse physici rerum.
Es ist der Wesensgrund, in dem und durch welchen das gesamte Geschehen des
Erkenntnislebens geordnet und geregelt wird. Die beiden Formen, richtiger des
Aufscheinens des objektiven Seins in zwei unterscheidbaren Vergegenständlichungs-
arten sind mit dem physischen Ansichsein Gottes materiell identisch, formell aber
verschieden, da sie nicht das Wesen Gottes, sondern dessen Abbildlichkeit nach
außen darstellen. In dieser Fassung ist das objektive Sein der ideelle, repräsentative,

objektmäßig (sowohl als Erkenntnisgrund, wie auch als Gegenstand) erfaßbare

Ausdruck der Natur Gottes in Bezug auf die Dynamik des Geschöpfes. Wird
in die Abbildlichkeit Gottes nur die Rücksichtnahme zur Vernunft Gottes
hineingezogen, so erhalten wir das objektive Sein als Urgrund der ontologischen Wahrheit

und der möglichen Vergegenständlichung der Schöpfung. Kommt hierzu die
Beziehung der Macht und des Willens Gottes, so scheint das objektive Sein des
Geschöpfes in der Form des ewigen Gesetzes auf, welches die Weltregierung Gottes
ideell darstellt. In allen Fällen ist das objektive Sein das lumen divinum, in
dessen Licht (als Erkenntnisgrund) Gott alles Geschöpfliche (als erfaßten Gegenstand)

betrachtet, zwischen ihm und dem Geschöpf vermittelnd dasteht. Hierin
ist das eigentümliche, von dem esse physicum sich unterscheidende Merkmal des

objektiven Seins zu sehen. Es besteht in der reinen Darstellung der Wesenszüge
und in der Bestimmungskraft des objektiv Wahren, Guten, Rechten und
Gerechten. Was hier von dem transzendenten objektiven Sein und Erkenntnislicht
gesagt wurde, gilt — salva proportione — auch von dem innerweltlichen, welches
seine Kraft ihm entlehnt.

2 I 14, 6.



218 Das objektive Erkenntnislicht

heit ausdrücken, die ihren Erkenntnis- und Seinsgrund ähnlich enthält,
wie wir soeben gezeigt haben

Daß ein solches objektives Sein möglich sein muß, erhellt daraus,
daß ein Vergleich des menschlichen Verstandes mit der Sinnenwelt möglich,

ja gegeben ist. Wir stehen infolgedessen vor einer logischen und
realen Wirklichkeit. Beide beziehen sich auf das Leistungsvermögen
des Verstandes und auf die Reichweite, sowie auf die Modalität des

Aufscheinens der ontologischen Wahrheit der Sinnenwelt. Wir können

dies alles unter dem Begriff der Schématisation zusammenfassen. Das

sinnenhaft gegebene Sein vermag seinen objektiven Wahrheitsgehalt
(esse conformabile) innerweltlich nicht auf einmal zu offenbaren. Daran
wird es durch die mehrfache Potentialität gehindert, welche das eigentliche

Sein und Sosein gleichsam zerstückelt und so die ontologische
Wahrheit nur in den einzelnen, konkreten, individuellen Erscheinungen
verhüllt offenbart. Zu ihrer Erfassung ist also bloß ein Erkenntnisvermögen

fähig, dessen Wirkweise an das Abstraktionslicht gebunden
ist und den Kontakt durch Vermittlung der Materie herzustellen vermag.
Das innerweltliche objektive Sein der Sinnenwelt kann demnach nur
in diesem Sinne bestimmt werden.

Andererseits ist. aber ein einigendes Band zwischen den Erscheinungen

der Sinnenwelt festzustellen. Als Seinsgegebenheiten hängen sie

zusammen, indem sie insgesamt am Charakter des ens mobile
teilnehmen. Alle sind zusammengesetzt aus Dasein und Wesenheit, die

eine mehrfache Beschränkung infolge der Zusammensetzung aus Materie
und Form zur Schau trägt. Diese Einheit läßt sich auch auf dem Gebiete

der Dynamik feststellen. Je nach dem Grade der Vollkommenheit oder

Unvollkommenheit sind sie aufeinader angewiesen. In Bezug auf

Bewegung und Ursächlichkeit sind die niedrigeren Formen von der Energie
und von dem Einfluß der höheren abhängig ; ihr Dasein und ihre
Lebenserscheinungen sind durch die übrigen Glieder der Sinnenwelt bedingt,
so daß eine relative Einheit aller Gegebenheiten des ens mobile nicht
zu leugnen ist L Auch von Seiten des Verstandes ist dies festzustellen.
Sein Wissensdrang ist durch die Erkenntnis der einzelnen Angaben
nicht zum Stillstand gebracht. Er sucht eine Synthese, eine Einigung
der Einzelerkenntnisse zu erlangen und forscht, durch seine Näturanlage
getrieben, nach den Zusammenhängen, nach der entitativen Einheit des

Erkenntnisstoffes. Ja, er steigt noch höher, denn er ist mit der rein

1 I 47, 3 ad l.



Das objektive Erkenntnislicht 219

innerweltlichen Zusammenfassung nicht zufriedengestellt ; deshalb forscht
er nach der transzendenten Einheit, soweit es seine Kräfte ermöglichen.
Ob er hierbei sich unerlaubte Sprünge gestattet, wie dies Kant behauptet,

ist für uns augenblicklich belanglos. Eines ist aber sicher, daß der
Gegenstand des Verstandes (obiectum adaequatum) das Sein als solches

ist, und daß der proportionierte, seinen Kräften angemessene Gegenstand

(obiectum proprium) des menschlichen Verstandes das ens in
quidditate sensibili, das ens mobile ist. Die schematisierte Erkenntnis
der Gegebenheiten auf diesem Gebiete ist das meist unterscheidende Merkmal

des menschlichen Verstandes im Vergleich zu anderen Formen des

Vernunftlebens, und in dieser Eigenschaft muß sie mit der Sinnenwelt
verglichen werden, wenn wir ihr innerweltliches objektives Sein
bestimmen wollen.

Die Schématisation selbst ist zweifach. Sie besteht in der Verbindung
oder Trennung der einzelnen Inhalte : compositio-divisio. Dies ist die
formale, reale, inhaltliche Schématisation. In einem Begriff scheint nicht
alles auf, was zu seiner vollen Wahrheit gehört. Die weiteren Züge
müssen durch einen Vergleich, durch Beziehungen zu anderen Gegebenheiten

aufgesucht, erforscht werden. Das Ergebnis wird in enuntia-
tiones, Aussagen, Urteilen ausgedrückt. Es ist ohne weiteres klar, daß
die reale Schématisation dem Verstände durch die eigentümliche Seinsweise

der Sinnenweit auferlegt wird, die ihre ontologische Wahrheit
nur stückweise offenbaren kann. Für die Verwirklichung und Richtigkeit

dieser Schématisation ist aber ihre Möglichkeit vorausgesetzt, daß
sie nämlich nach bestimmten Gesetzen abläuft und neben dem Inhalt
der Begriffe auch deren Umfang in Betracht zieht. Dies ist die Aufgabe
der logischen Schématisation, die wieder in der ontologischen Wahrheit
der Sinnenwelt begründet ist, dem Verstand auferlegt wird und so

nicht eine bloße subjektive Gesetzgebung darstellt. Ihre Angaben sind

ja nicht von gleichem Werte. Sie besitzen mehr oder weniger Seins- und
Wahrheitsgehalt, und so sind sie auch im Vergleich mit den übrigen
Gegebenheiten bezüglich ihres Umfanges von verschiedenem Werte. Sie

müssen daher bei einer geordneten Erkenntnisweise auch ihrem Umfang
nach in Betracht gezogen werden. Aus dieser Ordnung unserer Erkenntnisse

entsteht die Schématisation nach den Gesetzen der Logik. Die
geordnete menschliche Erkenntnis vollzieht sich demnach nach den

logischen Schemata. Damit ist ein zweites charakteristisches Merkmal
des menschlichen Verstandes gegeben. Nach innerweltlichen Beziehungen
kann die ontologische Wahrheit der Sinnenwelt für den menschlichen



220 Das objektive Erkenntnislicht

Verstand nur in den logischen Schemata offenbar werden. Hierdurch
wird das Abstraktionslicht bestimmt : es ist die Eignung des sinnenhaft
Seienden, seine ontologische Wahrheit schematisiert zu offenbaren, sowohl in
inhaltlicher als auch in extensiver Beziehung mit Rücksicht auf den Umfang.

Das Abstraktionslicht ist demnach nicht dem Seienden als solchem

eigen, sondern nur dem ens « schematisabile ». Zu seiner Eigenart gehört
die Vermittlung der ontologischen Wahrheit durch die Materie, durch
welche dem entsprechend ausgestatteten Erkenntnisvermögen der
Seinsgehalt des Gegenstandes dem Verstände vorgelegt wird, der ihn nach
der inhaltlichen und logischen Schématisation bearbeitet und so zu
seiner Seinsvollendung gelangt. Wir denken hier an die Sinne, die dem

Verstand das Material zuführen.
Das ens schematisabile und das ihm entsprechende Abstraktionslicht

zeigt also ein Doppelgesicht : ens logicum und ens reale.

Dementsprechend muß auch sein objektives Sein bestimmt werden. In
beiden Fällen ist es unmöglich, das innerweltliche, objektive Sein

der Sinneswelt so zu bestimmen, daß es ihren Seins- und Erkenntnisgrund

in allen Einzelheiten festlegen und widerspiegeln würde. Wie
das Universale im sinnenhaft Seienden nicht actu formaliter, sondern
bloß in potentia-virtualiter vorhanden ist, so kann auch das objektive
Sein nur in diesem Sinne gefaßt werden. Es stellt einen allgemeinen
Seins- und Erkenntniswert dar, in dem aber die partikulären Gegebenheiten

nur in potentiellen, oder höchstens in virtuellen Gründen
enthalten sind. Potentiell, indem zu ihrem klaren, formellen Aufscheinen
der allgemeine Erkenntnisgrund den Weg weist, auf dem es verwirklicht
werden kann. So verweist der allgemeine Erkenntnisgrund auf die

näheren Subjekte, in deren Umfang das Material zur Bestimmung des

Gegenstandes zu finden ist. Dies ist der Weg der logischen Methode,
die synthetisch zur Erkenntnis der Wahrheit führt1. Virtuell, indem
der allgemeine Erkenntnisgrund zur Begründung des inhaltlichen Teiles
der Wahrheit Gesichtspunkte und Wesenszüge bietet. Dies ist der Weg
der realen Methode, die analytisch zur Begründung der Wahrheit führt.

Aus dem Vergleich des menschlichen Verstandes mit der Sinnenwelt

können wir ihr objektives Sein folgendermaßen bestimmen : Die
Sinnenwelt bietet hierzu die logische, allgemeine, allumfassende Grundlage

zur logischen (dem Umfange nach gesehenen) Schematisabilität, nach
welcher ihre ontologische Wahrheit vom menschlichen Verstand erfaß-

1 Tract, phil. S. 97 u. 107.



Das objektive Erkenntnislicht 221

bar ist. In diesem Sinne stellt sie in ihrem objektiven Sein das esse

commune schematisabile, das allgemeine, jeglichen Inhaltes entbehrende,
logische Sein dar : universalis ratio schematum logicorum h Dieses
logische, objektive Sein gehört zur Erkennbarkeit, zum Aufscheinen des

Abstraktionslichtes als Vorbedingung, sodaß wir von ihm als esse ob-

iectivum der Sinnenwelt unbedingt reden müssen. Es scheint aus dem

Vergleich der logischen Leistungsfähigkeit mit der Sinnenwelt (in ordine

generationis) auf und ist (in ordine perfectionis) der Bestimmungsgrund,

allerdings nicht als formales, sondern als materiales medium,
aller menschlich erfaßbaren Gegenstände. Das logische, objective Sein
der Sinnenwelt ist demnach das Erkenntnismittel, das Licht, welches die

ontologische Wahrheit vermittelt und ohne welches sie für den menschlichen

Verstand nicht offenbar werden kann 2.

Das inhaltliche, objektive Sein ist aus dem Vergleich des

Verstandes mit Einbeziehung der statischen und dynamischen Gründe

(rationes seminales, Keimgründen) der Natur zu bestimmen. Ob nun
die Sinnenwelt, die vor uns steht, alle Wesens- und Keimgründe in sich

enthält, die auf dem Gebiete des ens mobile möglich sind, vermögen
wir nicht zu sagen. Sicher aber kommen sowohl die einzelnen Glieder,
als auch ihre Gesamtheit darin überein, daß sie am Sein teilnehmen :

sunt entia participata und dazu überdies noch entia mobilia. Die Erkennbarkeit,

die ontologische Wahrheit der Sinnenwelt ist also im Wesenszug

des esse participatum mobile zusammenzufassen und auszudrücken.
Nach ihm ist die Erkennbarkeit und Wahrheit aller Einzelangaben, wie
auch die Seinsvollendung des Verstandes zu werten und zu bemessen.

Hierin besitzen wir einen allgemeinen Erkenntnisgrund, dem wir
entnehmen können, ob die Behauptungen und Annahmen des Verstandes

richtig sind. So ist z. B. die Annahme einer unerschaffenen Materie

unmöglich, da hierbei der Wesenszug des esse participatum ganz außer
acht gelassen wird. Die nähere inhaltliche Bestimmung der
Einzelangaben ist diesem Erkenntnisgrund nicht zu entnehmen. Die
partikulären Wesenszüge sind in diesem objektiven Sein nur virtuell
enthalten. Formell wird in ihm bloß die allgemeine Forderung des esse

participatum ausgesprochen, mit dessen Hilfe und in dessen Lichte auch
die Einzelergebnisse der Forschung zu beurteilen sind.

In ordine generationis können wir an dieses objektive Sein auf
dem Wege der besinnenden, in Augenschein nehmenden Abstraktion

1 Tract, phil. S. 25. 2 Tract phil. S. 7 fi.



222 Das objektive Erkenntnislicht

(abstractio considerativa) herantreten. Als Endresultat erfolgt die
Erkenntnis, daß unsere gesamte Verstandestätigkeit an das ens partici-
patum mobile gebunden ist, an das wir deshalb alles anknüpfen müssen,

was in unserem Bewußtsein auftaucht. In dieser objektiven Gegebenheit

sehen wir das Abstraktionslicht in seiner ganzen Kraft, mit all der

Vollkommenheit und Unvollkommenheit, die ihm eigen ist. Der so gewonnene

allgemeine Erkenntnisgrund wird durch die Abstraktion nicht
geschaffen, sondern nur als ihr Endergebnis geschaut, sodaß es eine

gemeinsame, alles zusammenfassende ratio gibt, in deren Lichte wir
alles sehen und in der jede für uns mögliche partikuläre Erkenntnis
eingeschlossen ist. Dies zeigt, daß das objektive Sein und das objektive
Abstraktionslicht der eigenen Wahrnehmung durch die psychische
Abstraktion vorausgeht, sie leitet und ermöglicht. In der Kausalordnung
ist also das objektive Sein der Sinnenweit früher als ihre psychischreale

Wahrnehmung. Sie existiert nach Art des objektiven Seins, als

Ausdruck und Abbild der Leistungsfähigkeit des Verstandes und der

Bestimmungsmöglichkeit (motio obiectiva) von Seiten der Sinnenwelt.
Es scheint in ihm auf, wie, unter welchen Bedingungen und in welchem

Umfang die Sinneswelt im menschlichen Verstände einen vorstellungsmäßigen

Gegenwert erhalten kann, was also zur Vergegenständlichung
dieser Seinsart erfordert ist. In seinem Umfang wird das Gesetz der

logischen, in seinen inhaltlichen Seinswerten aber das der realen Schématisation

bestimmt. Ferner repräsentiert es die Art und Weise des

Kontaktes der Sinnenwelt mit dem Verstände, die Vermittlung nämlich der

ontologischen Wahrheit durch die Materie, durch die Sinne. Wir finden
in ihm die Grenzen der möglichen Erkennbarkeit der Sinnenwelt : nur
das kann als reale Wahrheit dem Verstände aufscheinen, was als begründete

Seinsgrundlage in der Sinnenwelt formell (ausdrücklich) oder
virtuell (inbegriffen) gegeben ist. Das objektive Sein enthält demnach
die absolute und relative Erkennbarkeit des ens participatum mobile,
richtiger : es ist die innerweltliche ratio universalis desselben, der Prüfstein

der Wahrheit jeder Erkenntnis, die Wirklichkeit oder die begründete

Möglichkeit auf dem Gebiete des Seienden, welche dem Menschen

zugänglich ist. In ihm finden wir auch die Begründung der positiven und
negativen Wirkkraft, mit welcher die Sinnenwelt sich in sich selbst, in
ihren Beziehungen, ja selbst in Bezug auf die Übernatur offenbaren kann1.

Die Prinzipien des innerweltlichen, objektiven Seins der Sinnen-

1 Tract, phil. S. 97, 193.



Das objektive Erkenntnislicht 223

weit sind das ens in quidditate sensibili und der menschliche Verstand.
In ihrem Ansichsein sind sie bloß Seinsobjekte. Aus ihrem Vergleich
werden sie aber mit neuen Wesenszügen bereichert und so scheinen sie

als nach relativen Zügen faßbare Gegebenheiten auf. Das Ansichsein
der Sinnenwelt erhält durch die Beziehung des Verstandes den Wesenszug

der Abbildlichkeit, —- nicht in sich, denn dies kommt ihr durch
ihre Beziehung zu den ewigen Seinsgründen zu, sondern für ein
Erkenntnisvermögen, wie es der menschliche Verstand ist. In diesem neuen

Wesenszug wird das Ansichsein der Sinnenwelt zu einem Wert, zu
einer gesetzgeberischen Kraft gestaltet, in der die Möglichkeit der

Seinsvollendung des Verstandes enthalten ist und so zu einem objektiven
Erkenntnisgrund für ihn gestaltet wird. In dieser Kraft des ens mobile
ist wie in einem allgemeinen Grunde die ganze potentielle motio obiec-

tiva der Keimgründe der Natur eingeschlossen. Die Sinnenweit ist in
ihrem Ansichsein statisch und dynamisch an das allgemeine Gesetz von
Potenz und Akt, insbesondere aber der Verwirklichung in den
Beständen der Materie und Form gebunden. Die Bindung an das Gesetz

der Potentialität bildet für die Sinnenwelt das allgemeinste zusammenhaltende

Prinzip, sodaß sie auch, sei es als abbildlicher, sei es als begehrbarer

Wert nur in dieser Bindung auftreten kann. Wird demnach dem

entitativen Ansichsein der Sinnenwelt durch die Beziehung des menschlichen

Verstandes zu ihr der abbildliche Wert hinzugefügt, so erhalten
wir ihr objektives Sein und ihr Abstraktionslicht nach dem Gesetz

der Potentialität. So steht vor unserm Geiste der allgemeine
innerweltliche Erkenntnisgrund der Sinnenwelt, das Gesetz ihrer möglichen
Vergegenständlichung, wie auch das ganze Gebiet der vom Verstände

naturgemäß erforschbaren und erfaßbaren Gegenstände. Nach der
logischen Schematisabilität ist das objektive Sein und das Abstraktionslicht

materieller Erkenntnisgrund ; der entitativen Seite nach aber sind
sie reale Werte und formale Erkenntnisgründe, sofern die wirkliche
Reichweite des genannten Gesetzes der Potentialität nicht verlassen

wird. In dieser Mittelstellung zwischen beiden Formen des Ansichseins
leuchtet das durch innerweltliche Prinzipien bestimmte und bemessene

objektive Sein der Sinnenwelt auf.
Das innerweltliche, objektive Sein der Sinnenwelt ist demnach

Ausdruck des in den Keimgründen (rationes seminales) der Natur enthaltenen

und nach dem Gesetz der Potentialität zu verwirklichenden Abildlichseins
des ens mobile, sofern dieses ein allgemeiner Erkenntnisgrund und ein

objektives Licht für den menschlichen Verstand ist.



224 Das objektive Erkenntnislicht

/) Die Möglichkeit einer Vervielfältigung des objektiven Seins

Das objektive Sein der Sinnenwelt ist für die Kausal-Ordnung ein

Abglanz der ewigen Seinsgründe, in welchen alles, was auf dem Gebiete

der Erkenntnis und Erkennbarkeit möglich ist, als in seinem Urgrund
abgebildet und enthalten ist. In denselben ist das ewige, unveränderliche
Gesetz (lex aeterna) der Vergegenständlichung mit allen ihren Modalitäten

enthalten. Das Seiende als solches und alle seine Erscheinungsformen

sind erkennbar, aber das esse conformabile kommt ihm nur
durch die Beziehung zum Erkenntnisvermögen zu. Dies ist aber nicht
bloß in einer einzigen Form möglich, sondern kann in vielen, ja
vielleicht in unendlichen Variationen verwirklicht werden. Daher ist auch
das esse conformabile, das Erkenntnislicht des Seienden, in ebenso-

vielen Weisen ausdrückbar, als verschiedene Erkenntnisvermögen möglich

oder wirklich sind. Das Gesetz der verschiedenen Erkenntnismöglichkeit

ist in den ewigen Seinsgründen bestimmt und enthalten, und je
nach der Vergleichbarkeit des Seienden mit den einzelnen Erkenntnisvermögen

entsteht das arteigene objektive Sein 1. Hieraus ist zu entnehmen,

daß das objektive Sein mit dem identisch ist, was wir objektives Erkenntnislicht

genannt haben. In dieser Fassung ist im objektiven Sein das

allgemeine Gesetz der Vergegenständlichung des Ansichseienden auf
einem bestimmten Gebiete ausgesprochen. Das objektive Sein der

Sinnenwelt ist demnach ein Teilinhalt der ewigen Seinsgründe, die deren

Erkennbarkeit und Vergegenständlichung für den menschlichen
Verstand regeln und leiten. Es ist das objektive Abstraktionslicht, welches
die Sinnenwelt beleuchtet und in allen Erscheinungen der menschlichen

Erkenntnismöglichkeit begleitet. Vom Gesetz des Abstraktionslichtes und
von der Notwendigkeit einer Durchdringung durch seine Wirkkraft kann
die menschliche Seele, solange sie mit dem Leib verbunden ist, nicht befreit
werden. Jede Erscheinung auf dem Gebiete der erfahrungsmäßigen
Erkenntnis ist vom ewigen Gesetze des objektiven Seins im Abstraktionslichte

bedingt und ist in ihrer Wertung als wahr oder unwahr, möglich
oder unmöglich usw. an dasselbe gebunden.

Das objektive Sein, ist, wie gesagt, dem Verstände auch erfahrungsgemäß

als Erkenntnisgegenstand in der Veritas cognitionis zugänglich
und wahrnehmbar. Dies wird je nach der Natur des Vermögens ver-

1 Vgl. was in I 15 über die Vervielfältigung der einen göttlichen Idee gesagt
wird.



Das objektive Erkenntnislicht 225

schieden erreicht. Bei den reinen Geistern geschieht dies intuitiv in der
Schau ihrer Wesenheit, die ihnen als Abbild der ewigen Seinsgründe
aufscheint und in welcher ihnen das ganze Gebiet ihrer natürlichen
Leistungsfähigkeit offenbar wird. In dieser objektiv gefaßten Schau

besitzen sie das allgemeine Sein, je nach der intensiven und extensiven
Kraft ihrer Natur. Der Begriff des ens commune angelicum wird nicht
eigens gebildet oder herausgearbeitet. Als reiner Akt, ohne Beimischung
einer Potentialität, ist er mit ihrer Natur, je nach deren Reinheit und
Vollkommenheit, gegeben.

g) Der menschlich gebildete allgemeine Seinsbegriff

als Träger und Symbol des objektiven Seins

Beim Menschen ist das Aufscheinen des objektiven Seins komplizierter

und der Begriff, in dem er es zusammenfaßt und ausdrückt, keineswegs

ein reiner Akt, sondern von jener Potentialität durchwoben, die
dem Seinsobjekt, der Sinnenwelt und der Wirkweise des Verstandes

eigen ist. Man beachte den Weg der Bildung menschlicher Begriffe, den

wir in Tract, phil. S. 255 ff. beschrieben haben. Wir kommen zu
bestimmten, klaren Begriffen in Bezug auf den Inhalt auf dem Wege
der einschließenden (abstractio synthetica), dem Umfange nach aber auf
dem Wege der ausschließenden Abstraktion (abstractio analytica).
Indem wir beide bis zu den letztmöglichen Grenzen fortsetzen, erhalten
wir den Begriff des allgemeinen Seins, des esse commune, der ein Sinnbild

der ganzen Leistungsfähigkeit des Verstandes und seines natürlichen,
proportionierten Gegenstandes ist. Ein beträchtlicher Teil meines

Werkes Tractatus Philosophici ist der Entwicklung dieser Gedanken,
des Vorganges bei der Bildung des Seinsbegriffes und dessen Wertes

gewidmet. Wir verweisen auf diese Ausführungen und bemerken hier
bloß, wie das objektive Sein der Sinnenwelt als Urgrund und Gesetzgeber

der menschlichen Erkenntnis ein Abbild der ewigen Seinsgründe
ist. So kann man auch den Seinsbegriff, den sich der menschliche
Verstand gestaltet, als ein Abbild des erwähnten teilnehmenden, objektiven

Seins der Sinnenwelt betrachten. Alles, was in diesen enthalten

ist, gehört auch zum Wesenszug des menschlich gebildeten Seinsbegriffes,
wird in ihm als objektive Gegebenheit ausgedrückt, aber bloß potentiell
(als möglich), nicht nach den einzelnen realen Zügen, sondern als in
seinem allgemeinen Erkenntnisgrund. Die erleuchtende Kraft des ens

commune zeigt sich darin, daß die Wertung jeder menschlichen Er-

Divus Thomas 15



226 Das objektive Erkenntnislicht

kenntnis ihm zu entnehmen ist, vom Zurückführen auf die ersten

Seinsprinzipien abhängt. Die gestaltende, jede Erkenntnis
durchdringende und demnach gesetzgeberische Kraft des allgemeinen Seins

zeigt sich darin, daß jede abgeschlossene Erkenntnis eine Beziehung

auf das ens commune enthält, darin zur Vollendung gelangt, äußerlich

aber durch die sog. « copula » bezeichnet wird. Der Verstand
kommt zur Seinsvollendung, indem er innerlich seinen Kontakt mit dem

Seienden ausspricht. Daher ist die copula immer eine Stellvertreterin
des Seienden, auf welches der urteilende Verstand hinweist und durch
welche seine Verbindung mit demselben (copulare) hergestellt wird1.
Im Begriffe des allgemeinen Seins, das der Verstand durch die Abstraktion

bildet, ist alles eingeschlossen, was er zu erkennen vermag. Daher

nennen wir den Seinsbegriff von diesem inhaltlichen Standpunkte aus

esse participatum. Er ist unendlich actu, nicht formaliter, sondern

virtualiter, in Bezug auf die Leitkraft, welche diese bei der Wertung
der Erkenntnisse zur Schau trägt2. Die Trennung vom esse per se

subsistens ist in ihm ebenso scharf und klar ausgesprochen, wie auch
der notwendige Zusammenhang der beiden Seinsweisen : beide sind im
Seins- und Wahrheitsgehalt des esse participatum sachlich begründet.

Betrachten wir das allgemeine Sein als Endergebnis der ausscheidenden

Abstraktion, so erscheint in ihm das ganz inhaltslose, potentielle
(rein mögliche), unendliche, auf alles beziehbare Sein. In diesem

Begriffe des ens transcendentale werden alle möglichen Arten der
Erkennbarkeit des Seins als solchen dargestellt. Durch die abstractio
analytica wurden nicht bloß die verschieden wirklichen oder möglichen
Seinszüge, sondern auch die einzelnen möglichen Erkenntnisweisen
ausgeschieden. Dieser Seinsbegriff stellt demnach die bloße Erkennbarkeit
des Seienden dar, das esse conformabile jedem Erkenntnisvermögen
gegenüber, die bloße Möglichkeit einer Vergegenständlichung des Seins

als solchem. Dieser Seinsbegriff besagt, daß das Seinsobjekt in unendlicher

Form und Weise Gegenstand des Erkenntnisvermögens sein könne.
Die endlose Beziehbarkeit zu jedem Seinsobjekt und zu jeder möglichen
Erkenntnisweise ist im ens commune transcendentale ausgedrückt. Zu
diesen Seinsobjekten gehört auch die Sinnenwelt, zu den möglichen
Erkenntnisweisen aber das vermittelte Aufscheinen der ontologischen
Wahrheit im Abstraktionslichte. Daher ist dieser Seinsbegriff das

Sinnbild der möglichen, logischen Schematisibilität des Seienden als

solchem für ein Vermögen, wie der menschliche Verstand es ist. Er
1 S. Tract. « copula ». 2 Ebd. « ens ».



Das objektive Erkenntnislicht 227

ist der Gesetzgeber für den rein logischen Vorgang bei der

Vergegenständlichung aller Seinsobjekte, mit denen der Verstand in Berührung
kommen kann. Nicht für die inhaltliche, formale, sondern für die

materiale Vergegenständlichung nach den logischen Schemata, deren

objektiver Grund also nicht von der Natur des Verstandes, sondern

von der Beschaffenheit jenes Seins abhängt, welches als ein Teil der

allgemeinen Erkennbarkeit des Seinsobjektes in der Form des esse par-
ticipatum mobile, des ens in quidditate sensibili anzusehen ist.

Die Natur dieses Seienden fordert eine Zergliederung nach logischen
Schemata. Es kann nicht seinem vollen Seinsgehalte nach auf einmal
aufscheinen, sondern es vermag bloß stückweise seine ontologischen
Wahrheiten zu offenbaren. Um also die Verbindungen der einzelnen

Angaben der Veritas ontologica als compositio et divisio zu ermöglichen,
muß der Erkenntnisstoff auch nach dem Umfang geordnet werden. Die
möglichen Verbindungen drücken die logischen Schemata aus, die als

subjektive Anlagen im Verstände gegeben sind, ihrem objektiven Sein

nach aber von der Natur des Seinsobjektes auferlegt sind. Daher ist das

ens transcendentale, dessen Begriff vom Verstände krajt der abstractio

analytica gebildet wird, ein Symbol des gesetzgeberischen Einflusses in
Bezug auf die Erkennbarkeit des Seins für den menschlichen Verstand:

nur mit Hilfe der logischen Schemata vermag er an das Sein heranzutreten,

sofern seine naturhafte Leistungsfähigkeit und die objektive
Bestimmungskraft des Seinsobjektes allein in Betracht kommen. Dies
wird in der « copula » ausgedrückt, sofern sie die Beziehbarkeit der
einzelnen Erkenntnisse offenbart. Dies nennen wir die logische Wahrheit,

worin nur aufscheint, daß der erfaßte Gegenstand im allgemeinen
Sein vergegenständlicht wird : er ist erfaßbar, steht nicht außer dem
Kreis und Umfang des Erkennbaren, der logisch möglichen conforma-
bilitas des Seienden. Der reale Wert ist durch diese Beziehung nicht
bestimmt und bestimmbar. Hierzu ist die Leuchtkraft des esse parti-
cipatum mobile nötig, oder, wenn dies nicht ausreicht, jenes Seienden,
in welchem das vorgelegte Objekt seine Vergegenständlichung findet,
wie z. B. die Offenbarung in der Autorität Gottes.

Hieraus entnehmen wir, daß das objektive Sein der menschlich
erfaßbaren Gegenstände nach einem ewigen Naturgesetze bloß als ab-

straktives Erkenntnislicht gegeben ist. Infolgedessen ist das Streben,
ein anderes Sein als Urgrund und Gesetzgeber für den menschlichen
Verstand anzunehmen, abwegig und unnatürlich 1.

1 Tract, phil. S. 1531.



228 Das objektive Erkenntnislicht

Es ist auch wohlbekannt, daß das Erkenntnislicht in verschiedenen

Anlagen, sowohl objektiv als auch subjektiv gegeben ist. Man nennt sie

semina scientiarum, Keimkräfte der Wissenschaften. Objektiv sind sie

in der Schematisabilität des allgemeinen Seins enthalten. Durch
partikuläre Bestimmungen, die in der Ordnungsfähigkeit der Seinsobjekte
begründet sind, können sie in minder allgemeinen Gesichtspunkten
zusammengefaßt werden. Diese stellen die Wissenssubjekte, subiecta
scientiarum, dar, welche die Erkennbarkeit, die ontologische Wahrheit auf
einem Gebiete ebenso widerspiegeln, wie das allgemeine Sein für die

gesamte Erfaßbarkeit. Ihre Führung ist im logischen und im realen
Sinne ganz die gleiche, wie die des ens commune. Hieraus entsteht
auch die Einheit der menschlichen Erkenntnis, da die einzelnen Subjekte
ihre Wirkkraft dem allgemeinen Sein entlehnen, ihm sowohl in der
logischen, schematischen Folge, wie auch hinsichtlich des Inhaltes
untergeordnet sind : sie sind moventia mota. Sie bewirken im Lichte und in
der Kraft des ens commune die Seinsvollendung des menschlichen
Verstandes. Deshalb ist eine grundsätzlich feindliche Gegenüberstellung
und Trennung der Wissenschaften unnatürlich, ein Verstoß gegen das

ewige Gesetz des einen, einzigen, objektiven Seins. Daß aber auf dem
Gebiete der menschlichen Erkenntnis eine derartige feindliche Trennung
geschehen kann, ja oft geschieht, ist auf das dunkle, schwache,
unbestimmte Erkenntnislicht zurückzuführen, das dem allgemeinen Sein

eigen ist. Daher auch der ständige Kampf des Menschen um die Wahrheit,

ja gegen sie, was bei den reinen Geistern nicht möglich ist. Ihr
Wahrheitsbesitz ist herrlicher und mehr gesichert, als der des Menschen,

ihr Erwerben aber für den Menschen glanzvoller und ehrenreicher.

Die semina scientiarum, als subjektives Licht, sind in den Anlagen
des Verstandes gegeben. Durch Naturanlage ist er zur Wahrheit, zum
esse conformabile hingeordnet und durch einen ebensolchen Trieb strebt
er nach dem Wissen, und zwar nach einem einheitlich, synthetisch
zusammenfassenden Wissen um die Wirklichkeit. Nach seinem generischen
Sein ist das Seinsobjekt, welches ihn interessiert, das Sein als solches

und er strebt nach dessen Vergegenständlichung in einer Art und Weise,
daß seine Wißbegierde nicht gesättigt, nicht befriedigt werden kann,
solange sie nicht alle Seinsbeziehungen entdeckt hat und schaut :

« Semper enim mens creata reputatur informis nisi ipsi primae veritati
inhaereat. »1 Bei diesem allgemeinen, alles beherrschenden Naturtrieb

1 I 106, 1 ad 3.



Das objektive Erkenntnislicht 229

ist der menschlichen Seele jede feindliche Trennung auf dem Gebiete
des Wissens fremd und unerträglich. Da aber eine allgemeine
Seinsvollendung des Verstandes mit natürlichen Mitteln unerreichbar ist,
sucht er, durch seine Naturanlage getrieben, die partikulären Gebiete

zu durchforschen. In diesem Sinne sind ihm die semina scientiarum
auch als subjektive Anlagen und partikulares Erkenntnislicht eigen.
Dies alles ist eine Teilhabe an dem allgemeinen objektiven Erkenntnislichte.

Der menschliche Verstand ist naturgemäß so eingerichtet, daß

er zur Erfassung des objektiven Seins fähig ist. Diese Befähigung nennt

man semen scientiarum, was entweder als habitus primorum princi-
piorum, oder als Drang, deren Virtualität zu entwickeln und am
Erkenntnismaterial zu erproben, gegeben ist. Es ist dies eine ähnliche

Erscheinung wie jene, die wir beim ewigen Gesetz skizziert haben,
welches als Naturgesetz in der Schöpfung aufscheint und aus den

Anlagen und Trieben abgelesen werden kann. Das objektive Sein des

Wahrheitsgebietes erscheint einer Vervielfältigung fähig infolge der
Schematisabilität des Seins, subjektiv aber kann es nach den
Naturtrieben des Verstandes vervielfältigt werden.

Endergebnis

1. Das objektive Erkenntnislicht wird der Eignung des Seienden

(esse conformabile, Veritas ontologica), als Seinsobjekt, seine Wesenszüge

zu offenbaren, sie aufleuchten zu lassen und so in einem

vorstellungsmäßigen (repräsentativen) Gegenwert zu erscheinen,
entnommen

2. Das objektive Erkenntnislicht ist identisch mit dem objektiven
Sein und ist als Urgrund und Gesetzgeber auf dem Gebiete der
Erkenntnis und Erkennbarkeit anzusprechen. Es ist jenes Mittel, das den
Verstand bewegt, dessen Seinsvollendung bewirkt und bestimmt (ob-
iective et intentionaliter).

3. Vom objektiven Erkenntnislicht hängt sowohl die Darbietung
des Erkenntnismaterials hinsichtlich seiner Seins- und Wesenszüge ab,
wie auch die Bestimmung aller Bedingungen, unter welchen das
Seinsobjekt vergegenständlicht werden, d. h. in seinen Vorstellungsgegenwert

übergehen kann. 1

1 Dies je nach dem Umfang und Reichtum des einzelnen Seienden, um dessen
Vergegenständlichung es sich handelt.



230 Das objektive Erkenntnislicht

4. Urgrund des objektiven Seins ist die göttliche Idee oder deren

termini connotati, die ewigen Seinsgründe (rationes aeternae). Dies
ist das transzendente objektive Sein und Erkenntnislicht (lumen intel-
lectuale per essentiam ; alles übrige ist per participationem).

5. Die Vervielfältigung der einzigen göttlichen Idee und ihrer
termini connotati geschieht durch Beziehungen der möglichen Seinsweisen

zu ihr (I 15, 2-3). In diesem Sinne sprechen wir von einer Vielheit auf
dem Gebiete des objektiven Seins, oder von vielfacher Erkennbarkeit
und von einem mehrfachen esse conformabile.

6. Das Sein ist Grundlage der Erkennbarkeit. Hieraus entsteht
das esse obiectivum radicaliter. Sie wird aber ihrem eigenen Wesenszuge

nach nicht in eigener Kraft des Seienden, sondern durch die

Beziehung eines Erkenntnisvermögens zu ihm bestimmt. 1 Das Sein in
sich ist in potentia erkennbar, actu kommt ihm dies zu durch die

erwähnte Beziehung. Dies ist der erste Schritt zur Vergegenständlichung
des Seinsobjektes : das esse obiectivum in actu primo remoto.

7. Das Sein ist alleiniger Gesetzgeber seiner Erkennbarkeit, indem

es den eigenen Seinsgehalt, und nur ihn, sowohl in sich, als auch in seinen

Beziehungen als Erkenntnismaterial liefert ; nach der Beziehbarkeit der
verschiedenen Erkenntnisvermögen aber bestimmt es auch das obiectum
formale quo, d. h. die Bedingungen, unter welchen es seine ontologische
Wahrheit offenbart. Obiectum materiale und formale wurzeln in ihm
und es tritt in dieser Beziehung gesetzgeberisch auf. Nicht jeden
Verstand vermag es zu erleuchten, ihn zur Seinsvollendung zu führen. Der
Verstand bleibt ihm gegenüber blind, wenn er nicht dem objektiven
Licht des Seins angepaßt, mit subjektiven Kräften, die dessen

Lichtstrahlen aufnehmen können, ausgerüstet ist. Aus diesem Vergleiche des

Seins mit der Leistungsfähigkeit des betreffenden Verstandes entsteht
das esse obiectivum in actu primo proximo und wird verschieden
differenziert : als göttliches Licht (das esse obiectivum als terminus conno-

1 Handelt es sich um das reine Sein (ens ut sic), so kommt dessen Suprematie
als eine unumschränkte Selbstbegründung zum Vorschein (cf. Tract, phil. p. 402).
Das Vermögen, das seine Erkennbarkeit bedingt, ist nicht ein von ihm real
verschiedenes Korrelat, sondern bloß eine partielle Sicht seiner Virtualität, so wie
dies auch bei den übrigen Transzendentalien der Fall ist. Dies ist die Betrachtungsweise

in ordine perfectionis, die den Maßstab der Beurteilung der einzelnen
konkreten Formen der Vergegenständlichung bildet. In ordine generationis und
synthesis steigen wir von dem Vergleich der Objekte und des Vermögens
aufwärts, so daß in dieser Sicht die beiden als real verschiedene Korrelate der
Vergegenständlichung erscheinen.



Das objektive Erkenntnislicht 231

tatus der göttlichen Idee) und dessen Abbiendungen in der Prophétie
und im Glauben, besonders aber im Abstraktionslicht.

8. Die einzelnen Formen des objektiven Seins sind demnach

Widerspiegelungen der ewigen Seinsgründe, indem das unendliche Erkenntnislicht

durch Vergleich der Erkennbarkeit im allgemeinen mit den
möglichen Erkenntnisvermögen eine artbestimmte Erkennbarkeit erhält. In
ihnen sind die Materialobjekte, die in ihrem Lichte aufscheinen können,
enthalten, wie auch die Bedingungen festgestellt, unter welchen sie

offenbar werden können.
9. Das Ansichsein im objektiven Sein ist nichts anderes, als die

Vergegenständlichung der reinen Seinsobjekte. Es ist verschieden vom
physischen Ansichsein, eine Widerspiegelung der Erkennbarkeit des

Seienden als solchen, oder dessen einzelnen Erscheinungsformen. Es

ist eine eigene Seinsform, deren Realität von der des Verstandesvermögens

und des Seienden abhängt und die ewigen Gesetze der

Vergegenständlichung wie auch jeder Verwirklichung auf dem Gebiete des

Verstandeslebens darstellt. Es steht über dem Ansichsein und dem

Verstandesvermögen,.so wie das Gesetz und die Regel über den geregelten
Beständen zu stehen pflegt : verschieden von ihnen, eine neue Seinsweise

darstellend und doch alles enthaltend, was zur Begegnung beider
erfordert. ist.

10. Das innerweltliche objektive Sein der Sinnenweit drückt ihre
Erkennbarkeit, ihren Erkenntniswert, wie auch die Weisen und Grenzen

der Leistungsfähigkeit des Verstandes aus. Ein Sein im Abstraktionslichte,

sofern es geeignet ist, die Erkenntniswerte, die ihm eigene onto-

logische Wahrheit zu offenbaren. Der Umstand gestaltet es zum ab-

straktiv-objektiven Erkenntnislicht, daß in seiner Beleuchtung die onto-

logische Wahrheit nicht unmittelbar, sondern durch Vermittlung der
sie umgebenden verhüllenden Gegebenheiten aufscheint. In diesen ist
die ontologische Wahrheit, der allgemeine und ewige Seins- und Erkenntniswert

als konkrete Gegebenheit enthalten. Dies wird dem menschlichen

Verstände vorgelegt und durch seine geistige und vergeistigende
Kraft herausgearbeitet und zu seiner Seinsvollendung verwendet. Das

innerweltliche objektive Sein ist ein Abbild des transzendenten, dessen

gesetzgeberische Kraft es symbolisch darstellt, dem Verstand die

Vergegenständlichung als nächstes Prinzip zuführt und in ihm verwirklicht

: esse obiectivum in actu primo proximo.
11. Betrachten wir das objektive Erkenntnislicht in seiner Eigenschaft

als Seinsvollendung des Verstandes, als ein objektiv-artbestimmen-



232 Das objektive Erkenntnislicht

des Prinzip (conceptus obiectivus), so besitzt es ein geliehenes, entlehntes

objektives Sein, ist Erkenntnisgrund für den Verstand, sein Führer
im Seelenleben und ist nach Art der Ideen zu beurteilen. Sofern sie

conceptus obiectivi darstellen, sind sie termini connotati des transzendenten

und innerweltlichen objektiven Seins ; ihre termini connotati
sind in den durch sie abgebildeten «res extra animam» zu suchen,
welche hierdurch die äußere Benennung « res conceptae » erhalten h
Diese conceptus obiectivi sind demnach die allerletzten und den
Verstand nächstbestimmenden Formen des objektiven Seins : esse obiec-

tivum in actu secundo.

Wir können das Endergebnis im folgenden Schema darstellen :

per se, per essentiam, transcendens : in ideis divinis, in
rationibus aeternis

Esse obiecti-
vum, lumen-
intellectuale participa-

nibus tempoA a°tu secundo : conceptus obiectivi in mente
ralibus existentes, illum illuminantes et diligentes sec.

commensurationem ad rationes temporales et

tum in ratio-

mo

ralibus

aeternas.

1 Dieses kann zur Klärung der Auffassung beitragen, die in Tract, phil.
unter « conceptus » bes. S. 42 vorgelegt wird.


	Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und Betätigungsweisen

