Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und
Betatigungsweisen

Autor: Horvath, Alexander M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762305

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das objektive Erkenntnislicht

Sein Wesen, seine Arten und Betitigungsweisen

Von Dr. P. Alexander M. HORVATH O. P.

12. Das objektive Sein der Sinnenwelt 2

a) Sein, Objekisein und objektives Sein®

Die Frage, in welchem Sinne dem physischen Sein ein esse obiec-
tivum zukommt, hat fiir uns allgemeines Interesse. Ihr Sinn ist : Wie
kann das physische Sein vergegenstindlicht, d. h. vom Verstand faBbar
gestaltet werden ? Als besonders wichtig und bedeutungsvoll stellt sich
das Problem, wenn die Frage beziiglich des sinnenhaft Seienden sich
erhebt, da das ens in quidditate sensibili den einzig angemessenen
Gegenstand des menschlichen Verstandes bildet. Das Aufsuchen aller
Beziehungen dieses Gegenstandes klirt manche Probleme ; in der Art
und Weise, wie sie bestimmt werden, gehen die Wege nach weltan-
schaulichen Gesichtspunkten auseinander. Hier wollen wir insbesondere
das Abstraktionslicht untersuchen. Welches objektive Sein kommt dem
sinnenhaft Seienden zu, wenn es nach den Moglichkeiten seines Auf-
leuchtens im Abstraktionslichte betrachtet wird ? Man kann die Frage
auch so stellen : Unter welchen Bedingungen kann das sinnenhafte phy-
sische Sein zu einem Gegenstand des menschlichen Verstandes und Ver-

1 Fortsetzung und Schluf der Abhandlung in Divus Thomas 29 (1951) 429-456.

2 Uber diese Fragen schrieb V{. in verschiedenen Werken, so in Tract.
phil. T und Synth. Theol. fund. «esse obiectivum » und im ungarisch verfaBten
Buche « Ewige Seins- und samenhafte Griinde » 60 ff. und 80 ff. In dieser Studie
will er die Endergebnisse niederlegen und einen wichtigen Grundpfeiler des Thomis-
mus ins Auge fassen und beschreiben.

3 Tract. S. 40 ff. ; 92, 130 ff.



202 Das objektive Lrkenntnislicht

stehens werden ? Sein und Objektsein sind ja nicht identische Begriffe 1.
Sie konnen materiell, beziiglich ihrer gemeinsamen Grundlage zusammen-
fallen, ihrem Wesenszuge nach sind sie aber verschieden. Es kann
etwas als Seiendes auftreten, ohne ein Gegenstand des Verstandes zu
sein, wie auch umgekehrt. Die Beziehung des Seins zum Objektsein
1aBt sich nicht in Abrede stellen. Von der genauen Bestimmung dieser
Beziehung hingt die weltanschauliche Einstellung der einzelnen philo-
sophischen Systeme ab. Bedingt das Sein das Objektsein, oder ist
letzteres Grundlage des Seienden ? Ist das Sein entscheidend fiir das
Objektsein, oder umgekehrt ?

Das Objektsein schlieft eine notwendige Beziehung zum Verstand in
sich, denn nur in ihm kann das reine Ansichsein als abbildlicher Wert, als
Prinzip der Seinsvollendung des Verstandes auftreten. Bei einem Ver-
stand, der mit dem physischen Sein seines Objektes identisch ist, kann
man von einem Problem eigentlich gar nicht sprechen : Sein und Objekt-
sein fallen sachlich zusammen. Das physische Sein ist ohne jede weitere
Zutat, in eigener Kraft, Objekt. Eine Vergegenstindlichung ist da
nicht noétig. Sie ist mit der Identitit des physischen Seins und des
Verstandes gegeben. Ist aber dies nicht der Fall, so mul man das Sein
und Objektsein genau voneinander unterscheiden und die Erfordernisse
der Vergegenstindlichung nach dem Verhiltnisse des physischen Seins
zum Verstande bestimmen. Beziiglich des sinnenhaft Seienden sind da
nur zwei Annahmen moglich. Entweder bestimmt das physische Sein
ganz oder teilweise die Bedingungen zur Vergegenstindlichung, oder die-
selben sind ganz oder teilweise dem Verstande selbst zu entnehmen. Hier
trennen sich die philosophischen Systeme nach weltanschaulichen Ge-
sichtspunkten. Die weltanschaulichen Grundlagen dafiir fithren wir in
der Folge bloB als Voraussetzungen der thomistischen Betrachtungsweise
an, ohne auf ihre ausfiithrliche Begriindung einzugehen.

Das sinnenhaft Seiende stellt ein esse participatum dar. Es ist
nicht das Ansichseiende, das Sein selbst (esse per se subsistens), sondern
nur eine konkrete Erscheinung desselben. Die Zusammensetzung aus
den Prinzipien von Wirklichkeit (actus) und Méglichkeit (potentia) beglei-
tet es im allgemeinen und in jeder partikuliren Bestimmung notwendig,
sowohl in Bezug auf das Dasein als auch auf das Sosein. Dies nennen
wir die Bindung an das allgemeine Gesetz der Potentialitit. Darum weist
das sinnenhaft Seiende auf das Ansichseiende (esse per se subsistens)

1 Tract. S. 402,



Das objektive Erkenntnislicht 203

als auf seine Ursache hin ; in ihm findet es seine Seinsbegriindung, und
durch dessen kausalen Einflu werden alle seine Seinsprinzipien hervor-
gebracht !. Das Ansichseiende aber steht auf Grund der Gottesbeweise
als das vollkommenste, geistige, ordnende Wesen vor uns. Deshalb muf3
das sinnenhaft Seiende in ithm ein ideales Sein besiizen. « In omnibus
enim, quae non a casu generantur, necesse est formam esse finem
generationis cuiuscumque. Agens autem non ageret propter formam,
nisi inquantum similitudo formae est in ipso. Quod quidem contingit
dupliciter. In quibusdam enim agentibus praeexistit forma rei fiendae
sec. esse naturale, sicut in his, quae agunt per naturam ; sicut homo
generat hominem et ignis ignem. In quibusdam vero sec. esse intelli-
gibile, ut in his quae agunt per intellectum, sicut similitudo domus
praeexistit in mente aedificatoris ; et haec potest dici idea domus, quia
artifex intendit domum assimilare formae, quam mente concepit. Quia
igitur mundus non est casu factus, sed est factus a Deo per intellectum
agente, necesse est quod in mente divina sit forma, ad similitudinem
cuius mundus est factus. »2 Die Idee Gottes ist aber nur eine und eine
einzige. Sie wird nur dadurch vervielfiltigt, daB unendliche Maglich-
keiten, als einzelne Seinserscheinungen, auf sie bezogen werden 2. Diese
Moglichkeiten, oder auch die durch Gottes Willen bestimmten Wirk-
lichkeiten kénnen als termini connotati (mitverstandene ideelle Gegeben-
heiten) der einzigen Idee gefaBt werden *. Hierdurch kommi ihnen ein
objektives Sein zu, welches in den rationes aeternae, in den ewigen Seins-
griinden zum Ausdruck gelangt und jenes objekiive Sein als Wahrheit
(esse conformabile) und als Giite (esse appetibile) darsiellt, welches als
Mapstab jedes partikuliren Seins und jeder Dynamak gelten muf. Ihre
Wirkkraft ist intentional im Sinne der causa exemplaris und finalis.
Sie sind Muster und Vorbilder, nach welchen das auBergottliche Sein
abgebildet werden muB ; sie stellen die Wesensziige des Guten dar,
nach welchen das eigene Sein und Wohl der Einzeldinge begriindet und
zugleich auf das letzte Ziel, auf die Absichten Gottes hingeordnet
werden soll ®. Hilt man vor Augen, was wir {ber die Wirkweise der

11 44, 1. ff.. 2T 15; 1. 31 15, 2. 41 84, 5.

5 In diesen Sitzen haben wir die weltanschaulichen Grundlagen des Thomis-
mus vorgelegt. Hierdurch unterscheidet er sich von anderen Lésungsversuchen,
welche die letzten Prinzipien des Seins in innerweltlichen Griinden suchen und
finden wollen. Der Pantheismus vernachlissigt die Gesichtspunkte der Wirkur-
sichlichkeit, der Materialismus sucht sie in der Immanenz der Materie und in
ihren Gesetzen. Dasselbe gilt von den verschiedenen Schattierungen des Monis-
mus, die eine auBerweltliche, transzendente Beziehung der Welt nicht anerkennen



204 Das objektive Erkenntnislicht

Musters und der Zweckursache dargelegt haben, so ist leicht einzusehen,
daB die ewigen Seinsgriinde ihren Einfluff auf das geschaffene Sein in
beiden Sichten ausiiben. In diesem Sinne stellt Thomas fest : « Finis
gubernationis mundi est aliquid extrinsecum », und daB der «effectus
gubernationis », die Wirkung der Weltregierung im erreichten Zwecke
bestehe. Der letzte, alles beherrschende Zweck ist die Hinordnung zu
Gott, die Verkiindigung seiner Herrlichkeit. Dieser ist einer und ein
einziger : « Finis gubernationis est bonum essentiale, ad cuius parti-
cipationem et assimilationem omnia tendunt.»! Die untergeordneten
Zwecke und Ziele beziehen sich auf das Eigenwohl des Geschdopfes, so-
wohl in sich, als nach seiner Stellung im Weltall. Das innere, all-

wollen. Die duBersten Pole vertritt einerseits der Hegelsche Idealismus, der im
allgemeinen Sein die Grundlagen des objektiven wie auch des physischen Seins
findet, andererseits der subjektive Idealismus, der die Ich-Bezogenheiten hervor-
hebt und in verschiedenen Formen einseitig betont. Bei der letzteren Form des
Idealismus wird das objektive Sein der Gegenstinde der Leistungsfihigkeit des
denkenden Subjekts entnommen, die sich entweder auf den vollen Wahrheits-
gehalt (Fichte) oder bloB auf den allgemeinen, notwendigen Wert desselben (Kant)
erstreckt. Eine Mittelstellung nimmt die Annahme ein, daB die Wesenheiten
der Dinge in ihrem objektiven Sein durch ihren eigenen Seinswert begriindet
werden, wobei eine Bezugnahme auf die gottliche Vernunft nicht gefordert wird.
In dieser Fassung finden wir es bei Wolff, in abgeschwichter Form bei einigen
Scholastikern. Letztere haben die Beziehung zu Gott nicht verneint ; sie legten
aber ihre These in miBverstindlicher Form vor, indem sie lehrten, die Wesenheiten
der Dinge hingen von ihrem idealen Seinsgehalte ab : dependent a terminis. Sie
hatten recht, sofern sie auf die nichsten innern Prinzipien Riicksicht nahmen.
Ihre Losung war nur deshalb unvollkommen, weil in ihr die Beziehung zum letzten,
transzendentalen Prinzip nicht zum Vorschein kommt. Was fiir den ordo gene-
rationis der Ausgangspunkt ist, ist das Letzte, der Abschluf3 fiir den ordo causa-
litatis.

Eine Mittelstellung nimmt der objektive Idealismus ein. Das objektive Sein
wéire nach ihm ohne Riicksichtnahme auf das physische, ja mit Ausschluf der
psychischen Bedingungen der Erkenntnis — also ohne Beziehung zum Verstand —
einzig dem Wahrheitswerte zu entnehmen. Eine sinnreiche Annahme. Sie scheidet
die unhaltbaren Elemente des Platonismus aus und ist nur deshalb abwegig, weil
in ihr die Seinsbeziehungen vernachlissigt sind. Zieht man diese in Betracht,
so steht nichts im Wege, von den ewigen Seins- und Wahrheitsgriinden (rationes
aeternae) sprechen zu konnen.

Worin wird die Vergegenstindlichung des sinnenhaft Seienden vorgenommen ?
Dies ist das allgemeine Problem. Im absoluten Ich-BewuBtsein, sagt Fichte.
In den gesetzgeberischen Formen a priori, meint Kant. Im ewigen Wahrheits-
gehalt, behauptet der Platonismus und die von ihm abhingigen Theorien. In der
immanenten Kraft des allgemeinen Seins, die sich in dessen Entwicklung kund-
gibt, erklart_Hegel, wihrend sie nach den verschiedenen Formen des Monismus
in der blinden Evolution eines innerweltlichen Absolutismus vor sich gehen soll.

171 103, 4.



Das objektive Erkenntnislicht 205

gemeine Wohl des Universums ist ebenfalls eines und ein einziges ; das
Eigenwohl ist in diesem Rahmen und in Unterordnung unter das Gemein-
wohl erreichbar ; es ist vielfach und fiir uns zahlenmiBig nicht bestimm-
bar : « Effectus gubernationis in particulari sunt nobis innumerabiles. » !

Die Bestimmung des objektiven Seins auf dem Gebiet der Abbild-
lichkeit ist auf zwei Wegen erreichbar. Betrachtet man die Ordnung, die
unserer Erkenntnis nach ihrer Beschaffenheit vorgeschrieben ist, so geht
man den Weg des ordo generationis, den Werdegang (via synthesis),
wie das objektive Sein eben vor uns aufleuchtet. Man geht aus vom
Ansichsein und steigt zu dessen Gegenwart in einem realen synthe-
tischen Begriff auf, der den letzten innerweltlichen Erkenntnisgrund
darstellt 2. Der zweite Weg ist die via iudicii. Den Ausgangspunkt
bildet der héchste, transzendente Erkenntnisgrund, aus welchem jedes
objektive Sein, als aus seiner Urquelle flieBt und in ihm als solchem
enthalten ist. Das zweite Vorgehen ist nur dann wertvoll, wenn durch
dasselbe die Resultate der Synthese analytisch zergliedert und ihrem
vollen Wahrheitsgehalte nach entwickelt werden. Die hauptsichlichen
Momente der analytischen Betrachtungsweise haben wir kurz skizziert.
Es eriibrigt noch, die Ergebnisse nach der synthetischen Sicht vorzulegen.

Das objektive Sein in allgemeinster Fassung bezeichnet das Auf-
scheinen des Wahrheitsgehaltes. Dies kann in verschiedenen Formen vor
sich gehen ; in allen Fillen ist es aber der reprdasentative Gegenwert
des Seinsgehaltes. Beide: « reprisentativ » und « Gegenwert » verweisen
das objektive Sein als solches ins Gebiet der Relationen. Die Beziehung
des Seins zur moglichen Vergegenwirtigung schlieBt notwendig den
Begriff einer Gegebenheit in sich, die entweder als Urgrund, oder als
Vermogen die Vergegenwirtigung ermdoglicht, bzw. deren Sitz bildet.
Nur in dieser beziehungsweisen Auffassung kénnen wir von einem
reprasentativen Aufscheinen sprechen. Der terminus connotatus des
physischen Seins fiir die Eignung zur Vergegenwirtigung mul dem-
nach so beschaffen sein, daBl er « natus est habere formam alterius » 3,
den physischen Seinsgehalt in einer andern Weise widerzuspiegeln ver-
mag. Die Beziehung zu thm kennzeichnet die Moglichkeit einer Vergegen-
wartigung. Die volle, einzige Grundlage des Gegenwertes bildet der
physische Seinsgehalt. Nur das, was in ihm wirklichkeitsmaBig (nicht

1 Ib.
2 Hieriiber Niheres unten S, 12 ff. Vgl. Heiligkeit und Siinde S. 1443-
8 1 14, 1.



206 Das objektive Erkenntnislicht

bloB erdacht) vorhanden ist, kann nach den Wesensziigen des Wahren
aufleuchten. Die Seinswerte brauchen nicht reine Wirklichkeiten zu
sein. Auch die durch den Akt vollendeten Moglichkeiten (actus mixti)
sind Wirklichkeiten, sodaB3 ihr objektives Sein nur dann sachgemil
aufleuchtet, wenn in ihm beide Elemente zum Ausdruck gelangen. Aus
diesem Grunde behauptet der hl. Thomas, daB das sinnenhaft Seiende
(ens in quidditate sensibili) in einer gleichwertigen species separata
nicht das objektive Sein erhalten kann . Denn zu seinem Wesen gehort
die Materie als Substrat, als konstitutives Element des Soseins. Die
Materie kann aber nur als Prinzip der Beschrinkung, als Einengung
und somit als Hindernis einer Allgemeinheit auftreten. Eine idea sepa-
rata, ein in sich allgemeines objektives Sein ist demnach fiir die ein-
zelnen Arten des sinnenhaft Seienden ein innerer Widerspruch. Nur
in einem hoheren objektiven Sein, in welchem die Materie nicht formell,
sondern nur virtuell, der Moglichkeit einer Verwirklichung nach, ent-
halten ist, kann das objektive Sein aufleuchten. Hierzu ist nur das ob-
jektive Sein des Ansichseienden geeignet, die geschaffenen Dinge aber
teilnahmsweise, « secundum quod quaedam sunt ad similitudinem ali-
orum vel sec. eandem speciem vel sec. analogiam alicuius imitationis » 2.
Die Materie in sich ist nicht seiend. Deshalb hat sie auch nach dem
Wesenszug des Wahren kein selbstindiges objektives Sein. Thr Sein
und ihre Moglichkeit ist an jene Formen gebunden, die nur in ihr
verwirklicht werden kénnen. Die duBere Ursache des an die Materie
gebundenen Seins dehnt infolgedessen ihre objektive und physische
Wirkkraft auf das ganze Sein des sinnenhaften Wesens aus, in welchem
auch die Materie als Wesensbestandteil in Betracht kommt. « Ulterius
aliqui erexerunt se ad considerandum ens, inquantum est ens ; et con-
sideraverunt causam rerum, non solum sec. quod sunt haec vel talia,
sed sec. quod sunt entia. Hoc igitur quod est causa rerum, inquantum
sunt entia oportet esse causam rerum, non solum sec. quod sunt talia
per formas accidentales, nec sec. quod sunt haec per formas substan-
tiales, sed etiam sec. omne illud, quod pertinet ad esse illorum quo-
cumque modo. Et sic oportet ponere etiam materiam creatam ab
universali causa entium. » 3

171 44, 8 ad 2.
2 T 44, 3. Dieses ist der Grund unserer Unterscheidung des transzendenten
(in rationibus aeternis) und innerweltlichen (in rationibus temporalibus) objektiven

Seins.
3 1 44, 2.



Das objektive Erkenntnislicht 207

b) Die Seinswerte der Sinmenwelt (vatiomes seminales naturae)

Wollen wir das objektive Sein der materiellen, sinnenhaften Dinge
erfassen und bestimmen, so kommt zunidchst deren aktuale Wirklich-
keit in Betracht. Wir stellen nicht die Frage, ob das sinnenhafte Sein
vollstindig in allen moglichen Arten und Modalititen verwirklicht sei,
oder m.a.W., ob der ganze Seinsgehalt dieses Gebietes erschopft
und als Wirklichkeit gegeben sei. Wir betrachten es unter dem all-
gemeinen Gesichtspunkte des « ens mobile », dessen Wesenszug auf die
moglichen Erscheinungsformen des sinnenhaft Seienden ebenso anwend-
bar ist, als auf die verwirklichten. Dieser Wesenszug ist aus mannig-
fachen Elementen zusammengesetzt, kann aber in der Bindung an das
Gesetz der Potentialitit zusammengefaBt vorgelegt werden. Es scheint
in ihm vor allem das meist charakteristische Merkmal des geschaffenen
Seins, die allgemeine Zusammensetzung aus Akt und Potenz auf. Diese
ist ja das Kennzeichen des esse participatum. Darin kommt das mate-
rielle Sein auch mit der geschaffenen Geisterwelt iiberein. Die Be-
schrinkung auf eine Wesenheit, die ihr Dasein nicht selbst begriindet,
ist eine notwendige Begleiterscheinung des geschaffenen Seins, dessen
innerer Wert nicht durch das esse ab alio, sondern durch die erwihnte
Zusammensetzung bestimmt und gekennzeichnet ist'. Das ens mobile
trigt {iberdies das Merkmal einer Zusammensetzung der Wesenheit aus
Materie und Form in sich 2, wodurch sein Wert und seine Leistungs-
fahigkeit erheblich gemindert und auf einen sehr engen Kreis beschrinkt
wird. Die Werte des Seins und der Dynamik der materiellen Natur
kann man unter dem Namen «rationes seminales naturae » zusammen-
fassen 3. In diesen finden wir die Synthese aller jener Krifte und Anlagen,
die die regelmafige Entwicklung der Natur begriinden, bedingen und
regeln. In dieser Fassung vertreten sie das universale in causando per
participationem im Gegensatz zum universale in causando per essentiam.
Fiir sich und in rein innerweltlicher Sicht kann man sie schlechthin so
nennen. Trennt man sie von der Unterordnung unter den transzen-
denten Urgrund, das esse per se subsistens, so steht man auf dem
Standpunkte des Materialismus, der das Selbstgeniigen der Materie ver-
kiindet und jede Erscheinung aus ihren Kriften und Anlagen allein er-
kliren will. Wiirde man dies blo3 methodisch, als Hilfsmittel der natur-
wissenschaftlichen Forschung tun, so wére nichts dagegen einzuwenden.

171 44, 1 ad 1. 271 50,1 ad 3. 3 1 115, 2.



208 Das objektive Erkenntnislicht

Der Weg zur Ganzheit bliebe offen und die Oberhoheit Gottes wiirde
gewahrt, sodaB3 die philosophische Schau alle diese Sichten und Be-
ziehungen ungehindert wahrnehmen koénnte. Der Materialismus nimmt
aber das Selbstgeniigen des Stoffes als letztes Seins- und Erkenntnis-
prinzip an. Deshalb ist seine Stellungnahme unhaltbar. Die rationes
seminales werden wir in der Folge Naturanlagen, naturhafte Wesens-
griinde, oder auch kurz Naturktifte nennen.

Uber diese Frage schreibt der hl. Thomas in I 115, 2 einen fiir sein
System sehr wichtigen Artikel. Nach seinem allgemeinen Programm !,
die Beziehung auf Gott sich immer vor Augen haltend, will er hier
darauf hinweisen, daBl auch die Natur titig und Sitz einer selbsttitigen
Dynamik ist, sodaB sie als causa principalis (secunda) einen selbstin-
digen Erklarungsgrund bildet 2. Er erdrtert vor allem die einzelnen
Begriffe, die in den rationes seminales enthalten sind, um dann zu
bestimmen, was darunter zu verstehen ist. Ein besonderes Gewicht
legt er auf den Begriff « ratio». Damit will er einerseits die rein inner-
weltliche Auffassung ausschlieBen und anderseits uns in den Bereich der
Wahrheitswerte einfithren. Die urspriingliche Bedeutung besagt allem
Anscheine nach das Vermdgen des Menschen, seinen Lebenslauf nach
eigener Erwigung und Fiithrung leiten und einrichten zu konnen («re-
or»). Ebenso wird das Produkt des menschlichen Verstandes, worin
etwas Wohlerwogenes, Abgewogenes (vatum) und Begriindetes zum Vor-
schein kommt, ratio genannt ; sie bezeichnet im allgemeinen die Ge-
danken, Ideen und eigenmichtig gebildeten Erwigungen, die dem Sein
des Menschen die eigene Farbung und Bestimmtheit verleihen. Das
Wort wird in der ganzen Ausdehnung des conceptus subiectivus und
obiectivus gebraucht : ratio ist ein geistiges Produkt, sowohl in threm
Ursprung als auch in threr Eigenschaft als reprisentativer Gegenwert.
Thomas nennt sie Erkenntnisgrund und gebraucht sie in diesem Sinne
sehr hiaufig. Er unterscheidet in dieser Fassung die Idee als ratio vom
exemplar. Beide besagen nur einen funktionalen Unterschied. Der Er-
kenntnisgrund der spekulativen Wahvheit heifit ratio, jener der prak-
tischen exemplar.®

Der Verstand lebt sich in Ideen aus, in ihnen zeigt sich seine vitale
Kraft ; diese rationes trigt er als gestaltende Prinzipien in seine Werke
hinein. Diese Werke sind zweifacher Ordnung. Zur ersten gehéren die
inneren Tétigkeiten des Verstandes und des Willens. Die Ordnung der

111, 7. 2 3 Pot. 7. 31 15, 3. Vgl. Tract. phil. SS. 45. 56. 62.
g p



Das objektive Erkenntnislicht 209

erfaBten Wahrheiten wird im Lichte umfassender Prinzipien, der sub-
iecta scientiarum, vorgenommen, wahrend die Willenstitigkeit durch
vorgefalte Zwecke und Ziele geregelt und als moralisches Sein gestaltet
wird. In beiden Fillen haben wir es mit den eigenen Wirkkriften des
inneren menschlichen Lebens zu tun, die in Bezug auf ihre fithrende
Stellung gleichwertig sind ; nur die Wirkweise ist verschieden, wie wir
dies entwickelt haben. « Hoc modo se habet finis in appetibilibus, sicut
principium in intelligibilibus. »* Zur zweiten Ordnung gehért die Ge-
staltung der duBeren Materie. Neben der recta ratio cognoscibilium
et agibilium miissen wir auch die recta ratio factibilium in Betracht
ziehen, in welcher die Prinzipien enthalten sind, welche die Gestaltung
des Stoffes regeln. Sie wird vom Verstande erdacht und ist das Urbild,
nach welchem die AuBeren Werke des Menschen sich richten, seine
Ideen, seine Rationes verkérpert werden. In dieser Fassung sprechen
wir auch von den rationes rerum, wodurch wir deren innere Beschaffen-
heit, das Sosein der Produkte bezeichnen wollen. Handelt es sich um
die Werke des Menschen, so vermag er das Sosein der Naturbeschaffen-
heit nicht hervorzubringen. Er kann nur eine kiinstliche Gestaltung
vornehmen, die zwar eine Ahnlichkeit mit der Natur hat, aber nicht als
Naturprinzip verwirklicht wird 2. Die Werke der Natur tragen die
inneren Krifte ihres Seins und Bestehens in sich. Sie sind absolute
Gegebenheiten. Die Werke der menschlichen Gestaltung aber sind als
solche relative Bestinde. Ihr Bestehen ist an die Naturkrifte gebunden,
ihr Sosein aber hingt von der Hinordnung der Teile zum Ganzen, zur
beabsichtigten ZweckmiBigkeit ab. «Opus artis praesupponit opus
naturae ... Artificialia conservantur in esse virtute naturalium, sicut
domus per soliditatem lapidum. » 3

Steigen wir nun von den kiinstlichen Gestaltungen des Menschen-
sinnes zu jenen des Schopfers hinauf, so ergibt sich, daf die recta ratio
factibilium in der géttlichen Vernunft dhnlich vorhanden sein muB, wie
wir dies beziiglich der menschlichen Gestaltungen festgestellt haben 4.
Die in der Schopfung verwirklichten Ideen stellen dic rationes rerum als
Wesensziige, als naturhafte Prinzipien dar. Ist ihre Verwirklichung
formal, d. h. dem eigentlichen Sosein entsprechend, dasselbe unverindert
und unverinderlich vertretend, so bedeutet ratio den Wesenszug. Wenn

1 I-1I 9, 3.
? Die verschiedenen Weisen, nach welchen der Menschensinn Gestaltungen

an den Naturgegebenheiten vorzunehmen vermag, beschreibt Thomas C. G. II 75.
3 C.G. III 65. 4 C.G. II 23-24.

Diyus Thomas 14



210 Das objektive Erkenntnislicht

dies hingegen bloB virtuell, in allen aktiven und passiven Wirkkriften
gegeben ist, so heilt ratio Wesensgrund'. Weil aber dieser virtuelle
EinschluB eine groBe Ahnlichkeit mit dem Samen besitzt, in welchem
das entsprechende Lebewesen virtuell enthalten ist, so sprechen wir von
den samenhaften Wesensgriinden, von den rattones seminales. Als Objekt
wird hierdurch der Plan, die Anordnung des Schopfers bezeichnet, in
deren Rahmen die Naturkrifte sich entwickeln koénnen. Durch die
samenhaften Wesensgriinde wird die Leistungsfihigkeit, die Dynamik

1 In dieser Bedeutung wird «ratio» in der Definition des ewigen Gesetzes
(lex aeterna) verwendet (I-II 93, 1). Das ewige Gesetz ist der in der Weisheit
Gottes bestimmte Wesensgrund, in dem der Plan, die Anordnung der geschopi-
lichen Dynamik als in einem allgemeinen, jede einzelne Bewegung und Ver-
anderung regelnden Urgrund enthalten ist, in dessen Kraft alles den Absichten
Gottes untergeordnet, seinem Ziel zugefiihrt werden soll : ratio divinae sapientiae
sec. quod est directiva omnium actuum et motionum. Das ewige Gesetz ist Aus-
druck der ordnenden géttlichen Weisheit. Die Seinsgrundlage desselben ist die
notwendige, unverinderliche Beziehung des esse participatum zum esse per se
subsistens. Deshalb muB3 das geschaffene Sein in seiner ganzen Dynamik Gott
dienen, die durch die Natur vorgeschriebene Zielsetzung beobachten und zum
Ausdruck bringen. Die Weisheit Gottes, als ordnendes Prinzip des geschépflichen
Seins und seiner Dynamik, tritt von der erwihnten Seinsgebundenheit zur Be-
stimmung des Planes, in dem die Vorsehung beziiglich der tatsichlichen Schop-
fung als im nichsten Prinzip der Weltregierung bis in alle Einzelheiten aus-
gedriickt ist. Es ist die Idee Gottes als exemplar des Weltgeschehens gefal3t.
Im ewigen Gesetz ist die Verwirklichung aller Folgen der notwendigen Seins-
gebundenheit ausgedriickt, von ihm erhdlt die Weltregierung Gottes einen dem
esse per se subsistens wiirdigen, seiner Majestit entsprechenden Wesenszug. Das
ewige Gesetz ist mit Gottes Ansichsein identisch, driickt aber nicht sein Wesen
aus. Es ist von ihm so zu unterscheiden, wie die Eigenschaften Gottes von seinem
Wesen unterschieden sind. So hat in ihm das Weltgeschehen ein objektives Sein,
einen ideellen Ausdruck, der zwischen dem physischen Ansichsein Gottes und der
zu ordnenden Schopfung die Rolle eines Wesensgrundes einnimmt. Mit anderen
Worten : es steht ein objektiv anders zu bezeichnender und erfaBbarer Gegenstand
vor uns, wenn wir vom physischen Ansichsein Gottes und der Schopfung und
wenn wir von dem ewigen Gesetz sprechen. Den beiden physischen Gegebenheiten
gegeniiber nennen wir das Sein des ewigen Gesetzes ein objektives, durch einen
ganz eigenen Wesenszug bestimmt und erkennbar gestaltet. Dieses objektive Sein
ist Erkenntnisgrund fiir Gott beziiglich seiner Weltregierung, fiir das Geschaffene
aber das Muster, nach welchem das Geschehen ausgefithrt werden muB. Die
leitende Kraft des ewigen Gesetzes steigt zum Geschopf in Form von Naturanlagen,
semina virtutum (lex naturalis) herab und findet weitere Bestimmungen in den
von ihm als vom Wesensgrund abhingigen und durch die Seinsgebundenheit
geheiligten nidheren Regeln und Gesetzen. Alle partikuldren Vorschriften und
Regeln sind nur dann kraftig, recht und gerecht, wenn sie die Beziehung zum
ewigen Gesetz widerspiegeln, ebenso wie auf dem Gebiete der Erkenntnis nur dann
von Wahrheit gesprochen werden kann, wenn die Seinsvollendung des Verstandes
die ewigen Seinsgriinde (rationes aeternae) zur Schau trigt.



Das objektive Erkenntnislicht 211

der gegenwirtigen Schopfung umschrieben. Das Prinzip derselben ist
die Natur selbst, sofern in ihr eine gewisse Summe von passiven und
aktiven Wirkkriften vorhanden ist, die zur Hervorbringung der Natur-
produkte notwendig sind. Hiermit ist die Analogie des Aquinaten hin-
linglich begriindet, der Gedanke des hl. Augustin klargestellt. « Ideo
convenienter Augustinus omnes virtutes activas et passivas, quae
sunt principia generationum et motuum naturalium, seminales rationes
vocat. » ' « Huiusmodi virtutes activae et passivae rerum naturalium,
etsi non possint dici rationes, sec. quod sunt in materia corporali, pos-
sunt tamen dici rationes per comparationem ad suam originem, sec.
quod deducuntur a rationibus idealibus. »®

Auf die samenhaften Wesensgriinde ist es demnach zuriickzufiihren,
daB in der Natur eine Dynamik vorhanden ist und daB dieselbe nach
konstanten Gesetzen abliuft. Unter den gleichen Bedingungen bringen
die Naturkrifte die gleichen Wirkungen hervor. Die Konstanz des
Soseins, also der eigentlichen Wesensziige, ist infolgedessen von den
samenhaften Wesensgriinden abhingig. In ihnen miissen wir daher das
universale in causando, die allumfassende Wirkkraft der Natur er-
blicken. Das universale wn cognoscendo ist wicht tn ihnen zu suchen,
sondern im Schipfer, von dessen Ideen (rationes) sie abhingig sind und
deren Abbildung, als rationes seminales, samenhafte Wesensgriinde, sie
darstellen. Trotzdem kann man aber ihnen die Rolle eines universale
in repraesentando zuschreiben. Dies allerdings nicht in dem Sinne, als
ob sie in sich eine geistig-ideale Darstellung bieten wiirden, sondern
weil sie Triger einer solchen sind und die seinshafte Grundlage eines
objektiven Seins bilden. Die physische Gegebenheit erhilt infolge der
Beziehung zum Vorstellungsvermégen eine neue Seinsweise, die ihr nicht
in sich, absolut, zukommt, sondern ihren reprdsentativen, abbildlichen
Gegenwert darstellt.

Das objektive Sein ist eine Begleiterscheinung, gleichsam ein Reflex
des Amsichseins, das Aufleuchten seines Simmes. Man kann es auch
beschreiben als eine Vergegenstindlichung des an sich blo8 seinsmaBig
gegebenen Objektes 3. Die Wirklichkeit des objektiven Seins hingt dem-
nach von der Beziehung eines zur Verdhnlichung hingeordneten Ver-
mogens ab, von dessen Natur die erkenntnismifBige Vergegenstind-
lichung und ihre Modalititen abhingen. Man kann das objektive Sein
ferner statisch und dynamisch betrachten. Im ersten Falle ist es eine

11,115, 2. 2 Ib. 3 Tract. phil. S. 402,



212 Das objektive Erkenntnislicht

Bestimmung, deren Sein und Wert blo3 der erwidhnten Beziehung des
Vermogens zum Ansichsein entnommen wird. Unter diesem Gesichis-
punkt ist es identisch mit dem objektiven Evkenninislicht und bezeichnet
die Eignung des Ansichseins, mit dem Erkenninisvermogen in Kontakt treten,
fiir dasselbe einen rveprisentativen Gegenwerlt bilden und es mit einer
neuen Seinsweise bereichern zu konnen. In der zweiten Form kommt die
dynamische Bewegkraft zum Vorschein, insofern nimlich die Tatigkeit
des Vermogens mit einer motio obiectiva bestimmt und arteigen (quoad
specificationem) zur Seinsvollendung gefiithrt werden kann. In beiden
Fillen handelt es sich um die ontologische Wahrheit. Die Zweiteilung
griindet sich auf das allgemeine Prinzip : operari sequitur esse. Wollen
wir demnach das objektive Sein des sinnenhaft Seienden bestimmen, so
miissen wir es mit den verschiedenen Erkenntnisvermégen vergleichen.
Die Frage lautet : wie, in welchem Sinn und in welchem Umfang kommi
die ontologische Wahrheit der oft beschriebenen, eigentiimlich gestalteten
Seinsform zu ? Gibt es einen allgemeinen, allumfassenden Seinsgrund,
in dessen terminus connotatus das objektive Sein besteht oder auf-
scheint ?

¢) Das objektive Sein der Simmenwell im transzendenten Urgrund

(¢n rationibus aeternis)

Als Seiendes durch Teilnahme besitzt das ens in quidditate sensi-
bili keine Erkennbarkeit aus eigener Kraft (per essentiam), sondern nur
per participationem. Deshalb mul} alles, was zu seiner ontologischen
Wahrheit gehort, mit ihr irgendwie verbunden ist, aus der Beziehung
zur Urquelle der Erkennbarkeit abgeleitet werden. Wie das Sein durch
Teilnahme, so ist auch das objektive Sein im Sinne der Erkennbarkeit,
des esse conformabile, ein Ausflull der uiberreichen Giite Gottes. Das
wesenhafte Licht, der Strom des alles durchdringenden Glanzes beleuch-
tet auch das sinnenhaft Seiende, sodal} seine volle Erkennbarkeit, sein
objektives Licht als ein Abglanz der wesenhaften Erkennbarkeit und des
objektiven Lichtes anzusprechen ist. In ihm erhilt also das sinnenhaft
Seiende ein esse obiectivum, in ihm als Urgrund ist seine volle Erkenn-
barkeit und objektive Bestimmungskraft enthalten. Im Vergleich zum
gottlichen Verstand kommt also diesem Sein die Erkennbarkeit, die
ontologische Wahrheit, kurz das objektive Licht nicht erleuchtend, nicht
bestimmend, also als esse conformabile, sondern als esse conformatum,
durch das gottliche Licht erleuchtet und bestimmdi, zu.



Das objektive Erkenntnislicht 213

Dem sinnenhaft Seienden kommt demnach ein esse obiectivum zu :
1. als mitgeteilte Erkennbarkeit, nach welcher es fiir die einzelnen
Erkenntnisvermogen, je nach deren Natur, vergegenstindlicht werden
kann ; 2. als ideales Sein in der gottlichen Erkenntnis und in deren
termini connotati, in den rationes aeternae. In der gittlichen Idee und
in thren termini connotati ist also das esse obiectivum als in seinem Upr-
grund und in seinem einzigen, allumfassenden Erkenntnisgrund real und
wirklich gegeben. Hiermit sind die Bedingungen festgesetzt, unter welchen
fiir die artverschiedenen Erkenntnisvermdgen eine Vergegenstindlichung
der Sinnenwelt moglich ist. Dies fiir die statische Betrachtung.

Auch die dynamische Sicht ist im gleichen Sinne aufrechtzu-
erhalten. Wie die statische Erkennbarkeit der Sinnenwelt eigen, ihr
inhidrent, wenn auch vom transzendenten Urgrund mitgeteilt ist, so
ist auch dasselbe der Fall mit dem dynamischen Einfluff als motio
obiectiva. Diese geht unmittelbar aus der Sinnenwelt, aus deren
ontologischen Wahrheit hervor ; die Artbestimmung der Titigkeit wird
auf sie zuriickgefiihrt, aber in letzter Instanz nicht durch sie gewertet.
Auf einem dhnlichen Wege werden wir zu den ewigen Seinsgriinden
und zur Idee Gottes gefithrt, wie wir durch die Reihe der zweiten
Ursachen zur ersten Ursache und durch die bewegten Beweger
zum Unbewegten gelangen. Deshalb ist das objektive Sein der Sinnen-
welt auch als Bewegkraft auf das gottliche, durch sich leuchtende,
objektiv bestimmende Licht zuriickzufiihren, sodaB der Wert unserer
Erkenntnisse in letzter Instanz vom Urgrund der ontologischen Wahrheit,
von der Veritas Prima abhdingt. Die erste Wahrheit ist auch ein esse
conformabile, cui omnia assimilantur et conformantur, und je nach dem
Grade der Verihnlichung oder des Abweichens von ihr, miissen die ein-
zelnen Ereignisse und Vorginge auf dem Gebiete der Erkenntnis als
wahr oder falsch bezeichnet werden. Hier schlieBen sich die Fragen an,
welche der hl. Thomas in I 16, 5 ff. anregt und meisterhaft beantwortet.
Man sieht, wie sorgfiltig er die eigene Erkennbarkeit der Sinnenwelt
betont und hierbei zugleich die Abhingigkeit von dem Urgrund betont.
Er verschlieBt keineswegs den Weg zur innerweltlichen Untersuchung
der Sinnenwelt, sondern schitzt sie hoch und begiinstigt keineswegs den
sprungweisen Aufschwung zu Gott, wenn es sich um die Erklirung
der Naturereignisse oder des menschlichen Geschehens handelt : expli-
catio per causam primam nulla est, dummodo causae intermediae
quaeri et inveniri possint.

Das objektive Sein der Sinnenwelt in den ewigen Seinsgriinden



214 Das objektive Erkenntnislicht

ist demnach die Widerspiegelung der Natur, ihrer vollen, keimhaften
Leistungsfahigkeit, sowohl in statischer als auch in dynamischer Hin-
sicht, in allem, was sie von der unerschépflichen Idee Gottes teilnahms-
weise erhalten kann. Dieses ideelle und einzig durch die Beziehbarkeit
des moglichen Ansichseins der Sinnenwelt zur Idee Gottes begriindete
Aufscheinen ihrer Seinswerte ist das objektive, vom Ansichsein Gottes
und der Sinnenwelt verschiedene objektive Sein in den ewigen Seins-
grinden. Hierin scheint der transzendente Grund der Erkennbarkeit und
Vergegenstindlichung jener Seinsweise auf, die aus der Vereinigung von
Materie und Form wirklich werden kann.

d) Das innerweltliche objektive Sein der Sinmnenwelt
(tn rationtbus temporalibus)

Dies fiihrt uns zur Untersuchung des objektiven Seins der Sinnen-
welt in rein innerweltlicher Beziehung, wobei die transzendente Be-
stimmung zwar beibehalten, aber nicht in Betracht gezogen wird.

Die innerweltlichen Elemente sind die Natur, statisch und dyna-
misch betrachtet, und das menschliche Erkenntnisvermogen mit seiner
komplizierten Seins- und Wirkweise. Letztere wird durch die Doppel-
natur des Menschen gefordert. Der Seele nach ist sie mit der Geister-
welt verbunden, in dieselbe als die letztmdgliche, niedrigste Seinsweise
hineingebaut. Aus diesem Grunde, kraft ihrer generischen Eigenheit,
ist ihr die Seins- und Tétigkeitsweise der reinen Geister durchaus nicht
fremd, sie kann deren teilhaft werden als anima separata, und auch
durch eine gnadenhafte Beeinflussung. Sie ist aber ihrer spezifischen
Natur nach Form des Korpers, mit dem sie ein arteigenes Einzelwesen
bildet und in diesem Zustande der Vereinigung und Verbindung im
menschlichen Sosein und menschlichen Tun an Bedingungen gebunden,
die den reinen Geistern fremd sind. Die beiden Seinsweisen, das esse
genericum und das esse specificum, sind der Seele charakteristisch und
sind fiir die Lisung mancher Fragen, besonders auf dem Gebiete der
natiirlichen wund tibernatiirlichen Erkenninis mafgebend.

Das spezifische Sein der Seele erfordert auf dem Gebiete der Er-
kenntnis mehrere Vermoégen, die aus der thomistischen Anthropologie
bekannt sind. Der Verstand, als geistige Fihigkeit, kann mit der Sinnen-
welt nicht unmittelbar in Kontakt treten, von ihr befruchtet und zur
Seinsvollendung gebracht werden. Hierzu bedarf die Vernunft der Hilfs-
krifte, welche die Sinnenwelt ihr nahebringen und auf Grund der suppo-
sitalen Einheit die Wahrnehmung derselben erméglichen. Wenn wir



Das objektive Erkenntnislicht 215

also die Leistungsfihigkeit der mit dem Leib verbundenen Seele und ihr
subjektives Erkenntnislicht bestimmen wollen, miissen diese Hilfskrifte
und deren Reichweite in Betracht gezogen werden. Die objektive Ab-
hingigkeit des Verstandes von denselben wird zusammenfassend in
der Formel gegeben : intellectus humanus in statu contunctionis (natura-
liter) intelligit per conversionem ad phantasmata'. Hierin ist der Vor-
gang der menschlichen Erkenntnis, angefangen von der Titigkeit der
duBeren und inneren Sinne, weitergefithrt auf dem Wege der abstractio
effectiva bis zur Seinsvollendung des Verstandes, durch die von den
materiellen Bedingungen befreiten allgemeinen Werte und in deren
weiterem Gebrauch miteinbegritfen.

Das sinnenhaft gegebene Sein haben wir nach seiner arteigenen
Einrichtung beschrieben. Es ist ein ens mobile, in dem aber unver-
dnderliche Elemente wirklich (actu) oder méglich (virtualiter) ent-
halten sind. Sie scheinen als Wesenheiten, oder als rationes seminales,
Naturanlagen, auf. Die Gesamtheit des in der Sinnenwelt enthaltenen
wirklichen oder moglichen Seinsgehaltes fassen wir unter dem Begriff des
ens mobile oder ens in quidditate sensibili zusammen. Dieses bildet das
seinsobjektive Gegeniiber des menschlichen Verstandes, muB fiir ihn
vergegenstindlicht werden, da er mit keiner andern Seinsweise unmittel-
bar in Berithrung treten kann. Gibt es neben der Sinnenwelt auch
noch ein anderes Seiendes, so kann unser Verstand nur durch ihre
Vermittlung davon Kenntnis erlangen.

Worin besteht nun das innevweltliche objektive Sein der Sinnenwelt ?
Um dieses zu bestimmen, miissen wir die Beziehungen der beiden
Gegebenheiten — der Sinnenwelt und des menschlichen Verstandes —
untersuchen. Das objektive Sein kommt nidmlich dem physischen An-
sichsein nur kraft der Beziehung des Erkenntnisvermégens zu. Von
dieser Seite kommt der Sinnenwelt das objektive Sein, als ontologische
Wabhrheit, nicht von seiten des Verstandes zu. Sie besitzt es allein
von seiten der rationes aeternae, von der Idee Gottes her. Hierdurch
ist ihre Erkennbarkeit auch fiir den Verstand begriindet. Die Sinnen-
welt erhilt also von der Beziehung des Verstandes nichts, sie steht ihm
rein mitteilend und bestimmend gegeniiber. Wohl aber hangen die Mig-
lichkeit und die Modalititen des Aufscheinens der ontologischen Wahrheit
von der Beziehung des Verstandes ab. Ein unmittelbares Aufscheinen

1 Wann dies einen formalen und wann es einen materialen Erkenntnisgrund
bezeichnet, haben wir oben n. 8§ skizziert. Vgl. Divus Thomas 29 (1951) 429 ff.



216 Das objektive Erkenntnislicht

kann fiir den Verstand nicht stattfinden, da er als geistiges Wesen von
der Materie nicht beeinfluBt werden kann. Die Materie gehért aber
zum Wesenszug der ontologischen Wahrheit der Sinnenwelt ; allerdings
ist durch sie der allgemeine Seins- und Erkenntniswert verhiillt und
bloB in konkreten, individuellen Erscheinungen gegeben. Sind die
materiellen Bedingungen einerseits ein Hindernis der Erkennbarkeit, so
konnen sie anderseits die Verbindung zwischen Verstand und Sinnen-
welt herstellen und zur Offenbarung der vollen, wesentlichen ontolo-
gischen Wahrheit auch in Bezug auf die Form beitragen. In diesem
vermittelten. Aufscheinen der ontologischen Wahrheit besteht das abstraktive
Evkenntnislicht. Haben wir oben das Abstraktionslicht als Eignung des
sinnenhaft Seienden, die verhiillte ontologische Wahrheit zu offenbaren,
bestimmt, so koénnen wir nunmehr das vermittelnde Prinzip genau
bezeichnen, nidmlich die Materie, durch welche ein Erkenninisvermigen
zur Wahrnehmung der den raliones aeternae, den ewigen Seinsgriinden
entsprechenden ontologischen Wahrheit gefiihrt werden kann'. In dieser
Hinsicht sagen wir, daB die Art und Weise des Aufscheinens des ob-
jektiven Seins der Sinnenwelt von der oben beschriebenen Einrichtung
des Verstandes abhiingt. Dem Verstande gegeniiber kommt also der Sinnen-
welt ein verhiillles objektives Sein zu, welches durch Vermittlung der mate-
rviellen Bedingungen hell aufscheinen und offenbar werden kann. Dies
nennen wir abstraktives objektives Sein, die Wirkkraft aber, sich dem
Verstand zu offenbaren, Abstraktionslicht. Fiir einen héheren Verstand
(der Engel und Gottes) ist dies ein intuitives, unmittelbar bestehendes,
nicht bestimmendes, sondern bloB erfafltes Sein.

Wir haben oben betont, dall die Sinnenwelt in der Idee Gottes, in
den ewigen Seinsgriinden ein allumfassendes objektives Sein besitzt.
Dies ist nicht in der Form eines physischen Ansichseins real und wirk-
lich, ist auch nicht mit dem Seinsgehalte des sinnenhaft Seienden iden-
tisch, sondern st eine Realitit und Wirklichkeit der idealen Werte, welche
sowohl die Weisheit Gottes und die obersten Prinzipien seiner Dynamik
nach aufen widerspiegeln, als auch das Sein und die Tdtigkeit der Sinnen-

1 Dies beruht auf der Annahme, daB die allgemeinen Werte (universalia)
nicht bloB im Verstande (Kant) oder in den Worten (Nominalismus), sondern
in den konkreten Seinswerten wirklich enthalten sind, wenn auch nicht formaliter
(Scotus), wohl aber in potentia, in verhiillter, aber enthillbarer Form. Durch
die Sinne wird dieser konkrete, verhiillte Wert weitergeleitet, sodal3 der Verstand
ein Material erhdlt, aus dessen Gehalt der allgemeine Wert herausgearbeitet
werden kann.



Das objektive Erkenntnislicht 217

welt regeln und bestimmen'. Dieses objektive Sein ist demnach ein
terminus connotatus der gottlichen Idee und der darin miteinbegriffenen,
geschaffenen Sinnenwelt. Es ist ein Erkenntnisgrund und -Gegenstand
fiir Gott, fiir die Sinnenwelt aber ein Ausdruck aller ihrer Seins- und
Erkenntniswerte, die in diesem objektiven Sein nicht bloB in ganz all-
gemeinen Ziigen, sondern in allen einzelnen Erscheinungen enthalten
sind 2.

e) Begrifflicher Ausdruck des innerweltlichen objektiven Seins

Wir kénnen nun fragen, ob auch in innerweltlicher Beziehung ein
ahnliches objektives Sein der Sinnenwelt zukommen kann. L4Bt sich die
objektiv bestimmende Kraft der Sinnenwelt in einer einzigen Gegeben-

1 Hieraus ersehen wir, daB die Definition, die Thomas vom ewigen Gesetz
(lex aeterna) gibt (I-II 91, 1), auf die gesamte geschopfliche Seinsordnung sowohl
im Wahrsein als auch im Begehrtsein (in Bezug auf die Zielstrebigkeit) gilt. Hierin
driickt Thomas das im transzendenten Urgrund enthaltene, objektive Sein seiner
ganzen Ausdehnung nach aus. Wollen wir das objektive Sein des Wahrheits-
gebietes von dem der Zielstrebigkeit und der damit verbundenen Dynamik unter-
scheiden, so konnen wir sagen, daB die Weisheit Gottes fiir das erste als ratio,
fiir das zweite aber als exemplar in Betracht kommt. Demnach kénnen wir das
Eigentiimliche des nach seiner Wahrheit betrachteten objektiven Seins dhnlich
definieren, wie das des ewigen Gesetzes : ratio divinae sapientiae inquantum est
ordinativa et directiva cognoscibilitatis et obiectivationis esse physici rerum.
Es ist der Wesensgrund, in dem und durch welchen das gesamte Geschehen des
Erkenntnislebens geordnet und geregelt wird. Die beiden Formen, richtiger des
Aufscheinens des objektiven Seins in zwei unterscheidbaren Vergegenstindlichungs-
arten sind mit dem physischen Ansichsein Gottes materiell identisch, formell aber
verschieden, da sie nicht das Wesen Gottes, sondern dessen Abbildlichkeit nach
auBen darstellen. In dieser Fassung ist das objektive Sein der ideelle, reprisenta-
tive, objektmiBig (sowohl als Erkenntnisgrund, wie auch als Gegenstand) erfaB3-
bare Ausdruck der Natur Gottes in Bezug auf die Dynamik des Geschépfes. Wird
in die Abbildlichkeit Gottes nur die Riicksichtnahme zur Vernunft Gottes hinein-
gezogen, so erhalten wir das objektive Sein als Urgrund der ontologischen Wahr-
heit und der moglichen Vergegenstindlichung der Schopfung. Kommt hierzu die
Beziehung der Macht und des Willens Gottes, so scheint das objektive Sein des
Geschopfes in der Form des ewigen Gesetzes auf, welches die Weltregierung Gottes
ideell darstellt. In allen Féllen ist das objektive Sein das lumen divinum, in
dessen Licht (als Erkenntnisgrund) Gott alles Geschépfliche (als erfaBten Gegen-
stand) betrachtet, zwischen ihm und dem Geschdpf vermittelnd dasteht. Hierin
ist das eigentiimliche, von dem esse physicum sich unterscheidende Merkmal des
objektiven Seins zu sehen. Es besteht in der reinen Darstellung der Wesensziige
und in der Bestimmungskraft des objektiv Wahren, Guten, Rechten und Ge-
rechten. Was hier von dem transzendenten objektiven Sein und Erkenntnislicht
gesagt wurde, gilt — salva proportione — auch von dem innerweltlichen, welches
seine Kraft ihm entlehnt.

2 1 14, 6.



218 Das objektive Erkenntnislicht

heit ausdriicken, die ihren Erkenntnis- und Seinsgrund dhnlich enthilt,
wie wir soeben gezeigt haben ?

DaB3 ein solches objektives Sein méglich sein muB, erhellt daraus,
daB ein Vergleich des menschlichen Verstandes mit der Sinnenwelt maog-
lich, ja gegeben ist. Wir stehen infolgedessen vor einer logischen und
realen Wirklichkeit. Beide beziehen sich auf das Leistungsvermdgen
des Verstandes und auf die Reichweite, sowie auf die Modalitit des
Aufscheinens der ontologischen Wahrheit der Sinnenwelt. Wir kionnen
dies alles unter dem Begriff der Schematisation zusammenfassen. Das
sinnenhaft gegebene Sein vermag seinen objektiven Wahrheitsgehalt
(esse conformabile) innerweltlich nicht auf einmal zu offenbaren. Daran
wird es durch die mehrfache Potentialitit gehindert, welche das eigent-
liche Sein und Sosein gleichsam zerstiickelt und so die ontologische
Wabhrheit nur in den einzelnen, konkreten, individuellen Erscheinungen
verhiillt offenbart. Zu ihrer Erfassung ist also bloB ein Erkenntnis-
vermogen fihig, dessen Wirkweise an das Abstraktionslicht gebunden
ist und den Kontakt durch Vermittlung der Materie herzustellen vermag.
Das innerweltliche objektive Sein der Sinnenwelt kann demnach nur
in diesem Sinne bestimmt werden.

Andererseits ist aber ein einigendes Band zwischen den Erschei-
nungen der Stnnenwelt festzustellen. Als Seinsgegebenheiten hingen sie
zusammen, indem sie insgesamt am Charakter des ens mobile teil-
nehmen. Alle sind zusammengesetzt aus Dasein und Wesenheit, die
eine mehrfache Beschrinkung infolge der Zusammensetzung aus Materie
und Form zur Schau trigt. Diese Einheit 148t sich auch auf dem Gebiete
der Dynamik feststellen. Je nach dem Grade der Vollkommenheit oder
Unvollkommenheit sind sie aufeinader angewiesen. In Bezug auf Be-
wegung und Ursichlichkeit sind die niedrigeren Formen von der Energie
und von dem EinfluB der hoheren abhéngig ; ihr Dasein und ihre Lebens-
erscheinungen sind durch die iibrigen Glieder der Sinnenwelt bedingt,
so daB eine relative Einheit aller Gegebenheiten des ens mobile nicht
zu leugnen ist . Auch von seiten des Verstandes ist dies festzustellen.
Sein Wissensdrang ist durch die Erkenntnis der einzelnen Angaben
nicht zum Stillstand gebracht. Er sucht eine Synthese, eine Einigung
der Einzelerkenntnisse zu erlangen und forscht, durch seine Naturanlage
getrieben, nach den Zusammenhdingen, nach der entitativen Einheit des
Erkenninisstoffes. Ja, er steigt noch hoher, denn er ist mit der rein

11 47, 3 ad 1.



Das objektive Erkenntnislicht 219

innerweltlichen Zusammenfassung nicht zufriedengestellt ; deshalb forscht
er nach der transzendenten Einheit, soweit es seine Krifte ermoglichen.
Ob er hierbei sich unerlaubte Spriinge gestattet, wie dies Kant behaup-
tet, ist fiir uns augenblicklich belanglos. Eines ist aber sicher, daB der
Gegenstand des Verstandes (obiectum adaequatum) das Sein als solches
ist, und daB der proportionierte, seinen Kriften angemessene Gegen-
stand (obiectum proprium) des menschlichen Verstandes das ens in
quidditate sensibili, das ens mobile ist. Die schematisierte Evkenntnis
der Gegebenheiten auf diesem Gebiete ist das meist unterscheidende Merk-
mal des menschlichen Verstandes im Vergleich zu anderen Formen des
Vernunftlebens, und in dieser Eigenschaft mul} sie mit der Sinnenwelt
verglichen werden, wenn wir ihr innerweltliches objektives Sein be-
stimmen wollen.

Die Schematisation selbst ist zweifach. Sie besteht in der Verbindung
oder Trennung der einzelnen Inhalte : compositio-divisio. Dies ist die
formale, reale, inhaltliche Schematisation. In einem Begriff scheint nicht
alles auf, was zu seiner vollen Wahrheit gehért. Die weiteren Ziige
miissen durch einen Vergleich, durch Beziehungen zu anderen Gegeben-
heiten aufgesucht, erforscht werden. Das Ergebnis wird in enuntia-
tiones, Aussagen, Urteilen ausgedriickt. Es ist ohne weiteres klar, daB3
die reale Schematisation dem Verstande durch die eigentiimliche Seins-
weise der Sinnenwelt auferlegt wird, die ihre ontologische Wahrheit
nur stiickweise offenbaren kann. Fiir die Verwirklichung und Richtig-
keit dieser Schematisation ist aber ihre Moglichkeit vorausgesetzt, da
sie ndmlich nach bestimmten Gesetzen abliduft und neben dem Inhalt
der Begriffe auch deren Umfang in Betracht zieht. Dies ist die Aufgabe
der logischen Schematisation, die wieder in der ontologischen Wahrheit
der Sinnenwelt begriindet ist, dem Verstand auferlegt wird und so
nicht eine bloBe subjektive Gesetzgebung darstellt. Thre Angaben sind
ja nicht von gleichem Werte. Sie besitzen mehr oder weniger Seins- und
Wahrheitsgehalt, und so sind sie auch im Vergleich mit den iibrigen
Gegebenheiten beziiglich ihres Umfanges von verschiedenem Werte. Sie
miissen daher bei einer geordneten Erkenntnisweise auch ihrem Umfang
nach in Betracht gezogen werden. Aus dieser Ordnung unserer Erkennt-
nisse entsteht die Schematisation nach den Gesetzen der Logik. Die
geordnete menschliche Erkenntnis vollzieht sich demnach nach den
logischen Schemata. Damit ist ein zweites charakteristisches Merkmal
des menschlichen Verstandes gegeben. Nach innerweltlichen Beziehungen
kann die ontologische Wahrheit der Sinnenwelt fiir den menschlichen



220 Das objektive Erkenntnislicht

Verstand nur in den logischen Schemata offenbar werden. Hierdurch
wird das Abstraktionslicht bestimmt : es ¢st die Eignung des sinnenhaft
Seienden, seine ontologische Wahrheit schematisiert zu offenbaren, sowohl in
inhaltlicher als auch in extensiver Bezichung mit Riicksicht auf den Umfang.

Das Abstraktionslicht ist demnach nicht dem Seienden als solchem
eigen, sondern nur dem ens « schematisabile ». Zu seiner Eigenart gehort
die Vermittlung der ontologischen Wahrheit durch die Materie, durch
welche dem entsprechend ausgestatteten Erkenntnisvermogen der Seins-
gehalt des Gegenstandes dem Verstande vorgelegt wird, der ihn nach
der inhaltlichen und logischen Schematisation bearbeitet und so zu
seiner Seinsvollendung gelangt. Wir denken hier an die Sinne, die dem
Verstand das Material zufiihren.

Das ens schematisabile und das ihm entsprechende Abstraktions-
licht zeigt also ein Doppelgesicht : ens logicum wund ens reale. Dem-
entsprechend mul3 auch sein objektives Sein bestimmt werden. In
beiden Fillen ist es unméglich, das innerweltliche, objektive Sein
der Sinneswelt so zu bestimmen, daBl es ihren Seins- und Erkennt-
nisgrund in allen Einzelheiten festlegen und widerspiegeln wiirde. Wie
das Universale im sinnenhaft Seienden nicht actu formaliter, sondern
bloB in potentia-virtualiter vorhanden ist, so kann auch das objektive
Sein nur in diesem Sinne gefaft werden. Es stellt einen allgemeinen
Seins- und Erkenntniswert dar, in dem aber die partikuliren Gegeben-
heiten nur in potentiellen, oder héchstens in virtuellen Griinden ent-
halten sind. Potentiell, indem zu ihrem klaren, formellen Aufscheinen
der allgemeine Erkenntnisgrund den Weg weist, auf dem es verwirklicht
werden kann. So verweist der allgemeine Erkenntnisgrund auf die
niheren Subjekte, in deren Umfang das Material zur Bestimmung des
Gegenstandes zu finden ist. Dies ist der Weg der logischen Methode,
die synthetisch zur Erkenntnis der Wahrheit fiihrt . Virtuell, indem
der allgemeine Erkenntnisgrund zur Begriindung des inhaltlichen Teiles
der Wahrheit Gesichtspunkte und Wesensziige bietet. Dies ist der Weg
der realen Methode, die analytisch zur Begriindung der Wahrheit fiihrt.

Aus dem Vergleich des menschlichen Verstandes mit der Sinnen-
welt kénnen wir ihr objektives Sein folgendermaBlen bestimmen : Die
Sinnenwelt bietet hierzu die logische, allgemeine, allumfassende Grund-
lage zur logischen (dem Umfange nach gesehenen) Schematisabilitit, nach
welcher ihre ontologische Wahrheit vom menschlichen Verstand erfaB-

1 Tract. phil. S. 97 u. 107.



Das obiektive Erkenntnislicht 221

bar ist. In diesem Sinne stellt sie in ihrem objektiven Sein das esse
commune schematisabile, das allgemeine, jeglichen Inhaltes entbehrende,
logische Sein dar : universalis ratio schematum logicorum . Dieses logi-
sche, objektive Sein gehort zur Erkennbarkeit, zum Aufscheinen des
Abstraktionslichtes als Vorbedingung, sodaBl wir von ihm als esse ob-
iectivum der Sinnenwelt unbedingt reden miissen. Es scheint aus dem
Vergleich der logischen Leistungsfihigkeit mit der Sinnenwelt (in ordine
generationis) auf und ist (in ordine perfectionis) der Bestimmungs-
grund, allerdings nicht als formales, sondern als materiales medium,
aller menschlich erfaBbaren Gegenstinde. Das logische, objective Sein
der Sinmnenwelt ist demmnach das Erkenntnismiirel, das Licht, welches die
ontologische Wahrheit vermittelt und ohne welches sie fiir den mensch-
lichen Verstand nicht offenbar werden kann*.

Das inhaltliche, objektive Sein ist aus dem Vergleich des Ver-
standes mit Einbeziehung der statischen und dynamischen Griinde
(rationes seminales, Keimgriinden) der Natur zu bestimmen. Ob nun
die Sinnenwelt, die vor uns steht, alle Wesens- und Keimgriinde in sich
enthilt, die auf dem Gebiete des ens mobile méglich sind, vermégen
wir nicht zu sagen. Sicher aber kommen sowohl die einzelnen Glieder,
als auch ihre Gesamtheit darin iiberein, da sie am Sein teilnehmen :
sunt entia participata und dazu iiberdies noch entia mobilia. Die Erkenn-
barkeit, die ontologische Wahrheit der Sinnenwelt ist also im Wesens-
zug des esse participatum mobile zusammenzufassen und auszudriicken.
Nach ihm ist die Erkennbarkeit und Wahrheit aller Einzelangaben, wie
auch die Seinsvollendung des Verstandes zu werten und zu bemessen.
Hierin besitzen wir einen allgemeinen Erkenntnisgrund, dem wir ent-
nehmen kénnen, ob die Behauptungen und Annahmen des Verstandes
richtig sind. So ist z. B. die Annahme einer unerschaffenen Materie
unmoglich, da hierbei der Wesenszug des esse participatum ganz auller
acht gelassen wird. Die ndhere inhaltliche Bestimmung der Einzel-
angaben ist diesem Erkenntnisgrund nicht zu entnehmen. Die parti-
kuliren Wesensziige sind in diesem objektiven Sein nur virtuell ent-
halten. Formell wird in ihm bloB die allgemeine Forderung des esse
participatum ausgesprochen, mit dessen Hilfe und in dessen Lichte auch
die Einzelergebnisse der Forschung zu beurteilen sind.

In ordine generationis kénnen wir an dieses objektive Sein auf
dem Wege der besinnenden, in Augenschein nehmenden Abstraktion

1 Tract. phil. S. 25. 2 Tract phil. S. 7 ff.



222 Das objektive Erkenntnislicht

(abstractio considerativa) herantreten. Als Endresultat erfolgt die Er-
kenntnis, daB unsere gesamte Verstandestitigkeit an das ens partici-
patum mobile gebunden ist, an das wir deshalb alles ankniipfen miissen,
was in unserem BewuBtsein auftaucht. In dieser objektiven Gegebenheit
sehen wir das Abstraktionslicht in seiner ganzen Kraft, mit all der
Vollkommenheit und Unvollkommenheit, die ihm eigen ist. Der so gewon-
nene allgemeine Erkenntnisgrund wird durch die Abstraktion nicht
geschaffen, sondern nur als ihr Endergebnis geschaut, sodall es eine
gemeinsame, alles zusammenfassende ratio gibt, in deren Lichte wir
alles sehen und in der jede fiir uns mdgliche partikulire Erkenntnis
eingeschlossen ist. Dies zeigt, daB das objektive Sein und das objektive
Abstraktionslicht der eigenen Wahrnehmung durch die psychische Ab-
straktion vorausgeht, sie leitet und ermdglicht. In der Kausalordnung
ist also das objektive Sein der Sinnenwelt frither als ihre psychisch-
reale Wahrnehmung. Sie existiert nach Art des objektiven Seins, als
Ausdruck und Abbild der Leistungsfihigkeit des Verstandes und der
Bestimmungsmoglichkeit (motio obiectiva) von seiten der Sinnenwelt.
Es scheint in ihm auf, wie, unter welchen Bedingungen und in welchem
Umfang die Sinneswelt im menschlichen Verstande einen vorstellungs-
miBigen Gegenwert erhalten kann, was also zur Vergegenstindlichung
dieser Seinsart erfordert ist. In seinem Umfang wird das Gesetz der
logischen, in seinen inhaltlichen Seinswerten aber das der realen Schema-
tisation besttimmt. Ferner reprisentiert es die Art und Weise des Kon-
taktes der Sinnenwelt mit dem Verstande, die Vermittlung niamlich der
ontologischen Wahrheit durch die Materie, durch die Sinne. Wir finden
in ihm die Grenzen der méglichen Erkennbarkeit der Sinnenwelt : nur
das kann als reale Wahrheit dem Verstande aufscheinen, was als begriin-
dete Seinsgrundlage in der Sinnenwelt formell (ausdriicklich) oder vir-
tuell (inbegriffen) gegeben ist. Das objektive Sein enthdlt demnach
die absolute und relative Erkennbarkeit des ens participatum mobile,
richtiger : es ist die innerweltliche ratio universalis desselben, der Priif-
stein der Wahrheit jeder Erkenntnis, die Wirklichkeit oder die begriin-
dete Moglichkeit auf dem Gebiete des Seienden, welche dem Menschen
zuganglich ist. In ihm finden wir auch die Begriindung der positiven und
negativen Wirkkraft, mit welcher die Sinnenwelt sich in sich selbst, in
ihren Beziehungen, ja selbst in Bezug auf die Ubernatur offenbaren kann?,

Die Prinzipien des innerweltlichen, objektiven Seins der Sinnen-

1 Tract. phil. S. 97, 193.



Das objektive Erkenntnislicht 223

welt sind das ens in quidditate sensibili und der menschliche Verstand.
In ihrem Ansichsein sind sie bloB Seinsobjekte. Aus ihrem Vergleich
werden sie aber mit neuen Wesensziigen bereichert und so scheinen sie
als nach relativen Ziigen faBbare Gegebenheiten auf. Das Ansichsein
der Sinnenwelt erhilt durch die Beziehung des Verstandes den Wesens-
zug der Abbildlichkeit, — nicht in sich, denn dies kommt ihr durch
ihre Beziehung zu den ewigen Seinsgriinden zu, sondern fiir ein Erkennt-
nisvermogen, wie es der menschliche Verstand ist. In diesem neuen
Wesenszug wird das Ansichsein der Sinnenwelt zu einem Wert, zu
einer gesetzgeberischen Kraft gestaltet, in der die Méglichkeit der
Seinsvollendung des Verstandes enthalten ist und so zu einem objektiven
Erkenntnisgrund fiir ihn gestaltet wird. In dieser Kraft des ens mobile
ist wie in einem allgemeinen Grunde die ganze potentielle motio obiec-
tiva der Keimgriinde der Natur eingeschlossen. Die Sinnenwelt ist in
ihrem Ansichsein statisch und dynamisch an das allgemeine Gesetz von
Potenz und Akt, insbesondere aber der Verwirklichung in den Be-
standen der Materie und Form gebunden. Die Bindung an das Gesetz
der Potentialitit bildet fiir die Simnenwelt das allgemeinste zusammen-
haltende Prinzip, sodaB sie auch, set es als abbildlicher, sei es als begehr-
barer Wert nur in dieser Bindung auftreten kann. Wird demnach dem
entitativen Ansichsein der Sinnenwelt durch die Beziehung des mensch-
lichen Verstandes zu ihr der abbildliche Wert hinzugefiigt, so erhalten
wir ihr objektives Sein und ihr Abstraktionslicht nach dem Gesetz
der Potentialitit. So steht vor unserm Geiste der allgemeine inner-
weltliche Erkenntnisgrund der Sinnenwelt, das Gesetz ihrer méglichen
Vergegenstandlichung, wie auch das ganze Gebiet der vom Verstande
naturgemif erforschbaren und erfaBbaren Gegenstinde. Nach der logi-
schen Schematisabilitit ist das objektive Sein und das Abstraktions-
licht materieller Erkenntnisgrund ; der entitativen Seite nach aber sind
sie reale Werte und formale Erkenntnisgriinde, sofern die wirkliche
Reichweite des genannten Gesetzes der Potentialitit nicht verlassen
wird. In dieser Mittelstellung zwischen beiden Formen des Ansichseins
leuchtet das durch innerweltliche Prinzipien bestimmte und bemessene
objektive Sein der Sinnenwelt auf.

Das innerweltliche, objektive Sein der Simmenwelt ist demmnach Aus-
druck des in den Keimgriinden (rationes seminales) der Natur enthaltenen
und nach dem Gesetz der Potentialitit zu verwirklichenden Abildlichseins
des ens mobile, sofern dieses ein allgemeiner Erkemntnisgrund und ein
objektives Licht fiir den menschlichen Verstand ist.



224 Das objektive Erkenntnislicht

§) Die Moglichkeit einer Vervielfiltigung des objektiven Seins

Das objektive Sein der Sinnenwelt ist fiir die Kausal-Ordnung ein
Abglanz der ewigen Seinsgriinde, tn welchen alles, was auf dem Gebiele
der Ervkenninis und Ervkemnbarkeit moglich ist, als in seinem Urgrund
abgebildet und enthalten ist. In denselben ist das ewige, unverdnderliche
Gesetz (lex aeterna) der Vergegenstindlichung mit allen ihren Modali-
titen enthalten. Das Seiende als solches und alle seine Erscheinungs-
formen sind erkennbar, aber das esse conformabile kommt ihm nur
durch die Beziehung zum Erkenntnisvermdégen zu. Dies ist aber nicht
bloB in einer einzigen Form mdglich, sondern kann in vielen, ja viel-
leicht in unendlichen Variationen verwirklicht werden. Daher ist auch
das esse conformabile, das Erkenntnislicht des Seienden, in ebenso-
vielen Weisen ausdriickbar, als verschiedene Erkenntnisvermégen mog-
lich oder wirklich sind. Das Gesetz der verschiedenen Erkenntnismog-
lichkeit ist in den ewigen Seinsgriinden bestimmt und enthalten, und je
nach der Vergleichbarkeit des Seienden mit den einzelnen Erkenntnisver-
mogen entsteht das arteigene objektive Sein '. Hieraus ist zu eninehmen,
daf das objektive Sein mit dem identisch ist, was wir objektives Evkennt-
nislicht genannt haben. In dieser Fassung ist im objektiven Sein das
allgemeine Gesetz der Vergegenstindlichung des Ansichseienden auf
einem bestimmten Gebiete ausgesprochen. Das objektive Sein der
Sinnenwelt ist demnach ein Teilinhalt der ewigen Seinsgriinde, die deren
Erkennbarkeit und Vergegenstindlichung fiir den menschlichen Ver-
stand regeln und leiten. Es ist das objektive Abstraktionslicht, welches
die Sinnenwelt beleuchtet und in allen Erscheinungen der menschlichen
Erkenntnismoglichkeit begleitet. Vom Geselz des Abstraktionslichies und
von der Notwendigkeit einer Durchdringung durch seine Wirkkraft kann
die menschliche Seele, solange sie mit dem Leib verbunden ist, nicht befreit
werden. Jede Erscheinung auf dem Gebiete der erfahrungsmifigen Er-
kenntnis ist vom ewigen Gesetze des objektiven Seins im Abstraktions-
lichte bedingt und ist in ihrer Wertung als wahr oder unwahr, méglich
oder unmoglich usw. an dasselbe gebunden.

Das objektive Sein, ist, wie gesagt, dem Verstande auch erfahrungs-
gemdl als Erkenntnisgegenstand in der veritas cognitionis zuginglich
und wahrnehmbar. Dies wird je nach der Natur des Vermdégens ver-

1 Vgl. was in I 15 iiber die Vervielfidltigung der einen gottlichen Idee gesagt
wird.



Das objektive Erkenntnislicht 225

schieden erreicht. Bei den reinen Geistern geschieht dies intuitiv in der
Schau ihrer Wesenheit, die ihnen als Abbild der ewigen Seinsgriinde
aufscheint und in welcher ihnen das ganze Gebiet ihrer natiirlichen
Leistungsfihigkeit offenbar wird. In dieser objektiv gefaBten Schau
besitzen sie das allgemeine Sein, je nach der intensiven und extensiven
Kraft ihrer Natur. Der Begriff des ens commune angelicum wird wnicht
eigens gebildet oder herausgearbeitet. Als reiner Akt, ohne Beimischung
einer Potentialitit, ist er mit ihrer Natur, je nach deren Reinheit und
Vollkommenheit, gegeben.

g) Der menschlich gebildele allgemeine Seinsbegriff
als Triger und Symbol des objektiven Seins

Beim Menschen ist das Aufscheinen des objektiven Seins kompli-
zierter und der Begriff, in dem er es zusammenfaft und ausdriickt, keines-
wegs ein reiner Akt, sondern wvon jemer Potentialitit durchwoben, die
dem Seinsobjekt, der Sinnenwelt und der Wirkweise des Verstandes
eigen ist. Man beachte den Weg der Bildung menschlicher Begriffe, den
wir in Tract. phil. S. 255 ff. beschrieben haben. Wir kommen zu
bestimmten, klaren Begriffen in Bezug auf den Inhalt auf dem Wege
der einschlieBenden (abstractio synthetica), dem Umfange nach aber auf
dem Wege der ausschlieBenden Abstraktion (abstractio analytica). In-
dem wir beide bis zu den letztméglichen Grenzen fortsetzen, erhalten
wir den Begriff des allgemeinen Seins, des esse commune, der ein Sinn-
bild der ganzen Leistungsfihigkeit des Verstandes und seines natiirlichen,
proportionierten Gegenstandes ist. Ein betrichtlicher Teil meines
Werkes Tractatus Philosophici ist der Entwicklung dieser Gedanken,
des Vorganges bei der Bildung des Seinsbegriffes und dessen Wertes
gewidmet. Wir verweisen auf diese Ausfiihrungen und bemerken hier
bloB, wie das objektive Sein der Sinnenwelt als Urgrund und Gesetz-
geber der menschlichen Erkenntnis ein Abbild der ewigen Seinsgriinde
ist. So kann man auch den Seinsbegriff, den sich der menschliche
Verstand gestaltet, als ein Abbild des erwidhnten teilnehmenden, objek-
tiven Seins der Sinnenwelt betrachten. Alles, was in diesen enthalten
ist, gehort auch zum Wesenszug des menschlich gebildeten Seinsbegriffes,
wird in ihm als objektive Gegebenheit ausgedriickt, aber blof potentiell
(als moglich), nicht nach den einzelnen realen Ziigen, sondern als in
seinem allgemeinen Erkenntnisgrund. Die erleuchtende Kraft des ens
commune zeigt sich darin, daB die Wertung jeder menschlichen Er-

Diyvus Thomas 15



226 Das objektive Erkenntnislicht

kenntnis ihm zu entnehmen ist, vom Zuriickfithren auf die ersten
Seinsprinzipien abhidngt. Die gestaltende, jede Erkenntnis durch-
dringende und demnach gesetzgeberische Kraft des allgemeinen Seins
zeigt sich darin, daB jede abgeschlossene Erkemninis eine Beziehung
auf das ens commune enthdlt, darin zur Vollendung gelangt, duBer-
lich aber durch die sog. «copula» bezeichnet wird. Der Verstand
kommit zur Seinsvollendung, indem er inmerlich seinen Kontakt mit dem
Seienden ausspricht. Daher ist die copula immer eine Stellvertreterin
des Seienden, auf welches der urteilende Verstand hinweist und durch
welche seine Verbindung mit demselben (copulare) hergestellt wird .
Im Begriffe des allgemeinen Seins, das der Verstand durch die Abstrak-
tion bildet, ist alles eingeschlossen, was er zu erkennen vermag. Daher
nennen wir den Seinsbegriff von diesem inhaltlichen Standpunkte aus
esse participatum. Er ist unendlich actu, nicht formaliter, sondern
virtualiter, in Bezug auf die Leitkraft, welche diese bei der Wertung
der Erkenntnisse zur Schau tragt2 Die Trennung vom esse per se
subsistens ist in ihm ebenso scharf und klar ausgesprochen, wie auch
der notwendige Zusammenhang der beiden Seinsweisen : beide sind im
Seins- und Wahrheitsgehalt des esse participatum sachlich begriindet.

Betrachten wir das allgemeine Sein als Endergebnis der ausscheiden-
den Abstraktion, so erscheint in ihm das ganz inhaltslose, potentielle
(rein mogliche), unendliche, auf alles beziehbare Sein. In diesem Be-
griffe des ens transcendentale werden alle mdglichen Arten der Er-
kennbarkeit des Seins als solchen dargestellt. Durch die abstractio
analytica wurden nicht bloB die verschieden wirklichen oder méglichen
Seinsziige, sondern auch die einzelnen maoglichen Erkenntnisweisen aus-
geschieden. Dieser Seinsbegriff stellt demnach die bloBe Erkennbarkeit
des Seienden dar, das esse conformabile jedem Erkenntnisvermégen
gegeniiber, die bloBe Maglichkeit einer Vergegenstindlichung des Seins
als solchem. Dieser Seinsbegriff besagt, dal} das Seinsobjekt in unend-
licher Form und Weise Gegenstand des Erkenntnisvermdgens sein konne.
Die endlose Beziehbarkeit zu jedem Seinsobjekt und zu jeder moglichen
Erkenntnisweise ist im ens commune transcendentale ausgedriickt. Zu
diesen Seinsobjekten gehért auch die Sinnenwelt, zu den méglichen
Erkenntnisweisen aber das vermittelte Aufscheinen der ontologischen
Wahrheit im Abstraktionslichte. Daher ist dieser Seinsbegriff das
Sinnbild der mdglichen, logischen Schematisibilitit des Seienden als
solchem fiir ein Vermogen, wie der menschliche Verstand es ist. Er

1 S, Tract. « copula », 2 Ebd. «enso.



Das objektive Erkenntnislicht 227

ist der Gesetzgeber fiir den rein logischen Vorgang bei der Vergegen-
stindlichung aller Seinsobjekte, mit denmen der Verstand in Beriihrung
kommen kann. Nicht fiir die inhaltliche, formale, sondern fiir die
materiale Vergegenstindlichung nach den logischen Schemata, deren
objektiver Grund also nicht von der Natur des Verstandes, sondern
von der Beschaffenheit jenes Seins abhingt, welches als ein Teil der
allgemeinen Erkennbarkeit des Seinsobjektes in der Form des esse par-
ticipatum mobile, des ens in quidditate sensibili anzusehen ist.

Die Natur dieses Seienden fordert eine Zergliederung nach logischen
Schemata. Es kann nicht seinem vollen Seinsgehalte nach auf einmal
aufscheinen, sondern es vermag bloB stiickweise seine ontologischen
Wahrheiten zu offenbaren. Um also die Verbindungen der einzelnen
Angaben der veritas ontologica als compositio et divisio zu erméglichen,
muB der Erkenntnisstoff auch nach dem Umfang geordnet werden. Die
moglichen Verbindungen driicken die logischen Schemata aus, die als
subjektive Anlagen im Verstande gegeben sind, ihrem objektiven Sein
nach aber von der Natur des Seinsobjektes auferlegt sind. Daker ist das
ens transcendentale, dessen Begriff vom Verstande kraft der abstractio
analytica gebildet wird, ein Symbol des gesetzgeberischen Einflusses in
Bezug auf die Ervkemnbarkeit des Seins fiir den menschlichen Verstand :
nur mit Hilfe der logischen Schemata vermag er an das Sein heranzu-
treten, sofern seine naturhafte Leistungsfahigkeit und die objektive
Bestimmungskraft des Seinsobjektes allein in Betracht kommen. Dies
wird in der «copula» ausgedriickt, sofern sie die Beziehbarkeit der
einzelnen Erkenntnisse offenbart. Dies nennen wir die logische Wahr-
heit, worin nur aufscheint, daB der erfaBte Gegenstand im allgemeinen
Sein vergegenstindlicht wird : er ist erfaBbar, steht nicht auBer dem
Kreis und Umfang des Erkennbaren, der logisch méglichen conforma-
bilitas des Seienden. Der reale Wert ist durch diese Beziehung nicht
bestimmt und bestimmbar. Hierzu ist die Leuchtkraft des esse parti-
cipatum mobile nétig, oder, wenn dies nicht ausreicht, jenes Seienden,
in welchem das vorgelegte Objekt seine Vergegenstindlichung findet,
wie z. B. die Offenbarung in der Autoritit Gottes.

Hieraus entnehmen wir, daB das objektive Sein der menschlich
erfaBbaren Gegenstinde nach einem ewigen Naturgesetze bloB als ab-
straktives Erkenntnislicht gegeben ist. Infolgedessen ist das Streben,
ein anderes Sein als Urgrund und Gesetzgeber fiir den menschlichen
Verstand anzunehmen, abwegig und unnatiirlich 1.

1 Tract. phil. S. 153



228 Das objektive Erkenntnislicht

Es ist auch wohlbekannt, daB3 das Erkenntnislicht in verschiedenen
Anlagen, sowohl objektiv als auch subjektiv gegeben ist. Man nennt sie
semina scientiarum, Keimkrifte der Wissenschaften. Objektiv sind sie
in der Schematisabilitit des allgemeinen Seins enthalten. Durch parti-
kuldre Bestimmungen, die in der Ordnungsfihigkeit der Seinsobjekte
begriindet sind, kénnen sie in minder allgemeinen Gesichtspunkten zu-
sammengefalt werden. Diese stellen die Wissenssubjekte, subiecta scien-
tiarum, dar, welche die Erkennbarkeit, die ontologische Wahrheit auf
einem Gebiete ebenso widerspiegeln, wie das allgemeine Sein fiir die
gesamte ErfaBbarkeit. Ihre Fithrung ist im logischen und im realen
Sinne ganz die gleiche, wie die des ens commune. Hieraus entsteht
auch die Einheit der menschlichen Erkenntnis, da die einzelnen Subjekte
ihre Wirkkraft dem allgemeinen Sein entlehnen, ihm sowohl in der
logischen, schematischen Folge, wie auch hinsichtlich des Inhaltes unter-
geordnet sind : sie sind moventia mota. Sie bewirken im Lichte und in
der Kraft des ens commune die Seinsvollendung des menschlichen Ver-
standes. Deshalb ist eine grundsitzlich feindliche Gegeniiberstellung
und Trennung der Wissenschaften unnatiirlich, ein VerstoB gegen das
ewige Gesetz des einen, einzigen, objektiven Seins. Dall aber auf dem
Gebiete der menschlichen Erkenntnis eine derartige feindliche Trennung
geschehen kann, ja oft geschieht, ist auf das dunkle, schwache, unbe-
stimmte Erkenntnislicht zuriickzufithren, das dem allgemeinen Sein
eigen ist. Daher auch der stindige Kampf des Menschen um die Wahr-
heit, ja gegen sie, was bei den reinen Geistern nicht moglich ist. Ihr
Wahrheitsbesitz ist herrlicher und mehy gesichert, als der des Menschen,
thr Erwerben aber fiir den Menschen glanzvoller und ehrenreicher.

Die semina scientiarum, als subjekiives Licht, sind in den Anlagen
des Verstandes gegeben. Durch Naturanlage ist er zur Wahrheit, zum
esse conformabile hingeordnet und durch einen ebensolchen Trieb strebt
er nach dem Wissen, und zwar nach einem einheitlich, synthetisch zu-
sammenfassenden Wissen um die Wirklichkeit. Nach seinem generischen
Sein ist das Seinsobjekt, welches ihn interessiert, das Sein als solches
und er strebt nach dessen Vergegenstdndlichung in einer Art und Weise,
daB seine Wilbegierde nicht gesittigt, nicht befriedigt werden kann,
solange sie nicht alle Seinsbeziehungen entdeckt hat und schaut:
« Semper enim mens creata reputatur informis nisi ipsi primae veritati
inhaereat. »* Bei diesem allgemeinen, alles beherrschenden Naturtrieb

11106, 1 ad 3.



Das objektive Erkenntnislicht 229

ist der menschlichen Seele jede feindliche Trennung auf dem Gebiete
des Wissens fremd und unertriglich. Da aber eine allgemeine Seins-
vollendung des Verstandes mit natiirlichen Mitteln unerreichbar ist,
sucht er, durch seine Naturanlage getrieben, die partikuliren Gebiete
zu durchforschen. In diesem Sinne sind ihm die semina scientiarum
auch als subjektive Anlagen und partikulares Erkenntnislicht eigen.
Dies alles ist eine Teilhabe an dem allgemeinen objektiven Erkenntnis-
lichte. Der menschliche Verstand ist naturgemdll so eingerichtet, daf3
er zur Erfassung des objektiven Seins fihig ist. Diese Befihigung nennt
man semen scientiarum, was entweder als habitus primorum princi-
piorum, oder als Drang, deren Virtualitit zu entwickeln und am Er-
kenntnismaterial zu erproben, gegeben ist. Es ist dies eine dhnliche
Erscheinung wie jene, die wir beim ewigen Gesetz skizziert haben,
welches als Naturgesetz in der Schopfung aufscheint und aus den
Anlagen und Trieben abgelesen werden kann. Das objektive Sein des
Wabhrheitsgebietes erscheint einer Vervielfiltigung fihig infolge der
Schematisabilitit des Seins, subjektiv aber kann es nach den Natur-
trieben des Verstandes vervielfiltigt werden.

Endergebnis

1. Das objektive Erkenntnislicht wird der Eignung des Seienden
(esse conformabile, veritas ontologica), als Seinsobjekt, seine Wesens-
ziige zu offenbaren, sie aufleuchten zu lassen und so in einem vor-
stellungsmaBigen (reprisentativen) Gegenwert zu erscheinen, ent-
nommen.

2. Das objektive Erkenntnislicht ist identisch mit dem objektiven
Sein und ist als Urgrund und Gesetzgeber auf dem Gebiete der Er-
kenntnis und Erkennbarkeit anzusprechen. Es ist jenes Mittel, das den
Verstand bewegt, dessen Seinsvollendung bewirkt und bestimmt (ob-
iective et intentionaliter).

3. Vom objektiven Erkenntnislicht hingt sowohl die Darbietung
des Erkenntnismaterials hinsichtlich seiner Seins- und Wesensziige ab,
wie auch die Bestimmung aller Bedingungen, unter welchen das Seins-
objekt vergegenstindlicht werden, d. h. in seinen Vorstellungsgegen-
wert iibergehen kann. !

1 Dies je nach dem Umfang und Reichtum des einzelnen Seienden, um dessen
Vergegenstiandlichung es sich handelt.



230 Das objektive Erkenntnislicht

4. Urgrund des objektiven Seins ist die géttliche Idee oder deren
termini connotati, die ewigen Seinsgriinde (rationes aeternae). Dies
ist das transzendente objektive Sein und Erkenntnislicht (lumen intel-
lectuale per essentiam ; alles {ibrige ist per participationem).

5. Die Vervielfiltigung der einzigen gottlichen Idee und ihrer ter-
mini connotati geschieht durch Beziehungen der méglichen Seinsweisen
zu ihr (I 15, 2-3). In diesem Sinne sprechen wir von einer Vielheit auf
dem Gebiete des objektiven Seins, oder von vielfacher Erkennbarkeit
und von einem mehrfachen esse conformabile.

6. Das Sein ist Grundlage der Erkennbarkeit. Hieraus entsteht
das esse obiectivum radicaliter. Sie wird aber ihrem eigenen Wesens-
zuge nach nicht in eigener Kraft des Seienden, sondern durch die
Beziehung eines Erkenntnisvermégens zu ihm bestimmt. ! Das Sein in
sich ist in potentia erkennbar, actu kommt ihm dies zu durch die
erwihnte Beziehung. Dies ist der erste Schritt zur Vergegenstandlichung
des Seinsobjektes : das esse obiectivum in actu primo remoto.

7. Das Sein ist alleiniger Gesetzgeber seiner Erkennbarkeit, indem
es den eigenen Seinsgehalt, und nur ihn, sowohl in sich, als auch in seinen
Beziehungen als Erkenntnismaterial liefert ; nach der Beziehbarkeit der
verschiedenen Erkenntnisvermégen aber bestimmt es auch das obiectum
formale quo, d. h. die Bedingungen, unter welchen es seine ontologische
Wahrheit offenbart. Obiectum materiale und formale wurzeln in ihm
und es tritt in dieser Beziehung gesetzgeberisch auf. Nicht jeden Ver-
stand vermag es zu erleuchten, ihn zur Seinsvollendung zu fithren. Der
Verstand bleibt ihm gegeniiber blind, wenn er nicht dem objektiven
Licht des Seins angepaB3t, mit subjektiven Kréften, die dessen Licht-
strahlen aufnehmen koénnen, ausgeriistet ist. Aus diesem Vergleiche des
Seins mit der Leistungsfihigkeit des betreffenden Verstandes entsteht
das esse obiectivum in actu primo proximo und wird verschieden diffe-
renziert : als gottliches Licht (das esse obiectivum als terminus conno-

1 Handelt es sich um das reine Sein (ens ut sic), so kommt dessen Suprematie
als eine unumschrinkte Selbstbegriindung zum Vorschein (cf. Tract. phil. p. 402).
Das Vermdgen, das seine Erkennbarkeit bedingt, ist nicht ein von ihm real ver-
schiedenes Korrelat, sondern bloB eine partielle Sicht seiner Virtualitit, so wie
dies auch bei den iibrigen Transzendentalien der Fall ist. Dies ist die Betrachtungs-
weise in ordine perfectionis, die den MaBstab der Beurteilung der einzelnen kon-
kreten Formen der Vergegenstindlichung bildet. In ordine generationis und
synthesis steigen wir von dem Vergleich der Objekte und des Vermogens auf-
wirts, so daB in dieser Sicht die beiden als real verschiedene Korrelate der Ver-
gegenstiandlichung erscheinen.



Das objektive Erkenntnislicht 231

tatus der gottlichen Idee) und dessen Abblendungen in der Prophetie
und im Glauben, besonders aber im Abstraktionslicht.

8. Die einzelnen Formen des objektiven Seins sind demnach Wider-
spiegelungen der ewigen Seinsgriinde, indem das unendliche Erkenntnis-
licht durch Vergleich der Erkennbarkeit im allgemeinen mit den mog-
lichen Erkenntnisvermdgen eine artbestimmte Erkennbarkeit erhilt. In
ihnen sind die Materialobjekte, die in ihrem Lichte aufscheinen kénnen,
enthalten, wie auch die Bedingungen festgestellt, unter welchen sie
offenbar werden kénnen.

9. Das Ansichsein im objektiven Sein ist nichts anderes, als die
Vergegenstandlichung der reinen Seinsobjekte. Es ist verschieden vom
physischen Ansichsein, eine Widerspiegelung der Erkennbarkeit des
Seienden als solchen, oder dessen einzelnen Erscheinungsformen. Es
ist eine eigene Seinsform, deren Realitit von der des Verstandesver-
mogens und des Seienden abhingt und die ewigen Gesetze der Ver-
gegenstidndlichung wie auch jeder Verwirklichung auf dem Gebiete des
Verstandeslebens darstellt. Es steht iiber dem Ansichsein und dem
Verstandesvermdogen,.so wie das Gesetz und die Regel {iber den geregelten
Bestinden zu stehen pflegt : verschieden von ihnen, eine neue Seins-
weise darstellend und doch alles enthaltend, was zur Begegnung beider
erfordert . ist.

10. Das innerweltliche objektive Sein der Sinnenwelt driickt ihre
Erkennbarkeit, ihren Erkenntniswert, wie auch die Weisen und Grenzen
der Leistungsfihigkeit des Verstandes aus. Ein Sein im Abstraktions-
lichte, sofern es geeignet ist, die Erkenntniswerte, die ihm eigene onto-
logische Wahrheit zu offenbaren. Der Umstand gestaltet es zum ab-
straktiv-objektiven Erkenntnislicht, daB in seiner Beleuchtung die onto-
logische Wahrheit nicht unmittelbar, sondern durch Vermittlung der
sie umgebenden verhiillenden Gegebenheiten aufscheint. In diesen ist
die ontologische Wahrheit, der allgemeine und ewige Seins- und Erkennt-
niswert als konkrete Gegebenheit enthalten. Dies wird dem mensch-
lichen Verstande vorgelegt und durch seine geistige und vergeistigende
Kraft herausgearbeitet und zu seiner Seinsvollendung verwendet. Das
innerweltliche objektive Sein ist ein Abbild des transzendenten, dessen
gesetzgeberische Kraft es symbolisch darstellt, dem Verstand die Ver-
gegenstiandlichung als ndchstes Prinzip zufithrt und in ihm verwirk-
licht : esse obiectivum in actu primo proximo.

11. Betrachten wir das objektive Erkenntnislicht in seiner Eigen-
schaft als Seinsvollendung des Verstandes, als ein objektiv-artbestimmen-



232 Das objektive Erkenntnislicht

des Prinzip (conceptus obiectivus), so besitzt es ein geliehenes, entlehntes
objektives Sein, ist Erkenntnisgrund fiir den Verstand, sein Fiihrer
im Seelenleben und ist nach Art der Ideen zu beurteilen. Sofern sie
conceptus obiectivi darstellen, sind sie termini connotati des transzen-
denten und innerweltlichen objektiven Seins; ihre termini connotati
sind in den durch sie abgebildeten «res extra animam» zu suchen,
welche hierdurch die duflere Benennung «res conceptae» erhalten!.
Diese conceptus obiectivi sind demnach die allerletzten und den Ver-
stand ndchstbestimmenden Formen des objektiven Seins: esse obiec-
tivum in actu secundo.
Wir konnen das Endergebnis im folgenden Schema darstellen :

per se, per essentiam, transcendens: in ideis divinis, in
rationibus aeternis

remoto : conformabilitas entis
Esse obiecti- in actu pri-)Participata ex rationibus aeternis

vum, lumen< mo . . e !
intellectuale | participa- proximo : conformabilitas entis

; . sec. rationes temporales
tum in ratio- P

nibus tempo-) it actu secundo : conceptus obiectivi in mente
ralibus existentes, illum illuminantes et dirigentes sec.
commensurationem ad rationes temporales et
aeternas.

1 Dieses kann zur Klirung der Auffassung beitragen, die in Tract. phil.
unter « conceptus» bes. S. 42 vorgelegt wird.



	Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und Betätigungsweisen

