
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Anteil der vernunftlosen Geschöpfe an der Gottesverherrlichung des
Menschen

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anteil der vernunftlosen Geschöpfe an
der Gottesverherrlichung des Menschen

Von P. Matthias THIEL 0. S.B., Rom (S. Anselmo)

Atheistische und theistische Weltanschauung

Die Menschen bilden nur einen sehr kleinen Teil der Welt.
Versenkte einer sie alle in einem Ozean, dann würde dessen Wasserspiegel
kaum merklich steigen. Trotzdem haben sie sich von jeher für die
Herren der Welt gehalten. Ist das nur eine Anmaßung, und hat die vom
Menschen wirklich ausgeübte Herrschaft über die vernunftlosen Dinge
ihren einzigen Grund in der Schlauheit des menschlichen Geistes, oder
ist sie dem Menschen durch das Naturgesetz gegeben Für den Atheisten,

den Darvinisten und überhaupt alle Leugner einer weisen
Weltordnung bleibt keine andere Möglichkeit als das erste anzunehmen.
Und daraus ergibt sich für sie die weitere Folgerung, daß zwischen
den rein körperlichen Dingen und dem Menschen oder, wie sie zu sagen

pflegen, zwischen Natur und Geist ein Verhältnis größter Feindschaft
besteht. Sieht einer immer nur auf das, was unmittelbar in die

Erscheinung tritt, dann findet er in der Natur auch wirklich keine Bereitschaft

diesem Machtbedürfnis des menschlichen Geistes entgegenzukommen,

vielmehr auf der ganzen Linie ein Widerstehen bis zum
Äußersten. So weit hat Heraklit recht, wenn er den Krieg als den

Vater aller Dinge bezeichnet.

Auch der Theist gibt zu, daß in der Körperwelt jede Einwirkung
des einen auf das andere einen Widerstand findet und es insofern
berechtigt ist von einem Krieg aller gegen alle zu sprechen. So total
aber dieser Krieg nach außen erscheint, er erstreckt sich überall nur auf
die Seinsform. Denn wie der Mensch kein Atom erschaffen kann, so

vermag er auch keines wieder aus der Welt zu entfernen. Darüber
sind Atheisten und Theisten ebenfalls einig, so verschieden die Gründe



186 Anteil der vernunftlosen Geschöpfe

sind, aus denen sie das erklären. Ob man diesen unaufhörlichen Formenwechsel

im Sinne des Hylemorphismus versteht oder anders, spielt so

weit keine Rolle. Auch der extremste Materialist leugnet nicht, daß

der Stoff als solcher einem beständigen Kreislauf der verschiedensten
Formen unterworfen ist. Während aber der Atheist bei diesem Kreislauf

des Stoffes stehen bleibt, und den Stoff nur der Herrschaft seines

Geistes immer vollkommen zu unterwerfen sucht, geht der Theist noch
einen Schritt weiter, indem er einen zweiten Kreislauf ins Auge faßt,
den nicht nur der Stoff durchmachen muß, sondern auch die Form
eines jeden Geschöpfes. Denn, so lehren die Theisten, Gott ist nicht
bloß der erste Ausgangspunkt aller Geschöpfe, sondern zugleich ihr
Endziel. Dadurch aber erhalten die Geschöpfe eine gewisse Ähnlichkeit
mit der Kreislinie, zu deren Wesen es ja auch gehört, daß sie zu ihrem

Anfang zurückkehrt. Im Vergleich zu diesem zweiten Kreislauf der

Geschöpfe ist der des Stoffes in der Welt nur von untergeordneter
Bedeutung 1.

I. Anteil der vernunftlosen Geschöpfe

an dem Zustandekommen der menschlichen Gottesverehrung

1. Wie die Geschöpfe zugleich von Gott ausgehen und zu Gott zurückkehren

können. In dieser Kreislaufbewegung der Geschöpfe liegt ein

Geheimnis, das wir niemals restlos ergründen können, weil bei ihm
Gott selbst in einer Weise mitwirkt, daß zu seinem vollen Verstehen
auch ein Mitbegreifen Gottes gehört. Das aber übersteigt unsere schwachen

Kräfte so sehr, daß im alten Griechenland Simonides meinte, es

sei besser, Göttliches überhaupt nicht erkennen zu wollen, sondern seinen

Geist nur mit menschlichen Dingen zu beschäftigen ; denn es gebühre
sich, daß der Mensch Menschliches und der Sterbliche Sterbliches weiß.
Aber dazu bemerkte Aristoteles mit Recht, im Gegenteil, der Mensch
solle sein Interesse so weit als möglich den unsterblichen und
göttlichen Dingen zuwenden, weil es besser sei, von den höheren Dingen
auch nur weniges zu wissen als alles von den niedrigeren. So wenig
nämlich wir auch von den höheren Dingen zu erkennen imstande seien,

1 Thomas, In IV Dist. 49, q. 1 a. 3 sol. 1 (Editio Rom. 1570, fol. 236a) :

« Quia omnia procedunt a Deo, in quantum bonus ; ideo omnia creata secundum

impressionem a Deo receptam inclinantur in bonum appetendum secundum
suum modum : ut sic in rebus quaedam circulatio inveniatur, dum a bono egre-
dientia in bonum tendunt. »



an der Gottesverherrlichung des Menschen 187

dieses Wenige bereite uns mehr Freude und sei darum von uns mehr
begehrt, als alle Erkenntnisse der niedrigeren Dinge. Und der hl. Thomas

gibt dem Stagiriten in seiner Summa contra Gentiles (1 5) vollkommen
recht, indem er hinzufügt, daß schon die geringste Erkenntnis der
erhabensten Dinge die menschliche Seele aufs höchste vervollkommne.

Wenn die Theisten lehren, Gott habe Sich selbst zum Endziel der

Schöpfung gemacht, und müsse deshalb die Welt zu ihrem Schöpfer
zurückkehren, so pflegen sie gleich vor der Vorstellung zu warnen, als
habe Gott dabei die Absicht gehabt, Sich Selbst durch die geschaffenen

Dinge zu vervollkommnen. Eine solche Auffassung vom Verhältnis der
Welt zu Gott ist mit der göttlichen Allvollkommenheit unvereinbar.
Vielmehr konnte Gott, wenn Er die Welt erschaffen wollte, das nur
tun, um auch andere Wesen an Seinem göttlichen Sein und Seinen

Vollkommenheiten teilnehmen zu lassen. Weil niemand sich selbst
etwas mitteilen kann, schließt diese Mitteilungslehre von der
Weltschöpfung notwendig den Gedanken in sich, daß die Welt von Gott
irgendwie ausgegangen sein muß. Aber ist die Selbstmitteilung Gottes
nach außen wirklich der letzte Zweck der Schöpfung, dann kommen
wir an dem weiteren, dem ersten scheinbar widersprechenden Gedanken
nicht vorbei, daß die Geschöpfe wieder zu Gott zurückkehren müssen.

Denn nehmen wir an, die Geschöpfe gingen nur von Gott aus, dann
wäre dieses Ausgehen ihr Endziel, nicht Gott. Denn ein Endziel, das

nicht angestrebt wird, enthält einen inneren Widerspruch. Wie wir in
unserem Aufsatz über « Selbstbehauptung und Selbstverleugnung »

1

zeigten, ist ein solches gleichzeitiges Ausgehen der Geschöpfe von Gott
und Zurückkehren zu Gott dadurch möglich gemacht, daß in den

Geschöpfen nicht, wie in Gott, Sein und Tätigsein sachlich dasselbe

sind. Denn wegen dieses sachlichen Unterschiedes zwischen bloßem
Sein und dem Tätigsein der Geschöpfe steht nichts im Wege, daß diese

auf Grund des ersten in jeder Beziehung von Gott ausgehen, und auf
Grund des zweiten ebenso total zu ihrem Ausgangspunkte zurückkehren.

Sind nämlich die Kreaturen auch in ihrem Tätigsein von Gott
so abhängig, daß in diesem nichts enthalten ist, was seinem Sein nach
nicht von Gott hervorgebracht wäre, so hebt das die eigene Wirk-
ursächlichkeit der Geschöpfe doch nicht auf, sondern macht das die

Geschöpfe nur zu ZweiturSachen, deren Ursächlichkeit darin besteht,
daß sie anderen Dingen ein neues Sosein geben. So ist weder in der

1 Divus Thomas (1946) 311-335.



188 Anteil der vernunftlosen Geschöpfe

Tätigkeit des Bildhauers noch in der von ihm geschaffenen Statue

irgend etwas zu finden, was unter dem Gesichtspunkte des Seins nicht
von Gott hervorgebracht ist, und doch sagt niemand, Gott habe diese

Statue geschaffen, weil ihr der Bildhauer das Sosein gegeben hat.
Soweit aber die Geschöpfe eine eigene Ursächlichkeit ausüben können, ist
ihnen die Möglichkeit gegeben, zu ihrem Schöpfer wieder zurückzukehren.
Denn das, was bei ihrem Sein Endpunkt ist, wird ja bei ihrem Tätigsem

Anfang einer neuen Vollkommenheit, durch die sie Gott ähnlicher
werden und dadurch näher kommen h

2. Unerreichbarkeit Gottes durch die vernunftlosen Geschöpfe. Jede
Bewegung hat nur so weit einen Sinn, als sie ihr Ziel erreicht. Denn
ohne das ist sie bloße Kraftverschwendung. Daher müssen wir hier
gleich fragen, wie denn die Geschöpfe Gott erreichen können. Bei

Beantwortung dieser Frage sind zwei Dinge zu beachten : nämlich
erstens, daß Gott als unendliches Wesen mit nichts anderem eine
physische Verbindung eingehen kann, weil Er dadurch Teil eines Dritten
würde. Wenn daher die Geschöpfe zu Gott, ja sogar in Gott zurückkehren

sollen, so kommt nur eine psychische Vereinigung mit Gott in
Frage, wie sie im Erkennen und Lieben statthat, und die so innig ist,
daß die Scholastiker sagen : cognoscens fit cognitum, und amans fit
amatum. Jede andere Vereinigung der Geschöpfe mit Gott ist panthe-
istisch. Aber hier ist zweitens nicht weniger zu bedenken, daß Gott
als reiner Geist nur von einem Geist erkannt und geliebt werden kann.
Dadurch aber sind alle vernunftlosen Geschöpfe scheinbar von Gott
ganz ausgeschlossen. Und doch müssen auch sie ihr Endziel auf irgend
eine Weise erreichen, weil sonst Gott Selbst das Sich gesetzte Ziel
nicht ganz erreichte 2.

3. Der Mensch als Grenzscheide zwischen den körperlichen und den

unkörperlichen Geschöpfen. Die Lösung dieser Schwierigkeit liegt darin,
daß es einen Geist gibt, der Gott nur mit Hilfe körperlicher Dinge
erkennen kann, und an dessen Zielerreichung diese dadurch wenigstens

1 Thomas, C. Gent. III 21 : « Tendit enim in divinam similitudinem res
creata per suam operationem. »

2 Thomas, In IV Dist. 49, q. 1 a. 3 sol. 1 : « Haec autem circulatio in quibus-
dam perficitur creaturis, in quibusdam autem remanet imperfecta. Illae enim
creaturae, quae non ordinantur, ut pertingant ad illud primum bonum, a quo
processerunt, sed solummodo ad consequendum eius similitudinem qualemcumque,
non perfecte habent hanc circulationem, sed solum illae creaturae, quae ad ipsum
primum principium aliquo modo pertingere possunt ; quod solum est creaturarum
rationalium, quae Deum ipsum assequi possunt per cognitionem et amorem. »



an der Gottesverherrlichung des Menschen 189

teilnehmen. Dieser Geist ist die menschliche Seele in ihrem Znstande
der Vereinigung mit dem Körper. Um das zu verstehen, muß man die

Sonderstellung des Menschen im Universum in Betracht ziehen. Denn
auf Grund seiner wesentlichen Zusammensetzung aus Leib und geistiger
Seele unterscheidet er sich sowohl von allen reinen Geistern als auch

von allen reinen Körperwesen. Von den ersten unterscheidet er sich
dadurch, daß er seine Erkenntnisse nicht von oben, sei es unmittelbar
von Gott eingegossen oder von einem höheren Geiste mitgeteilt erhält,
sondern von unten empfängt. Denn die Sinne, durch die alle Erkenntnisse

des menschlichen Verstandes vermittelt werden müssen, können
immer nur rein körperliche Dinge wahrnehmen. Wie uns die
Gottesbeweise belehren, kommt der Mensch nicht einmal zur Gotteserkenntnis
auf einem anderen Wege. Von allen reinen Körperwesen aber
unterscheidet sich der Mensch eben durch die Geistigkeit seiner Seele, die

es ihm möglich macht, selbst Gott zu erkennen und zu lieben. Durch
diese Eigenartigkeit seines Wesens wird der Mensch, wie der hl. Thomas
sich ausdrückt, gewissermaßen zur Grenzscheide zwischen den körperlichen

und den unkörperlichen Dingen. Auf der anderen Seite hat
diese Zwischenstellung des Menschen zwischen der reinen Körperwelt
und den reinen Geistern zur Folge, daß er mit beiden vieles gemeinsam
hat, so daß man ihn nicht ohne Grund einen Mikrokosmos genannt
hat, oder wie der hl. Thomas sagt, einen mundus minor, eine Welt
im Kleinen L

4. Totale Abhängigkeit des Menschen von den körperlichen Dingen.
Daß der Mensch in seinem leiblichen Leben von den reinen Körperwesen

abhängt, ist kaum schon bestritten worden. Dafür aber um so

mehr seine Abhängigkeit von den körperlichen Dingen auch in seinem

geistigen Leben. Denn wie weit einer auch sie zugibt, hängt ab von
seiner Stellung in der Frage nach der Bewußtseins]enseitigkeit unserer
menschlichen Erkenntnisgegenstände. Macht einer mit Protagoras den

Menschen zum Maß aller Dinge, dann wird er kaum noch eine geistige

Abhängigkeit des Menschen von den körperlichen Dingen annehmen
können. Und ebenso wenig, wenn einer sich zu dem idealistischen

Prinzip bekennt : esse est percipi. Vertritt einer dagegen den realistischen

Standpunkt, daß nicht erst der Mensch die Dinge erkennbar

macht, sondern umgekehrt die menschlichen Erkenntnisvermögen durch
die eingeprägten Erkenntnisbilder der Dinge bestimmt und geformt

1 Vgl. unseren Aufsatz, «Was ist der Mensch » in Divus Thomas 20 (1942) 3-34



190 Anteil der vernunftlosen Geschöpfe

werden müssen, damit sie wirklich erkennen, dann ergibt sich ihm
daraus ein ganz anderes Weltbild. Dann erscheint ihm der Mensch

in seinem geistigen Leben nicht weniger abhängig von den rein körperlichen

Dingen als in seinem leiblichen Leben. Denn selbst sein höchstes

Erkenntnisvermögen, der Verstand, hat ja nur körperliche Dinge zu
seinem eigentümlichen Gegenstand. Daß der menschliche Verstand die

körperlichen Dinge viel vollkommener erkennt als die Sinne, nämlich
so, daß er ihre Wesenheiten erfaßt, ändert nichts an seiner Abhängigkeit

von ihnen. Und ebenso wenig beweist etwas dagegen der
Umstand, daß der menschliche Verstand von den reinen Körperwesen auch

zum Erkennen rein geistiger Dinge aufsteigen kann. Denn wie in der

Psychologie gezeigt wird, muß unser Verstandeserkennen selbst dann

von einem Phantasiebild begleitet sein, wenn es Gott zum Gegenstand
hat. Jedes Phantasiebild aber ist wesentlich an körperliche Dinge
gebunden, sowohl subjektiv als objektiv. Daraus erhellt, daß auch die

Abhängigkeit des menschlichen Geistes von rein körperlichen Dingen
in dem Sinne total genannt werden darf, daß von ihr keine geistige
Tätigkeit ganz ausgenommen ist.

5. Führung des Menschen zu Gott durch die körperlichen Dinge.
Würden die rein körperlichen Dinge sich auf diese Weise nur selbst
dem menschlichen Verstände offenbaren, dann müßte man sagen, dieser

werde durch sie beständig von seiner geistigen Höhe hinabgezogen.
Aber die rein körperlichen Dinge tun mehr. Zu ihrer Selbstoffenbarung
gehört auch, daß sie den menschlichen Verstand förmlich zwingen,
nach einer Ursache für ihr Sein und Sosein zu forschen. Wird diese

Ursache nicht sofort gefunden, dann entsteht im Verstände ein
Zustand geistiger Spannung, die man Erstaunen nennt, und die bereits
Piaton und Aristoteles als die Mutter des Philosophierens bezeichnet
haben, weil sie nicht aufhört, bis der Verstand die letzten Ursachen

gefunden hat L Wir haben im Vorausgehenden schon an die
Gottesbeweise erinnert. Der hl. Thomas nennt seine fünf Gottesbeweise
« Wege zu Gott »2. Und um auszudrücken, daß die von den Sinnen

wahrgenommenen körperlichen Dinge unseren Verstand nicht bloß zum
Suchen nach den Ursachen anstoßen, sondern daß sie ihn förmlich zu

1 Thomas, S. Th. I 12, 1 : «Inest enim homini naturale desiderium cogno-
scendi causam, cum intuetur effectuai ; et ex hoc admiratio in hominibus con-
surgit. » C. Gent. III 101 : « Admiramur enim cum, effectum videntes, causam
ignoramus. »

2 S. Th. I 2, 3 : « Quod Deum esse, quinque viis probari potest. »



an der Gottesverherrlichung des Menschen 191

Gott führen, m. a. W. nicht nur Wirkursachen, sondern auch
Formalursachen unserer Gotteserkenntnis sind, gebraucht der Aquinate in
seiner Quaestio disputata1 für ihre Mitwirkung an dem Zustandekommen

unserer Gotteserkenntnis den bildlichen Ausdruck des an die

Hand Nehmens. Das gilt nicht nur von den körperlichen Dingen
insgesamt, sondern von jedem einzelnen. Denn weil jedes Ding seine

eigene Seinsform hat, durch die, wie bereits Aristoteles bemerkte,
etwas Göttliches in ihm ist2, kann auch jedes noch so geringfügige
Ding etwas zu der Form der menschlichen Gotteserkenntnis beitragen.
Daraus erklärt sich, daß sich die Menschen Gott so verschieden
vorstellen. Obwohl sie alle darin übereinkommen, daß sie Gott für unendlich
vollkommen halten, also mit allen erdenklichen Vollkommenheiten im
höchsten Grade ausgestattet, geht doch in die Gottesvorstellung eines

jeden Menschen etwas von den Dingen ein, durch die er persönlich
zu Gott geführt wurde oder in denen er das Göttliche am stärksten
erlebt. So betrachtet der Biologe Gott unter einem anderen Gesichtspunkte

als der Mathematiker, und der Historiker anders als der Jurist.
Denn, wie bereits bemerkt, ist ja jede menschliche Verstandeserkenntnis

notwendig von einem Phantasiebild begleitet. Dieses aber kann beim

gleichen Begriffe sehr verschieden aussehen. So stellen wir Europäer
uns den Menschen weiß vor, der Afrikaner aber schwarz, und sieht

z. B. der Künstler in Gott vor allem das Urbild alles Schönen, während
in der Gottesvorstellung des Metaphysikers das Bild von einer absoluten
Ruhe stärker in den Vordergrund tritt.

Das gleiche, was wir bis jetzt von der Gotteserkenntnis des Menschen

sagten, gilt auch Von seiner Gottesliebe. Denn der unmittelbare Träger
dieser Liebe, der Wille, folgt ja wesentlich dem Verstände. Wie die

körperlichen Dinge den Menschen zur Gotteserkenntnis führen, so auch

zur Gottesliebe. Nur ist die Weise, auf die dieses zweite geschieht,
eine andere. Die körperlichen Dinge stellen nämlich dem menschlichen

1 De Verit. q. 10 a. 6 ad 2 : « Per formam quae a rebus accipitur sensus non
ita efficaciter rem cognoscit sicut intellectus : sed sensus per eam manuducitur
in cognitionem exteriorum accidentium ; intellectus vero pervenit ad nudam
quidditatem rei, secernendo eam ab omnibus materialibus conditionibus. Unde
pro tanto dicitur cognitio mentis a sensu originem habere, non quod omne illud
quod mens cognoscit, sensus apprehendat ; sed quia ex his quae sensus appre-
hendit, mens in aliqua ulteriora manuducitur, sicut etiam sensibilia intellecta
manuducunt in intelligibilia divinorum. »

2 Thomas, C. Gent. III 97 : «Aristoteles de forma loquens, dicit, quod
est divinum quoddam et appetibile. »



192 Anteil der vernunftlosen Geschöpfe

Verstände nicht nur die Frage, woher sie sind, sondern mit der gleichen
Aufdringlichkeit auch die andere, warum sie denn eigentlich da sind.
Denn das Prinzip vom hinreichenden Grunde gilt nicht allein von der
Wirkursache, sondern ebenso notwendig vom Zweck der Dinge. Daher
kann der Verstand nicht ohne SelbstVergewaltigung bei der Erkenntnis
Halt machen, daß alle Dinge von Gott erschaffen sind, sondern muß

er weiter fragen, warum denn Gott sie erschaffen wollte. Auf diese

letzte Frage läßt die Allvollkommenheit Gottes keine andere Antwort
zu, als die, daß das nur aus reinster wohlwollender Liebe geschehen
sei. Wir nannten im vorausgehenden Gottes Endziel bei der Schöpfung
Selbstmitteilung. Nach dem Gesagten können wir nun das Motiv
dieser göttlichen Selbstmitteilung bestimmen als die Absicht Gottes,
Sich den Geschöpfen in der Weise mitzuteilen, daß das Maß der
Teilnahme an den göttlichen Vollkommenheiten zugleich von der Mitwirkung
der Geschöpfe abhängen sollte. Und zwar sollte diese Mitwirkung von
den vernunftlosen Geschöpfen unbewußt und mit physischer Notwendigkeit

durch einfaches Tätigsein nach strengen Naturgesetzen geleistet
werden, vom Menschen aber so, daß er zuerst die über die ganze
Schöpfung ausgebreitete Liebe Gottes erkennt und sich dadurch moralisch

gezwungen fühlt, Gott frei wiederzulieben und aus dieser Liebe
heraus die Rückkehr zu seinem Schöpfer, von der wir im vorausgehenden

sprachen, auch frei zu wollen.
6. Eigentliche Gottesverehrung des Menschen und bloß gegenständliche

der vernunftlosen Geschöpfe. In den scholastischen Lehrbüchern wird
allgemein als letzter Zweck der Schöpfung die Ehre und Verherrlichung
Gottes angegeben. Nach dem Gesagten dürfte es nicht mehr schwer

sein, den Sinn dieser Zweckbestimmung zu verstehen. Die Ehre (gloria)
wird vom hl. Augustinus bestimmt als clara cum laude notitia, d. h.
als klares Gekanntsein, verbunden mit Lob h Sie ist also kein einfacher
seelischer Vorgang, sondern wesentlich zusammengesetzt aus zwei
Verstandesakten, von denen der erste dem Wollen vorausgehen kann, der
zweite aber die Mitwirkung des Willens einschließt. Denn jemanden
loben bedeutet so viel wie das Gute an ihm anerkennen. Das aber tut
jeder nur so weit, als er selbst will. Daraus ersehen wir, daß von einer

eigentlichen Gottesverherrlichung durch vernunftlose Geschöpfe ebenso

wenig die Rede sein kann wie von einem eigentlichen Erreichen Gottes
durch sie. Und doch verherrlichen auch sie ihren Schöpfer so weit,

1 Übersetzung von Gredt.



an der Gottesverherrlichung des Menschen 193

als sie dem Menschen die Akte möglich machen, in denen die eigentliche

Gottesverherrlichung besteht. Um dieses kausale Verhältnis der

vernunftlosen Geschöpfe zur eigentlichen Gottesverherrlichung des
Menschen auszudrücken, bezeichnen die Scholastiker ihre Mitwirkung als

gegenständliche Gottesverherrlichung (gloria Dei obiectiva). Damit soll

gesagt sein, daß die rein körperlichen Dinge dem Menschen den Gegenstand

und das Material für seine Gottesverherrlichung liefern. Während
nämlich für die reinen Geister Gegenstand und Motiv ihrer
Gottesverherrlichung unmittelbar Gott selbst ist, Den sie ohne eingeprägtes
Erkenntnisbild schauen dürfen, erhält der Mensch sein Motiv der
Gottesverherrlichung wesentlich durch die unvernünftigen Geschöpfe, da er
ja, wie wir zeigten, ohne sie Gott weder erkennen noch lieben könnte.
Daher lobt der reine Geist Gott wegen der Vollkommenheiten, die
Gott in Sich Selbst besitzt, der Mensch aber in erster Linie wegen der
Werke Gottes. Jesus Sirach drückt das schön aus mit den Worten :

« Er (Gott) setzte ihm (dem Menschen) sein Auge ins Herz, um ihm
die Größe seiner Werke zu zeigen, auf daß er die Herrlichkeit seiner
Werke preise und seinen heiligen Namen lobe» (Sir. 17, 8). Daraus

folgt, daß das Gotteslob des Menschen und das der unvernünftigen
Geschöpfe sich anders zueinander verhalten als das des Menschen zu
dem der reinen Geister. Der Mensch und der reine Geist loben Gott
zwar gemeinsam, aber doch jeder selbständig für sich ; das Gotteslob
der unvernünftigen Geschöpfe aber verhält sich zu dem der Menschen

wie das Objekt zum Subjekt und wie der Grund zur Folge. Nur so wird
verständlich, warum die Heilige Schrift den Menschen so oft auch die

vernunftlosen Geschöpfe zum Lobpreise Gottes auffordern läßt. Indem
der Mensch auch die vernunftlosen Geschöpfe einlädt, Gott zu loben,

vervollständigt er deren bloß gegenständliche Gottesverherrlichung zu
einer eigentlichen, und spornt er damit unmittelbar sich selbst zum
Loben Gottes an. Ein schönes Beispiel ist der Lobgesang der drei
Jünglinge im Feuerofen. In ihm heißt es : « Preiset den Herrn, all ihr
Werke des Herrn Preiset den Herrn, ihr Wasser am Himmel, ihr
Himmelskräfte, preiset den Herrn, du Regen und Tau, all ihr Stürme
Gottes, preiset den Herrn. » Wußte der Verfasser dieses Lobgesanges
vielleicht nicht, daß Sonne, Mond und Sterne diese seine Aufforderung
zum Gotteslob nicht hören können

Divus Thomas 31



194 Auteil der vernunftlosen Geschöpfe

II. Anteil der vernunftlosen Geschöpfe

an der Gestaltung der menschlichen Gottesverherrlichung

Das Werden ist der Weg zum Sein. Daher müssen diese beiden

Dinge sich entsprechen. Ist also die Gottesverherrlichung des Menschen

von den unvernünftigen Geschöpfen in ihrem Werden abhängig, dann

notwendig auch in ihrem Sein. Wir haben diese Abhängigkeit im
vorausgehenden als eine formalursächliche erkannt. Um deren Fortdauer
auch in der Ausübung und Ausgestaltung der menschlichen
Gottesverherrlichung klar und tief zu erfassen, müssen wir auf drei Dinge
achten : nämlich erstens darauf, daß die vollkommene Gottesverherrlichung

des Menschen nicht in seinem Inneren bleiben kann, sondern

notwendig äußere Kulthandlungen fordert ; zweitens, auf die große

Bedeutung der äußeren Kultur für die Gestaltung dieser äußeren

Gottesverherrlichung ; und endlich darauf, daß die Menschen ihre große
Aufgabe, Gott im Namen der gesamten Körperwelt zu verherrlichen, nur
mittels gesellschaftlicher Zusammenschlüsse genügend erfüllen können.

1. Bedürfnis des Menschen, seine Gottesverherrlichung sinnlich
wahrnehmbar auszudrücken. Der hl. Thomas behandelt in seiner Theologischen

Summe (II-II 83, 12) die Frage, ob das Gebet mündlich sein

müsse. Bei Beantwortung dieser Frage unterscheidet er zuerst zwischen

dem gemeinsamen Gebet, das die Diener der Kirche im Namen des

Volkes verrichten, und dem Privatgebet. Daß das erste mündlich sei,

hält er deshalb für notwendig, weil es dem Volke, für das es verrichtet
wird, auch bekannt werden soll. Denn das Wort, so erklärt er an anderer

Stelle 1, ist ein notwendiges Mittel der Menschen, um miteinander zu
verkehren. Das Privatgebet braucht an sich nicht mündlich zu sein,

aber aus drei Gründen ist es entsprechend, auch dieses mündlich zu
verrichten : nämlich erstens, weil Worte — und das gleiche gilt von
allen anderen Ausdrucksformen des inneren Lebens — die Wirkung
haben, den Menschen zu noch größerer Andacht zu stimmen ; zweitens,
weil der Mensch Gott nicht nur mit seiner Seele, sondern auch mit

1 In Perih. I lect. 2 n. 2 : « Et si quidem homo esset naturaliter animal soli-
tarium, sufficerent sibi animae passiones, quibus ipsis rebus conformaretur ut
earnm notitiam in se haberet ; sed quia homo est animal naturaliter politicum
et sociale, necesse fuit, quod cönceptiones unius hominis innotescerent aliis, quod
fit per vocem : et ideo necesse fuit esse voces significativas ad hoc quod homines
ad invicem convenirent. »



an der Gottesverherrlichung des Menschen 195

seinem Leibe dienen soll ; und drittens, weil die menschliche Seele ein

angeborenes Bedürfnis hat, alles, was sie tiefer bewegt, auch dem

Körper mitzuteilen und durch den Mund auszusprechen.
Von allen Ausdrucksmitteln gilt das Wort deshalb als das

vollkommenste, weil es am wenigsten stofflich ist, und sodann, weil kein
anderes Mittel die Gedanken von einem Menschen zum anderen so klar
und verständlich übertragen hilft wie das Wort. Aber ist nicht auch
die Luft, die in Bewegung gesetzt werden muß, damit ein Laut
entsteht, ein vernunftloses Geschöpf Und macht etwa das Wort die

übrigen, offensichtlicher an den Stoff gebundenen Ausdrucksmittel
entbehrlich Man denke sich einmal alle diese anderen Ausdrucksmittel
aus dem Leben der Menschen entfernt, wie arm, ja unerträglich würde
dieses dann aussehen. Wie wenig das bloße Wort besonders im
religiösen Leben befriedigt, zeigen fürs erste die symbolischen Handlungen,
mit denen die Worte begleitet werden, und zweitens die liebevolle

Pflege, die von jeher Architektur, Bildhauerei, Malerei und Musik in
fast allen Religionen gefunden haben. Alle sinnlichen Ausdrucksformen,
einerlei ob sie Wort oder Zeremonie oder Ritus oder Kunst genannt
werden, kommen wesentlich darin überein, daß sie erst durch einen

Stoff sinnlich wahrnehmbar werden. Aber das hat zur Folge, daß ihr
Aussehen auch von der Beschaffenheit des Stoffes abhängt. Erst wenn
wir uns das ganz klar machen, kommt uns zum vollen Bewußtsein,
wie der Mensch auch in der Ausübung und der Gestaltung seiner

Gottesverherrlichung mit der Welt der vernunftlosen Geschöpfe verbunden
bleibt, und wie sehr er ihrer bedarf, um Gott nicht nur zu erkennen,
sondern auch mit Leib und Seele zu verherrlichen.

2. Bedeutung der äußeren Kultur für die Gestaltung der menschlichen

Gottverherrlichung. Die Religion nimmt unter den sittlichen
Tugenden die höchste Stelle ein. Die Gestaltung unseres gesamten
sittlichen Lebens aber hängt bei jedem einzelnen Menschen wesentlich
ab von seiner Kultur. Daher muß diese auch für die Form unserer
Gottesverherrlichung von Bedeutung sein.

Die Kultur ist weder ein reiner Verstandesakt noch ein reiner
Willensakt, auch nicht, wie die Sittlichkeit, etwas dem actus humanus,
d. i. der eigentlichen menschlichen Tätigkeit oder dem überlegten freien
Willensakt unmittelbar Anhaftendes, sondern wesentlich eine aus dem
menschlichen Willen hinausgehende Tätigkeit mit der Wirkung, daß

etwas anderes durch sie vervollkommnet wird. Ob das, was so
vervollkommnet wird, auch außerhalb des Menschen liegt, z. B. ein Acker



196 Anteil der vernunftlosen Geschöpfe

oder ein Baum ist, oder der Mensch selbst, spielt keine Rolle. So

bezeichnen wir auch feine Umgangsformen als Kultur, und sprechen
wir sogar von einer Herzenskultur, soweit das Vollkommenheiten sind,
die nur durch ein Hinausgehen des Verstandes und des Willens aus
sich und ein Einwirken sowohl aufeinander als die übrigen menschlichen

Vermögen erworben worden sind.
Selbst wenn der Mensch seine Gotteserkenntnis aus den körperlichen

Dingen so leicht gewänne, wie seine obersten Erkenntnisprinzipien,

brauchte er eine gewisse Kultur, um durch sein Leben Gott zu
verherrlichen. Die Kultur kommt mit der Sittlichkeit darin überein,
daß sie etwas spezifisch Menschliches ist. Denn wie nur menschliche

Tätigkeiten in moralisch gute und schlechte unterschieden werden, so

sind sie auch die einzigen, durch die eine Kultur geschaffen wird. Aber
während die Sittlichkeit den Blick mehr nach oben und dem letzten
Ziele dieses Lebens richtet, wendet ihn die Kultur mehr nach unten
auf den Stoff, dem der Mensch neue Formen geben will. Denn über
die Dinge über ihm hat der Mensch keine solche Gewalt, daß er in
ihnen irgendetwas hervorbringen oder sie im geringsten umgestalten und
vervollkommnen könnte. Wie wir in unserem Aufsatz über « Kultur
und Sittlichkeit » 1 zeigten, verlangt die sittliche Vervollkommnung zwar
nicht, daß ihr eine gleich große kulturelle parallel gehe, und kann man
nicht einmal eine allgemeingültige Norm aufstellen dafür, wie weit
einer, der ein sittlich vollkommenes Leben führen will, dazu auch einer

Kultur bedarf, weil das von der ganzen Veranlagung des Einzelnen

abhängt. Nichtsdestoweniger bleibt wahr, daß jeder, der sich über
seine sittlichen Pflichten unterrichten läßt, dadurch schon ein gutes
Maß von Kultur in sich aufnimmt. Und das gilt in erster Linie von der

sittlichen Pflicht des Menschen, Gott zu verherrlichen, weil alle anderen

sittlichen Pflichten in ihr ihre gemeinsame Wurzel haben.

In der Ethik wird unterschieden zwischen der Substanz einer
sittlichen Handlung und den Umständen, unter denen sie gesetzt wird,
und gezeigt, daß der sittliche Wert einer Handlung zwar in erster Linie
durch ihren Gegenstand bestimmt wird, daß er aber auch von den
Umständen abhängt. Man pflegt diese Umstände in dem von der römischen
Rhetorik übernommenen Vers zusammenzufassen : Quis, quid, ubi, qui-
bus auxiliis, cur, quomodo, quando. Von der jeweiligen Kultur hängen
besonders ab die Mittel zur Erfüllung der einzelnen sittlichen Pflichten

1 Divus Thomas (1941) 49-74.



an der Gottesverherrlichung des Menschen 197

und die Weise, auf die der Mensch sie erfüllen muß. Man denke z. B.

an den reichen Wechsel der Formen, in denen im Laufe der Jahrhunderte
und unter dem Einflüsse der verschiedenen Kulturen die Gastfreundschaft

schon ausgeübt worden ist und noch immer ausgeübt wird.
Sodann an die mannigfache Umgestaltung des Kirchenraumes, der

gottesdienstlichen Geräte, Gewänder, Zeremonien unter der Einwirkung
der von Jahrhundert zu Jahrhundert wechselnden Kultur. König
David begleitete den Psalmengesang mit der Harfe, heute geschieht
das mit der Orgel. Die Bedeutung der Kultur für das sittliche Leben
und insbesondere für die Gottesverherrlichung des Menschen reicht
nicht hin, um wesentlich verschiedene sittliche Ordnungen zu schaffen,
die Sittengesetze bleiben in allen Kulturen die gleichen, wohl aber kann
man sagen, durch die Kultur werde die Erfüllung aller sittlichen Pflichten
jeweils bis zu einem bestimmten Grade individualisiert oder vereinzelt.
Das aber wäre nicht möglich, wenn nicht zwischen der schuldigen
Gottesverehrung des Menschen und jener der vernunftlosen Geschöpfe
ein ursächlicher Zusammenhang bestände. Wären die vernunftlosen
Geschöpfe auf den Menschen nicht anders hingeordnet als die Minerale
auf die Pflanzen und diese auf die Tiere, dann gäbe es keine Kultur,
weil der Mensch sie dann nur verbrauchen würde, und sie sich dann

vom Menschen auch gar nicht vervollkommnen ließen. Schon die
Möglichkeit einer äußeren Kultur setzt voraus, daß die unvernünftigen
Geschöpfe dem gleichen Ziele zustreben wie der Mensch.

3. Die rein körperlichen Dinge als notwendige Werkzeuge der Menschen,

um Gott gemeinsam zu verherrlichen. Um den wesentlichen Anteil der
vernunftlosen Geschöpfe an der Gestaltung der menschlichen
Gottesverherrlichung nach allen Seiten zu würdigen, darf man endlich auch
ihre große Rolle im Gesellschaftsleben nicht übersehen, dessen der
Mensch zu einer vollkommenen Gottesverherrlichung ebenso benötigt
wie zu seiner leiblichen und kulturellen Vervollkommnung. Wir werden

uns dieser Rolle am ehesten bewußt, wenn wir ausgehen von der Frage
nach dem Wesen einer jeden Gesellschaft. Die Gesellschaft wird bestimmt
als eine « rechtliche Vereinigung (unio moralis) zur Förderung des

Gemeinwohles. Zweckursache der Gesellschaft ist somit das Gemeinwohl,

das die Einzelnen für sich allein nicht erreichen können. »1 Zu
diesem Gemeinwohl aber gehört auch die dem Menschen zur ersten
sittlichen Pflicht gemachte Verherrlichung Gottes. Denn wie wir sahen,

1 Gredt, Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg 1935, II 330.



198 Anteil der vernunftlosen Geschöpfe

soll ja der Mensch Gott verherrlichen im Namen der gesamten Körperwelt

und für alles, was immer in der Welt Gottes Wirken nach außen
offenbart. Diese gewaltige Aufgabe aber ist nicht so unter die Menschen

aufgeteilt, daß jedem ein Stück der Welt zugewiesen wäre, für das er
Gott loben muß 1. Vielmehr erstreckt sich die Pflicht eines jeden, Gott
zu verherrlichen, über das Ganze. Das aber übersteigt die Kräfte des

Einzelnen ebenso sehr, wie daß ein einziges Geschöpf uns eine

Vorstellung von Gottes Größe geben könnte. Das scholastische Axiom :

omne agens agit sibi simile auf Gott anwendend, lehrt der hl. Thomas
in seiner Summa contra Gentiles (II 45), daß Gott bei der Erschaffung
der Welt die Absicht gehabt habe, die Welt zu einem Spiegelbilde seiner

göttlichen Größe zu machen. Nun aber sei Gott zu groß, als daß eine

einzige Art von Geschöpfen hinreiche, um einen Begriff von Gottes
Größe zu geben. Deshalb habe Gott so viele und so verschiedene Arten
von Dingen erschaffen, damit sie wenigstens zusammen ein einigermaßen
entsprechendes Abbild von Gottes unendlicher Vollkommenheit
darstellten. Etwas Ähnliches gilt von der Aufgabe der Menschen in der

Welt, Gott zu verherrlichen. Einer mag noch so begabt sein, im
Vergleich zu allem, was in der Körperwelt Gottes Größe offenbart, und
zum Lobe Gottes aufruft, muß er als sehr beschränkt bezeichnet werden.

Erst dadurch, daß alle Menschen sich zu Gesellschaften zusammenschließen

und mit vereinten Kräften an der Erfüllung dieser großen
Aufgabe arbeiten, kommt eine Gottesverherrlichung zu Stande, wie sie

der Naturordnung entspricht. Daß die Menschen durch das Naturgesetz

auf ein Leben in der Gesellschaft hingeordnet sind, wird gewöhnlich

aus ihrer absoluten Hilfsbedürftigkeit bewiesen. Wo aber bedürfte
der Mensch mehr der Hilfe anderer als in der Erfüllung der eben

genannten Aufgabe Daraus erhellt, daß unter allen sozialen Pflichten
die der Gottesverherrlichung die erste Stelle einnimmt.

Was aber kann die Gesellschaft zur Verherrlichung Gottes
beitragen Im 19. Jahrhundert kam die liberalistische Theorie auf, daß

der Staat lediglich Rechtssicherung sei und nur für die persönliche,
allen gemeinsame Freiheit zu bürgen habe. Ist das richtig, dann hat
sich der Staat auch nicht um die Gottesverherrlichung seiner Bürger
zu kümmern. Daß der Staat als solcher Gott nicht in der gleichen
Weise verherrlichen kann wie seine Bürger, versteht sich von selbst.

1 C. Gent. III 112 : k Non enim aliquod corruptibilium ordinatur ad hominem
propter unum individuum tantum, sed propter totam speciem humanam. »



an der Gottesverherrlichung des Menschen 199

Weil er selbst kein Organismus ist, kann er als solcher Gott weder
erkennen noch lieben. Aber er ist wesentlich eine Organisation, d. h.
eine Ordnung der Zusammenarbeit seiner Bürger zwecks Erreichung des

Gemeinwohles. Und damit eine solche zweckdienliche Zusammenarbeit
wirklich zustande kommt, gehört zu jeder Gesellschaft eine Autorität
oder Obrigkeit, deren Aufgabe es ist, die zur Erreichung des gemeinsamen

Zieles notwendigen Arbeiten unter die einzelnen Mitglieder zu
verteilen und ihre Ausführung zu leiten. Das aber ist nicht möglich
durch rein innerliche Akte des Erkennens und Wollens, sondern verlangt
in einem fort Tätigkeiten, die aus ihrem Subjekt hinausgehen und in
anderen etwas hervorbringen. Erinnern wir uns nun wieder an das im
vorausgehenden bereits Gesagte, daß solche aus dem tätigen Subjekt
hinausgehenden Tätigkeiten, auch wenn sie nur Worte sind, ohne
Ausnahme an rein körperliche Dinge gebunden sind, und wenden wir das

gleich auf die Gottesverherrlichung an, so erkennen wir leicht, worin
die besondere Aufgabe der Gesellschaft bei der allen Menschen zur
Pflicht gemachten Gottesverherrlichung liegt. Unter den Beweisen für
die Falschheit der Theorie, daß der Staat sich nicht um die Religion
seiner Bürger zu kümmern habe und er selbst « gottlos » sein müsse
oder wenigstens sein dürfe, findet sich auch der, daß in einem Staate
ohne Religion die sittliche Ordnung nicht aufrecht erhalten werden
könne und die Bürger nur äußerlich durch Gewaltmaßregeln zusammengehalten

würden. Man faßt daher die Aufgabe der Obrigkeit in einer
Gesellschaft viel zu eng, wenn man nur an das ungestörte Zusammenleben

oder Miteinanderauskommen denkt. Ist die Religion die
notwendige Voraussetzung dafür, daß dieses ungestörte Zusammenleben der

Bürger möglichst ohne unnatürliche Zwangsmaßregeln erreicht wird,
dann muß sich die Obrigkeit auch um die Aufrechthaltung und
Vervollkommnung der ganzen sittlichen Ordnung kümmern : natürlich nicht
in der Weise, daß sie sich in die persönlichsten Angelegenheiten der
Einzelnen einmischen dürfte, wie das leider in den sogenannten
totalitären Staaten geschieht, vielmehr nur so weit als das Gemeinwohl in
Frage kommt. Die sittliche Ordnung aber fordert außer dem rechten
Verhältnis der Menschen zueinander auch ein rechtes Verhältnis der
Menschen zu den rein körperlichen Dingen und vor allem ein rechtes
Verhältnis der Menschen zu Gott. Diese drei Teile der sittlichen
Ordnung verhalten sich so zueinander, daß das rechte Verhältnis der
Menschen zu den rein körperlichen Dingen die Voraussetzung ist für
das rechte Verhältnis der Menschen zueinander, dieses aber wieder die



200 Anteil der vernunftlosen Geschöpfe

Voraussetzung, um gemeinsam Gott verherrlichen zu können. Danach
können wir den Beitrag der Gesellschaft zur schuldigen Gottesverherrlichung

des Menschen so bestimmen, daß wir sagen, diese werde erst
durch die Gesellschaft ganz ermöglicht. Er kommt uns am klarsten

zum Bewußtsein bei einem feierlichen Gottesdienst, an dem eine große
Gemeinde teilnimmt, und in dem nicht nur alle Rubriken der Kirche
auf das genaueste beobachtet werden, sondern auch Blumenschmuck,
Chorgesang und Musik mithelfen, die Teilnehmer in heilige Stimmung
zu versetzen. Der Wert der Schönheit, die ein solcher wohlgeordneter
liturgischer Gottesdienst hat, wird deshalb viel verkannt, weil man
Wert mit Nützlichkeit gleichsetzt. Aber in der Metaphysik werden drei
Arten des Guten unterschieden : das ehrbare (bonum honestum), das

angenehme (b. delectabile) und das nützliche (b. utile). Die beiden ersten
Arten werden als Ziele begehrt, die dritte nur als Mittel. Die
Gottesverherrlichung selbst ist ein bonum honestum, denn was könnte mehr
der Ehre und des Menschen würdiger sein als den Schöpfer zu loben

und zu preisen Die Schönheit eines feierlichen Gottesdienstes aber

ist ein bonum delectabile. Dieses kommt mit dem bonum honestum
darin überein, daß es kein Nützlichkeitswert ist. Es unterscheidet sich
aber von ihm wesentlich dadurch, daß es auch keinen Selbstwert besitzt,
sondern seinen ganzen Wert vom bonum honestum erhält. Daher ist
es nicht erlaubt, die Schönheit eines Gottesdienstes als Hauptziel
anzustreben. Aber als zweitrangiges Ziel hat sie den großen Wert, daß

sie die Gottesverherrlichung angenehm macht und dadurch zu dieser
antreibt. Auch an dieser Schönheit eines wohlgeordneten gemeinsamen
Gottesdienstes haben die vernunftlosen Geschöpfe einen so wesentlichen

Anteil, daß sie ohne deren Mitwirken nicht denkbar ist.


	Anteil der vernunftlosen Geschöpfe an der Gottesverherrlichung des Menschen

