
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Unsere Vereinigung mit Christus : im Anschluss an die Enzyklika
"Mystici Corporis" [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762303

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unsere Vereinigung mit Christus

Im Anschluß an die Enzyklika « Mystici Corporis »

Von Dr. P. Thomas Kreider 0. S. B.

{Fortsetzung und Schluß)

B. Wie wird der Mensch durch den Geist Christi
zum alter Christus

I. Der sakramentale Charakter

Es muß auffallen, daß in der Enzyklika der sakramentale Charakter
als Mittel zur Christusvereinigung keine Erwähnung findet. Es wird
nur einmal beiläufig der Taufcharakter erwähnt1. Da dem sakramentalen

Charakter aber fundamentale Bedeutung zukommt in unserer

Christusverähnlichung und Christusvereinigung, kann er in einer
systematischen Darlegung über diesen Punkt nicht übergangen werden.

In der vier Jahre nach « Mystici Corporis » erschienenen Liturgie-
Enzyklika « Mediator Dei » werden, wenn auch nur kurz, der Tauf- und
Priesterweihecharakter erwähnt. Durch den ihrer Seele « gleichsam
eingemeißelten TaufCharakter » werden die Glieder Christi « zur
Gottesverehrung bestellt (ad cultum divinum deputantur) ; insofern nehmen sie,

ihrem Stande entsprechend, am Priestertum Christi selbst teil »2. Das

unauslöschliche Merkmal der Priesterweihe aber macht die Diener des

Heiligtums Jesus Christus als Priester gleichförmig3.
Diese beiden Hinweise : der TaufCharakter, a fortiori der

Priesterweihecharakter, gibt Anteil am Priestertum Christi und macht Christus

1 18 (201).
2 A. A. S. XXXIX (1947), p. 555.
3 Ibid. 539 : « Ac praeterea, ut supra dixiraus, iidem solummodo indelebili

nota ilia insigniti sunt, qua Christo sacerdoti conformantur. »



Unsere Vereinigung mit Christus 155

gleichförmig, beleuchten die Bedeutung des sakramentalen Charakters
für unsere Christusverähnlichung und Christusvereinigung. Auf Grund
dieser beiden Äußerungen möchte ich die Lehre über den sakramentalen
Charakter in bezug auf unsere Christusvereinigung in die These bringen :

Der sakramentale Charakter ist Teilnahme am Priestertum Christi
und bewirkt eine Verähnlichung mit Christus l.

Daß Taufe, Firmung und Priesterweihe der Seele den sakramentalen

Charakter, dieses Signum spirituale et indelebile, einprägen, ist
Glaubenssatz 2.

Der sakramentale Charakter ist eine übernatürliche Qualität, ist
eine Potenz und läßt sich als solche näher bestimmen aus ihrem Zweck
und Objekt. Der Charakter befähigt und verpflichtet den Menschen

— das wiederholt Thomas fast in jedem Artikel (III 63) — Gott zu
dienen im Kult des christlichen Lebens. Das christliche Leben als

Kulthandlung Gottes, besteht nicht nur im Empfangen und Spenden der
Sakramente, sondern umfaßt sämtliche Bezirke des menschlichen
Lebens3. Alles muß Kult Gottes sein, Gott ehren, alles muß christlichen

Charakter tragen. Diese Form, diesen Ritus des christlichen
Lebens hat Christus selber begonnen und uns vorgelebt4. Das ganze
Leben und Werk Jesu Christi war Leben und Werk des einzigen Mittlers
und Priesters, deshalb leitet sich der ganze Ritus der christlichen Religion

her vom Priestertum Christi5.
Es drängt sich deshalb die logische Folgerung auf : Nachdem der

Ritus des christlichen Lebens sich von Christus herleitet, ist die Annahme
berechtigt, daß auch der sakramentale Charakter, diese Potenz, die uns
zu diesem Ritus verpflichtet und befähigt, einmal von Christus her auf
uns übergeht und uns ferner Christus ähnlich macht im Sein und Tätigsein.

Man muß also der geschaffenen und ungeschaffenen Gnade, die
mit dem Geiste Christi uns gegeben werden, auch den sakramentalen
Charakter beizählen.

1 In den Darlegungen, die sich auf den Charakter im allgemeinen beschränken,
will ich der Lehre des hl. Thomas folgen, der ja auch in der Enzyklika nicht
weniger als 14 mal zitiert wird.

2 Cone. Trid. Sess. VII, can. 9 (DB 852).
3 IV. Sent. 4, 1 (in fine) : « Unde hoc Signum nihil aliud est quam quaedam

potentia qua potest in actiones hierarchicas, quae sunt ministrationes sacramen-
torum et receptiones sacramentorum, et aliorum quae ad fideles pertinent. Vgl.
III 63, 2.

4 III 62, 5 : « Similiter etiam per suam passionem initiavit ritum christianae
religionis. »

6 III 63, 3.



156 Unsere Vereinigung mit Christus

In den nachfolgenden Texten hat St. Thomas klar und folgerichtig
diese Gedanken ausgesprochen : der ganze Ritus oder Dienst der christlichen

Religion leitet sich ab vom Priestertum Christi ; weil der Charakter

zu diesem Dienst befähigt, wird auch er vom Priestertum Christi
hergeleitet, ist Teilnahme am Priestertum Christi und macht uns Christus
ähnlich. « Nun aber ist der ganze heilige Dienst der christlichen Religion

vom Priestertum Christi hergeleitet. Und so ist offenbar, daß der
sakramentale Charakter in besonderer Weise der Charakter Christi ist,
dessen Priestertum die Gläubigen ähnlich gemacht werden entsprechend
den sakramentalen Charakteren, die nichts anderes sind als bestimmte,
von Christus selbst hergeleitete Arten der Teilnahme am Priestertum
Christi. »1

« Ebenso erhalten die, die zum christlichen Dienst, dessen Urheber
Christus ist, bestimmt sind, den Charakter, durch den sie Christus ähnlich

gemacht werden. Deshalb ist der Charakter im eigentlichen Sinne

Charakter Christi. »2

Christus besitzt die Vollgewalt des geistigen Priestertums (plenam

spiritualis sacerdotii potestatem) ; die Gläubigen aber werden Christus
ähnlich gemacht durch Teilnahme an dieser Vollgewalt3. Diese
Teilnahme verhält sich zur Vollgewalt des Priestertums Christi wie die

instrumentale Kraft zur Hauptursache 4.

Der sakramentale Charakter und die gratia unionis

Wir können nun den sakramentalen Charakter als Teilnahme am
Priestertum Christi und Verähnlichung mit Christus dadurch noch näher

bestimmen, daß wir ihn vergleichen mit der Vollgewalt des Priestertums
Christi.

Christus besaß die heiligmachende Gnade, aber nicht den
sakramentalen Charakter, er ist vielmehr im Besitz der Vollgewalt des

geistigen Priestertums, das sich zum sakramentalen Priestertum
verhält wie das Volle und Vollendete zu seiner Teilnahme 5. Diese Voll-

1 III 63, 3.
2 III 63, 3 ad 2 ; vgl. III 68, 1 ad 3.
3 III 63, 5 : « Character sacramentalis est quaedam participatio sacerdotii

Christi in fidelibus eius : ut scilicet sicut Christus habet plenam spiritualis sacerdotii

potestatem, ita fideles eius ei configurentur in hoc quod participant aliquam
spiritualem potestatem respectu sacramentorum et eorum quae pertinent ad divinum

cultum. »

4 III 63, 5 ad 1 : « Character autem est in anima sicut quaedam virtus
instrumentalis. » Vgl. III 63, 2.

5 III 63, 5 : « Christus habet plenam sacerdotii spiritualis potestatem



Unsere Vereinigung mit Christus 157

gewalt des Priestertums kommt Christus zu auf Grund der substanziellen

Vereinigung von Gott und Mensch in der Person des Logos ; mit anderen

Worten Christus ist Priester durch die gratia unionis, wir aber sind zum
allgemeinen, oder zum besonderen Priestertum berufen und befähigt
durch den sakramentalen Charakter. Was also für Christus die gratia
unionis, ist für die Menschen der sakramentale Charakter ; es kommt
dem sakramentalen Charakter der Christen die Aufgabe und Bedeutung
zu, die in Christus der gratia unionis zukommt. Deshalb ist es nicht
abwegig zwischen gratia unionis und sakramentalem Charakter eine

Analogie anzustellen. Ja wir können noch einen Schritt weiter gehen
und im Charakter, dieser Teilnahme am Priestertum Christi, servatis
servandis, eine Teilnahme an der gratia unionis sehen.

Es steht fest : Der Charakter ist eine Teilnahme am Priestertum
Christi ; Christus aber ist Priester durch die gratia unionis, also ist der
Charakter auch eine (instrumentale) Teilnahme an der gratia unionis.

Diese Teilhabe ist natürlich nicht zu vergleichen, oder gleichzusetzen

mit unserer Teilnahme an der geschaffenen Gnade Christi, denn die

gratia unionis ist etwas Substanzielles, Unveräußerliches, Persönliches,
Unendliches. Aber diese letzte Folgerung zeigt den tiefsten Grund auf,

warum uns der sakramentale Charakter wirklich Christus ähnlich macht1.
Aus der Analogie zwischen gratia unionis und sakramentalen

Charakter läßt sich des weiteren die Stellung und Bedeutung des Charakters

im Werden unserer Christusverähnlichung und Christusvereinigung
beleuchten.

Die hypostatische Union ist, wie wir oben sahen, der erste Schritt,
den Gott tat, um den Menschen ähnlich zu werden ; der sakramentale
Charakter aber ist, von uns aus gesehen, der erste Kontakt mit Christus,
die Eingliederung in seinen mystischen Leib 2, er ist deshalb auch der

Et propter hoc etiam Christo non competit habere characterem, sed potestas
sacerdotii eius comparatur ad characterem, sicut id quod est plenum et perfectum,
ad aliquam sui participationem. »

1 Matthias J. Scheeben sieht im Charakter einen « Reflex » und Abdruck
des gottmenschlichen Charakters, « denn gerade an diesem Charakter, wodurch
das Haupt zum Christus wird, müssen die Glieder partizipieren, um Christen zu
sein. Die Signatur der Menschheit Christi, wodurch sie ihre göttliche Würde
erhält, ist aber nichts anderes als die hypostatische Union des Logos mit ihr ;

folglich muß in den Gliedern des mystischen Leibes Christi ihr Charakter in einem
Siegel bestehen, das ihre Beziehung zum Logos als eine der hypostatischen Union
analoge und auf dieselbe gegründete in ihnen darstellt und verwirklicht » (Mysterien
des Christentums, Herder, Freiburg 1941, S. 479 f.).

2 III 70, 4 : « Ideo baptisma imprimit characterem incorporantem hominem
Christo. »



158 Unsere Vereinigung mit Christus

erste Schritt auf dem Wege unserer Verähnlichung mit Christus. Sankt
Thomas spricht von einem « Christus anziehen » durch die Verähnlichung

des Charakters1.
Die gratia unionis ist in Christus Wurzel und Quelle der Gnadenfülle.

Der sakramentale Charakter ist bei den Gliedern Christi normalerweise

Voraussetzung und Disposition für die Aufnahme der ungeschaffenen

und geschaffenen Gnade, die die durch den Charakter begonnene

Umgestaltung in Christus weiterführen und vollenden.

II. Die Verähnlichung mit Christus durch die Gnade Christi

1. Das Faktum

Hauptzweck und Hauptwirkung der mitgeteilten Gnadenfülle ist :

die Kirche und die Glieder Christus gleichzugestalten : « Oben haben

wir, Ehrwürdige Brüder, kurz und bündig dargelegt, wie Christus der

Herr seine reichen Gaben aus seiner göttlichen Fülle heraus in die Kirche
einströmen lassen will, damit sie Ihm möglichst gleichgestaltet werde. »2

Der Geist Christi wird der Kirche in reichstem Maße mitgeteilt, damit
« sie selbst und ihre einzelnen Glieder von Tag zu Tag unserem Erlöser

ähnlicher werden » 3. Christus teilt die Güter, die Ihm vornehmlich eigen
sind so seiner Kirche mit, « daß diese in ihrem ganzen Leben, dem
sichtbaren wie dem geheimnisumhüllten, Christi Bild möglichst vollkommen

zum Ausdruck bringt »4. Das ist deshalb möglich, weil Christus seine

Kirche an seinem eigenen göttlichen Leben teilnehmen läßt, mit seiner

« göttlichen Kraft » ihren ganzen Leib » « durchdringt, nährt und erhält » 5.

Der Geist Christi ist ja « Lebens- und Kraftprinzip » 6, er macht uns

zu Adoptivkindern Gottes 7. Unser Erlöser flößt seiner Kirche Kraft
und Stärke ein, die göttlichen Dinge zu erkennen und zu erstreben ;

« Von ihm strahlt in den Leib der Kirche alles Licht aus, wodurch die

Gläubigen übernatürliche Erleuchtung empfangen und jegliche Gnade,
durch die sie heilig werden, wie Er selber heilig ist. » 8 Christus ist es,

der seinen Gläubigen das Licht des Glaubens eingießt und die Gaben

der Erkenntnis, der Einsicht und Weisheit9, des Rates und der Stärke,

1 III 69, 9 ad 1 : « Et sie omnes induunt Christum per configurationem
characteris. »

2 50 (217). 3 54 (219).
1 52 (218) ; vgl. 54 (219), wo auf II. Kor. 3, 18 verwiesen wird.
6 53 (218). 6 54 (218). 7 54 (219). 8 47 (215 s.). 9 48 (216).



Unsere Vereinigung mit Christus 159

der Furcht und der Frömmigkeit spendet1. Christus lebt in uns und
ist in uns tätig « durch seinen Geist », den er uns mitteilt 2. Der Geist

unseres Erlösers ist es, « der als Quelle aller Gnaden, Gaben und
Charismen fortwährend und zu innerst die Kirche erfüllt und in ihr
wirkt »3. Der Geist Christi, diese Lebens- und Kraftquelle, wohnt
sowohl « dem ganzen Organismus wie den einzelnen Gliedern wirklich
und kraftvoll » inne 4

; er ist Prinzip jeder wirklich zum Heile ersprießlichen

Lebensbetätigung 5. Der Geist Christi ist ganz im Haupte, ganz
im Leibe, ganz in den Gliedern und hat die Aufgabe, « alle Teile des

Leibes untereinander sowie mit ihrem erhabenen Haupte zu verbinden » 6.

Das letzte was vom Geiste Christi und seiner formenden Kraft
gesagt werden kann, liegt im Zitat aus einer Enzyklika Leo XIH :

« Es genüge der eine Satz : Christus ist das Haupt der Kirche, der

Heilige Geist ihre Seele (Divin. illud. A.A. S. 29, 650).» 7

So lebt und wirkt also der im Himmel verklärte Gottmensch Christus

Jesus durch seinen Geist in der Kirche und ihren Gliedern. « Nicht etwa,
wie manche moderne Christen es sich erträumten, schafft der verklärte
Christus dadurch seine engste Verbindung mit den Christen und erweckt
dadurch den mystischen Leib, daß er selbst mit Gottheit und Menschheit,

mit Leib und Seele in jedem Getauften in steter Gegenwart
anwesend ist und west, sondern das schafft er durch seinen Heiligen Geist.» 8

Der durch den Geist Christi belebte Organismus und jedes einzelne

Glied, soll für den Geist Christi das sein, was für den Logos der

angenommene physische Leib war. Der mystische Leib soll in seinen
Gliedern Christus gleichsam sinnenfällig darstellen und wiedergeben,
Abbild und Nachbild Christi sein. Wir Menschen müssen mit unserem
leib-seelischen Dasein gleichsam das Substrat liefern, uns dem Geiste

Christi ganz hingeben und zur Verfügung stellen.

Dieser Geist Christi aber, von dessen Wirkungen in den angeführten
Papstworten so eindringlich die Rede ist, hat wirklich die Virtualität
den Menschen ganz zu durchdringen und umzugestalten bis zum alter
Christus. So wird es der Kirche Christi und den Gliedern Christi möglich

Christi Bild möglichst vollkommen zum Ausdruck zu bringen in
ihrem ganzen Leben, sowohl durch « das sichtbare, wie auch durch das

geheimnisumhüllte Leben » ®.

1 49 (216). 2 77 (230). 3 61 (223).
4 60 (222). 5 55 (219). 6 Ibid. 7 55 (220).
8 Feckes, 1. c. Die Kirche als Herrenleib, S. 98.
9 52 (218).



160 Unsere Vereinigung mit Christus

2. Der Modus

Diese Worte der Enzyklika verlangen eine nähere Untersuchung
über das Bild Christi im Menschen. Es sei gleich auf Grund des

Rundschreibens folgende Unterscheidung festgehalten : Die Kirche, also auch

die Glieder Christi können das Bild Christi darstellen auf doppelte
Weise : durch das geheimnisumhüllte und durch das sichtbare Leben.
Das erste möchte ich das ontische, oder habituelle, das zweite das

dynamische Christusbild nennen.

a) Das geheimnisumhüllte oder ontische Christusbild

ist in nichts anderem zu suchen als in jener Wirkung, die der « Geist
Christi » mittels der heiligmachenden Gnade im Wesen der Seele als

ihrem Subjekt hervorbringt.
Damit etwas wirklich Bild, Abbild oder Nachbild genannt werden

kann, müssen zwei Bedingungen erfüllt sein : das Nachbild muß aus

dem, was es nachbilden soll, hervorgehen und zwar in spezifischer
Ähnlichkeit h

Diese beiden Bedingungen sind in der Wirkung, die der Geist

Christi in der Seele des Menschen hervorbringt, voll erfüllt. Der Geist

Christi fließt von Christus dem Haupte in die Glieder und ist, wie oben

dargetan, sogar wesenhaft gleich im Haupte und in den Gliedern,
deshalb ist die formale Wirkung dieser Gnadenfülle spezifisch die gleiche
in der menschlichen Seele, ihrem neuen Subjekt, wie in der Seele Christi.
Die begnadete Seele wird Christus ähnlich, Bild Christi.

Es bleibt noch die Frage zu beantworten, ob der Mensch durch
die Gnade Christi wirklich dem Gottmenschen Christus und nicht bloß

Gott ähnlich gemacht wird. Diese Möglichkeit ist keinesfalls abzulehnen,
denn die Gnade als geschaffene Qualität — obwohl in ihrem Wesen

immer gratia Dei — kann und muß von ihrer Prinzipal- und
Instrumentalursache Modifizierungen erfahren. Nun aber ist die Gnade,
einmal uns von Christus dem Gottmenschen verdient worden, wobei die

Menschennatur Christi als Instrumentalursache diente. Zum andern

wird uns die Gnade mitgeteilt durch Christus den Gottmenschen — es

gibt ja keine Gnade außer durch Christus, wie es kein Sein gibt außer

1 S. Thomas, Summa theol. I 35, 1 : « Ad hoc ergo quod vere aliquid sit
imago, requiritur quod ex alio procedat simile ei in specie, vel saltern in signo
speciei. » Vgl. I 93.



Unsere Vereinigung mit Christus 161

durch Gott — und bei dieser Gnadenvermittlung, ist nach allgemeiner
Lehre, die Menschennatur Christi wiederum Instrumentalursache.

Obwohl eine Wirkung als Ganzes betrachtet, ganz der Erstursache
und ganz der Instrumentalursache zukommt1, so können wir doch in
der Beschaffenheit der Wirkung die Spuren beider Ursachen erkennen

(z.B. in der Schrift), eben weil das Instrument, trotz der Applikation
und Elevation durch den Prinzipalagenten doch seinen Teil zur Wirkung
beiträgt, ja die Wirkung modifiziert, sonst wäre die Anwendung eines

Instrumentes entweder überflüssig, oder man könnte für eine bestimmte
Wirkung jedes beliebige Instrument anwenden 2.

Da die Menschennatur Christi zweimal, das heißt beim objektiven
und subjektiven Rechtfertigungsprozeß, Instrument der Gottheit Christi
ist, wird die hervorgebrachte Wirkung, die Gnade, eine gottmenschliche,

« christliche » Prägung und Modifikation aufweisen : gratia Dei
wird gratia Christi. Als formale Wirkung wird diese Gnade unserer
Seele also nicht bloß das Bild Gottes einprägen, sondern das Bild Christi.

In dem Maße also wird das geheimnisumhüllte Bild, das uns durch
den Geist Christi eingeprägt wird, die Züge Christi des Gottmenschen

tragen und uns ihm ähnlich machen, als die Instrumentalursache in der

Gesamtwirkung formend mitwirkt. Für die gratia elevationis und die

imago elevationis des ersten Menschenpaares war Gott die einzige
Exemplarursache. Für die gratia recreationis und imago recreationis aber ist
Christus der Gottmensch innere Exemplar- und Quasiformalursache.

Auch diese Lehre ist « uralt und stetig von den Vätern
weitergegeben ». Klemens von Alexandrien drückt diese Gedanken auf seine

Art aus : Das ewige Wort, der einzige Heiland, das Nachbild des

allmächtigen Vaters « prägt selbst nach seinem eigenen Bilde dem Gnostiker
(dem vollkommenen Christen) die vollkommene Erscheinung wie mit
einem Siegel ein, sodaß von Gott jetzt bereits an dritter Stelle (d. h. im
Christen) ein Abbild vorhanden ist, das soviel wie möglich der zweiten
Ursache ähnlich wird, nämlich dem wahrhaftigen Leben »3.

Origenes sagt im Anschluß an Kol. 1, 15, daß unsere Seele ein
Bild des Bildes d. h. Christi wird, der selbst das Bild des unsichtbaren

1 Id., Summa contra Gentes III 70 (in fine).
2 Id., Summa theol. I 45, 5 : « Causa secunda instrumentalis non participât

actionem causae superioris, nisi inquantum per aliquid sibi proprium dispositive
operetur ad effectum principalis agentis. Si igitur nihil ibi ageret secundum illud
quod est sibi proprium, frustra adhiberetur ad agendum. »

3 Strom. 7, 3 PG 9, 422 AB.

Dims Thomas



162 Unsere Vereinigung mit Christus

Gottes ist1. In seinem Johanneskommentar lesen wir : « Denn, da
Christus in jedem einzelnen als das Leben sich findet, werden die Leben
vermehrt denn wirklich in jedem Heiligen findet sich Christus, und
es werden durch den einen Christus viele Christus gebildet, welche
dessen Nachahmer sind und in ihm nach dem Bilde Gottes geformt
sind. »2.

Nach Gregor von Nyssa wurde der Logos zum (sichtbaren) Bild
des unsichtbaren Gottes, damit durch die Gestalt, die er annahm

(durch die Menschennatur) in uns das Bild der ursprünglichen Schönheit

dargestellt werde 3.

Cyrill von Alexandrien vergleicht die Umgestaltung unserer Seele

im Heiligen Geiste mit unserem Werden im Mutterschoße : « Sie (die
Seelen) werden durch Teilnahme am Heiligen Geist in Christus nach
seiner Schönheit geformt Es wird also Christus in uns geformt,
dadurch, daß uns der Heilige Geist eine Art göttlicher Gestalt
einsenkt. » 4 Auch in uns soll die Sünde vernichtet werden, in dem wir
Christus in unsere Seelen einlassen « durch den Glauben und Teilnahme

am Geiste, der uns Christus ähnlich macht durch eine Heiligungsqualität

» 5.

b) Das sichtbare, dynamische Christusbild

Durch das geheimnisumhüllte oder ontische Bild, durch die
formale Wirkung der habituellen Gnade, ist Christus dargestellt im tiefsten
Wesen unserer Seele. Die Kirche aber und die einzelnen Glieder müssen
das Bild Christi möglichst vollkommen zum Ausdruck bringen auch in
ihrem sichtbaren Leben6. Das geheimnisumhüllte Christusbild muß
sichtbar werden, es muß, ausgehend vom Wesen der Seele auch deren

Potenzen erfassen, ja sogar übergreifen auf die anima ut forma corporis,
auf die sog. Leibseele. Unser ganzes leib-seelisches Leben soll Christus
darstellen, Nachbild Christi sein. « Christus ist es auch, der sich auf
verschiedene Weise in den verschiedenen Gliedern seiner Gemeinschaft

darstellt. »7

1 In Luc. hom. 8 PG 13, 1820 A.
2 In Joan. 6, 3 PG 14, 212 C.
3 De perf. christ, form. PG 46, 269 D : « Ea enim fuerit negotiatio Filii Dei,

ut propria forma, quam sumpsit, efiectus homo, se rursus ad exemplairs pulchri-
tudinis figuram effingeret, ut esset id quod initio fuerat. »

4 In Isai. 4 orat. 2 PG 70, 936 B.
5 Hom. pasch. 10 PG 77, 617 D.
6 52 (218). ' 91 (238).



Unsere Vereinigung mit Christus 163

Durch den Geist Christi ist den Menschen alles gegeben, was sie

brauchen, um nicht bloß im Sein, sondern auch im Tätigsein Christi
Abbilder zu sein. Im Geiste Christi sind uns ja auch gegeben die

Tugenden, Gaben und Charismen, die aus dem habitus entitativus
hervorgehen, wie die natürlichen Seelenpotenzen aus dem Wesen der
Seele. So greift das habituelle Christusbild mittels der eingegossenen

Tugenden und Gaben auf die Seelenpotenzen über. Es ist dem Christen
also möglich, das Tugendleben Christi nachzuahmen.

Die habituelle Gnade, die eingegossenen Tugenden und Gaben,
kurz der « Geist Christi » befähigt in Verbindung mit dem sakramentalen

Charakter den Christen für Gott zu leben als « alter Christus »

und zwar « secundum ritum christianae vitae a Christo initiato per
passionem ».

Obwohl die Kirchenväter mehr das ontische oder habituelle Christusbild

im Christen zeichnen, finden sich doch auch Äußerungen über das

dynamische Christusbild, so wenn Klemens von Alexandrien schreibt :

«Wir sind es, die in diesem lebenden und sich bewegenden Bildwerk,
dem menschlichen Körper, das Bild Gottes tragen ; ein Bild, das mit
uns wohnt, unser Ratgeber, unser Hausgenosse ist, das mit uns fühlt,
das mit uns leidet. Wir sind für Gott ein Weihegeschenk geworden

wegen Christus. »1

Nach Ambrosius soll das Christusbild in unserem Leben sichtbar
werden : « Sein Bild leuchte in unserem Bekenntnis, es leuchte in der
Liebe, es leuchte in den Werken und Taten, damit, wenn möglich,
dessen ganze Art in uns zum Ausdruck komme ; er sei unser Haupt,
weil das Haupt des Mannes Christus ist ; er sei unser Auge, damit wir
durch ihn den Vater sehen ; er sei unsere Stimme, durch die wir zum
Vater reden ; er sei unsere Rechte, durch die wir Gott-Vater unsere
Opfer darbringen. » 2

Als Begründung für das Werden und Entfalten des Christusbildes
und der Christusvereinigung, wie es der Dogmatiker erkennt, können
auch die Beschreibungen der Mystiker, besonders der hl. Theresia, über
diese inneren Vorgänge angeführt werden. Die hl. Theresia besaß ja
nicht nur die große Gnade der mystischen Erlebnisse, sondern auch die
Gabe, die inneren psychologischen Vorgänge der Christus- und
Gottvereinigung erkennen und beschreiben zu können.

1 Protr. 4 PG 8, 157 C.
2 De Isaac et anima 8, 75 PL 14, 557.



164 Unsere Vereinigung mit Christus

Nach den Darstellungen von Alois Mager 1 ist der Stufengang
kurz folgender : Auf der ersten Stufe des mystischen Gebetes (der
mystischen Vereinigung), nimmt Gott Besitz vom Willen, weil er (nach
Theresia) die Spitze der Seele als Geist ist. Der Wille ist beglückt und
ruht in Gott : Gebet der Ruhe. Auf der zweiten Stufe des mystischen
Gebetes, dem Gebet der Vereinigung (geistige Verlobung) greift Gott
über den Willen als Eingangspforte in das « Mark » der Seele, in die
Seele als Geist (anima ut spiritus) über. Die ganze Geistseele mit allen
ihren geistigen Fähigkeiten (Potenzen) wird der Gottvereinigung
teilhaftig. Nach der sog. passiven Reinigung der Sinne (dunkle Nacht des

Geistes) greift Gott von der Geistseele auf die Leibseele (anima ut
forma corporis) über. Auch der Leib wird miteinbezogen in die

Gottvereinigung. Das ist die dritte und höchste Stufe der mystischen
Vereinigung, die geistliche Vermählung.

3. Unser Mittun

a) Allgemein: Aus der Tatsache, daß das ontische oder habituelle
Christusbild auf unser sichtbares Leben übergreifen muß, um Christus
sichtbar darzustellen, ergibt sich logischerweise unser Mittun in der

großen Lebensaufgabe unserer Umgestaltung auf Christus hin. Die

Seinsgemeinschaft muß auch von unserer Seite her zur Tatgemeinschaft
werden, wir müssen als freie Geschöpfe antworten auf die Tat Gottes

und sie bejahen. « Gewiß kann keiner leugnen, daß der Heilige Geist

Jesu Christi die einzige Quelle ist, aus der alles übernatürliche Leben

in die Kirche und ihre Glieder herabfließt Daß aber die Menschen

beständig in den Werken der Heiligkeit verharren, daß sie unverdrossen

in der Gnade und Tugend voranschreiten, daß sie selbst mannhaft zum
Gipfel der christlichen Vollkommenheit emporstreben, und auch andere

nach Kräften dazu anspornen, daß alles will der Geist Gottes nur dann

wirken, wenn die Menschen selbst durch tägliches, tatkräftiges Bemühen

ihren Teil dazu beitragen. »2 So erfüllen sich die in der Enzyklika
zitierten Paulusworte : « Seine (d. h. Gottes) Gnade ist in mir nicht
unwirksam geblieben, sondern ich habe mich mehr gemüht als sie alle ;

doch nicht ich, sondern die Gnade Gottes mit mir » (I. Kor. 15, 10).

Erst wenn der Geist Christi intensiv und extensiv den ganzen Menschen

1 Mager Dr. P. Alois, Mystik als seelische Wirklichkeit, Pustet, Graz,
S. 178-203.

2 85 (234).



Unsere Vereinigung mit Christus 165

an Seele und Leib erfaßt und umgestaltet hat, können wir mit St. Paulus

sagen : « Ich lebe, doch nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir »

(Gal. 2, 20) ; erst dann führen wir nicht mehr unser eigenes, sondern

Christi Leben1. « Alle jene also, die sich des christlichen Namens

rühmen, müssen nicht nur unsern göttlichen Erlöser als erhabenes und
vollkommenstes Vorbild aller Tugenden betrachten, sondern auch durch
weise Flucht vor der Sünde und eifriges Heiligkeitsstreben so seine

Lehre und sein Lehen in ihrem sittlichen Verhalten zum Ausdruck

bringen, daß sie, wenn der Herr erscheint, Ihm in seiner Herrlichkeit
ähnlich werden und Ihn sehen, wie Er ist (vgl. I. Joh. 3, 2). » 2

h) Im Besonderen sei nun auch im Anschluß an die Enzyklika
unser Mittun durch Übung der entsprechenden Tugenden dargelegt.
Es kann sich natürlich nicht darum handeln eine vollständige
Darstellung des christlichen Tugendlebens- und Strebens zu geben, da die

Enzyklika, ihrer besonderen Sendung gemäß, nur auf die zeitbedingten
Erfordernisse eingehts.

1. Die Darstellung Christi in unserem Innenleben durch die
theologischen Tugenden.

Die erste persönliche und unerläßliche Tat, die der Mensch, gedrängt
vom Geiste Christi, setzen muß, um mit Christus in bewußte Verbindung
zu treten, ist der Akt des Glaubens, diese freiwillige und bereitwillige
Bejahung Gottes, Christi, der Kirche, kurz des gesamten Glaubensgutes.
Der Glaubensakt ist der Auftakt zum Wachstum und zur Entfaltung
des christlichen Lebens in uns 4. Der Weg wird frei zur Entfaltung des

Geistes Christi. So ist es buchstäblich wahr, was St. Paulus schrieb,
daß durch den Glauben Christus in unseren Herzen wohnt, das heißt
in unser Bewußtsein eintritt (Eph. 3,17). « Und wie Christus, unser
Haupt, der Urheber unseres Glaubens ist, wenn Er mit lebendigem
Glauben aufgenommen, in unseren Herzen wohnt (Eph. 3,17), so wird
Er auch sein Vollender sein (vgl. Hebr. 12, 2). »5 Der Glaubensakt

1 82 (233). 2 44 (214).
3 Eine gute, wirklich « christozentrische » Gesamtdarstellung bietet Feckes

Dr. Care, Die Lehre vom christlichen Vollkommenheitsstreben, Herder, Freiburg

1949.
4 Cone. Trid. Sess. VI, cap. 8 (DB 801).
5 71 (228). Auch die fides informis bewahrt noch eine Verbindung mit

Christus : « Denn nicht jede Schuld, mag sie auch ein schweres Vergehen sein,
ist dergestalt, daß sie ihrer Natur gemäß den Menschen vom Leib der Kirche
trennt» [23 (203)].



166 Unsere Vereinigung mit Christus

stellt nicht bloß den ersten Kontakt mit Christus und Gott her, Christus
selber tritt durch den Glaubensakt in unser Innenleben ein, und wird
dort gestaltet. « Wie stark wir durch diesen Glauben mit Gott verbunden
werden, zeigen die Worte des Liebesjüngers Jesu : 'Wer immer bekennt,
daß Jesus der Sohn Gottes ist, in dem bleibt Gott, und er bleibt in Gott'
(I. Joh. 4,15). »1

So bringt uns also der Glaube einen Schritt weiter auf dem Wege
der Christusgestaltung und Christusvereinigung, aber nicht etwa
deshalb, weil wir im Glaubensakt eine Tat setzten, die Christus auch

gesetzt hat, — er besaß ja die Tugend des Glaubens nicht —• sondern

weil wir durch den Glaubensakt, diese vornehmste Tat unseres
Verstandes, bewußt und persönlich mit Christus in Verbindung treten und
uns ihm öffnen. Der Glaube ist also ein Erkennen und Anerkennen
Gottes und Christi, wie auch ihres Lebens und Wirkens in uns.

Je tiefer und lebendiger der Glaube, um so offener wird der Mensch

für alles was ihm von Gott über Christus zukommt ; je tiefer die

Glaubenskenntnis, um so stärker das Sehnen und Hoffen nach Erfüllung
und Vollendung in Christus : « Wie wir aber durch den Glauben hier
auf Erden Gott anhangen als der Quelle der Wahrheit, so erstreben

wir ihn durch die Tugend der christlichen Hoffnung als Quelle der

Seligkeit, 'indem wir die selige Hoffnung und die herrliche Erscheinung
des großen Gottes erwarten' (Tit. 2, 13). »2

«Die Bande des Glaubens und der Hoffnung, durch die wir mit
unserem göttlichen Erlöser in seinem mystischen Leibe verbunden
werden, sind gewiß von großer Wichtigkeit und höchster Bedeutung.
Aber sicher nicht weniger wichtig und wirksam sind die Bande der

Liehe. » 3 Die Liebe ist ja nicht bloß Offensein für Gott und Christus
wie der Glaube, nicht bloß Warten, wie die Hoffnung, sie ist vielmehr
Hingeben an Gott und Christus. Die Liebe hat sogar, wie die Enzyklika
ausführt, « gleichsam nach einem von Gott selbst gegebenen Gesetz,
die Wirkung, daß sie in unsere liebenden Herzen Ihn selbst in Gegenliebe

hinabsteigen läßt gemäß dem Wort : 'Wenn jemand mich liebt

1 71 (227).
2 72 (228).
3 73 (228). Als Bekräftigung diene die Erklärung des Trienterkonzils

(Sess. VI, cap. 7 DB 800) : « Unde in ipsa iustificatione cum remissione pecca-
torum haec omnia insimul infusa accipit homo per Jesum Christum, cui inseritur :

fidem spem et caritatem. Nam fides, nisi ad earn spes accedat et Caritas, neque
unit perfecte cum Christo, neque corporis eius vivum membrum efiicit. »



Unsere Vereinigung mit Christus 167

wird mein Vater ihn lieben, und Wir werden zu ihm kommen und
Wohnung bei ihm nehmen' (Joh. 14, 23). b1

Gott ist in uns als gratia increata (inhabitatio), Christus durch die
Fülle seines Geistes ; dadurch aber daß wir Gott und Christus im Glauben
erkennen und in der Liebe umfassen, werden sie gegenwärtig gesetzt
als Objekt unseres Erkennens und Liebens. « Man spricht von einer
Einwohnung der göttlichen Personen, insofern sie in den geschaffenen,
vernunftbegabten Lebewesen auf unerforschliche Weise zugegen sind
und den Gegenstand ihrer Erkenntnis und Liebe bilden. »2

Die Akte des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe bringen also

gleichsam das habituelle Christusbild psychologisch in unser Bewußtsein,

sie stellen Christus dar in unserem Innenleben. Diese Akte
entsprechen an Bedeutung in etwa dem « hat » in welchem die allerseligste
Jungfrau Maria ihre Hingabe an die Botschaft Gottes zum Ausdruck
brachte. Das Jawort Mariens mußte ja der wirklichen Christusgeburt
vorausgehen, ohne diese Hingabe Mariens in Glauben, Hoffen und
Lieben, wäre Christus nicht aus Maria geboren, weil aber Glaube, Hoffnung

und Liebe vorausgingen, konnte Leo der Gr. sagen, Maria hätte
das göttliche Kind erst in ihrem Herzen empfangen bevor sie es dem
Leibe nach empfing 3.

Aus diesem Vergleich lassen sich analog die Bedeutung und
unerläßliche Notwendigkeit des lebendigen Glaubens und der innigen Liebe
mit ihren stetig wiederholten Akten erkennen für die Christusgestaltung
in unserer Seele.

Nachdem Christus durch die Akte der theologischen Tugenden in
unserem Innenleben dargestellt, oder gleichsam « gezeugt » ist, können
wir das Bild Christi nun auch in unserem äußeren Tun und Leben zum
Ausdruck bringen wie es etwa S. Augustinus beschreibt : « Die Mutter
(Maria) trug ihn (Christus) in ihrem Schöße, tragen wir ihn im Herzen.
Die Jungfrau wurde schwanger durch die Menschwerdung Christi,
schwanger sollen werden unsere Herzen durch den Glauben Christi. »1

« Da also Christus die Wahrheit, der Friede und die Gerechtigkeit ist,

1 73 (228).
2 80 (231). Die Enzyklika verweist hier auf S. Thomas I 43, 3 und macht

sich also auch in bezug auf die Inhabitatio die Lehre des Aquinaten zu eigen.
3 Sermo 21 PL 54, 191 : « Virgo regia davidicae stirpis eligitur, quae sacro

gravidanda fetu divinam humanamque prolem prius conciperet mente quam
corpore. »

4 Sermo 189, 3 PL 38, 1006.



168. Unsere Vereinigung mit Christus

so empfanget ihn durch den Glauben und gebäret ihn in den Werken ;

damit, was der Schoß Mariens tat im Fleische Christi, euer Herz tue
im Gesetze Christi. »1

2. Die Darstellung Christi in unserem äußeren Leben :

Durch Nächstenliebe: Der Drang wahrer Gottes- und Christusliebe
wird sich notwendigerweise entspannen und erfüllen durch die Liebe

zum Nächsten, zu den Gliedern Christi, zum hier auf Erden lebenden
Christus ; Christus will ja durch seine Glieder nicht bloß weiterleben,
sondern auch weiterlieben, deshalb hat er seinen Gliedern zugleich mit
der Fülle seines Geistes auch die Kraft seiner Liebe eingegossen. Mit
der Liebe, mit der er uns geliebt, sollen wir einander lieben, Christus
aber liebte uns so sehr, daß er sein Leben sogar hingab für seine Freunde.

Die Enzyklika stellt das Mühen und Arbeiten Christi für seine

Kirche als Vorbild auf für die Glieder Christi : « Es gab im Leben unseres
Erlösers keine Stunde, von der Menschwerdung an bis zum Ende
seines sterblichen Lebens, worin er nicht um die Formung und Vollendung

seiner Kirche bis zur Ermattung, obgleich Gottes Sohn, bemüht

war, mit dem strahlenden Vorbild seiner Heiligkeit, in Predigten,
Zwiegesprächen, Berufungen, Bestimmungen. Es ist daher Unser Wunsch,
es möchten alle, die in der Kirche ihre Mutter erkennen, eifrig erwägen,
daß tatkräftige Mitarbeit zum Auferbauen und zum Wachstum des

mystischen Leibes Jesu Christi nach dem Maß ihrer Stellung Pflicht
aller Glieder ist. »2

Der Liebe zu Gott und zu Christus muß die Liebe zum Nächsten

entsprechen : « Wie könnten wir denn auch behaupten, unseren
göttlichen Erlöser zu lieben, wenn wir diejenigen haßten, die Er selbst mit
seinem kostbaren Blute erlöst hat. »3

Gottes und Nächstenliebe befruchten und bereichern sich gegenseitig.

Je aufopfernder und fürsorgender die Liebe zu den Gliedern

Christi, um so mehr werden wir dadurch mit Christus verbunden, je
glühender die Gottes- und Christusliebe, um so stärker der Drang zur
Nächstenliebe : « Sogar dies ist Tatsache : Wir werden desto mehr mit
Gott und Christus verbunden sein, je mehr wir einer des andern Glieder
sind (Rom. 12, 5), in einmütiger Sorge füreinander (I. Kor. 12, 15). Und
wir selbst werden untereinander desto enger in Liebe verbunden und

1 Id. ibid. 192, 2 PL 38, 1012.
2 96 (241). 3 74 (229). Vgl. I. Joh. 4, 20s.



Unsere Vereinigung mit Christus 169

zusammengeschlossen sein, je glühender die Liebe ist, womit wir Gott
und unserem göttlichen Erlöser anhangen. »1

Die Liebe zur Kirche soll sich äußern, nicht nur im Denken und
Reden, sondern auch im Handeln 2. Oberstes Gesetz unserer Liebe sei :

Christi Braut so zu lieben, wie Christus sie wollte und mit seinem Blute
erkaufte. Teuer sollen uns daher auch sein die Sakramente, die Liturgie,
die Lieder, die liturgischen Bräuche und Sakramentalien. Die Autorität
der Braut Christi zu verehren, ihren Geboten und Gesetzen zu gehorchen
ist Kindespflicht gegenüber der Mutter. Auch den « menschlich schwachen
Bestandteilen » der Kirche sind wir Liebe schuldig3. Das bleibende
Motiv solch zuverlässiger und unverfälschter Liebe ist : « Wir müssen

uns angewöhnen in der Kirche Christus selbst zu erblicken », denn
Christus selber lebt in seiner Kirche, spendet durch sie Lehre, Leitung
und Heiligung, er stellt sich auf verschiedene Weise in den verschiedenen
Gliedern seiner Gemeinschaft dar4.

Auch unsere Sorge und Liebe sollen vorab gelten den Schwachen,

Verwundeten, Kranken, den Kindern und Armen, «in denen unsere
helfende Liebe mit innigem Mitleid die Person Jesu Christi selber

erkennen soll. »5

Unsere Liebe soll ferner ebenso universal sein wie die Liebe Christi
selber. Christen und Nichtchristen, Freunde und Feinde soll sie

umschließen 6. « Wir fühlen uns gedrängt, sagt der Heilige Vater, wieder
und wieder alle zu ermahnen, daß sie die gütige Mutter Kirche lieben
mit herzlicher, tätiger Liebe. » 7

Durch Gebet: Es lag nicht im Rahmen des Rundschreibens eine

Abhandlung über das Gebet zu geben und dessen Bedeutung für die

Christusvereinigung darzutun. Es sind aber die Mahnungen der Enzyklika

zu eindringlichem Beten sehr ernst. Sicher ist, daß uns das Gebet,
schon rein äußerlich gesehen, Christus ähnlich macht, weil ja Christus
selber auch sehr viel gebetet hat. « In besonderer Weise aber hat unser
Heiland seine glühende Liebe zur Kirche durch die innigen Gebete

geoffenbart, die Er an den himmlischen Vater für sie richtete. »8 Auch
Gebet ist also ein Ausdruck der Liebe und bedeutet : mit Gott in Ver-

1 Ibid.
2 89 (237) : « Nunmehr halten wir es noch für die Pflicht Unseres Hirtenamtes,

auch das Herz zu jener innigen Liebe zum mystischen Leibe Christi
anzuregen, die sich nicht nur im Denken und Reden, sondern auch im Handeln äußert. »

3 90 (238). 4 91 (238). 6 91 (239). 6 94 (239 s.).
7 107 (246 s.). 8 98 (241).



170 Unsere Vereinigung mit Christus

bindung treten, sich Ihm öffnen. So innig ist die Zusammengehörigkeit
von Gebet und mystischer Vereinigung mit Gott und Christus, daß die
hl. Theresia bekanntlich die verschiedenen Stufen der Gott- und
Christusvereinigung einfachhin Stufen des Gebetes nennt.

Der Heilige Vater gibt auch die wichtigsten Gebetsmeinungen an,
sie sind ebenso universal wie die Liebe, aus der das Gebet fließen soll :

« Kein Glied des verehrungswürdigen Leibes Christi wollen wir in
unserem gemeinsamen Beten vergessen. »1

Nicht nur das gemeinsame, auch das private Gebet besitzt « Würde
und Kraft », wir können nicht nur « durch Christus », sondern auch
« zu Christus » beten 2.

Im Zusammenhang mit dem Gebet wird auch auf die Bedeutung
und Hochschätzung der Betrachtung himmlischer Wahrheiten
hingewiesen 3. Besonders durch die Betrachtung können Gott und Christus
in unserer Seele dargestellt werden als « obiectum cognitum et amatum ».

Durch Flucht vor der Sünde: Christus ist in allem uns gleich
geworden außer in der Sünde, deshalb muß auch der Mensch, der

Christus ähnlich werden will vor allem das fliehen, was ihn Christus
unähnlich macht : die Sünde. « Durch weise Flucht vor der Sünde »,

diese mehr negative Seite unseres Strebens, sollen wir positiv Lehre und
Leben Christi zum Ausdruck bringen 4. Hierher gehört auch der vom
Papst « angelegentlichst empfohlene fromme Brauch der häufigen
Beichte »5, wie auch die « freiwillige Buße »6, der Glieder Christi, von
der das Heil vieler abhängt.

Durch die evangelischen Räte: Wer «alter Christus» werden will,
muß alle Tugenden erstreben, die Christus, das vollkommenste Vorbild

aller Tugenden, auszeichneten. So will es auch Christus : « Wie
aber Christus will, daß die einzelnen Glieder Ihm ähnlich werden, so

wünscht Er es aber auch vom ganzen Leib der Kirche. »7 Durch die

evangelischen Räte stellen die Braut Christi und das einzelne Glied
« die Armut, den Gehorsam und die unberührte Keuschheit des Erlösers
in sich dar » 8.

Durch Leiden: Es ist nicht zu verwundern, daß der Heilige Vater
schon im Vorwort zum Rundschreiben auf das Leiden hinweist als

notwendige Äußerung unserer Teilnahme am Leben Christi und unserer
Ähnlichkeit mit ihm : alles Herrliche, und Hohe wird nur aus dem

1 99 (242). 2 87 s. (236). 3 87 (236). 4 44 (214).
5 86 (235). 6 43 (213). ' 45 (214). 8 Ibid.



Unsere Vereinigung mit Christus 171

Leid geboren, deshalb sollen wir uns sogar freuen, wenn wir an Christi
Leiden teilnehmen dürfen, damit wir auch bei der Offenbarung seiner
Herrlichkeit uns freuen und frohlocken können (I. Petr. 4, 13)1. « Wie
der Erlöser des Menschengeschlechtes von denen, deren Heil zu wirken
Er auf sich genommen hatte, mit Nachstellungen, Verleumdungen und
Qualen überhäuft wurde, so muß die von Ihm gegründete Gemeinschaft
auch hierin ihrem göttlichen Stifter ähnlich werden. »2 Gegen Schluß
des Rundschreibens spricht der Heilige Vater noch einmal davon, daß

wir an uns ergänzen müssen was von den Leiden Christi noch aussteht.
«Nur durch sein Blut hat Er sich die Kirche erkauft (vgl. Apg. 20, 28).
So laßt uns, wie es die Sicherstellung unseres Heiles verlangt, frei den

blutigen Spuren unseres Königs folgen : 'Denn wenn wir zur Ähnlichkeit

mit seinem Tode verwachsen sind, werden wir es zugleich mit
seiner Auferstehung sein' (Rom. 6, 5). »3 Dann zählt der Heilige Vater
noch einmal auf, was ihm das Wichtigste scheint, um alle zum Mitleben
mit Christus zu führen : echte und tätige Liebe zur Kirche und den

Seelen, eifriges Gebet und wenn möglich tägliches Teilnehmen am
heiligen Meßopfer, durch freiwillige Buße den Leib in Zucht halten,
ihm Unerlaubtes versagen und auch Hartes und Rauhes ihm abfordern,
endlich die Mühen und Leiden des gegenwärtigen Lebens wie aus Gottes
Hand ergeben annehmen ; die Grundhaltung aber bei all dem soll sein :

den vergänglichen Gütern dieser Welt die ewigen vorzuziehen 4.

Es soll uns also nie überraschen, daß das Bild Christi, das wir
gleichsam durch unser Leben zeichnen, weitgehend — wie das Leben
des geschichtlichen Christus —- die Züge des Leidens trägt, denn wir
sind, wie es die Enzyklika mit Worten des Papstes Leo ausspricht :

durch die Taufe zum Fleisch des Gekreuzigten geworden s.

Durch die Eucharistie: Was den Christen auf dem Wege der

Umgestaltung seines inneren und äußeren Lebens am sichersten
voranbringt, ist die heilige Eucharistie, durch welche die Vereinigung mit
Christus in diesem sterblichen Leben « gleichsam zu ihrem Gipfelpunkt
geführt wird »6. Der göttliche Erlöser steht nicht nur in engster
Lebensgemeinschaft mit seiner Kirche als der vielgeliebten Braut, « sondern
in ihr (der Kirche) ist Er auch aufs innigste vereint mit der Seele jedes
einzelnen Gläubigen und sehnt sich danach, vor allem nach der heiligen
Kommunion, traute Zwiesprache mit ihr zu führen » 7. In der heiligen

1 2 (194). 2 3 (194). 3 104 (245). 4 Ibid.
5 106 (246). 6 81 (232). 7 87 (236).



172 Unsere Vereinigung mit Christus

Eucharistie wird uns ja der Urheber der übernatürlichen Gnaden selber

geschenkt, « damit wir aus ihm jenen Geist der Liebe schöpfen, der

uns antreibt, nicht mehr unser eigenes, sondern Christi Leben zu führen,
und in allen Gliedern seines gesellschaftlichen Leibes den Erlöser selbst

zu lieben » L Sicher sind die Minuten nach der heiligen Kommunion,
da sich die eucharistisch-substanzielle Gegenwart Christi auflöst in die

gnadenhaft-akzidentelle, die fruchtbarsten für das Werden des alter
Christus.

Zur Vervollständigung dieser Gedanken über die Mittel und unser
Mittun zur Christusgestaltung in uns, seien noch einige Vätertexte
angeführt.

Gregor von Nazianz gibt als Mittel zur Christusgestaltung an :

das Mitfeiern und Miterleben der liturgischen Festgeheimnisse. Durch
die einzelnen Feste sollen wir selbst alle Lebensalter Christi
durchwandeln, wir sollen uns mit Christus kreuzigen und begraben lassen,

um mit ihm aufzuerstehen2. « Wieviele Feste bringen mir all die
Geheimnisse Christi Und sie alle haben nur einen Hauptzweck : meine

Vollendung und Umwandlung und Rückkehr zum ersten Adam. » 3

Im Anschluß an Matth. 12, 50 betonen die Väter, daß auch wir
« Mutter Christi » werden können, indem wir Christus gebären in
unserer Seele durch Erfüllung des göttlichen Willens. Erfüllung des

göttlichen Willens macht nach Chrisostomus noch mehr zur Mutter
Christi als das wirkliche Gebären 4. Viele werden, so sagt Ambrosius,
Vater Christi durch Verkünden des Evangeliums (vgl. I. Kor. 4,15),
viele sind Mütter, weil sie Christus gebären : « Tu den Willen des Vaters,
damit du Christi Mutter werdest. »5 « Mutter Christi, lesen wir bei

Augustinus, ist die ganze Kirche, weil sie seine Glieder, d. h. seine

Gläubigen, gebiert durch die Gnade Gottes. Ebenso ist Mutter Christi
jede fromme Seele, die den Willen seines Vaters tut. » 6

Schließen wir diesen zweiten Teil unserer Untersuchung mit einem

Zitat aus Methodius : « Deshalb ist die Kirche schwanger und in Wehen,
bis Christus in uns gestaltet wird (vgl. Gal. 4,19), auf daß ein jeder

1 82 (233).
2 Orat. 38, 18 PG 36, a32 f.
3 Ibid. 38, 16 PG 36, 329 C.
4 In Math. hom. 45, 2 PG 57, 466 : « Ecce latam viam nobis aperit, et licet

non mulieribus modo, sed etiam viris in tali locari ordine ; imo et in longe maiori.
Id enim longe magis matrem facit quam partus. »

6 In Luc. 10, 25 PL 15, 1903.
6 De Virg. 5 PL 40, 399.



Unsere Vereinigung mit Christus 173

von den Heiligen durch seine Teilnahme an Christus als Christus geboren
werde. »1

Je vollkommener der Geist Christi intensiv und extensiv in uns
zur Auswirkung kommt durch unsere Bereitschaft und unser Mittun,
um so gründlicher wird unsere Umgestaltung in Christus, um so mehr
sind wir alter Christus. Je tiefer aber unsere Ähnlichkeit mit Christus,
um so harmonischer und inniger kann das Einssein mit Christus sich
gestalten. Es können also Christus und der alter Christus sich zu einer
Einheit finden, zur : una persona mystica. Hievon handelt der III. Teil.

III. TEIL
Das Einssein Christi und des alter Christus :

die eine mystische Person oder der ganze Christus

Nur homogene Teile können eine harmonische Einheit bilden.
Deshalb wurde Gott Mensch, und deshalb soll der Mensch alter Christus
werden, damit Gott und Mensch wieder eins würden in Christus. Dieses
Einswerden und Einssein ist aber nicht so zu verstehen, als ob das

Einssein, oder die eigentliche Vereinigung erst einsetzte und möglich
wäre, nachdem der Mensch die höchste Stufe seiner Umgestaltung in
Christus erreicht hat. Vielmehr entspricht jeder noch so geringen,
flüchtigen und unscheinbaren Ähnlichkeit mit Christus, sei es im Sein
oder Handeln auch ein bestimmter Grad von Einigung und Einssein
mit ihm ; anderseits wird auch jede Verbindung und Einigung mit
Christus im Gliede Christi eine größere Christusähnlichkeit bewirken. Je
christusähnlicher also der Mensch, um so inniger sein Einssein mit
Christus ; je inniger aber die Einheit mit Christus, um so größer die
Ähnlichkeit zwischen Christus und alter Christus.

A. Das Faktum der « una persona mystica » Christi
und der Glieder

Die Enzyklika erklärt in einem eigenen Abschnitt das Einssein
zwischen Christus und den Gliedern. Dieses Einssein, diese Einheit,
bildet nach unseren Darlegungen Ziel und Abschluß der beidseitigen
sog. passiven Angleichung, Abschluß des « Menschenähnlichwerdens »

Gottes und des « Christusähnlichwerdens » der Menschen.

1 Conviv. 8, 8 PG 18, 150 C.



174 Unsere Vereinigung mit Christus

« Zunächst ist es klar, heißt es im Rundschreiben 1, daß diese

Verbindung mit Christus sehr innig ist. »

Schrift und Tradition mühten sich schon immer die Einheit zwischen
Christus und seinen Gliedern, wie oben (S. 4 f.) schon angedeutet, durch
Worte und Bilder zu erklären. Die Enzyklika macht sich eine mehr
philosophisch-theologische Bezeichnung zu eigen, wenn sie schreibt :

« Es ist uralte, ständig von den Vätern weitergegebene Lehre, der göttliche

Erlöser bilde zusammen mit seinem gesellschaftlichen Leibe nur
eine einzige mystische Person. »2 Auf der gleichen mystischen Einheit
der Person fußt die Aussage der Enzyklika, « daß Christus derart Träger
der Kirche ist und in ihr gewissermaßen derart lebt, daß sie selbst
gleichsam ein zweiter Christus wird »3. Träger des Lebens zu sein ist
Sache der Person. Christus ist Träger der Kirche, heißt also wohl :

die Person Christi besitzt und trägt in ihrer virtuellen Ausdehnung
auch den mystischen Leib und dessen Glieder. Das übernatürliche
Leben und Wirken der Kirche ist also, getreu dem Grundsatze : actiones

sunt suppositorum, getragen von der physischen Person Christi. « Nach
unseren Ausführungen lebt Christus in uns durch seinen Geist, den Er
uns mitteilt, und durch den Er so in uns tätig ist, daß alle übernatürlichen

Wirkungen des Heiligen Geistes in den Seelen auch Christus
zugeschrieben werden müssen. »

4 Der physische, verklärte Christus, die

physische Person Christi und der mystische Leib bilden zusammen eine

mystische Person; sie gehören notwendig zusammen als Teile eines

(mystischen) Ganzen, sosehr, daß « die Kirche gleichsam die Fülle und
Ergänzung des Erlösers ist und Christus in jeder Beziehung in der
Kirche gleichsam Erfüllung findet » 5.

Bevor wir daran gehen die « una persona mystica » aus der Enzyklika

selber näher zu erklären, ist es, nachdem das Rundschreiben selber

auf eine uralte und ständig von den Vätern weitergegebene Lehre
verweist, aufschlußreich einige Vätertexte anzuführen.

Schwer wiederzugeben sind die Worte des hl. Athanasius : Das
Gebet Jesu um Einheit aller Menschen (Joh. 17,21 f.) umschreibt
Athanasius etwa mit den Worten : alle Menschen mögen eins werden
im (mystischen) Leibe und in ihm zur Vollkommenheit gelangen, «

damit sie von mir (Christus) getragen, zusammen ein Leib und ein Geist

seien denn wir alle, die wir an demselben teilnehmen, werden ein

i 67 (226). 2 Ibid.
3 51 (218). 4 77 (230). 6 78 (230).



Unsere Vereinigung mit Christus 175

Leib, da wir in uns den einen Herrn tragen »1. Wie St. Paulus (Gal. 3, 28)

sagt auch Chrysostomus 2, daß wir alle ein Christus (Xpicrroç sic)
geworden sind, nicht bloß eines (unum, wie die Vulgata wiedergibt),
sondern einer.

Sehr stark betont Augustinus die Einheit zwischen Christus und
den Gliedern, und zwar in bezug auf deren Sein und Tätigsein : In
Christus sind alle Menschen ein Mann geworden 3. « Aus Haupt und
Leib, aus zweien also, wird eine Person, wie aus Braut und Bräutigam. »4

Nur Haupt und Leib zusammen sind der ganze Christus 5, der
vollständige Mann 6. « Lasset uns Glück wünschen, lesen wir im
Johanneskommentar, daß wir nicht bloß Christen, sondern Christus geworden
sind da Christus das Haupt und wir die Glieder, so sind wir der

ganze Mensch, er und wir. » 7 Joh. 17, 19 legt Augustinus dahin aus,
daß Christus und die Christen nur ein « ich » haben, also nur eine Person
sind : « Ich heilige mich, das heißt : jene heilige ich in mir wie mich
selbst, denn in mir sind auch jene ich. »8 Dieses Einssein wirkt sich

aus auf unser Handeln und Tätigsein, es ist eigentlich nur einer tätig,
wir in Christus und Christus in uns, aber es ist derselbe : Christus.
Christus betet für uns als unser Priester, er betet in ums als unser
Haupt, er wird von uns gebeten als unser Gott. « Laßt und also zu
ihm durch ihn und in ihm beten. Das Psalmengebet sprechen wir
mit ihm und er spricht es mit uns, wir sprechen es in ihm und er
spricht es in uns. »9

Auf der mystischen Einheit der Person gründet der hl. Thomas

von Aquin einen guten Teil der Erlösungslehre. Während Augustinus
meist nur von einem « Menschen oder Mann », von einem « ich », vom
ganzen Christus spricht, um die Einheit Christi und seines mystischen
Leibes zu bezeichnen, geht St. Thomas einen Schritt weiter und spricht
von einer mystischen Person, die bestehe, nicht nur zwischen Christus

1 Ct. Arian. 3, 22 PG 26, 369 A.
2 In Col. hom. 8, 2 PG 62, 353.
3 In Psal. 29 enar. 2, 5 PL 36, 219.
4 In Psal. 30 enar. 2, 4 PL 36, 232.
6 In Psal. 30 enar. 2, 3 PL 36, 231.
6 In Psal. 58 sermo 1, 2 PL 36, 693 : « Totum integrum quemdam virum. »

7 In Joan, tract. 21, 8 PL 35, 1568.
8 Ibid. 108, 5 PL 35, 1916.
9 In Psal. 85 enar. 1 PL 37, 1081 s. ; vgl. In Psal. 56 enar. 1 PL 36, 662 :

« Si nobiscum est, loquitur in nobis, loquitur de nobis, loquitur per nos : quia
et nos loquimur in illo. »



176 Unsere Vereinigung mit Christus

und seinem gesamten Leib, sondern folgerichtig auch zwischen Christus
und jedem einzelnen Glied. Die Verdienste Christi kommen jedem
einzelnen Glied zugute, weil Haupt und Glieder eine mystische Person
ausmachen 1. « Haupt und Glieder sind gleichsam eine mystische Person,
deshalb erstreckt sich die Genugtuung Christi auf alle Gläubigen als
seine Glieder. »2

B. Wie erklärt sich die « una persona mystica »

1. Die Bezeichnung «mystischer Leib » unterscheidet zunächst den

gesellschaftlichen Leib der Kirche vom physischen Leihe Christi, der
aus Maria geboren wurde 3, deshalb ist die una persona mystica auch
niemals der physischen Person Christi, und die Einheit der mystischen
Person niemals der hypostatischen Union gleichzusetzen : « als ob das

unaussprechliche Band, womit der Sohn Gottes eine bestimmte menschliche

Natur mit sich vereinigte, auch die Gesamtkirche umfasse »4.

Die mystische Person verdankt also ihre Existenz niemals einer hypostatischen

Union zwischen Christus und den einzelnen Gliedern. Es ist
ein Irrtum, wenn manche « den göttlichen Erlöser und die Glieder der
Kirche zu einer einzigen physischen Person zusammenwachsen lassen » 5.

Die hypostatische Union ist die Vereinigung der göttlichen und
menschlichen Natur in einer, der zweiten göttlichen Person. Die una
persona mystica aber ist die Einheit, die sich ergibt aus der akzidentell-
gnadenhaften Verbindung Christi und seiner Gläubigen, also zweier,
als solcher fortbestehender Personen. Diese Zweiheit der physischen
Personen in der mystischen Einheit drückt St. Paulus aus, indem er
Christus und die Christen als Bräutigam und Braut einander gegenüberstellt

: « Er (Paulus) weiß zwar um die wunderbar innige Verbindung
Christi mit seinem mystischen Leib, aber er stellt sie dennoch wie Braut
und Bräutigam einander gegenüber (vgl. Ephes. 5, 22 f.). »6

2. Die Bezeichnung « mystisch » oder una persona mystica schließt
auch «jeden natürlichen Leib, sei es einen physischen, sei es einen so-

1 III 19, 4; de Verit. 29, 1 ad 11 : « Dicendum quod Christus et membra
eius sunt una persona mystica ; unde opera capitis sunt aliquomodo membrorum. »

2 III 48, 2 ad 1 ; vgl. III 49, 1 : « Sicut enim naturale corpus est unum ex
membrorum diversitate consistens, ita tota Ecclesia, quae est mysticum corpus
Christi, computatur quasi una persona cum suo capite, quod est Christus. »

3 58 (221). * 52 (218).
5 84 (234). « Ibid.



Unsere Vereinigung mit Christus 177

genannten moralischen aus »L Die mystische Person ist also auch nicht
das gleiche wie die physische Person des Menschen, und auch nicht das

gleiche wie eine moralische Person.

a) Im menschlichen Leib gibt es nur eine Person, nur ein Sein und
Dasein ; in Christus ist ebenfalls nur eine Person und nur ein Dasein :

das göttliche. « Im mystischen Leibe dagegen verbindet das einigende
Prinzip, obschon es bis ins Innerste geht, die Glieder so untereinander,
daß die einzelnen ihre Eigenpersönlichkeit vollauf bewahren. »2

Die mit Christus geeinten Gläubigen bewahren also ihre unberührte
Selbständigkeit und Integrität im Sein und Tätigsein. Wenn auch

Christus durch seinen Geist das formale und konstituierende Element
der mystischen Einheit ausmacht und wurzelhaft Träger des christlichen

Seins und Lebens ist, so bleibt doch der Mensch dessen freie und
verantwortliche Zweitursache.

b) Nachdem die mystische Einheit der Menschen in Christus weit
verschieden ist von der hypostatischen Einheit in Christus und von der

natürlich-physischen und substanziellen Einheit des menschlichen
Individuums, könnte man zur Ansicht kommen, die eine mystische Person
sei das gleiche wie eine moralische oder juridische Körperschaft und
Person. Aber auch hier zeigt die Enzyklika « keineswegs geringfügige,
sondern höchst bedeutungsvolle und schwerwiegende Unterschiede »3

auf. Diese Unterschiede beruhen hauptsächlich auf den die Einheit
verursachenden Prinzipien. « In der moralischen Körperschaft ist das

einigende Prinzip nämlich nichts anderes als der gemeinsame Zweck und
das gemeinsame Zusammenwirken aller zu demselben Zwecke mittels einer

gesellschaftlichen Obrigkeit. Im mystischen Leibe dagegen kommt
zu diesem Zusammenwirken noch ein anderes inneres Prinzip, das
sowohl dem ganzen Organismus wie den einzelnen Gliedern wirklich und
kraftvoll innewohnt. »4 Die Einheit der mystischen Person fußt also

nicht bloß auf gesellschaftlichen und rechtlichen «Bestandteilen und
Beziehungen » 5.

Die mystische Einheit der Personen in Christus ist nicht bloß
verschieden von jeder natürlichen Einheit, sei sie nun physisch oder moralisch,

sie überragt auch diese natürlichen Vereinigungen um ein Beträchtliches,

und zwar wiederum wegen des einigenden Prinzipes, das «in
sich betrachtet alle einigenden Bande, die einen physischen oder einen
moralischen Leib zusammenhalten, unermeßlich überragt. Dieses Prinzip

1 58 (221). 2 59 (221). 3 60 (222). 4 Ibid. 5 61 (222).

Divus Thomas 12



178 Unsere Vereinigung mit Christus

gehört nicht der natürlichen, sondern der übernatürlichen Ordnung

an, ja es ist in sich selber geradezu unendlich und unerschaffen : der
Geist Gottes, der, wie der engelgleiche Lehrer sagt, 'der Zahl nach ein
und derselbe, die ganze Kirche erfüllt und einigt' (de Verit. 29, 4) »l.

Nach diesem dreifachen Vergleich der una persona mystica mit der

hypostatischen Einheit in Christus, mit der physisch-substanziellen
Einheit des menschlichen Leibes und seiner Glieder, oder der natürlichen

Person und mit der moralischen Einheit rein menschlicher
Gesellschaften, läßt sich die mystische Person nun negativ und positiv näher
bestimmen.

Der Christus totus, die eine mystische Person, ist keine hypostatische

Einheit, auch keine physische im Sinne von substanziell wie die Einheit
des menschlichen Leibes und seiner Glieder, oder die natürliche Einheit
der menschlichen, natürlichen Person. Die mystische Person ist auch
nicht bloß moralisch eins wie die juridische, gesellschaftliche Person.

Positiv gesagt ist die Einheit, das esse unum der Teile, ein reales aber
akzidentelles Sein, das in bezug auf Würde und Wert jedes natürliche
Sein und jede natürliche Einheit, seien sie substanziell-physisch oder
akzidentell-moralisch, übersteigt. Ratione entis, oder seinsgemäß, ist
zwar die mystische Einheit als Akzidens geringer, als die substanzielle-
natürliche Einheit, sie ist aber in jeder Beziehung höher, auch schon

ratione entis, als die moralische und juridische Einheit.
Die Bezeichnung « una persona mystica » ist wohl der beste

Ausdruck für diese über-physische, über-natürliche Realität der Einheit
und des Ganzen aus Christus und seinen Gliedern.

C. Die einigenden Prinzipien der mystischen Person

Die Erhabenheit und Innigkeit unseres Einsseins mit Christus wird
noch klarer, wenn wir die verschiedenen « einigenden Prinzipien » oder
Bande auseinanderhalten. Solch einigende Bande werden sowohl von
Christus, als auch von den Christen geknüpft, sie sind also bilateral.
Es war von all diesen Banden schon im I. und II. Teil die Rede, aber
unter einem anderen Gesichtspunkt. Diese Bande sind nämlich auch

notwendig, damit die Menschen überhaupt mit Gott und Christus in
Kontakt kommen und des weitem zur Umgestaltung des Menschen.

1. Die Bande, die Christus knüpft, um sich mit uns zu verbinden :

1 60 (222).



Unsere Vereinigung mit Christus 179

a) Das erste Band ist das ewige Wissen Gottes, alle Menschen unter
Christus dem Haupte zusammenzufassen (oben S. 8 f.).

b) Das Band der natürlichen, fundamentalen Vereinigung aller Menschen

mit Christus auf Grund der Inkarnation (oben S. 15 f.).
c) Das Wissen Christi um alle seine Glieder, und seine Liebe zu ihnen

(oben S. 16).

d) Bindungen auf Grund der Erlösung, ähnlich dem Band zwischen dem
Besitzer und seinem Eigentum. Wir sind Gefangene Christi (oben
S. 17).

e) Die entscheidenden Bande aber, durch die Christus uns an sich

bindet, sind im Einströmen des vielgestaltigen « Geistes Christi » in
die Glieder zu suchen. Dadurch wird Christus Begründer, Erhalter
und Leiter seiner Glieder (oben S. 17-21). Zum Geiste Christi gehören,
wie oben (S. 21-23) dargetan, die ungeschaffene Gnade und die

geschaffene Gnade mit allen Tugenden, Gaben, Charismen und dem
sakramentalen Charakter (S. 154-158). Durch ebensoviele reale Bande
bindet uns Christus an sich.

2. Bande, die wir knüpfen :

Zu diesen Banden, oder Bindungen gehören, in einem gesagt, alle

unseren inneren und äußeren Akte, die wir setzen, getragen und bewegt
vom Geiste Christi.

a) Das erste und vornehmste Band, das wir durch persönliche Tat,
allerdings im Geiste Christi knüpfen, ist das dreifache Band der
theologischen Tugendakte : Glaube, Hoffnung und Liebe (oben S. 165-168).

b) Auch die christliche Nächstenliebe knüpft Bande mit Christus
und Gott (oben S. 168 f.).

c) Durch die Akte der eingegossenen moralischen Tugenden
entstehen ebensoviele Bande zwischen Christus und seinen Gliedern.

d) Das innigste Band, das immer von neuem geknüpft werden soll,
ist das Band des Gebetes (oben S. 169 f.).

e) Eine eigengeartete Bindung zwischen Christus und seinen Gliedern

entsteht durch die heilige Eucharistie (oben S. 171 f). Feckes 1

spricht von einer « organischen Verknüpfung zwischen zwei lebendigen
Menschennaturen und zwei selbständigen Personen ».

/) Da die Kirche nicht bloß ein mystischer, unsichtbarer Leib,
sondern auch eine sichtbare, gesellschaftliche Gemeinschaft ist, so wird

1 Feckes, 1. c. Die Lehre vom christlichen Vollkommenheitsstreben, S. 22 7.



180 Unsere Vereinigung mit Christus

sie auch durch sichtbare, die Enzyklika sagt, « rechtliche Bande »1

zusammengehalten. Die christliche Gemeinschaft ist nach dem Willen
ihres Stifters ein « vollkommener Gesellschaftskörper », deshalb müssen
dessen Glieder auch vereint sein durch das einheitliche Streben zum
gleichen Ziel2. Was weiter oben3 schon als Charakteristikum der
moralischen Körperschaft angegeben wurde : gemeinsamer Zweck,
gemeinsames Zusammenwirken unter einer Obrigkeit, muß sich auch in
der Kirche finden. Dieses Zusammenwirken tritt äußerlich in Erscheinung

durch « das Bekenntnis desselben Glaubens, durch die Gemeinschaft

derselben Sakramente, und die Teilnahme am selben Opfer, wie
auch durch die tätige Beobachtung derselben Gebote » und die
Unterordnung unter das allen sichtbare Oberhaupt4.

Diese sichtbaren, rechtlichen Bande, die unerläßlich sind, um auch
in den Bereich der unsichtbaren Verbindungen mit Christus erhoben

zu werden, schließen in erster Linie die Glieder unter sich zusammen
unter dem sichtbaren Oberhaupt. Sie verbinden aber auch mit Christus.
Die sichtbaren und unsichtbaren Bande der una persona mystica lassen

sich ebensowenig trennen wie die sichtbare und unsichtbare Kirche,
beide zusammen machen erst den ganzen Christus aus.

Wenn man nun bedenkt, daß die Kirche allein schon auf Grund
ihrer rechtlichen Bande, als sichtbare Gemeinschaft, jede andere menschliche

Gemeinschaft bei weitem überragt, kann man verstehen wie
erhaben über alles Irdische die Kirche erst ist auf Grund ihres unsichtbaren

Lebens als persona mystica, zu welcher auch wir Menschen ganz
gehören dürfen.

Wenn wir uns vor Augen halten, daß wir Menschen jetzt schon,
da wir noch fern vom Herrn wandeln, mit dem im Himmel verherrlichten
Christus eine Einheit, ein Ganzes, ja eine mystische Person sind und
zu Christus gehören wie uns selber unsere eigenen Glieder zugehören,
verstehen wir die emphatischen Worte des Papstes : « Nichts
Ehrenvolleres, nichts Erhabeneres, nichts Ruhmreicheres kann je erdacht
werden, als anzugehören der heiligen, katholischen, apostolischen,
römischen Kirche, durch die wir Glieder an dem gleichen verehrungswürdigen
Leibe werden, von dem einen erhabenen Haupte geleitet, von dem

gleichen göttlichen Geiste durchdrungen, von derselben Lehre und
demselben Brote der Engel in dieser ErdenVerbannung gestärkt, bis wir
dereinst auch dasselbe ewige Glück im Himmel genießen dürfen. »5

1 70 (227). 2 68 (226). 3 60 (222). 4 69 (227). 5 89 (237 s.).



Unsere Vereinigung mit Christus 181

IV. TEIL

Die gegenseitige Beziehung
der in der una persona geeinten Teile

(relatio unitorum, oder unio ut relatio)

Die zu einem Ganzen (una persona) geeinten Teile (Christus das

Haupt und die Christen seine Glieder), stehen innerhalb dieser Einheit
in Wechselbeziehung. Sie sind auf einander hingeordnet und bedürfen
einander wie die Teile einer Ganzheit.

Da die Teile nur eins werden konnten, weil sie einander ähnlich
wurden, ist der Grund der gegenseitigen Beziehung, oder das Fundament
des esse relativum in der gegenseitigen Verähnlichung oder Angleichung
zu finden. Diese Verähnlichung (immutatio extremorum) ist wesentlich

actio-passio ; diese hinwiederum wird auch vom hl. Thomas als

Fundament der Beziehung, des « esse ad » aufgeführt : « Die Vereinung
(unitio) ist ein gewisses Handeln und Leiden, wodurch aus vielen irgendwie

eines wird ; und diesem Handeln folgt jene Beziehung, welche

Vereinigung (unio) heißt. »1

Da die Enzyklika die Vereinigung mit Christus nicht mittels
philosophischer Begriffe darlegt, ist begreiflich, daß über diesen letzten Punkt
der Vereinigung, nämlich die Beziehung, das esse ad, im Rundschreiben
keine ausdrücklichen Darlegungen zu suchen sind. Doch wird das esse

relativum Christi und der Christen durch verschiedene Analogien, die
der Heiligen Schrift entnommen sind, miterklärt. Diese Analogien
illustrieren sowohl das Werden der Vereinigung, wie auch deren
Abschluß mit der für immer bleibenden gegenseitigen Beziehung der

geeinten Teile.
1. Das gegenseitige aufeinander Hingeordnetsein Christi und seiner

Glieder kommt am besten zum Ausdruck im paulinischen Bild vom
mystischen Leibe (davon handelt der ganze 1. Teil der Enzyklika).

Christus und die Glieder sind auf einander hingeordnet und
angewiesen wie die Glieder eines menschlichen, physischen Leibes. Die
Glieder haben nicht nur ein eigenes physisches Sein, den Vollwert ihres

1 III. Sent. 5, 1, 1 que 1 : « Unitio autem est quaedam actio vel passio qua
ex multis efficitur aliquomodo unum ; et hanc actionem sequitur ista relatio quae
est unio. »



182 Unsere Vereinigung mit Christus

Seins haben sie erst als die, eine Ganzheit konstituierenden Teile, also

im gegenseitigen Füreinandersein.
Das auf einander Hingeordnetsein Christi und der Christen als Teile

einer Ganzheit bringt das Rundschreiben auch zum Ausdruck durch
Herbeiziehung von Ephes. 1, 23. Die Enzyklika1 folgt der traditionellen
Auslegung dieses Textes : die Kirche ist die Fülle und Ergänzung Christi
des Hauptes, das in jeder Beziehung in der Kirche gleichsam Erfüllung
findet. Allerdings kann die Kirche und können die Glieder nur insoweit

Christus in dieser Zeitlichkeit verwirklichen und ergänzen, als sie

selber von Christus erfüllt sind, und gerade hierin liegt das gegenseitige
Dasein für einander wie es die Enzyklika zum Ausdruck bringt : « Man
darf aber nicht glauben, daß Christus, unser Haupt, weil Er eine so

überragende Stellung einnimmt, nicht nach der Hilfe seines mystischen
Leibes verlange. Denn auch von diesem gilt, was Paulus vom menschlichen

Organismus aussagt : ,Das Haupt kann nicht zu den Füßen

sprechen : ich bedarf euer nicht' (I. Kor. 12, 21. »3

2. Noch ein anderes paulinisches Bild illustriert die Beziehung
zwischen Christus und den Christen innerhalb der mystischen Einheit :

das Bild der keuschen Ehe zwischen Braut und Bräutigam : Ephes. 5,

21-33 3. In der Ehe werden zwei Menschen eins unter Wahrung des

selbständigen Eigenseins. Sie sind aber auf einander hingeordnet,
bedürfen, ergänzen und erfüllen einander, haben also ein tiefgreifendes
« esse ad ». Niemand wird die Realität der physischen und psychischen
gegenseitigen Hinordnung und Ergänzung der Geschlechter leugnen
wollen. Ja, wir müssen es uns eingestehen, daß der Mensch eben in
manchen Belangen, nicht bloß in den geschlechtlichen, unerfüllt bleibt,
wenn die gegenseitige Hinordnung nicht erfüllt wird. Deshalb ist es

besonders für das jungfräuliche Leben so eminent wichtig, daß das

« esse ad » aus dem Irdischen herausgehoben und auf Christus und Gott
hingelenkt wird. Dort, beim wahren Seelenbräutigam, findet jedes
« esse ad », jedes Bedürfen, wir können sogar sagen, jede potentia oboe-

dientialis, überreiche, göttliche Erfüllung. Während Braut und
Bräutigam durch Erfüllung der gegenseitigen Hinordnung ein Fleisch werden,
werden Christus und die Seele ein Geist. « Es heißt : die beiden werden
ein Fleisch sein. Wer dagegen dem Herrn anhängt, ist ein Geist mit
ihm. »4

1 78 (230 s.). 2 43 (212). 3 67 (226) und 84 (234).
4 I. Kor. 6, 16 f.



Unsere Vereinigung mit Christus 183

3. Ein ähnlicher Gesichtspunkt eröffnet sich durch die Analogie
zwischen Christus und dem Weinstock h Der Rebstock ist hingeordnet
auf die Frucht, deshalb nähren Wurzel und Stamm die Zweige, damit
die Frucht gedeihe, denn in ihr findet die Pflanze ihre Erfüllung, in
ihr ist die Pflanze erst ganz Weinstock. Ein ähnliches Verhältnis und
Hingeordnetsein besteht zwischen Christus dem Haupte und seinen

Gliedern. Die Glieder sind das von Christus her Erfüllte, und deshalb
ihrerseits dessen Erfüllung, Ergänzung, ja Frucht des Hauptes. Kein
Teil, weder der Rebstock noch die Traube, weder Christus noch das

Glied, ist vollkommen ohne den andern, nur zusammen sind sie ein
vollendetes Ganzes. Die Teile sind wegen einander und für einander
da. Der Erlöser und die Erlösten lassen sich nicht trennen ; diese

gehören zu Christus als Früchte der Erlösung wie die Traube zum Weinstock.

So tiefgehend ist das gegenseitige esse ad und Zusammengehören
als Teile des ganzen Christus, daß wir sie nicht einmal gedanklich
trennen können, denn wer Erlöser sagt, sagt auch schon Erlöste.

4. Um die unio ut relatio, das Einssein Christi und der Christen,
auf Grund der gegenseitigen Beziehungen zu beleuchten, kann als Analogie

auch angeführt werden die reale, wenn auch nur unilaterale
Relation zwischen der Menschennatur Christi und der Persona Verbi.
Diese Analogie ist nichts anderes als eine Weiterführung der in der

Enzyklika oft wiederkehrenden Analogie zwischen geschichtlichem und
mystischem Christus.

Die menschliche Natur ist wesentlich auf das Personsein
hingeordnet, weil sie nur als Person aktuierbar ist. Das esse personae ist
ein Wesensbestandteil der menschlichen Natur, deshalb ist auch das

Personsein hingeordnet und angewiesen auf die menschliche Natur als

das wesenseigene principium quo 2.

Ein ähnliches gegenseitiges Hingeordnetsein besteht auch zwischen

Christus dem Haupt und seinen Gliedern als notwendige Bestandteile
des Christus totus et unus. Christus und die Christen gehören zusammen
und vervollständigen sich zur una persona mystica, wie menschliche
Natur und menschliche Person den ganzen Menschen ausmachen.

1 67 (226).
2 Daß die menschliche Natur Christi keine eigene menschliche Subsistenz

besitzt, bedeutet aber nicht etwa eine Verkürzung oder UnVollkommenheit der
Menschennatur Christi ; vielmehr erreicht diese durch die Subsistenz des Logos
die höchste mögliche, sogar substanzielle Erfüllung ihrer potentia oboedientialis,
das heißt die höchste Form der substanziellen Vergöttlichung und Heiligung.



184 Unsere Vereinigung mit Christus

5. Um unser Einssein mit Christus in seiner ganzen Erhabenheit
aufzuzeigen, verweist die Enzyklika auf eine Analogie, die wir Christus
selber verdanken : « Ja, unser Heiland selbst zögert nicht, in seinem

hohepriesterlichen Gebet diese Vereinigung mit jener wunderbaren
Einheit zu vergleichen, durch die der Sohn im Vater ist und der Vater

im Sohn (Joh. 17, 21-23). » 1 Hätte nicht Christus selbst diesen Vergleich
angestellt, so hätten wir Menschen ihn wohl nie gewagt, denn dieser

Vergleich ist mehr geeignet die Verschiedenheit als die Gleichheit des

beidseitigen Einsseins darzutun. Eines aber zeigt diese analogia pro-
portionalitatis eindeutig, nämlich, daß die unio ut relatio, das auf
einander Bezogensein Christi und seiner mystischen Glieder, auch ein
reales Sein ist, sonst ließen sie sich nicht vergleichen.

Denn in der Trinität sind die Relationen höchste Realität, in sich
subsistierend und identisch mit den göttlichen Personen. Das ganze
Eigensein des Sohnes besteht im esse ad Patrem, in der relatio opposita.
Trotz, oder wegen dieses esse ad der drei Personen, sind sie nur ein Gott.

Ähnlich soll das ganze Sein und Leben des Menschen sich erfüllen
im « Sein zu Christus und Gott », um schon hier auf Erden und erst
recht für die Ewigkeit eins zu sein mit Gott.

Hören wir, als Abschluß dieser Untersuchung, die inhaltsreichen

Worte des Papstes : « Alle jene also, die sich des christlichen Namens

rühmen, müssen nicht nur unseren göttlichen Erlöser als erhabenes und
vollkommenstes Vorbild aller Tugenden betrachten, sondern auch durch
weise Flucht vor der Sünde und eifriges Heiligkeitsstreben so seine

Lehre und sein Leben in ihrem sittlichen Verhalten zum Ausdruck

bringen, daß sie, wenn der Herr erscheint, Ihm in seiner Herrlichkeit
ähnlich werden und Ihn sehen, wie Er ist (vgl. I. Joh. 3, 2). » 2

1 67 (226). 2 44 (214).


	Unsere Vereinigung mit Christus : im Anschluss an die Enzyklika "Mystici Corporis" [Fortsetzung und Schluss]

