Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Unsere Vereinigung mit Christus : im Anschluss an die Enzyklika
"Mystici Corporis" [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Kreider, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762303

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unsere Vereinigung mit Christus

Im AnschluBl an die Enzyklika « Mystici Cotportis »
Von Dr. P. Tuomas Kreider O. S. B.

(Fortsetzung und Schiuf)

B. Wie wird der Mensch durch den Geist Christi
zum alter Christus ?

I. Der sakramentale Charakter

Es muB auffallen, daB in der Enzyklika der sakramentale Charakter
als Mittel zur Christusvereinigung keine Erwihnung findet. Es wird
nur einmal beiliufig der Taufcharakter erwidhnt!. Da dem sakramen-
talen Charakter aber fundamentale Bedeutung zukommt in unserer
Christusverdhnlichung und Christusvereinigung, kann er in einer syste-
matischen Darlegung iiber diesen Punkt nicht {ibergangen werden.

In der vier Jahre nach « Mystici Corporis» erschienenen Liturgie-
Enzyklika « Mediator Dei » werden, wenn auch nur kurz, der Tauf- und
Priesterweihecharakter erwihnt. Durch den ihrer Seele « gleichsam ein-
gemeiBelten Taufcharakter » werden die Glieder Christi «zur Gotfes-
verehrung bestellt (ad cultum divinum deputantur) ; insofern nehmen sie,
ihrem Stande entsprechend, am Priestertum Christi selbst teil » . Das
unausloschliche Merkmal der Priesterweihe aber macht die Diener des
Heiligtums Jesus Christus als Priester gleichformig 3.

Diese beiden Hinweise : der Taufcharakter, a fortiori der Priester-
weihecharakter, gibt Anteil am Priestertum Christi und macht Christus

118 (201).

2 ALA S, XXXIX (1947), p. 555.

3 Ibid. 539: « Ac praeterea, ut supra diximus, iidem solummodo indelebili
nota illa insigniti sunt, qua Christo sacerdoti conformantur. »



Unsere Vereinigung mit Christus 155

gleichformig, beleuchten die Bedeutung des sakramentalen Charakters
fiir unsere Christusverahnlichung und Christusvereinigung. Auf Grund
dieser beiden AuBerungen méchte ich die Lehre iiber den sakramentalen
Charakter in bezug auf unsere Christusvereinigung in die These bringen :

Der sakramentale Charakter ist Teilnahme am Priestertum Christi
und bewirkt eine Verihnlichung mit Christus .

DaB Taufe, Firmung und Priesterweihe der Seele den sakramen-
talen Charakter, dieses signum spirituale et indelebile, einprigen, ist
Glaubenssatz 2.

Der sakramentale Charakter ist eine iibernatiirliche Qualitit, ist
eine Potenz und laBt sich als solche niher bestimmen aus ihrem Zweck
und Objekt. Der Charakter befihigt und verpflichtet den Menschen
— das wiederholt Thomas fast in jedem Artikel (III 63) — Gott zu
dienen im Kult des christlichen Lebens. Das christliche Leben als Kult-
handlung Gottes, besteht nicht nur im Empfangen und Spenden der
Sakramente, sondern umfaBt simtliche Bezirke des menschlichen
Lebens 3. Alles muBB Kult Gottes sein, Gott ehren, alles muf3 christ-
lichen Charakter tragen. Diese Form, diesen Ritus des christlichen
Lebens hat Christus selber begonnen und uns vorgelebt . Das ganze
Leben und Werk Jesu Christi war Leben und Werk des einzigen Mittlers
und Priesters, deshalb leitet sich der ganze Ritus der christlichen Reli-
gion her vom Priestertum Christi °.

Es dringt sich deshalb die logische Folgerung auf : Nachdem der
Ritus des christlichen Lebens sich von Christus herleitet, ist die Annahme
berechtigt, daB auch der sakramentale Charakter, diese Potenz, die uns
zu diesem Ritus verpflichtet und befihigt, einmal von Christus her auf
uns iibergeht und uns ferner Christus dhnlich macht im Sein und Téatig-
sein. Man muB also der geschaffenen und ungeschaffenen Gnade, die
mit dem Geiste Christi uns gegeben werden, auch den sakramentalen
Charakter beizidhlen.

1 In den Darlegungen, die sich auf den Charakter im allgemeinen beschrinken,
will ich der Lehre des hl. Thomas folgen, der ja auch in der Enzyklika nicht
weniger als 14 mal zitiert wird.

? Conc. Trid. Sess. VII, can. 9 (DB 852).

8 IV. Sent. 4, 1 (in fine) : « Unde hoc signum nihil aliud est quam quaedam
potentia qua potest in actiones hierarchicas, quae sunt ministrationes sacramen-
torum et receptiones sacramentorum, et aliorum quae ad fideles pertinent. Vgl
III 63, 2. '

4 IIT 62, 5 : « Similiter etiam per suam passionem initiavit ritum christianae
religionis. »

& IIT 63, 3.



156 Unsere Vereinigung mit Christus

In den nachfolgenden Texten hat St. Thomas klar und folgerichtig
diese Gedanken ausgesprochen : der ganze Ritus oder Dienst der christ-
lichen Religion leitet sich ab vom Priestertum Christi ; weil der Charakter
zu diesem Dienst befihigt, wird auch er vom Priestertum Christi her-
geleitet, ist Teilnahme am Priestertum Christi und macht uns Christus
dhnlich. « Nun aber ist der ganze heilige Dienst der christlichen Reli-
gion vom Priestertum Christi hergeleitet. Und so ist offenbar, da3 der
sakramentale Charakter in besonderer Weise der Charakter Christi ist,
dessen Priestertum die Glaubigen dhnlich gemacht werden entsprechend
den sakramentalen Charakteren, die nichts anderes sind als bestimmte,
von Christus selbst hergeleitete Arten der Teilnahme am Priestertum
Christi. » 1

« Ebenso erhalten die, die zum christlichen Dienst, dessen Urheber
Christus ist, bestimmt sind, den Charakter, durch den sie Christus dhn-
lich gemacht werden. Deshalb ist der Charakter im eigentlichen Sinne
Charakter Christi. »*

Christus besitzt die Vollgewalt des geistigen Priestertums (plenam
spiritualis sacerdotii potestatem) ; die Gldubigen aber werden Christus
dhnlich gemacht durch Teilnahme an dieser Vollgewalt ®. Diese Teil-
nahme verhilt sich zur Vollgewalt des Priestertums Christi wie die
instrumentale Kraft zur Hauptursache 4.

Der sakramentale Charakter und die gratia unionis

Wir kénnen nun den sakramentalen Charakter als Teilnahme am
Priestertum Christi und Verihnlichung mit Christus dadurch noch niiher
bestimmen, daf3 wir ihn vergleichen mit der Vollgewalt des Priestertums
Christi.

Christus besaB die heiligmachende Gnade, aber nicht den sakra-
mentalen Charakter, er ist vielmehr im Besitz der Vollgewalt des
geistigen Priestertums, das sich zum sakramentalen Priestertum ver-
hilt wie das Volle und Vollendete zu seiner Teilnahme 5. Diese Voll-

1 IIT 63, 3.

2 IIT 63,3 ad 2; vgl. IIT 68, 1 ad 3.

3 IIT 63, 5: « Character sacramentalis est gquaedam participatio sacerdotii
Christi in fidelibus eius : ut scilicet sicut Christus habet plenam spiritualis sacer-
dotii potestatem, ita fideles eius ei configurentur in hoc quod participant aliquam
spiritualem potestatem respectu sacramentorum et eorum quae pertinent ad divi-
num cultum. »

4 IIT 63,5 ad 1: «Character autem est in anima sicut quaedam virtus
instrumentalis. » Vgl. II1 63, 2.

5 IIT 63, 5: « Christus habet plenam sacerdotii spiritualis potestatem ...



Unsere Vereinigung mit Christus 157

gewalt des Priestertums kommt Christus zu auf Grund der substanziellen
Vereinigung von Gott und Mensch in der Person des Logos ; mit anderen
Worten Christus ist Priester durch die gratia unionis, wir aber sind zum
allgemeinen, oder zum besonderen Priestertum berufen und befihigt
durch den sakramentalen Charakter. Was also fiir Christus die gratia
unionis, ist fiir die Menschen der sakramentale Charakter ; es kommt
dem sakramentalen Charakter der Christen die Aufgabe und Bedeutung
zu, die in Christus der gratia unionis zukommt. Deshalb ist es nicht
abwegig zwischen gratia unionis und sakramentalem Charakter eine
Analogie anzustellen. Ja wir kénnen noch einen Schritt weiter gehen
und im Charakter, dieser Teilnahme am Priestertum Christi, servatis
servandis, eine Teilnahme an der gratia unionis sehen.

Es steht fest: Der Charakter ist eine Teilnahme am Priestertum
Christi ; Christus aber ist Priester durch die gratia unionis, also ist der
Charakter auch eine (instrumentale) Teilnahme an der gratia unionis.

Diese Teilhabe ist natiirlich nicht zu vergleichen, oder gleichzu-
setzen mit unserer Teilnahme an der geschaffenen Gnade Christi, denn die
gratia unionis ist etwas Substanzielles, UnverduBerliches, Personliches,
Unendliches. Aber diese letzte Folgerung zeigt den tiefsten Grund auf,
warum uns der sakramentale Charakter wirklich Christus &hnlich macht?®.

Aus der Analogie zwischen gratia unionis und sakramentalen
Charakter 148t sich des weiteren die Stellung und Bedeutung des Charak-
ters im Werden unserer Christusverihnlichung und Christusvereinigung
beleuchten.

Die hypostatische Union ist, wie wir oben sahen, der erste Schritt,
den Gott tat, um den Menschen dhnlich zu werden ; der sakramentale
Charakter aber ist, von uns aus gesehen, der erste Kontakt mit Christus,
die Eingliederung in seinen mystischen Leib ?, er ist deshalb auch der
Et propter hoc etiam Christo non competit habere characterem, sed potestas
sacerdotii eius comparatur ad characterem, sicut id quod est plenum et perfectum,
ad aliquam sui participationem. »

1 MATTHIAS J. SCHEEBEN sieht im Charakter einen « Reflex » und Abdruck
des gottmenschlichen Charakters, « denn gerade an diesem Charakter, wodurch
das Haupt zum Christus wird, miissen die Glieder partizipieren, um Christen zu
sein. Die Signatur der Menschheit Christi, wodurch sie ihre gottliche Wiirde
erhilt, ist aber nichts anderes als die hypostatische Union des Logos mit ihr;
folglich muB in den Gliedern des mystischen Leibes Christi ihr Charakter in einem
Siegel bestehen, das ihre Beziehung zum Logos als eine der hypostatischen Union
analoge und auf dieselbe gegriindete in ihnen darstellt und verwirklicht » (Mysterien

des Christentums, Herder, Freiburg 1941, S. 479 1.).

2 III 70, &4 : « Ideo baptisma imprimit characterem incorporantem hominem
Christo. »



158 Unsere Vereinigung mit Christus

erste Schritt auf dem Wege unserer Verdhnlichung mit Christus. Sankt
Thomas spricht von einem «Christus anziehen» durch die Verihn-
lichung des Charakters 1.

Die gratia unionis ist in Christus Wurzel und Quelle der Gnaden-
fillle. Der sakramentale Charakter ist bei den Gliedern Christi normaler-
weise Voraussetzung und Disposition fiir die Aufnahme der ungeschaf-
fenen und geschaffenen Gnade, die die durch den Charakter begonnene
Umgestaltung in Christus weiterfithren und vollenden.

II. Die Verdhnlichung mit Christus durch die Gnade Christi

1. Das Faktum

Hauptzweck und Hauptwirkung der mitgeteilten Gnadenfiille ist :
die Kirche und die Glieder Christus gleichzugestalten : « Oben haben
wir, Ehrwiirdige Briider, kurz und biindig dargelegt, wie Christus der
Herr seine reichen Gaben aus seiner gottlichen Fiille heraus in die Kirche
einstromen lassen will, damit sie Thm moglichst gleichgestaltet werde. » 2
Der Geist Christi wird der Kirche in reichstem Mafe mitgeteilt, damit
« sie selbst und ihre einzelnen Glieder von Tag zu Tag unserem Erijser
dhnlicher werden » 3. Christus teilt die Giiter, die Thm vornehmlich eigen
sind so seiner Kirche mit, « da3 diese in ihrem ganzen Leben, dem sicht-
baren wie dem geheimnisumbhiillten, Christc Bild moglichst vollkommen
zum Ausdruck bringt »*. Das ist deshalb méglich, weil Christus seine
Kirche an seinem eigenen gottlichen Leben teilnehmen liBt, mit seiner
« gottlichen Kraft » ihren ganzen Leib » « durchdringt, ndhrt und erhilt » °.
Der Geist Christi ist ja « Lebens- und Kraftprinzip » ¢, er macht uns
zu Adoptivkindern Gottes’. Unser Erloser floBt seiner Kirche Kraft
und Stirke ein, die goéttlichen Dinge zu erkennen und zu erstreben ;
« Von ihm strahlt in den Leib der Kirche alles Licht aus, wodurch die
Glaubigen iibernatiirliche Erleuchtung empfangen und jegliche Gnade,
durch die sie heilig werden, wie Er selber heilig ist. »® Christus ist es,
der seinen Gliubigen das Licht des Glaubens eingieBt und die Gaben
der Erkenntnis, der Einsicht und Weisheit ?, des Rates und der Stirke,

1IITI 69,9 ad 1: « Et sic omnes induunt Christum per configurationem
characteris. »

2 50 (217). 3 54 (219).

4 52 (218); vgl. 54 (219), wo auf II. Kor. 3, 18 verwiesen wird.

5 53 (218). 6 54 (218). 7 54 (219). 8 47 (215s.). 9 48 (216).



Unsere Vereinigung mit Christus 159

der Furcht und der Frommigkeit spendet . Christus lebt in uns und
ist in uns tdtig « durch seinen Geist », den er uns mitteilt 2. Der Geist
unseres Erlosers ist es, «der als Quelle aller Gnaden, Gaben und
Charismen fortwihrend und zu innerst die Kirche erfiillt und in ihr
wirkt » 3. Der Geist Christi, diese Lebens- und Kraftquelle, wohnt so-
wohl «dem ganzen Organismus wie den einzelnen Gliedern wirklich
und kraftvoll » inne # ; er ist Prinzip jeder wirklich zum Heile ersprieB-
lichen Lebensbetitigung . Der Geist Christi ist ganz im Haupte, ganz
im Leibe, ganz in den Gliedern und hat die Aufgabe, «alle Teile des
Leibes untereinander sowie mit ihrem erhabenen Haupte zu verbinden » ©.

Das letzte was vom Geiste Christi und seiner formenden Kraft
gesagt werden kann, liegt im Zitat aus einer Enzyklika Leo XIII :
« Es geniige der eine Satz: Christus ist das Haupt der Kirche, der
Heilige Geist ihre Seele (Divin. illud. A. A. S. 29, 650).»7

So lebt und wirkt also der im Himmel verkldrte Gottmensch Christus
Jesus durch seinen Geist in der Kirche und ihren Gliedern. « Nicht etwa,
wie manche moderne Christen es sich ertriumten, schafft der verklirte
Christus dadurch seine engste Verbindung mit den Christen und erweckt
dadurch den mystischen Leib, daB er selbst mit Gottheit und Mensch-
heit, mit Leib und Seele in jedem Getauften in steter Gegenwart an-
wesend ist und west, sondern das schafft er durch seinen Heiligen Geist.» 8

Der durch den Geist Christi belebte Organismus und jedes einzelne
Glied, soll fiir den Geist Christi das sein, was fiir den Logos der an-
genommene physische Leib war. Der mystische Leib soll in seinen
Gliedern Christus gleichsam sinnenfillig darstellen und wiedergeben,
Abbild und Nachbild Christi sein. Wir Menschen miissen mit unserem
leib-seelischen Dasein gleichsam das Substrat liefern, uns dem Geiste
Christi ganz hingeben und zur Verfiigung stellen.

Dieser Geist Christi aber, von dessen Wirkungen in den angefiihrten
Papstworten so eindringlich die Rede ist, hat wirklich die Virtualitit
den Menschen ganz zu durchdringen und umzugestalten bis zum alter
Christus. So wird es der Kirche Christi und den Gliedern Christi mog-
lich Christi Bild moglichst vollkommen zum Ausdruck zu bringen in
ihrem ganzen Leben, sowohl durch «das sichtbare, wie auch durch das
geheimnisumhiillte Leben » 9.

1 49 (216). 2 77 (230). 3 61 (223).

4 60 (222). 5 55 (219). 6 Ibid. 755 (220).
8 FECKES, l. c. Die Kirche als Herrenleib, S. 98.

® 52 (218).



160 Unsere Vereinigung mit Christus

2. Der Modus

Diese Worte der Enzyklika verlangen eine nihere Untersuchung
iiber das Bild Christt tm Menschen. Es sei gleich auf Grund des Rund-
schreibens folgende Unterscheidung festgehalten : Die Kirche, also auch
die Glieder Christi konnen das Bild Christi darstellen auf doppelte
Weise : durch das geheimnisumbhiillte und durch das sichtbare Leben.
Das erste mochte ich das ontische, oder habituelle, das zweite das
dynamasche Christusbild nennen.

a) Das geheimnisumhiillle oder ontische Christusbild

ist in nichts anderem zu suchen als in jener Wirkung, die der « Geist
Christi » mittels der heiligmachenden Gnade im Wesen der Seele als
ihrem Subjekt hervorbringt.

Damit etwas wirklich Bild, Abbild oder Nachbild genannt werden
kann, miissen zwei Bedingungen erfiillt sein : das Nachbild mull aus
dem, was es nachbilden soll, hervorgehen und zwar in spezifischer
Ahnlichkeit 1.

Diese beiden Bedingungen sind in der Wirkung, die der Geist
Christi in der Seele des Menschen hervorbringt, voll erfiillt. Der Geist
Christi flieBt von Christus dem Haupte in die Glieder und ist, wie oben
dargetan, sogar wesenhaft gleich im Haupte und in den Gliedern, des-
halb ist die formale Wirkung dieser Gnadenfiille spezifisch die gleiche
in der menschlichen Seele, ihrem neuen Subjekt, wie in der Seele Christi.
Die begnadete Seele wird Christus dhnlich, Bild Christi.

Es bleibt noch die Frage zu beantworten, ob der Mensch durch
die Gnade Christi wirklich dem Gottmenschen Christus und nicht blo
Gott dhnlich gemacht wird. Diese Méglichkeit ist keinesfalls abzulehnen,
denn die Gnade als geschaffene Qualitit — obwohl in ihrem Wesen
immer gratia Dei — kann und muf3 von ihrer Prinzipal- und Instru-
mentalursache Modifizierungen erfahren. Nun aber ist die Gnade, ein-
mal uns von Christus dem Gottmenschen verdient worden, wobei die
Menschennatur Christi als Instrumentalursache diente. Zum andern
wird uns die Gnade mitgeteilt durch Christus den Gottmenschen — es
gibt ja keine Gnade auBer durch Christus, wie es kein Sein gibt auller

1 S. Tuomas, Summa theol. I 35, 1: « Ad hoc ergo quod vere aliquid sit
imago, requiritur quod ex alio procedat simile et in specie, vel saltem in signo
speciei.» Vgl. I 93,



Unsere Vereinigung mit Christus 161

durch Gott — und bei dieser Gnadenvermittlung, ist nach allgemeiner
Lehre, die Menschennatur Christi wiederum Instrumentalursache.

Obwohl eine Wirkung als Ganzes betrachtet, ganz der Erstursache
und ganz der Instrumentalursache zukommt 1, so kénnen wir doch in
der Beschaffenheit der Wirkung die Spuren beider Ursachen erkennen
(z. B. in der Schrift), eben weil das Instrument, trotz der Applikation
und Elevation durch den Prinzipalagenten doch seinen Teil zur Wirkung
beitriagt, ja die Wirkung modifiziert, sonst wire die Anwendung eines
Instrumentes entweder iiberfliissig, oder man kénnte fiir eine bestimmte
Wirkung jedes beliebige Instrument anwenden 2,

Da die Menschennatur Christi zweimal, das heiit beim objektiven
und subjektiven Rechtfertigungsprozel3, Instrument der Gottheit Christi
ist, wird die hervorgebrachte Wirkung, die Gnade, eine gottmensch-
liche, «christliche » Prigung und Modifikation aufweisen : gratia Dei
wird gratia Christi. Als formale Wirkung wird diese Gnade unserer
Seele also nicht bloB das Bild Gottes einprigen, sondern das Bild Christi.

In dem MaBe also wird das geheimnisumhiillte Bild, das uns durch
den Geist Christi eingeprigt wird, die Ziige Christi des Gottmenschen
tragen und uns ihm dhnlich machen, als die Instrumentalursache in der
Gesamtwirkung formend mitwirkt. Fiir die gratia elevationis und die
imago elevationis des ersten Menschenpaares war Gott die einzige Exem-
plarursache. Fiir die gratia recreationis und imago recreationis aber ist
Christus der Gottmensch innere Exemplar- und Quasiformalursache.

Auch diese Lehre ist «uralt und stetig von den Vitern weiter-
gegeben ». KLEMENS von Alexandrien driickt diese Gedanken auf seine
Art aus : Das ewige Wort, der einzige Heiland, das Nachbild des all-
maichtigen Vaters « prigt selbst nach seinem eigenen Bilde dem Gnostiker
(dem vollkommenen Christen) die vollkommene Erscheinung wie mit
einem Siegel ein, sodall von Gott jetzt bereits an dritter Stelle (d. h. im
Christen) ein Abbild vorhanden ist, das soviel wie méglich der zweiten
Ursache dhnlich wird, nimlich dem wahrhaftigen Leben » 3.

ORIGENES sagt im Anschluf an Kol. 1, 15, daB unsere Seele ein
Bild des Bildes d. h. Christi wird, der selbst das Bild des unsichtbaren

1 Id., Summa contra Gentes III 70 (in fine).

2 Id., Summa theol. I 45, 5: « Causa secunda instrumentalis non participat
actionem causae superioris, nisi inquantum per aliquid sibi proprium dispositive
operetur ad effectum principalis agentis. Si igitur nihil ibi ageret secundum illud
quod est sibi proprium, frustra adhiberetur ad agendum:. »

3 Strom. 7, 3 PG 9, 422 AB.

Diyvus Thomas



162 Unsere Vereinigung mit Christus

Gottes ist!. In seinem Johanneskommentar lesen wir: « Denn, da
Christus in jedem einzelnen als das Leben sich findet, werden die Leben
vermehrt ... denn wirklich in jedem Heiligen findet sich Christus, und
es werden durch den einen Christus viele Christus gebildet, welche
dessen Nachahmer sind und in ihm nach dem Bilde Gottes geformt
sind. » 2.

Nach GREGOR von Nyssa wurde der Logos zum (sichtbaren) Bild
des unsichtbaren Gottes, damit durch die Gestalt, die er annahm
(durch die Menschennatur) in uns das Bild der urspriinglichen Schén-
heit dargestellt werde 3.

CyRILL von Alexandrien vergleicht die Umgestaltung unserer Seele
im Heiligen Geiste mit unserem Werden im MutterschofBle : « Sie (die
Seelen) werden durch Teilnahme am Heiligen Geist in Christus nach
seiner Schonheit geformt ... Es wird also Christus in uns geformt,
dadurch, daB uns der Heilige Geist eine Art gottlicher Gestalt ein-
senkt. »* Auch in uns soll die Siinde vernichtet werden, in dem wir
Christus in unsere Seelen einlassen « durch den Glauben und Teilnahme
am Geiste, der uns Christus dhnlich macht durch eine Heiligungs-
qualitdt » 5.

b) Das sichtbare, dynamische Christusbild

Durch das geheimnisumbhiillte oder ontische Bild, durch die for-
male Wirkung der habituellen Gnade, ist Christus dargestellt im tiefsten
Wesen unserer Seele. Die Kirche aber und die einzelnen Glieder miissen
das Bild Christi méglichst vollkommen zum Ausdruck bringen auch in
ihrem sichtbaren Leben 6. Das geheimnisumhiillte Christusbild muB
sichtbar werden, es muB, ausgehend vom Wesen der Seele auch deren
Potenzen erfassen, ja sogar iibergreifen auf die anima ut forma corporis,
auf die sog. Leibseele. Unser ganzes leib-seelisches Leben soll Christus
darstellen, Nachbild Christi sein. « Christus ist es auch, der sich auf
verschiedene Weise in den verschiedenen Gliedern seiner Gemeinschaft
darstellt. » 7

1 In Luc. hom. 8 PG 13, 1820 A.

2 In Joan. 6, 3 PG 14, 212 C.

3 De perf. christ. form. PG 46, 269 D : « Ea enim fuerit negotiatio Filii Dei,
ut propria forma, quam sumpsit, effectus homo, se rursus ad exemplaris pulchri-
tudinis figuram effingeret, ut esset id quod initio fuerat.»

4 Tn Isai. & orat. 2 PG 70, 936 B.

5 Hom. pasch. 10 PG 77, 617 D.

6 52 (218). 7 91 (238).



Unsere Vereinigung mit Christus 163

Durch den Geist Christi ist den Menschen alles gegeben, was sie
brauchen, um nicht blof im Sein, sondern auch im Tiétigsein Christi
Abbilder zu sein. Im Geiste Christi sind uns ja auch gegeben die
Tugenden, Gaben und Charismen, die aus dem habitus entitativus
hervorgehen, wie die natiirlichen Seelenpotenzen aus dem Wesen der
Seele. So greift das habituelle Christusbild mittels der eingegossenen
Tugenden und Gaben auf die Seelenpotenzen iiber. Es ist dem Christen
also méglich, das Tugendleben Christi nachzuahmen.

Die habituelle Gnade, die eingegossenen Tugenden und Gaben,
kurz der « Geist Christi» befihigt in Verbindung mit dem sakramen-
talen Charakter den Christen fiir Gott zu leben als «alter Christus »
und zwar «secundum ritum christianae vitae a Christo initiato per
passionem ».

Obwohl die Kirchenvater mehr das ontische oder habituelle Christus-
bild im Christen zeichnen, finden sich doch auch AuBerungen iiber das
dynamische Christusbild, so wenn KLEMENS von Alexandrien schreibt :
« Wir sind es, die in diesem lebenden und sich bewegenden Bildwerk,
dem menschlichen Korper, das Bild Gottes tragen ; ein Bild, das mit
uns wohnt, unser Ratgeber, unser Hausgenosse ist, das mit uns fiihlt,
das mit uns leidet. Wir sind fiir Gott ein Weihegeschenk geworden
wegen Christus. » 1

Nach AmBRos1uUs soll das Christusbild in unserem Leben sichtbar
werden : « Sein Bild leuchte in unserem Bekenntnis, es leuchte in der
Liebe, es leuchte in den Werken und Taten, damit, wenn méglich,
dessen ganze Art in uns zum Ausdruck komme ; er sei unser Haupt,
weil das Haupt des Mannes Christus ist ; er sei unser Auge, damit wir
durch ihn den Vater sehen ; er sei unsere Stimme, durch die wir zum
Vater reden ; er sei unsere Rechte, durch die wir Gott-Vater unsere
Opfer darbringen. » 2

Als Begriindung fiir das Werden und Entfalten des Christusbildes
und der Christusvereinigung, wie es der Dogmatiker erkennt, konnen
auch die Beschreibungen der Mystiker, besonders der HL. THERESIA, iiber
diese inneren Vorginge angefiihrt werden. Die hl. Theresia besaB ja
nicht nur die groBe Gnade der mystischen Erlebnisse, sondern auch die
Gabe, die inneren psychologischen Vorgdnge der Christus- und Gott-
vereinigung erkennen und beschreiben zu konnen.

1 Protr. &4 PG 8, 157 C.
2 De Isaac et anima 8, 75 PL 14, 557.



164 Unsere Vereinigung mit Christus

Nach den Darstellungen von Arois MAGER?! ist der Stufengang
kurz folgender: Auf der ersten Stufe des mystischen Gebetes (der
mystischen Vereinigung), nimmt Gott Besitz vom Willen, weil er (nach
Theresia) die Spitze der Seele als Geist ist. Der Wille ist begliickt und
ruht in Gott: Gebet der Ruhe. Auf der zweiten Stufe des mystischen
Gebetes, dem Gebet der Vereinigung (geistige Verlobung) greift Gott
iiber den Willen als Eingangspforte in das « Mark » der Seele, in die
Seele als Geist (anima ut spiritus) iiber. Die ganze Geistseele mit allen
ihren geistigen Fihigkeiten (Potenzen) wird der Gottvereinigung teil-
haftig. Nach der sog. passiven Reinigung der Sinne (dunkle Nacht des
Geistes) greift Gott von der Geistseele auf die Leibseele (anima ut
forma corporis) iiber. Auch der Leib wird miteinbezogen in die Gott-
vereinigung. Das ist die dritte und hichste Stufe der mystischen Ver-
einigung, die gesstliche Vermdihlung.

3. Unser Mittun

a) Allgemein: Aus der Tatsache, daBl das ontische oder habituelle
Christusbild auf unser sichtbares Leben iibergreifen mufl, um Christus
sichtbar darzustellen, ergibt sich logischerweise unser Mittun in der
groBen Lebensaufgabe unserer Umgestaltung auf Christus hin. Die
Seinsgemeinschaft muB auch von unserer Seite her zur Tatgemeinschaft
werden, wir miissen als freie Geschopfe antworten auf die Tat Gottes
und sie bejahen. « Gewi kann keiner leugnen, daB3 der Heilige Geist
Jesu Christi die einzige Quelle ist, aus der alles iibernatiirliche Leben
in die Kirche und ihre Glieder herabfliet ... Dal aber die Menschen
bestindig in den Werken der Heiligkeit verharren, daB sie unverdrossen
in der Gnade und Tugend voranschreiten, daB sie selbst mannhaft zum
Gipfel der christlichen Vollkommenheit emporstreben, und auch andere
nach Kriften dazu anspornen, daBl alles will der Geist Gottes nur dann
wirken, wenn die Menschen selbst durch tédgliches, tatkriaftiges Bemiihen
ihren Teil dazu beitragen. »? So erfiillen sich die in der Enzyklika
zitierten Paulusworte : « Seine (d.h. Gottes) Gnade ist in mir nicht
unwirksam geblieben, sondern ich habe mich mehr gemiiht als sie alle ;
doch nicht ich, sondern die Gnade Gottes mit mir» (I. Kor. 15, 10).
Erst wenn der Geist Christi intensiv und extensiv den ganzen Menschen

1 MAaGerR DRr. P. Arois, Mystik als seelische Wirklichkeit, Pustet, Graz,
S. 178-203.
2 85 (234).



Unsere Vereinigung mit Christus 165

an Seele und Leib erfaBt und umgestaltet hat, kénnen wir mit St. Paulus
sagen : « Ich lebe, doch nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir »
(Gal. 2, 20) ; erst dann fithren wir nicht mehr unser eigenes, sondern
Christi Leben!. «Alle jene also, die sich des christlichen Namens
rithmen, miissen nicht nur unsern géttlichen Erléser als erhabenes und
vollkommenstes Vorbild aller Tugenden betrachten, sondern auch durch
weise Flucht vor der Siinde und eifriges Heiligkeitsstreben so seine
Lehre und sein Leben in ihrem sittlichen Verhalten zum Awusdruck
bringen, daB sie, wenn der Herr erscheint, Ihm in seiner Herrlichkeit
dhnlich werden und Ihn sehen, wie Er ist (vgl. I. Joh. 3, 2).»2

b) Im Besonderen sei nun auch im AnschluBl an die Enzyklika
unser Mittun durch Ubung der entsprechenden Tugenden dargelegt.
Es kann sich natiirlich nicht darum handeln eine vollstindige Dar-
stellung des christlichen Tugendlebens- und Strebens zu geben, da die
Enzyklika, ihrer besonderen Sendung gemiB, nur auf die zeitbedingten
Erfordernisse eingeht 3.

1. Die Darstellung Christi in unserem Innenleben durch die theolo-
gischen Tugenden.

Die erste personliche und unerldBliche Tat, die der Mensch, gedringt
vom Geiste Christi, setzen muf3, um mit Christus in bewuBte Verbindung
zu treten, ist der Akt des Glaubens, diese freiwillige und bereitwillige
Bejahung Gottes, Christi, der Kirche, kurz des gesamten Glaubensgutes.
Der Glaubensakt ist der Auftakt zum Wachstum und zur Entfaltung
des christlichen Lebens in uns 4. Der Weg wird frei zur Entfaltung des
Geistes Christi. So ist es buchstdblich wahr, was St. Paulus schrieb,
daB durch den Glauben Christus in unseren Herzen wohnt, das heiBt
in unser BewuBtsein eintritt (Eph. 3, 17). «Und wie Christus, unser
Haupt, der Urheber unseres Glaubens ist, wenn Er mit lebendigem
Glauben aufgenommen, in unseren Herzen wohnt (Eph. 3, 17), so wird
Er auch sein Vollender sein (vgl. Hebr. 12, 2).»% Der Glaubensakt

1 .82 (233). 2 44 (214).

8 Eine gute, wirklich « christozentrische » Gesamtdarstellung bietet FECKES
Dr. Carr, Die Lehre vom christlichen Vollkommenheitsstreben, Herder, Frei-
burg 1949.

4 Conc. Trid. Sess. VI, cap. 8 (DB 801).

5 71 (228). Auch die fides informis bewahrt noch eine Verbindung mit
Christus : « Denn nicht jede Schuld, mag sie auch ein schweres Vergehen sein,
ist dergestalt, daB sie ... ihrer Natur gemd den Menschen vom Leib der Kirche
trennt» [23 (203)].



166 Unsere Vereinigung mit Christus

stellt nicht bloB3 den ersten Kontakt mit Christus und Gott her, Christus
selber tritt durch den Glaubensakt in unser Innenleben ein, und wird
dort gestaltet. « Wie stark wir durch diesen Glauben mit Gott verbunden
werden, zeigen die Worte des Liebesjiingers Jesu : ‘Wer immer bekennt,
daB Jesus der Sohn Gottes ist, in dem bleibt Gott, und er bleibt in Gott’
(I. Joh. 4, 15).»1

So bringt uns also der Glaube einen Schritt weiter auf dem Wege
der Christusgestaltung und Christusvereinigung, aber nicht etwa des-
halb, weil wir im Glaubensakt eine Tat setzten, die Christus auch
gesetzt hat, — er besall ja die Tugend des Glaubens nicht — sondern
weil wir durch den Glaubensakt, diese vornehmste Tat unseres Ver-
standes, bewu8t und personlich mit Christus in Verbindung treten und
uns ihm 6ffnen. Der Glaube ist also ein Erkennen und Anerkennen
Gottes und Christi, wie auch ihres Lebens und Wirkens in uns.

Je tiefer und lebendiger der Glaube, um so offener wird der Mensch
fir alles was ihm von Gott iiber Christus zukommt ; je tiefer die
Glaubenskenntnis, um so stirker das Sehnen und Hoffen nach Erfiillung
und Vollendung in Christus: « Wie wir aber durch den Glauben hier
auf Erden Gott anhangen als der Quelle der Wahrheit, so erstreben
wir ihn durch die Tugend der christlichen Hoffnung als Quelle der
Seligkeit, ‘indem wir die selige Hoffnung und die herrliche Erscheinung
des groBen Gottes erwarten’ (Tit. 2, 13).»?2

« Die Bande des Glaubens und der Hoffnung, durch die wir mit
unserem gottlichen Erloser in seinem mystischen Leibe verbunden
werden, sind gewiB von grofer Wichtigkeit und héchster Bedeutung.
Aber sicher nicht weniger wichtig und wirksam sind die Bande der
Liebe.»® Die Liebe ist ja nicht bloB Offensein fiir Gott und Christus
wie der Glaube, nicht bloB Warten, wie die Hoffnung, sie ist vielmehr
Hingeben an Gott und Christus. Die Liebe hat sogar, wie die Enzyklika
ausfithrt, « gleichsam nach einem von Gott selbst gegebenen Gesetz,
die Wirkung, daB sie in unsere liebenden Herzen Ihn selbst in Gegen-
liebe hinabsteigen 1468t gemal dem Wort : “‘Wenn jemand mich liebt . ..

171 (227).

2 72 (228).

3 73 (228). Als Bekriftigung diene die Erklirung des Trienterkonzils
(Sess. VI, cap. 7 DB 800) : « Unde in ipsa iustificatione cum remissione pecca-
torum haec omnia insimul infusa accipit homo per Jesum Christum, cui inseritur :
fidem spem et caritatem. Nam fides, nisi ad eam spes accedat et caritas, neque
unit perfecte cum Christo, neque corporis eius vivum membrum efficit. »



Unsere Vereinigung mit Christus 167

wird mein Vater ihn lieben, und Wir werden zu ihm kommen und
Wohnung bei ihm nehmen’ (Joh. 14, 23).»1

Gott ist in uns als gratia increata (inhabitatio), Christus durch die
Fiille seines Geistes ; dadurch aber daB wir Gott und Christus im Glauben
erkennen und in der Liebe umfassen, werden sie gegenwirtig gesetzt
als Objekt unseres Erkennens und Liebens. « Man spricht von einer
Einwohnung der géttlichen Personen, insofern sie in den geschaffenen,
vernunftbegabten Lebewesen auf unerforschliche Weise zugegen sind
und den Gegenstand ihrer Erkenntnis und Liebe bilden. » 2

Die Akte des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe bringen also
gleichsam das habituelle Christusbild psychologisch in unser BewuBt-
sein, sie stellen Christus dar in unserem Innenleben. Diese Akte ent-
sprechen an Bedeutung in etwa dem « fiat » in welchem die allerseligste
Jungfrau Maria ihre Hingabe an die Botschaft Gottes zum Ausdruck
brachte. Das Jawort Mariens muBte ja der wirklichen Christusgeburt
vorausgehen, ohne diese Hingabe Mariens in Glauben, Hoffen und
Lieben, wire Christus nicht aus Maria geboren, weil aber Glaube, Hoff-
nung und Liebe vorausgingen, konnte LEO DER GR. sagen, Maria hitte
das gottliche Kind erst in ihrem Herzen empfangen bevor sie es dem
Leibe nach empfing 2.

Aus diesem Vergleich lassen sich analog die Bedeutung und uner-
liBliche Notwendigkeit des lebendigen Glaubens und der innigen Liebe
mit ihren stetig wiederholten Akten erkennen fiir die Christusgestaltung
in unserer Seele.

Nachdem Christus durch die Akte der theologischen Tugenden in
unserem Innenleben dargestellt, oder gleichsam « gezeugt » ist, kénnen
wir das Bild Christi nun auch in unserem dulleren Tun und Leben zum
Ausdruck bringen wie es etwa S. AucuUsTINUS beschreibt : « Die Mutter
(Maria) trug ihn (Christus) in ihrem SchoBe, tragen wir ihn im Herzen.
Die Jungfrau wurde schwanger durch die Menschwerdung Christi,
schwanger sollen werden unsere Herzen durch den Glauben Christi. » *
«Da also Christus die Wahrheit, der Friede und die Gerechtigkeit ist,

1 73 (228).

2 80 (231). Die Enzyklika verweist hier auf S. THomAs I 43, 3 und macht
sich also auch in bezug auf die Inhabitatio die Lehre des Aquinaten zu eigen.

3 Sermo 21 PL 54, 191 : « Virgo regia davidicae stirpis eligitur, quae sacro
gravidanda fetu divinam humanamque prolem prius conciperet mente quam
corpore. »

4 Sermo 189, 3 PL 38, 1006.



168, Unsere Vereinigung mit Christus

so empfanget ihn durch den Glauben und gebiret ihn in den Werken ;
damit, was der Scho3 Mariens tat im Fleische Christi, euer Herz tue
im Gesetze Christi.»?

2. Die Darstellung Christi in unserem &duBleren Leben :

Durch Nichstenliebe : Der Drang wahrer Gottes- und Christusliebe
wird sich notwendigerweise entspannen und erfiillen durch die Liebe
zum Nachsten, zu den Gliedern Christi, zum hier auf Erden lebenden
Christus ; Christus will ja durch seine Glieder nicht bloB weiterleben,
sondern auch weiterlieben, deshalb hat er seinen Gliedern zugleich mit
der Fiille seines Geistes auch die Kraft seiner Liebe eingegossen. Mit
der Liebe, mit der er uns geliebt, sollen wir einander lieben, Christus
aber liebte uns so sehr, daf er sein Leben sogar hingab fiir seine Freunde.

Die Enzyklika stellt das Miihen und Arbeiten Christi fiir seine
Kirche als Vorbild auf fiir die Glieder Christi : « Es gab im Leben unseres
Erlssers keine Stunde, von der Menschwerdung an ... bis zum Ende
seines sterblichen Lebens, worin er nicht um die Formung und Vollen-
dung seiner Kirche bis zur Ermattung, obgleich Gottes Sohn, bemiiht
war, mit dem strahlenden Vorbild seiner Heiligkeit, in Predigten, Zwie-
gesprichen, Berufungen, Bestimmungen. Es ist daher Unser Wunsch,
es mochten alle, die in der Kirche ihre Mutter erkennen, eifrig erwigen,
daB3 fatkriftige Mitarbeit zum Auferbauen und zum Wachstum des
mystischen Leibes Jesu Christi nach dem MaB ihrer Stellung Pflicht
aller Glieder ist. » 2

Der Liebe zu Gott und zu Christus muf3 die Liebe zum Nichsten
entsprechen : « Wie kénnten wir denn auch behaupten, unseren gétt-
lichen Erléser zu lieben, wenn wir diejenigen haBten, die Er selbst mit
seinem kostbaren Blute erlést hat.»?

Gottes und Nichstenliebe befruchten und bereichern sich gegen-
seitig. Je aufopfernder und fiirsorgender die Liebe zu den Gliedern
Christi, um so mehr werden wir dadurch mit Christus verbunden, je
glithender die Gottes- und Christusliebe, um so stirker der Drang zur
Nichstenliebe : « Sogar dies ist Tatsache : Wir werden desto mehr mit
Gott und Christus verbunden sein, je mehr wir einer des andern Glieder
sind (R6m. 12, 5), in einmiitiger Sorge fiireinander (I. Kor. 12, 15). Und
wir selbst werden untereinander desto enger in Liebe verbunden und

1 1d. ibid. 192, 2 PL 38, 1012.
2 96 (241). 3 74 (229). Vgl I. Joh. &, 20s.



Unsere Vereinigung mit Christus 169

zusammengeschlossen sein, je glithender die Liebe ist, womit wir Gott
und unserem gottlichen Erléser anhangen. »?

Die Liebe zur Kirche soll sich duflern, nicht nur im Denken und
Reden, sondern auch im Handeln 2. Oberstes Gesetz unserer Liebe sei :
Christi Braut so zu lieben, wie Christus sie wollte und mit seinem Blute
erkaufte. Teuer sollen uns daher auch sein die Sakramente, die Liturgie,
die Lieder, die liturgischen Briuche und Sakramentalien. Die Autoritiit
der Braut Christi zu verehren, ihren Geboten und Gesetzen zu gehorchen
ist Kindespflicht gegeniiber der Mutter. Auch den «menschlich schwachen
Bestandteilen » der Kirche sind wir Liebe schuldig®. Das bleibende
Motiv solch zuverlissiger und unverfilschter Liebe ist : « Wir miissen
uns angewohnen in der Kirche Christus selbst zu erblicken », denn
Christus selber lebt in seiner Kirche, spendet durch sie Lehre, Leitung
und Heiligung, er stellt sich auf verschiedene Weise in den verschiedenen
Gliedern seiner Gemeinschaft dar 4.

Auch unsere Sorge und Liebe sollen vorab gelten den Schwachen,
Verwundeten, Kranken, den Kindern und Armen, «in denen unsere
helfende Liebe mit innigem Mitleid die Person Jesu Christi selber
erkennen soll. » 8

Unsere Liebe soll ferner ebenso universal sein wie die Liebe Christi
selber. Christen und Nichtchristen, Freunde und Feinde soll sie um-
schlieBen 8. « Wir fiithlen uns gedringt, sagt der Heilige Vater, wieder
und wieder alle zu ermahnen, daf3 sie die giitige Mutter Kirche lieben
mit herzlicher, tédtiger Liebe.»?

Durch Gebet: Es lag nicht im Rahmen des Rundschreibens eine
Abhandlung iiber das Gebet zu geben und dessen Bedeutung fiir die
Christusvereinigung darzutun. Es sind aber die Mahnungen der Enzy-
klika zu eindringlichem Beten sehr ernst. Sicher ist, dal uns das Gebet,
schon rein duBerlich gesehen, Christus #dhnlich macht, weil ja Christus
selber auch sehr viel gebetet hat. « In besonderer Weise aber hat unser
Heiland seine glithende Liebe zur Kirche durch die innigen Gebete
geoffenbart, die Er an den himmlischen Vater fiir sie richtete. »® Auch
Gebet ist also ein Ausdruck der Liebe und bedeutet : mit Gott in Ver-

1 Ibid.

2 89 (237) : « Nunmehr halten wir es noch fiir die Pflicht Unseres Hirten-
amtes, auch das Herz zu jener innigen Liebe zum mystischen Leibe Christi anzu-
regen, die sich nicht nur im Denken und Reden, sondern auch im Handeln duBert. »

3 90 (238). 4 91 (238). 5 91 (239). 6 94 (239s.).

7107 (246s.). 8 98 (241).



170 \ Unsere Vereinigung mit Christus

bindung treten, sich IThm 6ffnen. So innig ist die Zusammengehoérigkeit
von Gebet und mystischer Vereinigung mit Gott und Christus, daf3 die
hl. Theresia bekanntlich die verschiedenen Stufen der Gott- und Christus-
vereinigung einfachhin Stufen des Gebetes nennt.

Der Heilige Vater gibt auch die wichtigsten Gebetsmeinungen an,
sie sind ebenso universal wie die Liebe, aus der das Gebet flieBen soll :
« Kein Glied des verehrungswiirdigen Leibes Christi wollen wir in
unserem gemeinsamen Beten vergessen. » !

Nicht nur das gemeinsame, auch das private Gebet besitzt « Wiirde
und Kraft», wir koénnen nicht nur « durch Christus», sondern auch
«zu Christus » beten 2.

Im Zusammenhang mit dem Gebet wird auch auf die Bedeutung
und Hochschidtzung der Betrachtung himmlischer Wahrheiten hinge-
wiesen 2. Besonders durch die Betrachtung kénnen Gott und Christus
in unserer Seele dargestellt werden als «obiectum cognitum et amatum ».

Durch Flucht vor der Siinde: Christus ist in allem uns gleich
geworden auBer in der Siinde, deshalb muB auch der Mensch, der
Christus dhnlich werden will vor allem das fliehen, was ihn Christus
unihnlich macht : die Siinde. « Durch weise Flucht vor der Siinde »,
diese mehr negative Seite unseres Strebens, sollen wir positiv Lehre und
Leben Christi zum Ausdruck bringen . Hierher gehért auch der vom
Papst «angelegentlichst empfohlene fromme Brauch der hdufigen
Beichte » 5, wie auch die « freswillige Bufe » 8, der Glieder Christi, von
der das Heil vieler abhédngt.

Durch die evangelischen Rdite: Wer «alter Christus» werden will,
muB} alle Tugenden erstreben, die Christus, das vollkommenste Vor-
bild aller Tugenden, auszeichneten. So will es auch Christus: « Wie
aber Christus will, da die einzelnen Glieder Thm ihnlich werden, so
wiinscht Er es aber auch vom ganzen Leib der Kirche.»? Durch die
evangelischen Rite stellen die Braut Christi und das einzelne Glied
« die Armut, den Gehorsam und die unberiihrte Keuschheit des Erlésers
in sich dar» 8.

Durch Leiden: Es ist nicht zu verwundern, da3 der Heilige Vater
schon im Vorwort zum Rundschreiben auf das Leiden hinweist als not-
wendige AuBerung unserer Teilnahme am Leben Christi und unserer
Ahnlichkeit mit ihm : alles Herrliche und Hohe wird nur aus dem

199 (242). 2 87s. (236). 3 87 (236). 444 (214).
5 86 (235). ¢ 43 (213). T 45 (214). 8 Ibid.



Unsere Vereinigung mit Christus 174

Leid geboren, deshalb sollen wir uns sogar freuen, wenn wir an Christi
Leiden teilnehmen diirfen, damit wir auch bei der Offenbarung seiner
Herrlichkeit uns freuen und frohlocken kénnen (I. Petr. 4, 13) 1. « Wie
der Erloser des Menschengeschlechtes von denen, deren Heil zu wirken
Er auf sich genommen hatte, mit Nachstellungen, Verleumdungen und
Qualen iiberhduft wurde, so muf3 die von Ihm gegriindete Gemeinschaft
auch hierin ihrem géttlichen Stifter dhnlich werden. » 2 Gegen Schluf3
des Rundschreibens spricht der Heilige Vater noch einmal davon, daf3
wir an uns ergidnzen miissen was von den Leiden Christi noch aussteht.
« Nur durch sein Blut hat Er sich die Kirche erkauft (vgl. Apg. 20, 28).
So laBt uns, wie es die Sicherstellung unseres Heiles verlangt, frei den
blutigen Spuren unseres Konigs folgen : ‘Denn wenn wir zur Ahnlich-
keit mit seinem Tode verwachsen sind, werden wir es zugleich mit
seiner Auferstehung sein’ (Rém. 6, 5). »® Dann zihlt der Heilige Vater
noch einmal auf, was ihm das Wichtigste scheint, um alle zum Mitleben
mit Christus zu fithren : echte und titige Liebe zur Kirche und den
Seelen, eifriges Gebet und wenn moglich tégliches Teilnehmen am
heiligen MeBopfer, durch freiwillige BuBe den Leib in Zucht halten,
ihm Unerlaubtes versagen und auch Hartes und Rauhes ihm abfordern,
endlich die Mithen und Leiden des gegenwirtigen Lebens wie aus Gottes
Hand ergeben annehmen ; die Grundhaltung aber bei all dem soll sein :
den verginglichen Giitern dieser Welt die ewigen vorzuziehen 2.

Es soll uns also nie iiberraschen, daB das Bild Christi, das wir
gleichsam durch unser Leben zeichnen, weitgehend — wie das Leben
des geschichtlichen Christus — die Ziige des Leidens trigt, denn wir
sind, wie es die Enzyklika mit Worten des Papstes Leo ausspricht :
durch die Taufe zum Fleisch des Gekreuzigten geworden 5.

Durch die Eucharistie: Was den Christen auf dem Wege der Um-
gestaltung seines inneren und duBeren Lebens am sichersten voran-
bringt, ist die heilige Eucharistie, durch welche die Vereinigung mit
Christus in diesem sterblichen Leben « gleichsam zu ihrem Gipfelpunkt
gefithrt wird » . Der gottliche Erloser steht nicht nur in engster Lebens-
gemeinschaft mit seiner Kirche als der vielgeliebten Braut, « sondern
in ihr (der Kirche) ist Er auch aufs innigste vereint mit der Seele jedes
einzelnen Glaubigen und sehnt sich danach, vor allem nach der heiligen
Kommunion, traute Zwiesprache mit ihr zu fiihren » 7. In der heiligen

12 (194). 23 (194). 3 104 (245). 4 Ibid.
5 106 (246). 6 81 (232). 787 (236).



172 Unsere Vereinigung mit Christus

Eucharistie wird uns ja der Urheber der iibernatiirlichen Gnaden selber
geschenkt, « damit wir aus ihm jenen Geist der Liebe schopfen, der
uns antreibt, nicht mehr unser eigenes, sondern Christi Leben zu fithren,
und in allen Gliedern seines gesellschaftlichen Leibes den Erloser selbst
zu lieben » 1. Sicher sind die Minuten nach der heiligen Kommunion,
da sich die eucharistisch-substanzielle Gegenwart Christi auflost in die
gnadenhaft-akzidentelle, die fruchtbarsten fiir das Werden des alter
Christus.

Zur Vervollstindigung dieser Gedanken iiber die Mittel und unser
Mittun zur Christusgestaltung in uns, seien noch einige Vitertexte
angefiihrt.

GREGOR von Nazianz gibt als Mittel zur Christusgestaltung an:
das Mitfeiern und Miterleben der liturgischen Festgeheimnisse. Durch
die einzelnen Feste sollen wir selbst alle Lebensalter Christi durch-
wandeln, wir sollen uns mit Christus kreuzigen und begraben lassen,
um mit ihm aufzuerstehen 2. « Wieviele Feste bringen mir all die
Geheimnisse Christi ! Und sie alle haben nur einen Hauptzweck : meine
Vollendung und Umwandlung und Riickkehr zum ersten Adam. »?

Im AnschluB an Matth. 12, 50 betonen die Viter, daB auch wir
« Mutter Christi » werden konnen, indem wir Christus gebdren in
unserer Seele durch Erfiillung des gottlichen Willens. Erfiillung des
gottlichen Willens macht nach CHRISOSTOMUS noch mehr zur Mutter
Christi als das wirkliche Gebdren 4. Viele werden, so sagt AMBROSIUS,
Vater Christi durch Verkiinden des Evangeliums (vgl. I. Kor. 4, 15),
viele sind Miitter, weil sie Christus gebéren : « Tu den Willen des Vaters,
damit du Christi Mutter werdest. »® «Mutter Christi, lesen wir bei
AUGUSTINUS, ist die ganze Kirche, weil sie seine Glieder, d. h. seine
Glaubigen, gebiert durch die Gnade Gottes. Ebenso ist Mutter Christi
jede fromme Seele, die den Willen seines Vaters tut.»®

SchlieBen wir diesen zweiten Teil unserer Untersuchung mit einem
Zitat aus METHODIUS : « Deshalb ist die Kirche schwanger und in Wehen,
bis Christus in uns gestaltet wird (vgl. Gal. 4, 19), auf dal} ein jeder

182 (233).

2 Orat. 38,18 PG 36, 332 1.

8 Ibid. 38,16 PG 36, 329 C.

4 In Math. hom. 45, 2 PG 57, 466 : « Ecce latam viam nobis aperit, et licet
non mulieribus modo, sed etiam viris in tali locari ordine ; imo et in longe maiori.
Id enim longe magis matrem facit quam partus. »

5 In Luc. 10, 25 PL 15, 1903.

6 De Virg. 5 PL 40, 399.



Unsere Vereinigung mit Christus 173

von den Heiligen durch seine Teilnahme an Christus als Christus geboren
werde. » !

Je vollkommener der Geist Christi intensiv und extensiv in uns
zur Auswirkung kommt durch unsere Bereitschaft und unser Mittun,
um so griindlicher wird unsere Umgestaltung in Christus, um so mehr
sind wir alter Christus. Je tiefer aber unsere Ahnlichkeit mit Christus,
um so harmonischer und inniger kann das Einssein mit Christus sich
gestalten. Es konnen also Christus und der alter Christus sich zu einer
Einheit finden, zur : una persona mystica. Hievon handelt der III. Teil.

ITI. TEIL

Das Einssein Christi und des alter Christus :
die eine mystische Person oder der ganze Christus

Nur homogene Teile kénnen eine harmonische Einheit bilden.
Deshalb wurde Gott Mensch, und deshalb soll der Mensch alter Christus
werden, damit Gott und Mensch wieder eins wiirden in Christus. Dieses
Einswerden und Einssein ist aber nicht so zu verstehen, als ob das
Einssein, oder die eigentliche Vereinigung erst einsetzte und moglich
wire, nachdem der Mensch die héchste Stufe seiner Umgestaltung in
Christus erreicht hat. Vielmehr entspricht jeder noch so geringen,
fliichtigen und unscheinbaren Ahnlichkeit mit Christus, sei es im Sein
oder Handeln auch ein bestimmter Grad von Einigung und Einssein
mit ihm ; anderseits wird auch jede Verbindung und Einigung mit
Christus im Gliede Christi eine groBere Christusédhnlichkeit bewirken. Je
christusiahnlicher also der Mensch, um so inniger sein Einssein mit
Christus ; je inniger aber die Einheit mit Christus, um so groBer die
Ahnlichkeit zwischen Christus und alter Christus.

A. Das Faktum der «una persona mystica » Christi
und der Glieder

Die Enzyklika erklart in einem eigenen Abschnitt das Einssein
zwischen Christus und den Gliedern. Dieses Einssein, diese Einheit,
bildet nach unseren Darlegungen Ziel und AbschluB der beidseitigen
sog. passiven Angleichung, AbschluB des « Menschendhnlichwerdens »
Gottes und des « Christusahnlichwerdens » der Menschen.

1 Conviv. 8,8 PG 18, 150C.



174 Unsere Vereinigung mit Christus

« Zunichst ist es klar, heiBt es im Rundschreiben !, daB3 diese Ver-
bindung mit Christus sehr innig ist. »

Schrift und Tradition miihten sich schon immer die Einheit zwischen
Christus und seinen Gliedern, wie oben (S. 4 f.) schon angedeutet, durch
Worte und Bilder zu erkliren. Die Enzyklika macht sich eine mehr
philosophisch-theologische Bezeichnung zu eigen, wenn sie schreibt :
« Es ist uralte, stindig von den Vitern weitergegebene Lehre, der gott-
liche Erléser bilde zusammen mit seinem gesellschaftlichen Leibe nur
etne einzige mystische Person.»? Auf der gleichen mystischen Einheit
der Person fuBt die Aussage der Enzyklika, « daB3 Christus derart Trdger
der Kirche ist und in ihr gewissermallen derart lebt, dall sie selbst
gleichsam ein zwester Christus wird » 2. Triger des Lebens zu sein ist
Sache der Person. Christus ist Trager der Kirche, heilt also wohl :
die Person Christi besitzt und trdgt in ihrer virtuellen Ausdehnung
auch den mystischen Leib und dessen Glieder. Das iibernatiirliche
Leben und Wirken der Kirche ist also, getreu dem Grundsatze : actiones
sunt suppositorum, getragen von der physischen Person Christi. « Nach
unseren Ausfithrungen lebt Christus in uns durch seinen Geist, den Er
uns mitteilt, und durch den Er so in uns titig ist, daB alle ibernatiir-
lichen Wirkungen des Heiligen Geistes in den Seelen auch Christus zu-
geschrieben werden miissen. »* Der physische, verklarte Christus, die
physische Person Christi und der mystische Leib bilden zusammen eine
mystische Person,; sie gehoren notwendig zusammen als Teile eines
(mystischen) Ganzen, sosehr, dafl «die Kirche gleichsam die Fiille und
Erginzung des Erlosers ist und Christus in jeder Beziehung in der
Kirche gleichsam Erfiillung findet » ®.

Bevor wir daran gehen die « una persona mystica » aus der Enzy-
klika selber niher zu erkliren, ist es, nachdem das Rundschreiben selber
auf eine uralte und stindig von den Vitern weitergegebene Lehre ver-
weist, aufschluBreich einige Vitertexte anzufiihren.

Schwer wiederzugeben sind die Worte des hl. ATHANASIUS : Das
Gebet Jesu um Einheit aller Menschen (Joh. 17, 21 f.) umschreibt
Athanasius etwa mit den Worten : alle Menschen médgen eins werden
im (mystischen) Leibe und in ihm zur Vollkommenheit gelangen, « da-
mit sie von mir (Christus) getragen, zusammen ein Leid und ein Geist
seien ... denn wir alle, die wir an demselben teilnehmen, werden ein

167 (226). 2 Tbid.
3 51 (218). 4 77 (230). 5 78 (230).



Unsere Vereinigung mit Christus 175

Leib, da wir in uns den einen Herrn tragen » . Wie St. Paulus (Gal. 3, 28)
sagt auch CHRysostoMmus 2, daB wir alle ein Christus (Xpuotog €lg)
geworden sind, nicht bloB eines (unum, wie die Vulgata wiedergibt),
sondern einer.

Sehr stark betont AucusTiNus die Einheit zwischen Christus und
den Gliedern, und zwar in bezug auf deren Sein und Titigsein: In
Christus sind alle Menschen ein Mann geworden 3. « Aus Haupt und
Leib, aus zweien also, wird eine Person, wie aus Braut und Briutigam. » ¢
Nur Haupt und Leib zusammen sind der ganze Christus ®, der voll-
stindige Mann 8. « Lasset uns Gliick wiinschen, lesen wir im Johannes-
kommentar, daBl wir nicht bloB Christen, sondern Christus geworden
sind ... da Christus das Haupt und wir die Glieder, so sind wir der
ganze Mensch, er und wir.» 7 Joh. 17, 19 legt Augustinus dahin aus,
daB Christus und die Christen nur ein « ich » haben, also nur eine Person
sind : « Ich heilige mich, das heit : jene heilige ich in mir wie mich
selbst, denn in mir sind auch jene ich.»?® Dieses Einssein wirkt sich
aus auf unser Handeln und Titigsein, es ist eigentlich nur einer titig,
wir in Christus und Christus in uns, aber es ist derselbe : Christus.
Christus betet fiir uns als unser Priester, er befef in ums als unser
Haupt, er wird von uns gebeten als unser Gott. «LaBt und also zu
ihm durch ihn und in ihm beten. Das Psalmengebet sprechen wir
mit thm und er spricht es mit wuns, wir sprechen es in thm und er
spricht es i uns.»?® '

Auf der mystischen Einheit der Person griindet der hl. THoMAS
von Aquin einen guten Teil der Erlésungslehre. Wihrend Augustinus
meist nur von einem « Menschen oder Mann », von einem «ich», vom
ganzen Christus spricht, um die Einheit Christi und seines mystischen
Leibes zu bezeichnen, geht St. THOMAS einen Schritt weiter und spricht
von einer mystischen Person, die bestehe, nicht nur zwischen Christus

Ct. Arian. 3, 22 PG 26, 369 A.

In Col. hom. 8, 2 PG 62, 353.

In Psal. 29 enar. 2,5 PL 36, 219.

In Psal. 30 enar. 2, &4 PL 36, 232.

In Psal. 30 enar. 2, 3 PL 36, 231.

In Psal. 58 sermo 1, 2 PL 36, 693 : « Totum integrum quemdam virum. »
In Joan. tract. 21, 8 PL 35, 1568.

Ibid. 108, 5 PL 35, 1916.

In Psal. 85 enar, 1 PL 37, 1081 s.; vgl. In Psal. 56 enar. 1 PL 36, 662 :
« Si nobiscum est, loquitur in nobis, loquitur de nobis, loquitur per nos: quia
et nos loguimur in illo. »

© o 1 & o B 0 0 M



176 Unsere Vereinigung mit Christus

und seinem gesamten Leib, sondern folgerichtig auch zwischen Christus
und jedem einzelnen Glied. Die Verdienste Christi kommen jedem ein-
zelnen Glied zugute, weil Haupt und Glieder eine mystische Person aus-
machen . « Haupt und Glieder sind gleichsam eine mystische Person,
deshalb erstreckt sich die Genugtuung Christi auf alle Gliubigen als
seine Glieder. » 2

B. Wie erklirt sich die «una persona mystica » ?

1. Die Bezeichnung « mystischer Leib » unterscheidet zunichst den
gesellschaftlichen Leib der Kirche vom physischen Leibe Christi, der
aus Maria geboren wurde 3, deshalb ist die una persona mystica auch
niemals der physischen Person Christi, und die Einheit der mystischen
Person niemals der hypostatischen Union gleichzusetzen : «als ob das
unaussprechliche Band, womit der Sohn Gottes eine bestimmte mensch-
liche Natur mit sich vereinigte, auch die Gesamtkirche umfasse » 4.
Die mystische Person verdankt also ihre Existenz niemals einer hyposta-
tischen Union zwischen Christus und den einzelnen Gliedern. Es ist
ein Irrtum, wenn manche « den gottlichen Erloser und die Glieder der
Kirche zu einer einzigen physischen Person zusammenwachsen lassen » ®.

Die hypostatische Union ist die Vereinigung der géttlichen und
menschlichen Natur in einer, der zweiten gottlichen Person. Die una
persona mystica aber ist die Einheit, die sich ergibt aus der akzidentell-
gnadenhaften Verbindung Christi und seiner Glidubigen, also zweier,
als solcher fortbestehender Personen. Diese Zweiheit der physischen
Personen in der mystischen Einheit driickt St. Paulus aus, indem er
Christus und die Christen als Briutigam und Braut einander gegeniiber-
stellt : « Er (Paulus) weiB zwar um die wunderbar innige Verbindung
Christi mit seinem mystischen Leib, aber er stellt sie dennoch wie Braut
und Briutigam einander gegeniiber (vgl. Ephes. 5, 22 f.). »

2. Die Bezeichnung « mystisch » oder una persona mystica schlieBt
auch « jeden natiirlichen Leib, sei es einen physischen, sei es einen so-

1 IIT 19, 4; de Verit. 29, 7 ad 11: « Dicendum quod Christus et membra
eius sunt una persona mystica ; unde opera capitis sunt aliquomodo membrorum. »

2 IIT 48, 2 ad 1; vgl. III 49,1 : « Sicut enim naturale corpus est unum ex
membrorum diversitate consistens, ita tota Ecclesia, quae est mysticum corpus
Christi, computatur quasi una persona cum suo capite, quod est Christus. »

3 58 (221). 4 52 (218).

5 84 (234). 6 Ibid.



Unsere Vereinigung mit Christus 177

genannten moralischen aus » 1. Die mystische Person ist also auch nicht
das gleiche wie die physische Person des Menschen, und auch nicht das
gleiche wie eine moralische Person.

a) Im menschlichen Leib gibt es nur eine Person, nur ein Sein und
Dasein ; in Christus ist ebenfalls nur eine Person und nur ein Dasein :
das gottliche. « Im mystischen Leibe dagegen verbindet das einigende
Prinzip, obschon es bis ins Innerste geht, die Glieder so untereinander,
daB die einzelnen ihre Eigenpersonlichkeit vollauf bewahren.»?

Die mit Christus geeinten Glaubigen bewahren also ihre unberiihrte
Selbstindigkeit und Integritit im Sein und Titigsein. Wenn auch
Christus durch seinen Geist das formale und konstituierende Element
der mystischen Einheit ausmacht und wurzelhaft Triger des christ-
lichen Seins und Lebens ist, so bleibt doch der Mensch dessen freie und
verantwortliche Zweitursache.

b) Nachdem die mystische Einheit der Menschen in Christus weit
verschieden ist von der hypostatischen Einheit in Christus und von der
natiirlich-physischen und substanziellen Einheit des menschlichen Indi-
viduums, konnte man zur Ansicht kommen, die eine mystische Person
sei das gleiche wie eine moralische oder juridische Korperschaft und
Person. Aber auch hier zeigt die Enzyklika « keineswegs geringfiigige,
sondern héchst bedeutungsvolle und schwerwiegende Unterschiede » 3
auf. Diese Unterschiede beruhen hauptsichlich auf den die Einheit ver-
ursachenden Prinzipien. «In der moralischen Korperschaft ist das
einigende Prinzip ndmlich nichts anderes als der gemeinsame Zweck und
das gemeinsame Zusammenwirken aller zu demselben Zwecke mittels einer
gesellschaftlichen Obrigkeit. Im mystischen Leibe dagegen ... kommt
zu diesem Zusammenwirken noch ein anderes inneres Prinzip, das so-
wohl dem ganzen Organismus wie den einzelnen Gliedern wirklich und
kraftvoll innewohnt.»* Die Einheit der mystischen Person fuflt also
nicht bloB auf gesellschaftlichen und rechtlichen «Bestandteilen und
Beziehungen » 5.

Die mystische Einheit der Personen in Christus ist nicht bloB ver-
schieden von jeder natiirlichen Einheit, sei sie nun physisch oder mora-
lisch, sie diberragt auch diese natiirlichen Vereinigungen um ein Betricht-
liches, und zwar wiederum wegen des einigenden Prinzipes, das «in
sich betrachtet alle einigenden Bande, die einen physischen oder einen
moralischen Leib zusammenhalten, unermeBlich tiberragt. Dieses Prinzip

1 58 (221). 2 59 (221). 3 60 (222). 4 Ibid. 5 61 (222).

Diyvus Thomas 12



178 Unsere Vereinigung mit Christus

gehort ... nicht der natiirlichen, sondern der #bernatiirlichen Ordnung
an, ja es ist in sich selber geradezu unendlich und unerschaffen : der
Geist Gottes, der, wie der engelgleiche Lehrer sagt, ‘der Zahl nach ein
und derselbe, die ganze Kirche erfiillt und einigt’ (de Verit. 29, 4) » ',

Nach diesem dreifachen Vergleich der una persona mystica mit der
hypostatischen Einheit in Christus, mit der physisch-substanziellen
Einheit des menschlichen Leibes und seiner Glieder, oder der natiir-
lichen Person und mit der moralischen Einheit rein menschlicher Gesell-
schaften, 1aB3t sich die mystische Person nun negativ und positiv niher
bestimmen.

Der Christus totus, die eine mystische Person, ist keine hypostatische
Einheit, auch keine physische im Sinne von substanziell wie die Einheit
des menschlichen Leibes und seiner Glieder, oder die natiirliche Einheit
der menschlichen, natiirlichen Person. Die mystische Person ist auch
nicht bloB moralisch eins wie die juridische, gesellschaftliche Person.
Positiv gesagt ist die Einheit, das esse unum der Teile, ein reales aber
akzidentelles Sein, das in bezug auf Wiirde und Wert jedes natiirliche
Sein und jede natiirliche Einheit, seien sie substanziell-physisch oder
akzidentell-moralisch, iibersteigt. Ratione entis, oder seinsgemiB, ist
zwar die mystische Einheit als Akzidens geringer, als die substanzielle-
natiirliche Einheit, sie ist aber in jeder Beziehung hdher, auch schon
ratione entis, als die moralische und juridische Einheit.

Die Bezeichnung «una persona mystica » ist wohl der beste Aus-
druck fiir diese iiber-physische, iiber-natiirliche Realitit der Einheit
und des Ganzen aus Christus und seinen Gliedern.

C. Die einigenden Prinzipien der mystischen Person

Die Erhabenheit und Innigkeit unseres Einsseins mit Christus wird
noch klarer, wenn wir die verschiedenen « einigenden Prinzipien » oder
Bande auseinanderhalten. Solch einigende Bande werden sowohl von
Christus, als auch von den Christen gekniipft, sie sind also bilateral.
Es war von all diesen Banden schon im I. und II. Teil die Rede, aber
unter einem anderen Gesichtspunkt. Diese Bande sind nidmlich auch
notwendig, damit die Menschen iiberhaupt mit Gott und Christus in
Kontakt kommen und des weitern zur Umgestaltung des Menschen.

1. Die Bande, die Christus kniipft, um sich mit uns zu verbinden :

160 (222).



Unsere Vereinigung mit Christus 179

a) Das erste Band ist das ewige Wissen Gottes, alle Menschen unter
Christus dem Haupte zusammenzufassen (oben S. 8f.).

b) DasBand der natiirlichen, fundamentalen Vereinigung aller Menschen
mit Christus auf Grund der Inkarnation (oben S. 15 f.).

¢) Das Wissen Christi um alle seine Glieder, und seine Liebe zu ihnen
(oben S. 16).

d) Bindungen auf Grund der Erlosung, dhnlich dem Band zwischen dem
Besitzer und seinem Eigentum. Wir sind Gefangene Christi (oben
5. 17).

e) Die entscheidenden Bande aber, durch die Christus uns an sich
bindet, sind im Einstromen des vielgestaltigen « Geistes Christi» in
die Glieder zu suchen. Dadurch wird Christus Begriinder, Erhalter
und Leiter seiner Glieder (oben S. 17-21). Zum Geiste Christi gehéren,
wie oben (S. 21-23) dargetan, die ungeschaffene Gnade und die
geschaffene Gnade mit allen Tugenden, Gaben, Charismen und dem
sakramentalen Charakter (S. 154-158). Durch ebensoviele reale Bande
bindet uns Christus an sich.

2. Bande, die wir kniipfen :

Zu diesen Banden, oder Bindungen gehdren, in einem gesagt, alle
unseren inneren und duBeren Akte, die wir setzen, getragen und bewegt
vom Geiste Christi.

a) Das erste und vornehmste Band, das wir durch persénliche Tat,
allerdings im Geiste Christi kniipfen, ist das dreifache Band der theo-
logischen Tugendakte : Glaube, Hoffnung und Liebe (oben S. 165-168).

b) Auch die christliche Nachstenliebe kniipft Bande mit Christus
und Gott (oben S. 168 {.).

¢) Durch die Akte der eingegossenen moralischen Tugenden ent-
stehen ebensoviele Bande zwischen Christus und seinen Gliedern.

d) Das innigste Band, das immer von neuem gekniipft werden soll,
ist das Band des Gebetes (oben S. 169 f.).

¢) Eine eigengeartete Bindung zwischen Christus und seinen Glie-
dern entsteht durch die heilige Eucharistie (oben S. 171 f). FEeckes!?
spricht von einer « organischen Verkniipfung zwischen zwei lebendigen
Menschennaturen und zwei selbstiandigen Personen ».

f) Da die Kirche nicht bloB ein mystischer, unsichtbarer Leib,
sondern auch eine sichtbare, gesellschaftliche Gemeinschaft ist, so wird

1 FeckEes, 1. c. Die Lehre vom christlichen Vollkommenheitsstreben, S. 227.



180 Unsere Vereinigung mit Christus

sie auch durch sichtbare, die Enzyklika sagt, «rechtliche Bande»! zu-
sammengehalten. Die christliche Gemeinschaft ist nach dem Willen
ihres Stifters ein « vollkommener Gesellschaftskorper », deshalb miissen
dessen Glieder auch vereint sein durch das einheitliche Streben zum
gleichen Ziel 2. Was weiter oben?® schon als Charakteristikum der
moralischen Koérperschaft angegeben wurde : gemeinsamer Zweck, ge-
meinsames Zusammenwirken unter einer Obrigkeit, muB3 sich auch in
der Kirche finden. Dieses Zusammenwirken tritt duBerlich in Erschei-
nung durch « das Bekenntnis desselben Glaubens, durch die Gemein-
schaft derselben Sakramente, und die Teilnahme am selben Opfer, wie
auch durch die titige Beobachtung derselben Gebote » und die Unter-
ordnung unter das allen sichtbare Oberhaupt .

Diese sichtbaren, rechtlichen Bande, die unerliBlich sind, um auch
in den Bereich der unsichtbaren Verbindungen mit Christus erhoben
zu werden, schlieBen in erster Linie die Glieder unter sich zusammen
unter dem sichtbaren Oberhaupt. Sie verbinden aber auch mit Christus.
Die sichtbaren und unsichtbaren Bande der una persona mystica lassen
sich ebensowenig trennen wie die sichtbare und unsichtbare Kirche,
beide zusammen machen erst den ganzen Christus aus.

Wenn man nun bedenkt, dal die Kirche allein schon auf Grund
ihrer rechtlichen Bande, als sichtbare Gemeinschaft, jede andere mensch-
liche Gemeinschaft bei weitem iiberragt, kann man verstehen wie er-
haben iiber alles Irdische die Kirche erst ist auf Grund ihres unsicht-
baren Lebens als persona mystica, zu welcher auch wir Menschen ganz
gehoren diirfen.

Wenn wir uns vor Augen halten, dall wir Menschen jetzt schon,
da wir noch fern vom Herrn wandeln, mit dem im Himmel verherrlichten
Christus eine Einheit, ein Ganzes, ja eine mystische Person sind und
zu Christus gehéren wie uns selber unsere eigenen Glieder zugehéren,
verstehen wir die emphatischen Worte des Papstes: « Nichts Ehren-
volleres, nichts Erhabeneres, nichts Ruhmreicheres kann je erdacht
werden, als anzugehoren der heiligen, katholischen, apostolischen, rémi-
schen Kirche, durch die wir Glieder an dem gleichen verehrungswiirdigen
Leibe werden, von dem einen erhabenen Haupte geleitet, von dem
gleichen géttlichen Geiste durchdrungen, von derselben Lehre und dem-
selben Brote der Engel in dieser Erdenverbannung gestirkt, bis wir
dereinst auch dasselbe ewige Gliick im Himmel genieBen diirfen. »?

170 (227). 2 68 (226). 3 60 (222). 169 (227). 5 89 (237s.).



Unsere Vereinigung mit Christus 181

IV. TEIL

Die gegenseitige Beziehung
der in der una persona geeinten Teile

(relatio unitorum, oder unio ut relatio)

Die zu einem Ganzen (una persona) geeinten Teile (Christus das
Haupt und die Christen seine Glieder), stehen innerhalb dieser Einheit
in Wechselbeziehung. Sie sind auf einander hingeordnet und bediirfen
einander wie die Teile einer Ganzheit.

Da die Teile nur eins werden konnten, weil sie einander #hnlich
wurden, ist der Grund der gegenseitigen Beziehung, oder das Fundament
des esse relativum in der gegenseitigen Verdhnlichung oder Angleichung
zu finden. Diese Verdhnlichung (immutatio extremorum) ist wesent-
lich actio-passio; diese hinwiederum wird auch vom hl. Thomas als
Fundament der Beziehung, des « esse ad » aufgefiihrt : « Die Vereinung
(unitio) ist ein gewisses Handeln und Leiden, wodurch aus vielen irgend-
wie eines wird ; und diesem Handeln folgt jene Beziehung, welche Ver-
einigung (unio) heiBt.»?

Da die Enzyklika die Vereinigung mit Christus nicht mittels philo-
sophischer Begriffe darlegt, ist begreiflich, da8 iiber diesen letzten Punkt
der Vereinigung, nimlich die Beziehung, das esse ad, im Rundschreiben
keine ausdriicklichen Darlegungen zu suchen sind. Doch wird das esse
relativam Christi und der Christen durch verschiedene Analogien, die
der Heiligen Schrift entnommen sind, miterklirt. Diese Analogien
illustrieren sowohl das Werden der Vereinigung, wie auch deren Ab-
schluB mit der fiir immer bleibenden gegenseitigen Beziehung der
geeinten Teile.

1. Das gegenseitige aufeinander Hingeordnetsein Christi und seiner
Glieder kommt am besten zum Ausdruck im paulinischen Bild vom
mystischen Leibe (davon handelt der ganze 1. Teil der Enzyklika).

Christus und die Glieder sind auf einander hingeordnet und an-
gewiesen wie die Glieder eines menschlichen, physischen Leibes. Die
Glieder haben nicht nur ein eigenes physisches Sein, den Vollwert ihres

1 III. Sent. 5, 1, 1 quc 1: « Unitio autem est quaedam actio vel passio qua
ex multis efficitur aliquomodo unum ; et hanc actionem sequitur ista relatio quae
est umnio. »



182 Unsere Vereinigung mit Christus

Seins haben sie erst als die, eine Ganzheit konstituierenden Teile, also
im gegenseitigen Fiireinandersein.

Das auf einander Hingeordnetsein Christi und der Christen als Teile
einer Ganzheit bringt das Rundschreiben auch zum Ausdruck durch
Herbeiziehung von Ephes. 1, 23. Die Enzyklika ! folgt der traditionellen
Auslegung dieses Textes : die Kirche ist die Fiille und Erginzung Christi
des Hauptes, das in jeder Beziehung in der Kirche gleichsam Erfiillung
findet. Allerdings kann die Kirche und kénnen die Glieder nur inso-
weit Christus in dieser Zeitlichkeit verwirklichen und erginzen, als sie
selber von Christus erfiillt sind, und gerade hierin liegt das gegenseitige
Dasein fiir einander wie es die Enzyklika zum Ausdruck bringt : « Man
darf aber nicht glauben, dall Christus, unser Haupt, weil Er eine so
iberragende Stellung einnimmt, nicht nach der Hilfe seines mystischen
Leibes verlange. Denn auch von diesem gilt, was Paulus vom mensch-
lichen Organismus aussagt: ,Das Haupt kann nicht zu den FiiBen
sprechen : ich bedarf euer nicht’ (I. Kor. 12, 21, »?2

2. Noch ein anderes paulinisches Bild illustriert die Beziehung
zwischen Christus und den Christen innerhalb der mystischen Einheit :
das Bild der keuschen Ehe zwischen Braut und Briautigam : Ephes. 5,
21-33%. In der Ehe werden zwei Menschen eins unter Wahrung des
selbstindigen Eigenseins. Sie sind aber auf einander hingeordnet,
bediirfen, erginzen und erfiillen einander, haben also ein tiefgreifendes
«esse ad ». Niemand wird die Realitit der physischen und psychischen
gegenseitigen Hinordnung und Erginzung der Geschlechter leugnen
wollen. Ja, wir miissen es uns eingestehen, daB der Mensch eben in
manchen Belangen, nicht bloB in den geschlechtlichen, unerfiillt bleibt,
wenn die gegenseitige Hinordnung nicht erfiillt wird. Deshalb ist es
besonders fiir das jungfriuliche Leben so eminent wichtig, daB das
« esse ad » aus dem Irdischen herausgehoben und auf Christus und Gott
hingelenkt wird. Dort, beim wahren Seelenbriutigam, findet jedes
«esse ad », jedes Bediirfen, wir kénnen sogar sagen, jede potentia oboe-
dientialis, tiberreiche, gottliche Erfiillung. Wihrend Braut und Brau-
tigam durch Erfiillung der gegenseitigen Hinordnung ein Fleisch werden,
werden Christus und die Seele ein Geist. « Es heilt : die beiden werden
ein Fleisch sein. Wer dagegen dem Herrn anhingt, ist ein Geist mit
ihm, » 4

1 78 (230s.). 2 43 (212). 3 67 (226) und 84 (234).
4 1. Kor. 6, 16 f.



Unsere Vereinigung mit Christus 183

3. Ein ahnlicher Gesichtspunkt eréffnet sich durch die Analogie
zwischen Christus und dem Weinstock'. Der Rebstock ist hingeordnet
auf die Frucht, deshalb nihren Wurzel und Stamm die Zweige, damit
die Frucht gedeihe, denn in ihr findet die Pflanze ihre Erfiillung, in
ihr ist die Pflanze erst ganz Weinstock. Ein dhnliches Verhiltnis und
Hingeordnetsein besteht zwischen Christus dem Haupte und seinen
Gliedern. Die Glieder sind das von Christus her Erfiillte, und deshalb
ihrerseits dessen Erfiillung, Erginzung, ja Frucht des Hauptes. Kein
Teil, weder der Rebstock noch die Traube, weder Christus noch das
Glied, ist vollkommen ohne den andern, nur zusammen sind sie ein
vollendetes Ganzes. Die Teile sind wegen einander und fiir einander
da. Der Erloser und die Erlosten lassen sich nicht trennen ; diese
gehoren zu Christus als Friichte der Erlgsung wie die Traube zum Wein-
stock. So tiefgehend ist das gegenseitige esse ad und Zusammengehdren
als Teile des ganzen Christus, daB wir sie nicht einmal gedanklich
trennen koénnen, denn wer Erloser sagt, sagt auch schon Erléste.,

4. Um die unio ut relatio, das Einssein Christi und der Christen,
auf Grund der gegenseitigen Beziehungen zu beleuchten, kann als Ana-
logie auch angefithrt werden die reale, wenn auch nur unilaterale
Relation zwischen der Menschennatur Christi und der Persona Verbi.
Diese Analogie ist nichts anderes als eine Weiterfithrung der in der
Enzyklika oft wiederkehrenden Analogie zwischen geschichtlichem und
mystischem Christus.

Die menschliche Natur ist wesentlich auf das Personsein hinge-
ordnet, weil sie nur als Person aktuierbar ist. Das esse personae ist
ein Wesensbestandteil der menschlichen Natur, deshalb ist auch das
Personsein hingeordnet und angewiesen auf die menschliche Natur als
das wesenseigene principium quo 2.

Ein dhnliches gegenseitiges Hingeordnetsein besteht auch zwischen
Christus dem Haupt und seinen Gliedern als notwendige Bestandteile
des Christus totus et unus. Christus und die Christen gehéren zusammen
und vervollstindigen sich zur una persona mystica, wie menschliche
Natur und menschliche Person den ganzen Menschen ausmachen.

1 67 (226).

2 DaB die menschliche Natur Christi keine eigene menschliche Subsistenz
besitzt, bedeutet aber nicht etwa eine Verkiirzung oder Unvollkommenheit der
Menschennatur Christi; vielmehr erreicht diese durch die Subsistenz des Logos
die hochste mogliche, sogar substanzielle Erfallung ihrer potentia oboedientialis,
das hei8t die hochste Form der substanziellen Vergoéttlichung und Heiligung.



184 Unsere Vereinigung mit Christus

5. Um unser Einssein mit Christus in seiner ganzen Erhabenheit
aufzuzeigen, verweist die Enzyklika auf eine Analogie, die wir Christus
selber verdanken : « Ja, unser Heiland selbst zégert nicht, in seinem
hohepriesterlichen Gebet diese Vereinigung mit jener wunderbaren
Ewmheit zu vergleichen, durch die der Sokn vm Vater ist und der Vater
tm Sohn (Joh. 17, 21-23). » 1 Hétte nicht Christus selbst diesen Vergleich
angestellt, so hitten wir Menschen ihn wohl nie gewagt, denn dieser
Vergleich ist mehr geeignet die Verschiedenheit als die Gleichheit des
beidseitigen Einsseins darzutun. Eines aber zeigt diese analogia pro-
portionalitatis eindeutig, nimlich, dal die unio ut relatio, das auf
einander Bezogensein Christi und seiner mystischen Glieder, auch ein
reales Sein 1ist, sonst lieBen sie sich nicht vergleichen.

Denn in der Trinitit sind die Relationen hochste Realitiat, in sich
subsistierend und identisch mit den gottlichen Personen. Das ganze
Eigensein des Sohnes besteht im esse ad Patrem, in der relatio opposita.
Trotz, oder wegen dieses esse ad der drei Personen, sind sie nur ein Gott.

Ahnlich soll das ganze Sein und Leben des Menschen sich erfiillen
im «Sein zu Christus und Gott», um schon hier auf Erden und erst
recht fir die Ewigkeit eins zu sein mit Gott.

Hoéren wir, als AbschluB dieser Untersuchung, die inhaltsreichen
Worte des Papstes : « Alle jene also, die sich des christlichen Namens
rithmen, miissen nicht nur unseren gottlichen Erloser als erhabenes und
vollkommenstes Vorbild aller Tugenden betrachten, sondern auch durch
weise Flucht vor der Siinde und eifriges Heiligkeitsstreben so seine
Lehre und sein Leben in ihrem sittlichen Verhalten zum Ausdruck
bringen, daf3 sie, wenn der Herr erscheint, Thm in seiner Herrlichkeit
ahnlich werden und Thn sehen, wie Er ist (vgl. I. Joh. 3, 2).»?2

167 (226). 2 44 (214).



	Unsere Vereinigung mit Christus : im Anschluss an die Enzyklika "Mystici Corporis" [Fortsetzung und Schluss]

