
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Bekenntnis und Dogma

Autor: Stolz, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bekenntnis und Dogma

Darstellung und kritische Würdigung
der Lehre Emil Brunners über Bildung und Geltungsanspruch

von Bekenntnis und Dogma1

Von Wilhelm STOLZ

« Aus der theologischen Arbeit wächst das 'Dogma' der Kirche
heraus. Wir tun freilich besser, den Begriff Dogma in der evangelischen
Kirche zu vermeiden ; die nach Gotteswort reformierte Kirche hat kein
Dogma, sondern ein Bekenntnis » (OV 152). Mit diesen beiden schlichten
Sätzen ist die entscheidende Richtung angedeutet, in der sich Emil
Brunners Lehre von Bekenntnis und Dogma bewegt. Wenn das Dogma
aus der theologischen Arbeit herauswächst, wird es letztlich dieselben
Wurzeln haben, aber auch denselben Gefahren ausgesetzt sein wie diese,
und ebenso wird sein Autoritätsanspruch wesentlich nach der Quelle,
aus der es hervorgeht, zu bemessen sein. Daher rührt denn auch die

Bevorzugung des unverbindlicheren, subjektiv gefärbteren Begriffes «

Bekenntnis » vor dem strengeren, objektiv-gesetzlich anmutenden Begriff
« Dogma »

1. Die Aufgabe von Bekenntnis und Dogma

Das Bestreben der Theologie, die richtige Lehre von Gott und
seiner Heilsökonomie zu finden und damit der Kirche zu dienen, kann
für sich allein erfahrungsgemäß den Anforderungen des kirchlichen
Glaubenslebens nicht genügen, denn die Ergebnisse der individuellen
theologischen Forschung sind praktisch so vielgestaltig und oft einander
selbst in wesentlichen Punkten so widersprechend, daß sich die Kirche

1 Vorliegender Artikel bildet den Schluß der Abhandlung : Die Wesens-

funktion der Kirche. Kritische Studie zu Emil Brunners Lehre von der
Verkündigung des Wortes Gottes. Vgl. Divus Thomas 29 SS. 318-344 und 457-481.

Divus Thomas 9



130 Bekenntnis und Dogma

immer wieder genötigt sieht, normativ festzustellen, welche Lehre der
biblischen Offenbarung entspricht und darum maßgebend und verbindlich

ist und welche nicht. Und zwar hat sie « die Scheidung zwischen

dem Maßgeblichen und dem Unmaßgeblichen, zwischen dem Richtigen
und Unrichtigen in einer Weise zu vollziehen, die sie als eine Entscheidung

der Gesamtkirche kenntlich und allgemein sichtbar macht » (D I
58) ; das geschieht durch die Bildung des Dogmas in der Form des

öffentlichen Bekenntnisses1. Der Anlaß dazu ist namentlich dann

gegeben, wenn Irrtümer von außen oder Lehrwidersprüche von innen
die wahre und einheitliche Verkündigung des Gotteswortes bedrohen ;

weiß doch die Kirche, « daß ihre Einheit und der Wahrheitsanspruch
ihrer Verkündigung und Lehre durch die Tatsache sich widersprechender

Lehren aufs schwerste gefährdet ist» (D I 58 f.). Das kirchliche
Glaubensbekenntnis will demgegenüber eine allgemeingültige Glaubensnorm

aufstellen und die richtige und verbindliche Lehre fixieren. Als
solches hat es eine dreifache Funktion in der Glaubensgemeinschaft zu
erfüllen : Es soll als Fahne die Jünger Christi sammeln, ihnen seinen

Namen und sein Bild vor Augen stellen und die Einheit der Gefolgschaft

zum Bewußtsein bringen. Es soll ferner als Paßwort das Erkennungszeichen

sein für jene, die zur Kirche gehören, und das Trennungszeichen
für jene, die sich nicht zu Christus bekennen wollen. Schließlich dient
es als richtunggebendes Wegzeichen, an das sich jeder zu halten hat,
der den rechten Glauben bewahren und ihn richtig verkündigen will
(vgl. OV 155 f.). Der Gläubige hat aber nicht an das Bekenntnis, sondern

nach (gemäß) dem Bekenntnis zu glauben ; es ist nicht Glaubensgegew-

stand, sondern Glaubens/zmzms ; es erzeugt nicht den Glauben, sondern

es mißt ihn (vgl. OV 155). Das Glaubenssymbol ist also nur
Wegweiser, nicht selbst der Weg, den der Christ glaubend zu gehen hat ;

will er aber den rechten Weg nicht verfehlen, so hat er sich an diese

Richtschnur zu halten. Es darf darum weder in falschem Dogmatismus
überschätzt noch in seiner praktischen Notwendigkeit unterschätzt
werden.

1 E. Brunner unterscheidet ein dreifaches Glaubensbekenntnis : t. Die spontane

und individuelle Äußerung der Glaubensüberzeugung durch den einzelnen
Christen. 2. Das Glaubensbekenntnis, das in Gestalt der (öffentlichen oder privaten)
Verkündigung und Lehre sich vollzieht. 3. Das Glaubensbekenntnis der Kirche, sei

es das « Credo » der einzelnen Kultgemeinde als liturgische Antwort auf das
verkündete Gotteswort, sei es das Gemeinbekenntnis der Gesamtheit der Gemeinden
als Ausdruck und Richtmaß des gemeinsamen Glaubens, das « kirchliche Bekenntnis

» im eigentlichen Sinne. Vgl. D I 59 f.



Bekenntnis und Dogma 131

Nun stellt sich die wichtige (von Brunner allerdings nur beiläufig
behandelte) Frage, wer berufen und befähigt ist, in concreto ein Bekenntnis

aufzustellen, Dogma zu bilden und vorzulegen. An sich ist dies Sache

der ganzen Kirche (vgl. OV 157 ; D I 58, 90), die ja ein « heiliges Lehramt

» (WB 133) besitzt. Theoretisch ist jeder Gläubige kraft des

allgemeinen Priestertums befugt, an der Aufstellung des Bekenntnisses
mitzuwirken ; « es gibt in der Kirche grundsätzlich keine Nichttheologen » 1.

Praktisch bleibt dies jedoch der die Gesamtkirche legitim vertretenden

Kirchenversammlung oder Synode überlassen, in welcher naturgemäß den

Theologen die Führung zufällt ; ist es doch ihre eigentliche Aufgabe, als
« Organ der Prüfung und Klärung » (OV 152) den Lehrinhalt der in
der Kirche je und je vor sich gehenden Verkündigung und Lehre zu
begründen und zu prüfen (vgl. D I 93, 67). Daher erklärt denn auch
Emil Brunner : « Das Dogma, d. h. das Glaubensbekenntnis der Gesamtkirche,

kommt nicht zustande ohne theologische Besinnung und Arbeit »

(1. c. 64). Ja, er sieht in der kritischen Nachprüfung des geltenden
und in der « prospektiv-produktiven Vorbereitung des neueren, besseren

Bekenntnisses » (1. c. 67) eine Hauptfunktion der (dogmatischen) Theologie.

Sie ist berufen, « im Ganzen der Kirche als deren Lehrwächterin
zu walten » (EK 10), ja, man kann sie als « die Lehrende Kirche »

schlechthin bezeichnen2 ; und deshalb ist auch « eine scharfe
Unterscheidung zwischen dogmatischer Theologie und praktischer kirchlicher
Lehre nicht möglich » (D I 100).

2. Relativer Geltungsanspruch

Die Tatsache, daß in den Reformationskirchen praktisch die Theologen

das Lehramt ausüben, ist maßgebend für die Lehrautorität dieser
Kirche und den Geltungsanspruch ihres Dogmas. Die Theologie kann

1 K. Barth, Offenbarung, Kirche, Theologie 43. — Vgl. WB 148 f. ; Zur
Lage und Aufgabe der Kirche 17 f. In OV will Brunner u. a. das Vorurteil
bekämpfen, « daß Theologie nur eine Sache für Theologen sei », OV VIII.

2 Vgl. Die Kirche spricht zur Welt, in : Der Grundriß 4 (1942) 113-142, 123 ;

vgl. 127 f. : «Die Kirche spricht zur Welt durch sie, die sie für dieses Amt der
Verkündigung bestimmt, die berufenen Verkünder des Wortes Die Theologen
sind sozusagen Fachleute der Bibelkenntnis und der christlichen Verkündigung. »

Vgl. Theologie und Kirche, in : ZdZ 8 (1930) 404 : « Die Theologie ist Sorge um
die Wahrheit der Verkündigung der Kirche. » Vgl. D I 214. — K. Barth, Die
kirchliche Dogmatik I 1/1 : « Dogmatik ist als theologische Disziplin die
wissenschaftliche Selbstprüfung der christlichen Kirche hinsichtlich des Inhaltes der ihr
eigentümlichen Rede von Gott. » Vgl. 10 usw.



132 Bekenntnis und Dogma

für die dogmatische Richtigkeit und Zuverlässigkeit ihres Lehrbekenntnisses

keinen höheren Sicherheitsgrad beanspruchen als den
menschlichwissenschaftlichen, denn das Dogma, das von ihr vorgelegt wird, ist ja
wesentlich das Ergebnis « höchster Denkarbeit im Dienste der
Reinerhaltung des kirchlichen Glaubensgutes », « ein Kunstprodukt der

theologischen Reflexion »1. Sowenig aber der einzelne Theologe für seine

Thesen einen Unfehlbarkeitsanspruch erheben kann, sowenig kann dies

eine Vielheit von Theologen bzw. eine Kirchenversammlung für das von
ihr aufgestellte Bekenntnis tun. Hier gilt der Satz Brunners : « Auch
die Kirche als Gesamtheit ist nicht unfehlbar» (OV 157). Infolgedessen
steht das Dogma « grundsätzlich unter demselben Autoritätsvorbehalt
wie die Lehre des Einzelnen » (D I 62) ; es ist und bleibt « ein Produkt
menschlicher Arbeit, darum grundsätzlich irrtumsfähig und wahrscheinlich

der Verbesserung bedürftig » (1. c. 67).

Wohl darf man nach Emil Brunner einesteils an eine besondere,
auch in Sachen Wahrheitserkenntnis wirksame Kraft der Gemeinschaft

gegenüber dem isolierten einzelnen Gläubigen, Lehrer oder Verkündiger
durchaus glauben, muß sich aber andernteils ebensosehr vor einer

gefährlichen Überschätzung der Gemeinschaft und der kirchlichen
Organisation als Wahrheitsbürgen hüten. « Wer verbürgt denn, daß die paar
hundert Kirchenmänner, die die Bekenntnis schaffende Synode bilden,
nicht aber der einzelne Lehrer, der ihnen widerspricht, den Sinn der

göttlichen Autorität trifft und lehrend ausspricht Wer gibt denn der
KirchenVersammlung die Legitimation für gldMb&nsbindende Interpretation

der Heiligen Schrift » (1. c. 61). Emil Brunner weist darauf
hin, daß in allen bisherigen reformatorischen Bekenntnissen ohne
Ausnahme weltbildliche Elemente enthalten seien, die mit heutigen
fachwissenschaftlichen Erkenntnissen im Widerspruch ständen (dabei
verweist er beispielsweise auf « die Vorstellung von einem historischen
Sündenfall des historischen Protoplasten Adam », ib.) ; es sei daher
verfehlt gewesen, wenn die Bekenntnissynoden der Reformationszeit in
Nachahmung der altkatholischen ökumenischen KirchenVersammlungen
und unter Berufung auf die göttliche Offenbarung mit absoluter Autorität

kirchliche Lehrsätze aufstellten, deren bloß relative Gültigkeit durch
gegensätzliche Forschungsergebnisse späterer Jahrhunderte klar er-

1 D I 65 ; vgl. 66 : « Das Dogma ist das Produkt der Dogmatik. » Anderseits

ist freilich die Dogmatik auch « durch das gegebene Dogma bestimmt, geht
von ihm aus und kommt zu ihm zurück ». ib. ; vgl. 93.



Bekenntnis und Dogma 133

wiesen wurde. « Sowohl die grundsätzliche Erkenntnis in die
Irrtumsfähigkeit auch der bibelgläubigsten Kirchenversammlung, als auch der

Tatsachenbeweis kommen also darin überein, daß dem «Bekenntnis»
oder Credo oder Dogma der Kirche immer nur relative, unter dem
Vorbehalt besserer Belehrung stehende Autorität zukommen kann »

(D I 62 ; vgl. OV 156 f.). Diese Feststellung hindert indessen Brunner
nicht, dem Glaubenssymbol der Gesamtkirche trotzdem « eine besondere

relative Autorität oder Dignität » zuzusprechen, handelt es sich doch

bei seiner Aufstellung um einen Akt, bei dem besondere Sorgfalt der

Besinnung und Prüfung angewandt wurde, um einen Akt, « dem vor
allem die Verheißung echter Glaubensgemeinschaft gilt »1.

Die falsche Absolutsetzung des Dogmas ist für Emil Brunner die
erste Gefahr, die mit der Dogmenbildung verbunden ist ; sie ist konkret
mit der Möglichkeit gegeben, daß man die « Menschlichkeit » des Werdens

des Dogmas verkennt. Eine zweite, vielleicht noch größere Gefahr
erblickt er darin, daß man die Menschlichkeit seines Wesens, seiner formalen

Eigenart übersieht, was zur « Vergötzung der menschlichen Denkformen »

führt (D I 98) ; es ist die uns hinlänglich bekannte « Gefahr des intel-
lektualistischen Mißverständnisses das die ganze Geschichte der
Kirche belastet »2. Dogma, Bekenntnis ist als solches nie Glaubens-

1 D I 62 ; vgl. OV 156 : Das Lehrbekenntnis «hat Autorität dem Einzelnen
gegenüber, weil es den Glauben der gesamten Kirche ausspricht ».

2 OV 156 ; vgl. D I 96. Das Mißverständnis der Kirche (zit. Mv), Zürich
1951, 16 : « Gott hat nicht abstrakte, neutrale Wahrheit oder Wahrheiten geoffenbart,

nicht ein Dogma oder Dogmen, die er der Kirche anvertraut als ein depo-
situm fidei, als etwas, das diese credendum proponit ...» Was Brunner hier mit
Bezug auf das katholische Ofienbarungs- und Glaubensverständnis sagen will, hat
er in OV 153 noch genauer ausgesprochen: «Dogma ist geofienbarte Lehre.
Christus ist Inhalt dieser Lehre Die Lehre ist das zu Glaubende, das Credendum.

» Thomas von Aquin hat auf dieses Mißverständnis der katholischen
Auffassung bereits die richtige Antwort gegeben, wenn er in seiner Summa schreibt :

« Actus autem credentis non terminatur ad enuntiabile, sed ad rem. Non enim
formamus enuntiabilia nisi ut per ea de rebus cognitionem habeamus, sicut in
scientia ita et in fide » (S. Th. II-II q. 1 a. 2 ad 1 ; vgl. De Ver. q. 14 a. 8 u. 12).
M. a. W. : Selbstverständlich ist nicht der Glaubenssatz (das Dogma) als solcher
oder ein Komplex von Sätzen, die Lehre, das eigentliche Ziel des Glaubensaktes,
sondern die in ihnen ausgesprochene, geofienbarte Heilswirklichkeit. Der katholische

Glaube (und auch der genuin reformatorische ist insofern Lehr- oder
Dogmenglaube, als die Lehre, bzw. das Dogma, das notwendige objektive Erkenntnismittel

ist, um den betreffenden Glaubensgegenstand gedanklich zu erfassen. Hier
kann nur der eine Schwierigkeit finden, welcher — aus einer agnostizistischen
Haltung heraus — den christlichen Glauben primär nicht als eine kognitive, sondern
als eine affektive Angelegenheit betrachtet, wie dies Brunner mit seinem Glauben
und Liebe, Pistis und Agape vermengenden Begriff der « Personbegegnung »



134 Bekenntnis und Dogma

gegenständ, credendum, sondern immer nur Glaubensausdruck (credi-
tum), Glaubensregel im Sinn eines normativen Paradigmas (« Denkvorschrift

»DI 90), nach welchem sich das Glaubensdenken richten muß,

wenn es nicht fehlgehen soll. Vom Glaubenssymbol gilt grundsätzlich
dasselbe wie von der Lehre : Diese ist nicht selber das Gotteswort,
sondern verhält sich zu ihm wie das (instrumentale) Zeichen zur Sache,

wie die äußere Fassung zum Juwel ; sie ist darum wesentlich « Hinweis,
wenn auch eindeutiger, treffender Hinweis » (OV 153 ; vgl. WB 83 ff.).
So ist auch das Dogma als die « bekenntnismäßige Zusammenfassung
des kirchlichen Lehrinhalts » (D I 93) nicht Ziel des Glaubens, sondern

Weg zu diesem Ziel ; es weist über sich selbst hinaus auf den hin, dem

der Mensch glaubend begegnen soll. Die in der katholischen Kirche
und in der protestantischen Orthodoxie vor sich gegangene Umwandlung
des indirekten in das direkte Identitätsverhältnis zwischen Gotteswort
und Lehre (vgl. WB 135) entspricht der « Verschiebung des Glaubens

aus der Dimension der personalen Begegnung in die Dimension der
sachlichen Belehrung » (D 163). Der Personglaube wird Lehrglaube, Dogmenglaube

; das rechte Verständnis von Lehre und Dogma aber ist von
dieser Auffassung dimensional verschieden. « Die Offenbarung ist Jesus
Christus selbst, nicht eine Lehre über Jesus Christus » (D I 63).

Die Einsicht in die Eigenart und Funktion des Dogmas, in die

typische Menschlichkeit seines Wesens läßt die Begrenzung seiner

Autorität von einer neuen Seite verständlich werden ; von hier aus
erweist sich die Unmöglichkeit eines unbedingten Wahrheitsanspruches
vielleicht noch überzeugender. Absolute (logische) Wahrheit kann es nur
dort geben, wo ein Sachverhalt (im logischen Urteil) so erkannt und
ausgesprochen wird, daß zwischen (diesem Urteil) dieser Aussage und dem

fraglichen Sachverhalt eine wirkliche, objektiv-intentionale (wenn evtl.
auch nur analoge, also inadäquate) Übereinstimmung vorliegt. Wo
jedoch zwischen einer Aussage bzw. einem Komplex von Aussagen, einer

Lehre, und dem entsprechenden Sachverhalt statt der direkten ideellen

(intentionalen) Übereinstimmung wesentlich eine bloß indirekte Identität

(im Sinn der Beziehungsnähe) besteht, wo also die Lehre den

Lehrgegenstand sozusagen nur « in obliquo » erfaßt und wiedergibt, kann es

Glaube) tut. Nun ist aber der neutestamentliche Glaube wesentlich ein
(inevidentes) Erkennen, das sich, dem Stand der menschlichen Pilgerschaft und
seiner eigentümlichen Erkenntnisweise entsprechend, unter Inanspruchnahme der
Denkformen und -gesetze des menschlichen Geistes vollzieht und darum
notwendig begrifflich-analogisch und lehrhaft-komplex ist.



Bekenntnis und Dogma 135

naturgemäß nie einen absoluten Wahrheitsanspruch geben. Da spricht
man denn auch sachgemäßer von « Richtkraft » statt von « Richtigkeit »

der Lehre, insofern diese mehr oder weniger geeignet ist, den Geist
auf die gemeinte Sache (oder Person) zu richten (um diese selbst
« sprechen » zu lassen) ; dies trifft aber nach unserm Autor für alle

theologische, selbst für die biblische Lehre zu. « Die 'richtige' Lehre
wird also wörtlich als die 'recht-gerichtete', richtig abgezielte Lehre zu
verstehen sein, niemals im Sinn einer Deckung von gemeinter Sache

und Begriff, sondern immer nur im Sinne des bestimmten, eindeutigen
Hinweises. »1

Eine solche Lehre hat im Grunde lediglich symbolischen oder gleichnishaften

Charakter und darum wesentlich relativen Erkenntniswert2. Sie ist
« nicht selbst die Wahrheit, sondern bloß der menschliche Versuch, die

Wahrheit zu fassen » ; jeder Versuch hat aber « schon wieder Anteil am
Irrtum aller Theoriebildung über das nicht theoretisch zu Fassende »

(MW 57). Die Dimension der Sache, der Lehre bleibt eben der Dimension

der Person immer inkommensurabel. « Darum müssen wir uns
stets bewußt sein, daß die christliche Lehre, wiewohl sie die göttliche
Wahrheit faßt, immer korrekturbedürftig ist » (ib.). Und wenn
schon die biblische, also inspirierte Lehre grundsätzlich nicht infallibel
ist, so erst recht nicht die theologische. Daher kann das Dogma immer
nur ein vorläufiger Versuch sein, den Lehrgehalt des Gotteswortes in
bestimmten Formeln auszusprechen, und dementsprechend hat es keine
« unbedingte Autorität, weil es nur menschliches Gefäß der göttlichen
Offenbarung ist» (D I 113).

Die sachgemäße Einstellung des protestantischen Theologen dem

Dogma gegenüber ist daher notwendig eine kritische; ja es gehört, wie
schon erwähnt, in seinen zentralen Aufgabenkreis, fortwährend das « von
der Kirche vorgelegte Dogma kritisch zu prüfen und, wenn nötig, das
bessere Dogma vorzubereiten» (1. c. 93 ; vgl. 67 f.). Dabei befindet er
sich freilich in einer «merkwürdigen Doppelstellung» (D I 67). Denn
einerseits ist er als Dogmatiker, wenn anders Dogmatik wirklich eine

1 OV 154 ; vgl. 148 ff. ; WB 80 ff. — K. Barth, 1. c. 283 : « Das Dogma, nach
dem die Dogmatik fragt, ist nicht Offenbarungswahrheit, sondern es ist zu der
Offenbarungswahrheit hin. » Vgl. 282 : « Das Wort Gottes ist über dem Dogma
wie der Himmel über der Erde. » — G. Koepgen, Die Gnosis des Christentums 38 :

« Die Substanz des Dogmas steht jenseits aller Formulierung. »

2 Vgl. D I 31 ff. : «Wort» Gottes als Gleichnis. 32: «Indem man Jesus
'das eigentliche Wort' nennt, macht man die Formel 'Wort Gottes' zu einem
uneigentlichen Ausdruck, zu einer Art Gleichnis ...»



136 Bekenntnis und Dogma

kirchliche Wissenschaft sein soll (vgl. 1. c. 6), ernsthaft an das Bekenntnis

der Kirche gebunden — und zwar handelt es sich da um eine Bindung,
die nach Brunner « noch viel mehr Bindung der Lehre und der Lehrer als

Bindung des Glaubens und der Gläubigen ist » (ib.). Als einer Frucht
ernsten Ringens der lehrenden Kirche um die Reinheit und Offenbarungskongruenz

ihrer Lehre kommt nämlich dem Dogma, wie wir sahen,
eine, wenn auch relative, so doch qualifizierte Autorität zu, die nicht
zuletzt der doktrinären Willkür und glaubensgefährlichen Lehrtendenzen
Schranken setzen soll. Darum hat der Dogmatiker jedenfalls primär
das gegebene Dogma gedanklich zu durchleuchten und zum richtigen
Verständnis zu bringen. Da er aber anderseits um die Vorläufigkeit und
Relativität aller Bekenntnis- und Dogmenbildung weiß, darf und muß

er sich die Freiheit nehmen, das bestehende Dogma auf die
Übereinstimmung seines Lehrinhaltes mit der göttlichen Offenbarung sachlich

zu prüfen und, wenn nötig, zu korrigieren. Dazu bedarf er aber eines

objektiven Maßstabes, einer allgemeingültigen Norm ; diese ist ihm in
der Bibel gegeben, « die über allen Lehren der Kirche, auch über allem

Dogma oder Lehrbekenntnis steht » (D I 93 f.). Daher der reformatorische

Grundsatz : « Christliche Lehre ist legitim, ist wahrhaft auf die

Offenbarung begründet und der ihr zugrunde liegende Glaube ist richtige

Glaubenserkenntnis, sofern diese Lehre und dieser Glaube mit der
Lehre der Bibel übereinstimmen» (1. c. 52).

Nun ist freilich auch die Schriftnorm, « als Lehrnorm verstanden,
keine unbedingte, sondern selbst eine bedingte : nämlich bedingt durch
das, was auch sie begründet : die Offenbarung, Jesus Christus selbst »

(1. c. 94). Wir haben uns da an Luthers Leitsatz : « Christus dominus
et rex scripturae » (vgl. 1. c. 113, 53 usw.), und damit an die These zu
erinnern, daß die biblische Lehre nur insofern und in dem Maße normativ

und verbindlich ist, als sie ihn bezeugt, weshalb dem Theologen
die Notwendigkeit kritischer Besinnung über die Adäquatheit oder

Inadäquatheit selbst des biblischen Lehrzeugnisses für die bezeugte
Offenbarung nicht erspart bleibt (vgl. 1. c. 58, 113). Das Kriterium hiefür
ist Jesus Christus selbst, sofern er sich durch den Heiligen Geist mittels
des Schriftwortes bezeugt L So ist also das Dogma « norma normata »

(D I 113) durch die Bibel und diese wiederum ist normata durch den

persönlichen Glauben, sodaß Brunner folgerichtig schreiben kann : « Alle

1 Was von der Eignung dieses Kriteriums zu halten ist, haben wir schon
oben bei Behandlung der Kanonfrage und Bibelauslegung ausgesprochen.



Bekenntnis und Dogma 137

christliche Lehre versteht sich selbst als Glaubenszeugnis ...» (1. c. 51).
Diese wichtige Feststellung, daß die christliche Lehre letztlich von der

persönlichen « Glaubensbegegnung mit dem Christus der Schrift » (1. c.

116) normiert wird (Brunner sagt zwar von Jesus Christus ; dieser kann
jedoch nur Norm sein, insofern er im Glauben erkannt wird!), also von
einer subjektiven Instanz, muß uns vorläufig genügen.

Wir gehen weiter und fragen, wie die « Vorbereitung des besseren

Dogmas » genauer zu verstehen ist, was die « Verbesserung des Bekenntnisses

» bei Emil Brunner im Grunde besagt. Im Hinblick auf das, was
oben über die Funktion der Theologie gesagt wurde, kann es sich
zunächst jedenfalls nicht um eine diskursive Entfaltung und Herausstellung

einer Wahrheit, die in einer anderen, formell geoffenbarten,
virtuell enthalten ist, handeln, sondern höchstens um eine

Fortentwicklung des dogma confusum, implicitum zum dogma magis darum,
explicitum, oder dann um ein Fortschreiten vom falschen oder weniger

richtigen zum richtigeren Dogma. Das Bekenntnis kann ja als radial
auf das Offenbarungszentrum hinweisende Lehre (vgl. OV 154) dieses

Zentrum mehr oder weniger treffen, ja unter Umständen sogar
verfehlen ; mindestens kann die Deutlichkeit des Hinweises größer oder

kleiner sein. Die Verbesserung des Dogmas besteht demnach darin, daß

durch dasselbe immer klarer und deutlicher ausgesprochen wird, was
das Offenbarungszeugnis selber sagen will. Dabei ist freilich
festzuhalten, daß die Offenbarungssubstanz bzw. der Anteil der Kirche an
der Offenbarungswahrheit zu allen Zeiten grundsätzlich gleich bleibt
(vgl. D I 78), aber der in sich unwandelbare Sinn der göttlichen
Offenbarung muß den Gläubigen durch immer neue Formulierungen
verständlich gemacht, das Wort Gottes durch neue Ausdrucksmittel
dargeboten und erklärt werden, und insofern kann man allgemein von
einem Wandel der Lehre sprechen.

Dieser Wandel, oder besser diese Akkommodation der Lehre ist
bedingt und gefordert vom psychologischen Gesetz : « quidquid recipitur
modo recipientis recipitur » (vgl. 1. c. 79 f.), das bedeutet zunächst : Die

Offenbarung muß den Menschen in der ihnen eigenen Sprache verkündet
werden. Damit ist nicht allein die Aufgabe der missionarischen
Übersetzung der Bibel in die verschiedenen Idiome gemeint, sondern ebensosehr

die dogmatisch-kerygmatische Übersetzung des Evangeliums in die
« Sprache der Zeit », d. h. die fortwährende Anpassung der Offenbarungsverkündigung

und -Lehre an die jeweilige Ausdrucks- und Denkweise
der Gegenwart. Hier gewinnt das Gebot der Rücksichtnahme auf den



138 Bekenntnis und Dogma

« modus recipientis » seine volle Aktualität. — Der Mensch ist, wie Emil
Brunner richtig erkennt, auch wenn er den Glauben annimmt, nicht
einfach « tabula rasa », ein leeres Gefäß, in das nun die Offenbarung
hineingegossen wird, sondern es findet dabei ein geistiges Erfassen und
Aneignen statt, bei dem « die Begriffe, mit denen der Mensch überhaupt
versteht und mit denen er vor allem sich selbst versteht, nicht einfach

ausgeschaltet, sondern in Anspruch genommen und umgebildet werden

» h Anderseits ist es jedoch eine Erfahrungstatsache, daß sich im
Laufe der Zeit auch Begriffe und Sprache wandeln ; darum muß das,

was die Gläubigen anderer Zeiten in ihren Worten und Begriffen
verständlich machten, wieder anders ausgedrückt werden. Dazu bedarf es

neuer Analogien, moderner Hilfsbegriffe (Brunner erinnert hier an die

Einführung der Begriffe Subjekt, Person, Verantwortlichkeit, Entscheidung,

Geschichte, Gemeinschaft usw. in die neuere Theologie — die

allerdings z. T. schon in der scholastischen Theologie wenn auch in etwas
anderem Sinn verwendet wurden um den Zeitgenossen die in sich

gleichbleibende göttliche Wahrheit, welche die Alten nach ihrer Weise
auffaßten und ausdrückten, geistig nahezubringen 2.

Der Wandel der Sprache und der Begrifflichkeit — der freilich
auch nicht überschätzt werden darf !3 — macht sich auch innerhalb
der Bibel selbst geltend ; daher das berechtigte Bedürfnis der Gläubigen
nach zeitgemäßer Bibelübersetzung und -auslegung, die sich letztlich
in der Dogmatik vollendet. Emil Brunner charakterisiert diese denn

1 D I 80 ; vgl. OV 408-417 ; Natur und Gnade; Zum Gespräch mit Karl
Barth (zit. NG), Tübingen 19352, 40-43, 58 ; usw.

2 Vgl. D I 81 : « Es müssen Begriffe, mit denen die Alten die uns gemeinsame
Wahrheit ausdrückten, von uns erst neu übersetzt, durch andere ersetzt werden,
um uns verständlich zu machen, was sie meinten. So spielen die Begriffe «

Substanz', 'Person' (im trinitarischen Sinne) und 'Natur' in der alten Dogmatik
eine schlechthin entscheidende Rolle, sind aber für uns kaum mehr verständlich,
oder, wenn ohne Kommentar gebraucht, höchstens mißverständlich. » Hätte sich
Brunner diese Sätze nur auch für seine Trinitätslehre und die Kritik des altkirchlichen

Trinitätsdogmas gemerkt (vgl. D I 213-255), dann wäre er wohl nicht so
unsachlich und verständnislos darüber hergefahren Er hätte übrigens in diesem
Zusammenhang mit mehr Grund auf den gewaltigen Wandel der neueren
Philosophie, mit der sich die prot. Theologie so eng verbunden hat, hinweisen können,
als auf den Wandel der Sprache, der ja zum Teil nur eine Folge jenes anderen
Wandels ist.

3 Die diesbezügliche Zurückhaltung von H. Grossmann ist nicht
unbegründet : « Nach meiner Erfahrung ist hinter dem Ruf nach neuem Ausdruck
meist auch eine andere Sache gemeint. » Bekenntnis der Kirche und bekennende
Kirche (Kirchl. Zeitfragen, H. 2), Zürich 1935, 10.



Bekenntnis und Dogma 139

auch einmal als « die notwendige Vorarbeit für jene « Bibelübersetzung »,

in der rechte, lebendige Verkündigung des Evangeliums bestehen muß »

(D I 82). Was heißt aber lebendige Verkündigung anders als Darbietung
des Evangeliums, die so auf den « modus recipientis » eingeht, daß das

Wort Gottes wirklich « recipiert », innerlich angeeignet wird Wirkliche
Aneignung aber kann es nur dort geben, wo der lebendige Geist
Antwort erhält auf die Fragen und Probleme, die ihn gerade bewegen und
existentiell beschäftigen. Diese Fragen und Probleme aber ändern sich
im Wechsel der Zeit, weil sich auch die geistige Situation des Menschen

und vor allem sein Selbstverständnis ändert (vgl. 1. c. 80 ff., 97). Aus
diesen Erwägungen heraus stellt Brunner die wohlbegründete Forderung
nach « Gegenwärtigkeit der Theologie » und erhebt das Prinzip der
Gegenwärtigkeit geradezu « zum Kriterium der rechten, der guten, der lebendigen

Theologie » (D I 83). Trotz der Gefahr, die jede Übersetzung mit
sich bringt («Toute traduction est une trahison»; ib.), nicht zuletzt
die Übersetzung der Bibel, muß es sich die Theologie angelegen sein

lassen, die evangelische Lehre je und je in die Begriffe und Denkkategorien

ihrer Zeit umzusetzen, wobei freilich die Einführung neuer Begriffe
und Denkformen nicht zu einer heimlichen Systembildung führen darf.

Diese Grundsätze gelten selbstverständlich auch für die Bekenntnis-
und Dogmenbildung, das Kernstück dogmatischer Arbeit. Das Dogma
soll ja das einer bestimmten Zeit angepaßte Glaubensdenken paradig-
matisch-normativ formulieren, die Lehre des Evangeliums richtungweisend

in die existentielle Situation der Gläubigen hineinsprechen. Nur
wenn das Bekenntnis wahrhaft zeitgemäß, situationsadäquat ist, kann
es seine Funktion als Fahne, Paßwort, Wegzeichen wirklich erfüllen.
Zur richtigen Dogmenbildung in diesem Sinne ist erfordert, daß die
lehrende Kirche auch auf die Erfahrungswirklichkeit achte und ihr
Lehrbekenntnis von Elementen (z. B. weltbildlichen) reinige, die rein
zeitbedingt waren und zu den gesicherten Ergebnissen der
Profanwissenschaften in offenbarem Widerspruch stehen (vgl. D I 92).

Schließlich ist das Bekenntnis naturgemäß konfessionell bestimmt,
wie es ja in concreto aus der einzelnen Konfession herauswächst. Diese

konfessionelle Bestimmtheit darf aber ebensowenig verabsolutiert werden
wie das Bekenntnis an sich. Vielmehr muß jede Konfession sich bewußt
bleiben, daß « Erkenntnis der göttlichen Wahrheit in allen Kirchen
vorhanden und jeder Kirche ein Besonderes in der Erkenntnis der Wahrheit

gegeben ist » (1. c. 95). (Brunner spricht hier eine Überzeugung

aus, die eine Grundvoraussetzung der Weltkirchenbewegung darstellt.)



140 Bekenntnis und Dogma

Danach ist jedes Bekenntnis gewissermaßen Vorstufe, aber eben

notwendige Vorstufe zur vollen und ganzen Wahrheit, nach der alle
Konfessionen in ökumenischer Aufgeschlossenheit ehrlich streben sollen. Wie
aber ein einseitiger Konfessionalismus zu vermeiden ist, so auch ein
« verschwommener Ökumenismus », der die verschiedenen Bekenntnisse

sozusagen auf ein widerspruchsloses Normalbekenntnis zurückführen
möchte. « Letzten Endes haben wir es ja weder mit diesem noch mit
jenem kirchlichen Bekenntnis, weder mit dem reformierten, noch mit
dem lutherischen, noch mit irgendeinem anderen, sondern ganz allein
mit der in Jesus Christus geoffenbarten Wahrheit selbst zu tun
Nicht die kirchliche Ausgleichsformel, sondern die Wahrheit allein suchen

wir, ob sie uns nun von der eigenen, der fremden oder von gar keiner
der Konfessionen geboten werde » (D I 95 f.).

3. Kritische Stellungnahme

Die dargelegte, von der katholischen Auffassung in wesentlichen

(nicht in allen) Punkten stark abweichende Lehre vom Bekenntnis und
Dogma drängt uns zur kritischen Stellungnahme. Formaltheologisch
gesehen ist zunächst positiv anzuerkennen, daß sich Brunners
Dogmaverständnis mit sachlicher Konsequenz in der Linie seines Offenbarungs-,
Glaubens- und Kirchenbegriffes bewegt. Wenn Offenbarung wesentlich
nicht übernatürliche Mitteilung von göttlichen Wahrheiten und Geheimnissen

ist, sondern die Heilsbegegnung des göttlichen Du in Christus
mit dem Menschen, und dementsprechend der Glaube nicht übernatürliche

Erkenntnis und Zustimmung zu den göttlichen Offenbarungswahrheiten,

sondern eben die antwortende Begegnung des Menschen mit dem
sich offenbarenden Gottessohn, dann kann alles Offenbarungszeugnis,
sei es nun Bericht und Lehre der Bibel oder das Dogma der Kirche,
grundsätzlich nicht mehr sein als « der Finger, der auf ihn deutet und
dem entlang das Auge des Glaubens auf ihn selbst geleitet werden soll »

(D I 63) ; dann versteht sich, daß « die Lehre der Kirche nicht mit der

Offenbarung selbst identisch ist, trotzdem auch sie eine Gestalt der

Offenbarung ist » (1. c. 79). Dann versteht sich weiter, daß eine solche

Lehre wegen ihres bloß metaphorischen, nicht aber eigentlich-analogen
Erkenntniswertes naturgemäß nie einen absoluten, sondern immer nur
einen relativen Wahrheitsanspruch erheben kann ; dies umso mehr, als

dieses Dogma von einer Kirche aufgestellt und verkündet wird, die nicht
mit der Gabe der Unfehlbarkeit ausgestattet ist, noch eine solche für



Bekenntnis und Dogma 141

sich vindiziert — « auch die Kirche als Gesamtheit ist nicht unfehlbar »

(OV 157) Da bleibt wirklich « alles christliche Lehren in jedem Falle
ein Wagnis des Glaubens » (D I 58), und man könnte sich fragen, ob

die Kirche nicht besser täte, auf dieses « Wagnis » überhaupt zu
verzichten und sich einfach auf eine möglichst bibelmäßige Verkündigung
zu beschränken ; denn was immer diese Kirche « dogmatisiert », wird
ja nach Brunners eigenem Zeugnis wahrscheinlich früher oder später
revidiert oder korrigiert werden müssen, während das Zeugnis der Bibel
doch immerhin (materiell und formell) stets das gleiche bleibt.

Demgegenüber wird Emil Brunner geltend machen, daß gerade
eine bibeltreue Verkündigung einer der Gründe sei, welche ein
maßgebendes und (relativ) verpflichtendes Lehrwort der Kirche fordern. —•

Wir haben gesehen, daß alle rechte Verkündigung einen bestimmten
Lehrgehalt aufweist (vgl. OV 149), und daß auf der Richtigkeit bzw.

Bibelgemäßheit dieses Lehrgehaltes die Hinweiskraft des Zeugniswortes
beruht. Nun kann aber der Prediger das biblische Zeugnis mehr oder

weniger gut und richtig verstehen und verkündigen, jedenfalls ist hier
die Möglichkeit der Täuschung oder des Mißverstehens nicht
ausgeschlossen. « Es kann eine Lehre, die sich als Glaubenserkenntnis der

objektiven Offenbarungsgestalt ausgibt, in Wirklichkeit etwas ganz
anderes sein, als wofür sie sich ausgibt und wofür sie sich hält » (D I 51).
Mit der Berufung auf die Bibel allein ist es noch nicht getan, denn
« schon die Tatsache, daß es so vielerlei, untereinander sich
widersprechende christliche Lehren gibt, zeigt an, daß die bloße Berufung
auf die Offenbarung nicht genügt, um die Legitimität des

Geltungsanspruchs zu begründen » L Eben darum hat die Kirche als ganze die
biblischen Grundlehren authentisch auszulegen und in ihrem Dogma
normativ zu verkünden ; « es kann ja nicht das Widersprechende gleichzeitig

wahr sein, und es kann nicht die Verkündigung und Lehre der
Kirche kräftigen Anspruch auf Glaubensgehorsam erheben, wenn
einander gegenseitig widersprechende Lehren im Namen der Kirche
vorgetragen werden » (D I 59). Damit ist die Notwendigkeit des Dogmas
einmal mehr erwiesen.

Nun stellt sich aber die entscheidende Frage, ob dieses Dogma
oder Bekenntnis die Aufgabe, die es in der Kirche zu erfüllen hat, auch
wirklich erfüllen könne, nämlich die Aufgabe, Lehr- und Glaubensnorm

1 D I 50 ; S. 92 ist die Rede von der Willkür des Schriftbeweises, und
D I 58 wird unumwunden erklärt : « ein letztgültiger Rekurs auf eine
Schriftaussage ist unmöglich. »



142 Bekenntnis und Dogma

zu sein. Was erwartet man denn von einer solchen Norm Sie soll
dem, was sie zu normieren hat, innerlich angemessen, objektiv sicher

und zuverlässig und praktisch verbindlich sein. Vereinigt nun das

protestantische Dogma, wie Brunner es versteht, diese Grundeigenschaften
in sich Wir behaupten nein

Denn erstens ist diese Norm dem, was sie normieren soll, nämlich
die christliche Lehre und Verkündigung und damit letztlich den Glauben

(vgl. OV 153-156), innerlich nicht angemessen. Der christlichen Lehre
und damit auch der Verkündigung ist ja nach Emil Brunner selbst
« ein Anspruch auf unbedingte Wahrheit und Gültigkeit eigen » (D I
58 ; vgl. 78, 97) ; desgleichen ist der Glaube überzeitlich und unwandelbar,

wie ja auch die den Gläubigen « gegebene Wahrheit zu allen Zeiten,
bis zum Ende der geschichtlichen Tage, dieselbe ist » (D I 78). Wie
soll also eine wesentlich relative, zeitbedingte und wandelbare Lehr- und

Glaubensnorm, als welche wir das Dogma kennenlernten, den in sich

absoluten, überzeitlichen und unwandelbaren Glaubenswahrheiten innerlich

angemessen sein Wie soll ein ungenauer, fehlerhafter Wegweiser,
wie das Bekenntnis es ist, zu einem klaren und bestimmten Ziele
hinführen können Sowenig der Glaube selbst — wenn anders er diesen

Namen wirklich verdient — eine vorläufige, provisorische, sondern eine

endgültige und unbedingte Entscheidung darstellt, sowenig kann er
sich nach einer bloß vorläufigen und provisorischen Norm richten

Zweitens ist diese Norm objektiv nicht sicher und zuverlässig, wird
sie doch von Brunner selbst als « grundsätzlich irrtumsfähig und
wahrscheinlich der Verbesserung bedürftig » (D I 67 ; vgl. OV 155 f.) qualifiziert

; sie ist also wesentlich veränderlich. Nun ist Emil Brunner selbst

so zuvorkommend und erklärt einmal (wenn auch in anderem

Zusammenhang, was aber die Allgemeingültigkeit der Aussage keineswegs

beeinträchtigt) mit geradezu axiomatischer Klarheit und Wucht : « Mit
veränderlichen Maßstäben kann man nichts messen ; veränderliche Normen

sind keine Normen» (D I 289 f.). Das gilt umsomehr, wenn das

zu Messende, zu Normierende in sich etwas Unveränderliches ist. Jedenfalls

kann eine veränderliche Richtschnur unmöglich jene objektive
Sicherheit und Zuverlässigkeit, die man von einer wirklichen Norm
erwartet, bieten, da ja ihre Gültigkeit wesensnotwendig eine beschränkte,
vorläufige, provisorische ist. Nun ist aber der Glaube eine so ernste
und wichtige Angelegenheit, daß der Gläubige dabei unwillkürlich nach
einer Norm verlangt, die ihm nicht bloß Wahrscheinlichkeit, nicht bloß
annähernde Sicherheit, sondern eigentliche Gewißheit gibt. Wenn ihm



Bekenntnis und Dogma 143

die kirchliche Glaubensnorm aber keine objektive Gewißheit bietet, so

wird er sich eben vernünftigerweise —- was immer Brunner in diesem

Zusammenhang gegen ein angeblich falsches Sicherheitsstreben des

Menschen einwenden mag — eine subjektive Gewißheit verschaffen,
indem er sich (nach Luthers klassischem Vorbild seine eigene
Glaubensüberzeugung bildet — wobei dann freilich die Normfunktion des
kirchlichen Bekenntnisses mehr oder weniger illusorisch wird

Eine Norm, die objektiv nicht sicher und zuverlässig ist, kann
drittens auch praktisch nicht ernsthaft verbindlich sein. Wie kann sich
der Gläubige an ein Bekenntnis gebunden fühlen, von dem er weiß,
daß es « ein Wagnis und nie mehr als etwas Vorläufiges », mithin « jederzeit

revidierbar » ist (OV 155 u. 157) Gerade wenn und weil die Kirche
von der Relativität ihres Dogmas überzeugt ist, kann sie dasselbe auch

nur mit Vorbehalt und ohne strengere Verpflichtung als Lehr- und
Glaubensdirektive aufstellen ; ja sie muß sogar bereit sein, « der Freiheit

zur kritischen Nachprüfung des gegebenen Bekenntnisses keine
Fesseln anzulegen, sondern einen weiten Spielraum zu geben » (D I 68).
Daher ist es nur folgerichtig, wenn Emil Brunner erklärt, daß die
Kirche « im Gebrauch ihres Bekenntnisses als Norm nicht allzu rigoros
sein » dürfe (OV 157), und wenn er für das Bekenntnis neben der Festigkeit

« eine gewisse Elastizität » (ib.) fordert. Diese Elastizität muß aber

gerade den kirchlich-disziplinarischen Wert des Bekenntnisses als Fahne,
Paßwort und Wegweiser in erheblichem Maße beeinträchtigen und die

Lehrautorität der Kirche beträchtlich herabmindern. So kommt es

zwangsläufig zu dem, was selbst protestantische Theologen beklagen :

« Die Lehre der Kirche hat ihre Eindeutigkeit verloren, man legt sie

ganz verschieden aus. »1 Somit wird gerade das, was an sich der Glau-

1 F. Gogarten, Das Bekenntnis der Kirche, Jena 1934, 21. — Vgl. dazu
K. Barth ; zu der Glaubens- und Bekenntnisverschiedenheit in den reformierten
Kirchen der Schweiz bemerkt er folgendes : « Wir sind aber in der Schweiz
schlimmer dran (als in anderen Ländern *), indem unsere Gegensätze gerade keine
würdigen, keine ernsthaften, keine innerchristlichen, indem wir dort nicht einig
sind, wo wir als Kirche einig sein müßten, nämlich in der Substanz des christlichen
Glaubens selber Wir sind gerade in Christus sicher nicht einig. » K. Barth,
Die ökumenische Aufgabe in den reformierten Kirchen der Schweiz, Zollikon-
Zürich 1949, 27. Vgl. 24-29 ; 36 : « Eben in der Verschiedenheit der Konzeption
wird ja das Ärgernis unserer Kirchenspaltung, die blutende Wunde am Leibe
Christi sichtbar. » Er meint, S. 16, daß mit einem gemeinsamen Bekenntnis auch
die eine Kirche da wäre. — Vgl. M. Werner, Die schweizerischen reformierten
Landeskirchen und die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam, in : Theologische
Umschau 18 (1948), N. 2, 42-46, 45 f.



144 Bekenntnis und Dogma

benseinheit dienen sollte, nämlich Bekenntnis und Dogma, wenn es

nicht eine autoritative Bindung auferlegt, zur Quelle einander
widersprechender Auslegungen und Glaubensansichten, die erfahrungsgemäß
weder .dem Glaubensleben der einzelnen Christen noch demjenigen der
Gesamtkirche förderlich sind.

Diese Überlegungen dürften keinen Zweifel darüber bestehen lassen,

daß tatsächlich dem Bekenntnis und Dogma, wie Brunner es erklärt
und wertet, jene Wesenseigenschaften abgehen, die es zu seiner normativen

Funktion befähigen würden. Vor allem bleibt uns unerklärlich,
wie die Kirche durch ein Dogma, das grundsätzlich seiher irrtumsfähig
und verbesserungsbedürftig ist, die Irrlehre wirksam bekämpfen soll!
Da hat wahrhaftig der Vorwurf : « Arzt, heile dich selbst » seine volle
Berechtigung Ein solches Dogma wird seinen Zweck schwerlich
erreichen In dem Maße aber, als dies der Fall ist, wird sich der Satz

Emil Brunners einmal mehr bewahrheiten : « Nicht nur die äußere,
sondern die innere Einheit der Kirche, und nicht nur die Einheit,
sondern der Auftrag und das Werk der Kirche, der göttlichen
Offenbarung bei den Menschen Eingang zu verschaffen, ist aufs schwerste

geschädigt, wenn die Kirche nicht imstande ist, das Maßgebliche und
Richtige vom Unmaßgeblichen und Unrichtigen zu unterscheiden »

(D I 59). Dazu wäre eben das Bekenntnis da — das freilich diesen

Namen nicht verdient, wenn die Kirche nicht voll und ganz zu dem

steht, was sie darin « bekennt ». •— Nun ist freilich zu sagen, daß die
Praxis der evangelischen Kirche in diesem Punkt der Theorie vieler
ihrer Lehrer offensichtlich widerspricht ; gibt es doch auch in dieser

Kirche Dogmen, deren absolute Gültigkeit von keinem überzeugten
Protestanten angezweifelt wird und die selbst von Emil Brunner als nicht
revidierbar betrachtet werden. Wir erinnern nur an die urreformato-
rischen Grundsätze : Sola scriptura, sola fide, an die Lehre von der

Einzigkeit der imago Dei, vom inneren Geistzeugnis, vom allgemeinen
Priestertum usw. ; denn mit der Preisgabe dieser Grundprinzipien würde

ja die protestantische Kirche sich selber aufgeben Damit ist aber
Brunners Lehre von der Relativität des Dogmas selber als höchst relativ
und korrekturbedürftig erwiesen

Emil Brunners falsche Auffassung vom Dogma und Bekenntnis

— die sich allerdings aus seinem Offenbarungs-, Glaubens- und Kirchenbegriff

folgerichtig ergibt — geht letzten Endes auf zwei Wurzeln
zurück ; einmal auf einen transzendentalen Agnostizismus, wie er für
einen Jünger Kants, Bergsons und der Existentialphilosophie typisch



Bekenntnis und Dogma 145

ist. Dieser Agnostizismus macht sich vor allem im Mangel einer soliden
Lehre von der analogia entis geltend, die ihrerseits die unumgängliche
Voraussetzung für das richtige Verstehen und Werten der analogia fidei
ist1. Was man von der Bedeutung und Funktion des Analogiegedankens
in Brunners Theologie zu halten hat, kann man daraus ermessen, daß

erstens für ihn die analogia entis mit der analogia fidei praktisch
zusammenfällt, und das zweitens diese analogia entis (et fidei) sozusagen
nur in ihrer ontischen, nicht auch in ihrer noetischen Bewandtnis (die

ja für die Theologie besonders relevant wäre von Brunner gewürdigt
wird 2. An die Stelle einer klaren, eigentlichen Glaubensanalogie tritt
bei ihm ein mehr oder weniger verkappter Symbolismus : Alle biblische
und kirchliche Lehre ist « Gottes eigenem Wort inkommensurabel »

(WB 88), ist stets nur Zeichen und Hinweis ; auch ihr « begrifflicher
Inhalt ist nicht die Sache selbst, sondern dessen 'Fassung', Gefäß und
Mittel » (WB 82 usw.) ; — ein Symbolismus, welcher im Grunde dem
modernistischen und freisinnig-protestantischen Verständnis der

Offenbarungswahrheit sehr nahe kommt, und das auf der Überzeugung

beruht, daß « die Wahrheit nicht ein für alle Male klar und fest und
allgemeinverbindlich in Bibel und Offenbarung vorliegt, sondern daß

die christlichen Glaubenssätze nur Zeichen und Symbole der ewig
verborgenen, letzten Gotteswahrheit sind, der gegenüber wir immer
ringende und suchende, aber nie besitzende Menschen sind »3. Dies aber
bedeutet in letzter Konsequenz die Auflösung jeder sinnvollen
Offenbarung und begrifflich klaren Glaubenserkenntnis und damit auch die

1 Brunner kommt sehr selten und dabei nur dürftig darauf zu sprechen. Ist
es nicht bezeichnend für seine Analogie-« freundlichkeit », daß er in seinen
Prolegomena zur Dogmatik mit keinem Wort auf dieses für die Theologie so fundamentale,

erkenntnistheoretische Problem zu sprechen kommt Auch der Exkurs in
der Gotteslehre (D I 183-185) gibt keinen befriedigenden Einblick in seine
Analogieauffassung.

2 Vgl. D I 183 f. : « Darum kann nicht der « analogia entis » — im biblischen
Sinne — eine « analogia fidei » entgegengesetzt werden. Die « fides » ist allerdings

»die Voraussetzung der richtigen Erkenntnis ; aber die Analogie selbst liegt, seit
der und durch die Schöpfung, in den Kreaturen selbst. » Vgl. MW 554 f., 557 ;

OV 81 ; NG 40 f., 56 f.
3 P. Walser, Die ökumenische Bewegung in Idee und Wirklichkeit, in :

Schweizerische theologische Umschau (Bern) 18 (1948), Nr. 2, 25-42, 39. Überaus
bezeichnend für die liberale prot. Theologie ist auch der Satz (ib.) : « Ist das nicht
das goldene Vorrecht unseres Protestantismus, daß es bei uns nicht auf die objektive

Wahrheit, sondern auf das subjektive Wahrheitssuchen und Wahrheitsverlangen

ankommt » Wer dächte da nicht an Lessing's Fabel von den drei
Ringen

Divus Thomas 10



146 Bekenntnis und Dogma

Liquidation des eigentlichen Dogmas und schließlich der dogmatischen

Theologie selbst.

Zum Glück ist Emil Brunner einem ernsten Glaubensdenken zu
sehr verhaftet, als daß er nicht immer wieder in praxi die unmögliche
Konsequenz seiner symbolistischen Grundeinstellung abbiegen würde
Wie könnte er sonst theologisch so anspruchsvolle und umfangreiche
Werke schreiben und sich dabei eines wissenschaftlich so differenzierten
Begriffsapparates bedienen (angesichts welcher Tatsache sein stets
wiederholter Protest gegen den Intellektualismus in Glauben und Theologie
geradezu ironisch wirkt wenn er nicht heimlich davon überzeugt
wäre, daß seinen theologischen Analysen, Definitionen und
Beweisführungen doch mehr als nur metaphorischer Wert zukomme, und daß

es durchaus nicht gleichgültig sei, wie man einen theologischen
Sachverhalt terminologisch ausdrücke Wir stehen somit vor einem höchst

paradoxen Curiosum Brunnerscher Dialektik, das darin besteht, daß er
sich einerseits theoretisch1 und praktisch zum Analogieprinzip in der

Theologie bekennt und anderseits eben diese «Basis jeder Theologie»
durch seine agnostizistische Grundtendenz, die sich namentlich in seiner

Lehre von der Offenbarung und den Offenbarungsgestalten des biblischen
und kirchlichen Lehr- und Verkündigungswortes auswirkt, positiv untergräbt.

Dieser Agnostizismus Emil Brunners bedingt und bestimmt sodann

weitgehend, wie eben angedeutet wurde, seine Auffassung von der

Offenbarung und von der Wirksamkeit des Heiligen Geistes in der
lehrenden Kirche, womit die zweite, unmittelbare Wurzel seines unhaltbaren

Dogmaverständnisses aufgezeigt ist. Wir wissen aus Brunners
Offenbarungslehre, daß er zwischen Gotteswort und Schriftwort nur das

Verhältnis der Beziehungsnähe, der indirekten Identität anerkennt ; das

ist eine selbstverständliche Folge für den, der annimmt, daß « Gottes
Wort immer mehr ist als Wort : nämlich der Sohn, von dem das Wort
Zeugnis gibt » (D I 185). « Das eigentliche Wort Gottes ist nicht die

Bibel, sondern Jesus Christus» (WGM 34, vgl. 128). Es geht also fürt
Brunner «letztlich nicht um Worte, auch nicht um göttliche Worte,
sondern um das Wort, das er selbst, Jesus Christus, ist » (WB 82).
Dieser Anschauung liegt eine ebenso verblüffende wie verhängnisvolle

1 Vgl. NG 39 : « Die analogia entis ist nichts spezifisch Katholisches, sondern
die Basis jeder Theologie, der christlichen so gut wie der heidnischen. » (Ähnlich
OV 68.) Diesem Satz pflichten wir K. Barth gegenüber durchaus bei.



Bekenntnis und Dogma 147

Simplifizierung des fraglichen Sachverhaltes zugrunde. Brunner
unterscheidet nämlich nicht zwischen dem Worte Gottes im Sinne des

personalen (fleischgewordenen) Offenbarungslogos (ontische Ordnung) und
zwischen dem Worte Gottes im Sinn des verbalen Offenbarungslogos
(noetische Ordnung) ; besser gesagt : er anerkennt gar kein eigentliches
sprachlich-begriffliches Offenbarungswort als objektiven Träger und
Vermittler göttlicher Heilswahrheiten, sondern nimmt lediglich ein menschliches

« Zeugniswort » an, das die Erscheinung des personalen Logos im
Fleische bezeugt und auf seine Begegnung mit den Menschen hinweist
und «aufmerksam» macht (vgl. WGM 35 f.). Das aber ist eine

unerhörte, einseitig verabsolutierende Auslegung dessen, was die Bibel unter
Offenbarung und Wort Gottes versteht ; damit wird sozusagen das

gesamte verbale Offenbarungsdepositum seinem spezifischen
Offenbarungsgehalt nach entwertet und ihm eine reine Zeugnisfunktion (die
wir durchaus nicht verkennen zugeschrieben.

Ganz analog ergeht es der Lehre der Kirche und ihrem Dogma ;

hier heißt es a fortiori : « Das Wort Gottes ist etwas anderes als die
christliche Lehre » (OV 416). Wenn es kein Offenbarungsdepositum gibt,
das übernatürliche Mitteilungswahrheiten und Lehren enthält, welche
die Christen gläubig annehmen müssen, dann hat die Kirche in der Tat
auch keine solche Wahrheiten als « credenda » vorzulegen, noch ihren
Sinn authentisch festzustellen und dogmatisch zu präzisieren, um sie

gegen irrige Auffassungen klar abzugrenzen h Dann besteht ihre Auf-

1 Brunners Auffassung, daß Gott in Jesus Christus der alleinige
Glaubensgegenstand sei — mit Ausschluß aller andern « credenda » (welche Auffassung
seinem Verständnis des Glaubens als « Personbegegnung» konsequent entspricht),
steht zu Luther selbst, wie auch zur Lehr- und Glaubenspraxis der
positivprotestantischen Kirche in deutlichem Widerspruch. So lehrte z. B. Luther :

« Si quis Mariam neget virginem aut alium quemvis singularem articulum non
crediderit, damnatur, etiamsi alioqui ipsius virginis et virginitatem et sanctitatem
haberet. » (De votis monasticis, WA 8, 583). Noch ein ähnliches, von Brunner
einmal selbst zitiertes Lutherwort (My 95) sei hier angeführt : « Der rechte Glaube
ist nichts anderes denn glauben, was Christus redet und verheißt, daß es wahr und
ohne allen Falsch sei » (EA 5, 207 ; beidemal von mir gesperrt). — Inbezug auf die
Lehr- und Glaubenspraxis der prot. Kirche verweisen wir auf den « Heidelberger
Katechismus », der auf die Frage : « Was ist aber einem Christen not zu glauben »,

antwortet : « A lies, was uns im Evangelium verheißen wird, welches uns die Artikel
unseres allgemeinen, ungezweifelten christlichen Glaubens in einer Summa lehren »

(Basler Ausgabe, Frage 22 ; vgl. auch die Fragen 22-59). Desgleichen heißt es im
« Evangelisch-Kirchlichen Glaubensbekenntnis » (vom Schweizerischen evangelischkirchlichen

Verein aufgestellt und in seiner Delegiertenversammlung am 29. Sept.
1941 in Basel einstimmig angenommen) : « In selbstverständlicher Unterordnung



148 Bekenntnis und Dogma

gäbe hauptsächlich darin, das Zeugniswort der Bibel gesamthaft zu
paraphrasieren h es in die Denkkategorien der jeweiligen Zeiten umzusetzen

(«.Dogmatik ist Bibelübersetzung », D I 82) und so die Hinweiskraft

oder — was ungefähr auf dasselbe hinausläuft — den Symbolismus
des Schriftwortes für jede Generation aufs neue lebendig und verständlich

zu machen.

Und weil der Glaube nach Emil Brunner primär nicht übernatürliche

Mysterienerkenntnis, sondern Begegnung-in-Liebe ist2, kommt es

auch in erster Linie nicht so sehr auf eine Vertiefung und
Vervollkommnung des kognitiven als vielmehr des affektiven Momentes im Glauben

an (Die rechte Gläubigkeit ist wichtiger als die Recht-gläubigkeit und
infolgedessen ist auch alles Erkennen und Bekennen, Dozieren und
Dogmatisieren der Kirche, das ja überdies stets von der Gefahr des

unter die Gottesoffenbarung der Heiligen Schrift anerkennen wir mit der Alten
Kirche als Bekenntnis unseres Glaubens an den Dreieinigen Gott und seine Heilstaten

das sog. 'apostolische Glaubensbekenntnis' » (Zürich 1942, S. 11 ; von mir
gesperrt). — Wenn aber auch « lehrhafte Heilswahrheiten » in den Gegenstandsbereich

des christlichen Glaubens gehören — wie dies von der klassischen Theologie
auf protestantischer wie katholischer Seite stets gelehrt wurde —, dann müßte
Emil Brunner zugleich mit seinem Offenbarungs- und Glaubensverständnis auch
seine Lehre vom Bekenntnis und Dogma gründlich revidieren. — Vgl. dazu :

L. Volken, Der Glaube bei Emil Brunner, 152 ff.
1 Vgl. D I 97 : «... so setzt der Dogmatiker die Arbeit des Exegeten fort

durch eine Art 'Gesamtparaphrase zur Bibel' » usw.
2 Nach katholischer Lehre ist die Begegnung-in-Liebe nicht das Wesen,

sondern das Ziel des Glaubens ; dieser schließt somit noch nicht, wie dies bei Brunners
heilstotalitärem Glaubensbegriff der Fall ist, den ganzen Heilsbesitz in sich (vgl.
z. B. Mv 65). Vielmehr ist der Glaube im engeren Sinn (fides informis) erst der
Anfang der christlichen Gottesbeziehung und Heilsverwirklichung — « fides est
humanae salutis initium » (Tridentinum, D n 801) —, entsprechend dem Satz
im Hebräerbrief : « Wer Gott naht, muß glauben, daß er ist und denen, die ihn
suchen, ein Vergelter ist» (Hebr. 11, 6). Dieser Glaube begründet gemäß dem
klaren Zeugnis des Neuen Testaments die übernatürliche Erkenntnisgemeinschaft
mit Gott, die sich freilich nach seinem Willen zur Liebesgemeinschaft mit ihm
vollenden soll ; denn « wenn nicht Hoffnung und Liebe hinzukommen, verbindet
der Glaube nicht vollkommen mit Christus, noch macht er zu einem lebendigen
Glied seines Leibes », wie das Tridentinum lehrt (D n 800). Dementsprechend
nennt 1. Tim. 1, 5 das «Ziel der Unterweisung... Liebe aus reinem Herzen
gutem Gewissen und ungeheucheltem Glauben ». Die katholische « fides informis »

verhält sich zur « fides formata » (Liebesglauben, der ungefähr dem Brunnerschen
« Begegnungsglauben » entspricht) wie das Unvollkommene zum Vollkommenen,
wie die Heilsgrundlage zur Heilsvollendung. Nun geht es aber nicht an, aus der
Erkenntnis heraus, daß letztere heilsentscheidend ist, das (innerhalb der Genesis
der Heilsverwirklichung legitime) Dasein der ersteren zu leugnen, wie Brunner
dies mit der ausschließlichen Anerkennung des Liebesglaubens bzw. des Glaubens
« als Personbegegnung » tut.



Bekenntnis und Dogma 149

Intellektualismus begleitet ist, nur von zweitrangiger Bedeutung.
Dementsprechend ist auch die Unterscheidung von reiner und unreiner
Lehre nach dem Prinzip der Beziehungsnähe (zum Worte Gottes) mit
seiner immanenten Elastizität letzten Endes nicht so entscheidend,
zumal ja die Gültigkeit jenes Prinzips und die Letztinstanzlichkeit der
reinen Lehre durch Gottes Freiheit begrenzt wird1.

Schließlich liegt es ganz in der aufgezeigten Linie, wenn Brunner
vorsichtig, aber immerhin deutlich genug lehrt : « Der Geist behält es

sich, menschlich (leider zu menschlich*) gesprochen, vor, immer mehr
und immer deutlicher zu lehren und nie die abgeschlossene definitive
Lehre, das 'Dogma', zu geben » (D I 37). Dieser Satz bestätigt vollauf,
was wir eben über Emil Brunners Glaubensagnostizismus und seinen

Skeptizismus gegenüber dem Wirken des Heiligen Geistes in der lehrenden

Kirche gesagt haben. Inbezug auf Letzteres können wir J. Fehr
restlos beipflichten, wenn er schreibt : Der « Glaube an die Macht des

Heiligen Geistes scheint in der dialektischen Theologie zu fehlen. Darum
verlieren sich alle konkreten Wege der göttlichen Offenbarungsvermittlung

(Heilige Schrift, Dogma der Kirche) in unbegrenzter Relativität » 2.

Wenn Brunner demgegenüber sich damit verteidigen wollte, daß er dem

Wirken des Heiligen Geistes im einzelnen Gläubigen umso mehr Gewicht
beilege, so bestätigt er damit nur die Tatsache, daß ihm das subjektive
Glaubenskriterium wichtiger ist als das autoritative Lehrwort der

Kirche, daß ihm an der persönlichen Glaubensfreiheit mehr gelegen ist
als am Glaubensgehorsam. Und doch kann es wahre Glaubensfreiheit

nur geben, wo es wahren Gehorsam Unterwerfung in Freiheit) gibt
gegen Gottes Wort und gegen die von ihm bestellte und bevollmächtigte
Verkünderin und Lehrerin dieses Wortes, « die Kirche des lebendigen
Gottes, die Säule und Grundfeste der Wahrheit » (1 Tim. 3, 15).

In der Unterwerfung unter diese Kirche vollendet sich erst der wahre

Glaubensgehorsam, ist es doch für den Menschen leichter, in Glaubenssachen

sich unmittelbar und allein Gott zu unterwerfen als sich auch
einer geschöpflichen Zwischeninstanz, der Kirche, zu beugen ; und doch
wollte Christus gerade diese Unterwerfung unter die lehrende Kirche.
Darum sprach er zu den Aposteln : « Wie mich der Vater gesandt hat,
so sende ich euch » (Joh. 20, 21) und : « Wer euch hört der hört mich,
wer euch verachtet, der verachtet mich» (Lk. 10, 16). Sie (und sinn-

1 Vgl. GO 513 f. ; WB 88 usw.
2 J. Fehr, Das Offenbarungsproblem 100.



150 Bekenntnis und Dogma

vollerweise auch ihre Nachfolger) sollten also seine Sendung vollmächtig
übernehmen und sein göttliches Lehramt stellvertretend fortsetzen ; ihr
Verkündigungswort sollte die gleiche Kraft und Autorität besitzen wie
das seine. Dafür versprach er ihnen den « Beistand », den Geist der
Wahrheit, der sie alles lehren und sie an alles erinnern würde, was er
ihnen gesagt hatte (vgl. Joh. 14, 26). So sollten sie durch ihr Kerygma
den « Gehorsam des Glaubens » aufrichten unter allen Völkern (vgl.
Rom. 1, 5). Es ist somit keine Anmaßung und kein selbstherrliches

« Verfügen-wollen » über das Wort Gottes, wie Emil Brunner mit andern

protestantischen Theologen der katholischen Kirche so gerne vorwirft,
wenn sie, gestützt auf diese Herrenworte und eine bis ins erste
Jahrhundert zurückreichende Tradition 1, ernst macht mit der Ausübung
jener Lehrgewalt, womit Jesus Christus seine Kirche ausgestattet hat.
Denn nur eine vom Heiligen Geist geleitete und darum unbedingt
maßgebliche Lehrautorität kann, wie die Erfahrung der katholischen Kirche
im positiven und jene der nichtkatholischen Konfessionen im negativen
Sinne lehrt2, der Kirche Christi jene « una fides » (Eph. 4, 5) verbürgen

1 Vgl. die einschlägigen Stellen im I. Clemensbrief (um 96), c. 42 ; 1, 2, 4 :

« Apostoli nobis evangelii praedicatores facti sunt a Domino Iesu Christo, Iesus
Christus missus est a Deo. Christus igitur a Deo et apostoli a Christo ; et factum
est ntrumque ordinatim ex voluntate Dei Per regiones igitur et urbes verbum
praedicantes primitias earum spiritu cum probassent, constituerunt episcopos et
diaconos eorum qui credituri erant. » c. 44 ; 1 et 2 : « Apostoli quoque nostri
per Iesum Christum Dominum nostrum cognoverunt contentionem de nomine
episcopatus oborituram Ob earn ergo causam, perfecta praescientia praediti,
constituerunt praedictos ac deinceps ordinationem dederunt, ut cum illi deces-
sissent, ministerium eorum alii viri probati exciperent. » EP nn 20 et 21 (MG 1,

292 et 296).
2 Was Irenaus schon im 2. Jahrh. von der Glaubenseinheit der katholischen

Kirche geschrieben hat, gilt für dieselbe in unvermindertem Maße auch noch im
20. Jahrhundert : « Etsi in mundo loquelae dissimiles sunt, sed tarnen virtus
traditionis una et eadem est. Et neque hae quae in Germania sunt fundatae
Ecclesiae aliter credunt, aut aliter tradunt, neque hae quae in Hiberis sunt, neque
hae quae in Celtis, neque hae quae in Oriente, neque hae quae in Aegypto, neque
hae quae in Lybia, neque hae quae in medio mundi constitutae Cum enim
una et eadem fides sit universa Ecclesia unam et eandem fidem habet in uni-
verso mundo. » Adv. haereses lib. 1, c. 10 n. 2 ; MG 7, 552. — Etwas anders klingt
z. B. die Feststellung K. Barths inbezug auf die Bekenntnis- (und damit Glaubens-)
Verschiedenheit der protestantischen Konfessionen : « Das Subjekt des reformierten
Bekenntnisses ist ,eine örtlich umschriebene christliche Gemeinschaft'. Die lokale
oder nationale Partikularkirche bekennt : die Kirche von Bern oder Basel, von
Bremen oder Bentheim, von Frankreich oder Schottland Aber jede Kirche
lebt ihr eigenes Leben, und mit überraschender Selbstverständlichkeit gehen die
durch die zufälligen Grenzen der Staatshoheiten aufeinander Angewiesenen auch
in der Frage der Bekenntnisbildung ihren eigenen Weg. So kommt es zu jener



Bekenntnis und Dogma 151

und erhalten, die für ihre Einheit und ihren Fortbestand schlechthin
lebenswichtig ist1.

« Wenn die Reformatoren und Protestanten Wort und Glaube ganz
zur Verfügung Gottes lassen wollen, wenn aber dies keinen Ausdruck
findet in einer auctoritas, in welcher das doch unsichtbare Verfügungsrecht

Gottes sich in einer sichtbaren, von ihm gesetzten und getragenen
Befehlsgewalt vertreten und geltend macht, dann bleibt Gottes
Verfügung rein im Unsichtbaren und Jenseitigen ; und die Folge kann nur
sein und ist geworden, daß im sichtbaren Diesseits Wort und Glaube

nun erst recht der menschlichen Verfügung anheimfallen. Hier zeigt
das « simul iustus et peccator » sein kirchliches Doppelantlitz Wort
und Glaube bleiben rein im Jenseitigen und so allerdings ganz zur
Verfügung Gottes, aber dies alles ereignet sich eben darum allein in der
unsichtbaren Kirche ; für die sichtbare Kirche muß oder müßte folgen,
daß in der diesseitigen Wirklichkeit Wort und Glaube der confusio
hominum überantwortet seien, der menschlichen Geistbeweglichkeit mit
all ihren menschlichen Fragwürdigkeiten. » Die lehr- und bekenntnis-

Uneinstimmigkeit der Formeln..., zu jener bunten, unbekümmerten
Krähwinkelei der reformierten Konfessionen ...» Die Theologie und die Kirche ;

Ges. Vorträge 2. Bd., München 1928, 87. — Vgl. dazu A. Schädelin, Bekenntnis
und Volkskirche (Kirchliche Zeitfragen H. 6), Zürich 1943, 23 : «Wenn wir den
Bekenntnisformeln einheitbildende Kraft in der Kirche zugesprochen haben, so
muß von den heute in Geltung stehenden Formeln gesagt werden, daß sie die
Einheit der Kirche leider nur noch vortäuschen ; denn unter dem Namen Jesu,
den unsere Formeln bekennen, versteht man hüben und drüben etwas so
Grundverschiedenes, daß für den Wissenden gerade an diesem Namen die tiefe Zerrissenheit

unserer Kirche besonders augenscheinlich wird. » — Diese Feststellungen
protestantischer Theologen inbezug auf die Bekenntnisverschiedenheit ihrer Kirchen
erscheinen umso schwerwiegender, wenn man dàmit vergleicht, was z. B. W.
Hildebrandt, Das Gemeindeprinzip der christlichen Kirche, grundsätzlich zur Bekenntnispraxis

der Kirche sagt : « Im Innern der Ekklesia ist erste Voraussetzung der
einheitliche Glaube ihrer Glieder und sein Bekennen» (S. 40). «Der eine Glaube
muß sich nun auch in dem einen Bekenntnis dieses Glaubens durch alle Glieder
kundtun. Die Ekklesia fordert ein einheitliches Bekenntnis » (S. 41 ; vgl. ff.). Was
hilft aber diese Glaubenseinheit, wenn sie nicht über die Grenzen der örtlichen
Gemeinde hinausgeht und die Gesamtkirche, die doch ein und denselben Glauben
haben müßte, umfaßt ?— Demgegenüber erklärt der Aquinate inbezug auf die
Bekenntnispraxis der katholischen Kirche in sachlicher Übereinstimmung mit
Irenäus : « confessio fidei traditur in symbolo quasi ex persona totius ecclesiae

quae per fidern unitur. » S. Th. II-II q. 1 a. 9 ad 3.
1 Vgl. dazu Origenes, Ilept apyjäv lib. 1, praef. n 2 ; EP n 443 (MG 11, 116) :

« Cum multi sint qui se putant sentire quae Christi sunt, et nonulli eorum diversa
a prioribus sentiant, servetur vero ecclesiastica praedicatio per successionis ordinem
ab apostolis tradita et usque ad praesens in ecclesiis permanens, illa sola credenda
est Veritas, quae in nullo ab ecclesiastica et apostolica traditione discordât. »



152 Bekenntnis und Dogma

mäßige Zersplitterung der protestantischen Konfessionen ist nur die

Bestätigung dieser Worte G. Söhngens1.
Die Lösung der Frage nach Bekenntnis und Dogma, ihrer Funktion

und Tragweite, wird letztlich —• wie die Lösung des ekklesiologischen
Problems überhaupt —• von der Lösung der Frage nach der sichtbaren

Kirche abhängen ; davon also, ob das Verhältnis zwischen dem
Pneumatischen und Institutionellen, zwischen dem Worte Gottes und der
Lehre der Kirche, zwischen dem mystischen Gemeinschafts- und dem

rechtlichen Gesellschaftselement (oder um mit Brunners neuester
Terminologie zu sprechen : zwischen « Ekklesia » und « Kirche », vgl. Mv
im Sinne eines positiven Zueinanders und Miteinanders oder im Sinne
eines neutralen Nebeneinanders, wenn nicht sogar Gegeneinanders
verstanden und ausgelegt wird. Diese Entscheidung aber fällt konsequenterweise

entsprechend der Verhältnisbestimmung von Natur und Gnade,

von analogia entis und analogia fidei, welche Verhältnisbestimmung
ihrerseits auch dadurch bedingt ist, ob man das Inkarnationsprinzip
als das grundlegende und maßgebende Form- und Funktionsprinzip der

göttlichen Heilsveranstaltung anerkenne und anwende oder nicht ; ob

man also das paulinische : « Er entäußerte sich, nahm Knechtsgestalt
an und wurde den Menschen gleich» (Phil. 2, 7), nur für die soterio-

logische Grundlegung und Einleitung oder auch für die ekklesiologische

Weiterführung und Vollendung der neutestamentlichen Heilsökonomie gelten

lasse oder nicht. Von dieser Stellungnahme wird es somit abhängen,
wie weit man es bejahe, daß Christus das, was er als Lehrer, Priester
und König auf Erden gelehrt und gewirkt hat, durch seine Kirche

1 G. Söhngen, Analogia fidei : Die Einheit in der Glaubenswissenschaft, in :

Catholica 3 (1934) 176-208, 185 f. ; vgl. 185 : Das Anliegen der actualitas verbi
et fidei, welches in den Reformationskirchen im Vordergrund steht, verbindet
sich in der katholischen Kirche « innig mit dem Anliegen der substantia verbi et
fidei, damit die Wort- und Glaubenssubstanz nicht in die Beweglichkeit einer
Aktualität oder Ereignishaftigkeit gerate, in welcher die Substanz in Bewegung
oder gar jeweils in die geistigen und geschichtlichen 'Bewegungen' fällt und so
gerade zum bloßen Objekt der Bewegung absinkt, statt daß das Gotteswort
souveränes Subjekt in aller lebendigen Bewegung des Glaubens ist, die seine

Bewegung bleibt, weil diese von seiner Substanz getragen wird und in seiner Substanz
ihre innere wesenstreue Formkraft hat ». Das kirchliche Lehramt, dem die Sorge
für die Reinerhaltung der Wort- und Glaubenssubstanz obliegt, « ist ministerium
und auctoritas in einem, ministerium gegenüber der auctoritas Dei revelantis und
so selbst auctoritas Ecclesiae docentis gegenüber aller Welt (Matth. 28, 18-20) ;

Menschennatur und Menschenverstand dagegen sind bloße potentia obedientialis,
gehorsame Empfangsbereitschaft gegenüber göttlicher Gnade und göttlichem
Glauben » ; 1. c. 208.



Bekenntnis und Dogma 153

in der Kraft des Heiligen Geistes weiterlehre und -wirke, m. a. W.,
welche Kraft und ekklesiologische Tragweite man letztlich seinem

Sendungsbefehl beimesse : « Mir ist alle Gewalt gegeben im Himmel und
auf Erden. Darum gehet hin und lehret alle Völker : Tauft sie im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes und lehrt
sie alles halten, was ich euch geboten habe. Seht ich bin bei euch alle

Tage bis ans Ende der Welt » (Mt. 28, 18-20). Die katholische Kirche
nimmt diese « missio et promissio » völlig ernst und wagt es darum
auch, Glaubenssymbole und Dogmen aufzustellen, welche unbedingte
normative Kraft und Verbindlichkeit haben und als solche geeignet
sind, die ganze Kirche in ungebrochener Glaubenseinheit zusammenzuhalten

und unbeirrbar auf den auszurichten, der für seine Jünger gebetet
hat : « Heiliger Vater, bewahre sie in deinem Namen Wie du mich
in die Welt gesandt hast, so habe auch ich sie in die Welt gesandt
Laß sie alle eins sein. Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, so

laß sie in uns eins sein, damit die Welt es glaube, daß du mich gesandt
hast » (Joh. 17, 11 ff.).


	Bekenntnis und Dogma

