Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Bekenntnis und Dogma

Autor: Stolz, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762302

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bekenntnis und Dogma

Darstellung und kritische Wiirdigung
der Lehre Emil Brunners tiber Bildung und Geltungsanspruch
von Bekenntnis und Dogma?

Von WirLweLM STOLZ

« Aus der theologischen Arbeit wichst das ‘Dogma’ der Kirche
heraus. Wir tun freilich besser, den Begriff Dogma in der evangelischen
Kirche zu vermeiden ; die nach Gotteswort reformierte Kirche hat kein
Dogma, sondern ein Bekenntnis » (OV 152). Mit diesen beiden schlichten
Sitzen ist die entscheidende Richtung angedeutet, in der sich Emil
Brunners Lehre von Bekenntnis und Dogma bewegt. Wenn das Dogma
aus der theologischen Arbeit herauswichst, wird es letztlich dieselben
Wurzeln haben, aber auch denselben Gefahren ausgesetzt sein wie diese,
und ebenso wird sein Autorititsanspruch wesentlich nach der Quelle,
aus der es hervorgeht, zu bemessen sein. Daher riihrt denn auch die
Bevorzugung des unverbindlicheren, subjektiv gefarbteren Begriffes « Be-
kenntnis » vor dem strengeren, objektiv-gesetzlich anmutenden Begriff
« Dogma » !

1. Die Aufgabe von Bekenntnis und Dogma

Das Bestreben der Theologie, die richtige Lehre von Gott und
seiner Heilsékonomie zu finden und damit der Kirche zu dienen, kann
fiir sich allein erfahrungsgemidB den Anforderungen des kirchlichen
Glaubenslebens nicht geniigen, denn die Ergebnisse der individuellen
theologischen Forschung sind praktisch so vielgestaltig und oft einander
selbst in wesentlichen Punkten so widersprechend, dafB sich die Kirche

1 Vorliegender Artikel bildet den Schlufl der Abhandlung: Die Wesens-
funktion der Kirche. Kritische Studie zu Emil Brunners Lehre von der Ver-
kiindigung des Wortes Gottes. Vgl. Divus Thomas 29 SS. 318-344 und 457-481.

Divus Thomas 9



130 Bekenntnis und Dogma

immer wieder gendtigt sieht, normativ festzustellen, welche Lehre der
biblischen Offenbarung entspricht und darum maBgebend und verbind-
lich ist und welche nicht. Und zwar hat sie « die Scheidung zwischen
dem MaBgeblichen und dem UnmafBgeblichen, zwischen dem Richtigen
und Unrichtigen in einer Weise zu vollziehen, die sie als eine Entschei-
dung der Gesamtkirche kenntlich und allgemein sichtbar macht» (D I
58) ; das geschieht durch die Bildung des Dogmas in der Form des
offentlichen Bekenntnisses!. Der A#nlaf dazu ist namentlich dann
gegeben, wenn Irrtiimer von aulen oder Lehrwiderspriiche von innen
die wahre und einheitliche Verkiindigung des Gotteswortes bedrohen ;
weil doch die Kirche, « daB ihre Einheit und der Wahrheitsanspruch
ihrer Verkiindigung und Lehre durch die Tatsache sich widersprechen-
der Lehren aufs schwerste gefihrdet ist» (D I 581{.). Das kirchliche
Glaubensbekenntnis will demgegeniiber eine allgemeingiiltige Glaubens-
norm aufstellen und die richtige und verbindliche Lehre fixieren. Als
solches hat es eine dreifache Funkiion in der Glaubensgemeinschaft zu
erfilllen : Es soll als Fahne die Jiinger Christi sammeln, ihnen seinen
Namen und sein Bild vor Augen stellen und die Einheit der Gefolgschaft
zum BewubBtsein bringen. Es soll ferner als Pafwort das Erkennungs-
zeichen sein fiir jene, die zur Kirche gehéren, und das Trennungszeichen
fiir jene, die sich nicht zu Christus bekennen wollen. SchlieBlich dient
es als richtunggebendes Wegzeichen, an das sich jeder zu halten hat,
der den rechten Glauben bewahren und ihn richtig verkiindigen will
(vgl. OV 155 £.). Der Glaubige hat aber nicht an das Bekenntnis, sondern
nach (gemiB) dem Bekenntnis zu glauben ; es ist nicht Glaubensgegen-
stand, sondern Glaubenshinweis; es erzeugt nicht den Glauben, sondern
es miBt ihn (vgl. OV 155). Das Glaubenssymbol ist also nur Weg-
weiser, nicht selbst der Weg, den der Christ glaubend zu gehen hat ;
will er aber den rechten Weg nicht verfehlen, so hat er sich an diese
Richtschnur zu halten. Es darf darum weder in falschem Dogmatismus
iiberschitzt noch in seiner praktischen Notwendigkeit unterschitzt
werden.

1 E. Brunner unterscheidet ein dreifaches Glaubensbekenntnis : 1. Die spon-
tane und individuelle AuBerung der Glaubensiiberzeugung durch den einzelnen
Christen. 2. Das Glaubensbekenntnis, das in Gestalt der (6ffentlichen oder privaten)
Verkiindigung und Lehre sich vollzieht. 3. Das Glaubensbekenntnis der Kirche, sei
es das « Credo » der einzelnen Kultgemeinde als liturgische Antwort auf das ver-
kiindete Gotteswort, sei es das Gemeinbekenntnis der Gesamtheit der Gemeinden
als Ausdruck und Richtmal3 des gemeinsamen Glaubens, das « kirchliche Bekennt-
nis» im eigentlichen Sinne. Vgl. D I 59 f.



Bekenntnis und Dogma 131

Nun stellt sich die wichtige (von Brunner allerdings nur beildufig
behandelte) Frage, wer berufen und befihigt ist, in concreto ein Bekenninis
aufzustellen, Dogma zu bilden und vorzulegen. An sich ist dies Sache
der ganzen Kirche (vgl. OV 157 ; D I 58, 90), die ja ein « heiliges Lehr-
amt » (WB 133) besitzt. Theoretisch ist jeder Glaubige kraft des allge-
meinen Priestertums befugt, an der Aufstellung des Bekenntnisses mit-
zuwirken ; « es gibt in der Kirche grundsitzlich keine Nichttheologen » 1.
Praktisch bleibt dies jedoch der die Gesamtkivche legitim vertretenden
Kirchenversammlung oder Synode tiberlassen, in welcher naturgemilB den
Theologen die Fithrung zufillt ; ist es doch ihre eigentliche Aufgabe, als
«Organ der Priifung und Kliarung» (OV 152) den Lehrinhalt der in
der Kirche je und je vor sich gehenden Verkiindigung und Lehre zu
begriinden und zu priifen (vgl. D I 93, 67). Daher erklirt denn auch
Emil Brunner : « Das Dogma, d. h. das Glaubensbekenntnis der Gesamt-
kirche, kommt nicht zustande ohne theologische Besinnung und Arbeit »
(I c. 64). Ja, er sieht in der kritischen Nachpriifung des geltenden
und in der « prospektiv-produktiven Vorbereitung des neueren, besseren
Bekenntnisses » (1. c. 67) eine Hauptfunktion der (dogmatischen) Theo-
logie. Sie ist berufen, « im Ganzen der Kirche als deren Lehrwichterin
zu walten» (EK 10), ja, man kann sie als «die Lehrende Kirche »
schlechthin bezeichnen 2 ; und deshalb ist auch «eine scharfe Unter-
scheidung zwischen dogmatischer Theologie und praktischer kirchlicher
Lehre nicht méglich» (D I 100).

2. Relativer Geltungsanspruch

Die Tatsache, daB in den Reformationskirchen praktisch die Theo-
logen das Lehramt ausiiben, ist maBgebend fiir die Lehrautoritit dieser
Kirche und den Geltungsanspruch ihres Dogmas. Die Theologie kann

1 K. BartH, Offenbarung, Kirche, Theologie 43. — Vgl. WB 148 f.; Zur
Lage und Aufgabe der Kirche ... 17f. In OV will Brunner u. a. das Vorurteil
bekampfen, « daB Theologie nur eine Sache fiir Theologen sei», OV VIII.

2 Vgl. Die Kirche spricht zur Welt, in : Der GrundriB 4 (1942) 113-142, 123 ;
vgl. 127 f. : « Die Kirche spricht zur Welt durch sie, die sie fiir dieses Amt der
Verkiindigung bestimmt, die berufenen Verkiinder des Wortes ... Die Theologen
sind sozusagen Fachleute der Bibelkenntnis und der christlichen Verkiindigung. »
Vgl. Theologie und Kirche, in: ZdZ 8 (1930) 404 : « Die Theologie ist Sorge um
die Wahrheit der Verkiindigung der Kirche.» Vgl. D I 214, — K. BarTH, Die
kirchliche Dogmatik I 1/1 : « Dogmatik ist als theologische Disziplin die wissen-
schaftliche Selbstpriifung der christlichen Kirche hinsichtlich des Inhaltes der ihr
eigentiimlichen Rede von Gott.» Vgl. 10 usw.



132 Bekenntnis und Dogma

fiir die dogmatische Richtigkeit und Zuverldssigkeit ihres Lehrbekennt-
nisses keinen hoheren Sicherheitsgrad beanspruchen als den menschlich-
wissenschaftlichen, denn das Dogma, das von ihr vorgelegt wird, ist ja
wesentlich das Ergebnis « hochster Denkarbeit im Dienste der Rein-
erhaltung des kirchlichen Glaubensgutes », « ein Kunstprodukt der theo-
logischen Reflexion »!. Sowenig aber der einzelne Theologe fiir seine
Thesen einen Unfehlbarkeitsanspruch erheben kann, sowenig kann dies
eine Vielheit von Theologen bzw. eine Kirchenversammlung fiir das von
ihr aufgestellte Bekenntnis tun. Hier gilt der Satz Brunners: « Auch
die Kirche als Gesamtheit ist nicht unfehlbar » (OV 157). Infolgedessen
steht das Dogma « grundsitzlich unter demselben Autorititsvorbehalt
wie die Lehre des Einzelnen » (D I 62) ; es ist und bleibt « ein Produkt
menschlicher Arbeit, darum grundsétzlich irréumsfihig und wahrschein-
lich der Verbesserung bediirftig» (1. c. 67).

Wohl darf man nach Emil Brunner einesteils an eine besondere,
auch in Sachen Wahrheitserkenntnis wirksame Kraft der Gemeinschaft
gegeniiber dem isolierten einzelnen Glaubigen, Lehrer oder Verkiindiger
durchaus glauben, mul} sich aber andernteils ebensosehr vor einer
gefahrlichen Uberschiitzung der Gemeinschaft und der kirchlichen Orga-
nisation als Wahrheitsbiirgen hiiten. « Wer verbiirgt denn, dal} die paar
hundert Kirchenminner, die die Bekenntnis schaffende Synode bilden,
nicht aber der einzelne Lehrer, der ihnen widerspricht, den Sinn der
gottlichen Autoritit trifft und lehrend ausspricht ? Wer gibt denn der
Kirchenversammlung die Legitimation fiir glaubensbindende Interpre-
tation der Heiligen Schrift ? » (1. c. 61). Emil Brunner weist darauf
hin, daB in allen bisherigen reformatorischen Bekenntnissen ohne Aus-
nahme weltbildliche Elemente enthalten seien, die mit heutigen fach-
wissenschaftlichen Erkenntnissen im Widerspruch stinden (dabei ver-
weist er beispielsweise auf «die Vorstellung von einem historischen
Siindenfall des historischen Protoplasten Adam », ib.) ; es sei daher ver-
fehlt gewesen, wenn die Bekenntnissynoden der Reformationszeit in
Nachahmung der altkatholischen 6kumenischen Kirchenversammlungen
und unter Berufung auf die géttliche Offenbarung mit absoluter Auto-
ritdt kirchliche Lehrsitze aufstellten, deren bloB relative Giiltigkeit durch
gegensitzliche Forschungsergebnisse spiterer Jahrhunderte klar er-

1D I 65; vgl. 66: « Das Dogma ist das Produkt der Dogmatik.» Ander-
seits ist freilich die Dogmatik auch « durch das gegebene Dogma bestimmt, geht
von ihm aus und kommt zu ihm zuriick». ib.; vgl. 93.



Bekenntnis und Dogma 133

wiesen wurde. «Sowohl die grundsitzliche Erkenntnis in die Irrtums-
fahigkeit auch der bibelgliubigsten Kirchenversammlung, als auch der
Tatsachenbeweis kommen also darin iiberein, daB dem «Bekenntnis »
oder Credo oder Dogma der Kirche immer nur relative, unter dem
Vorbehalt besserer Belehrung stehende Autoritit zukommen kann »
(D I 62; vgl. OV 156 f.). Diese Feststellung hindert indessen Brunner
nicht, dem Glaubenssymbol der Gesamtkirche trotzdem « eine besondere
relative Autoritit oder Dignitit » zuzusprechen, handelt es sich doch
bei seiner Aufstellung um einen Akt, bei dem besondere Sorgfalt der
Besinnung und Priifung angewandt wurde, um einen Akt, « dem vor
allem die VerheiBung echter Glaubensgemeinschaft gilt »?.

Die falsche Absolutsetzung des Dogmas ist fiir Emil Brunner die
erste Gefahr, die mit der Dogmenbildung verbunden ist ; sie ist konkret
mit der Méglichkeit gegeben, daB man die « Menschlichkeit » des Werdens
des Dogmas verkennt. Eine zweite, vielleicht noch grifere Gefahr er-
blickt er darin, daB man die Menschlichkeit seines Wesens, seiner formalen
Eigenart iibersieht, was zur « Vergétzung der menschlichen Denkformen »
fihrt (D I 98); es ist die uns hinlinglich bekannte « Gefahr des intel-
lektualistischen MilBverstindnisses ... das die ganze Geschichte der
Kirche belastet »2. Dogma, Bekenntnis ist als solches nie Glaubens-

1 DI 62; vgl. OV 156 : Das Lehrbekenntnis « hat Autoritit dem Einzelnen
gegeniiber, weil es den Glauben der gesamten Kirche ausspricht ».

2 0OV 156 ; vgl. D I 96. Das MiBverstindnis der Kirche (zit. Mv), Ziirich
1951, 16 : « Gott hat nicht abstrakte, neutrale Wahrheit oder Wahrheiten geoffen-
bart, nicht ein Dogma oder Dogmen, die er der Kirche anvertraut als ein depo-
situm fidei, als etwas, das diese credendum proponit ... » Was Brunner hier mit
Bezug auf das katholische Offenbarungs- und Glaubensverstindnis sagen will, hat
er in OV 153 noch genauer ausgesprochen : « Dogma ist geoffenbarte Lehre.
Christus ist Inhalt dieser Lehre ... Die Lehre ist das zu Glaubende, das Creden-
dum.» Thomas von Aquin hat auf dieses MiBverstindnis der katholischen Auf-
fassung bereits die richtige Antwort gegeben, wenn er in seiner Summa schreibt :
« Actus autem credentis non terminatur ad enuntiabile, sed ad rem. Non enim
formamus enuntiabilia nisi ut per ea de rebus cognitionem habeamus, sicut in
scientia ita et in fide» (S. Th. II-IT q. 1 a. 2 ad 1; vgl. De Ver. q. 14 a. 8 u. 12).
M. a. W. : Selbstverstindlich ist nicht der Glaubenssatz (das Dogma) als solcher
oder ein Komplex von Sitzen, die Lehre, das eigentliche Ziel des Glaubensaktes,
sondern die in ihnen ausgesprochene, geoffenbarte Hetlswivklichkeit. Der katho-
lische Glaube (und auch der genuin reformatorische!) ist insofern Lehr- oder
Dogmenglaube, als die Lehre, bzw. das Dogma, das notwendige objektive Evkenntnis-
mittel ist, um den betreffenden Glaubensgegenstand gedanklich zu erfassen. Hier
kann nur der eine Schwierigkeit finden, welcher — aus einer agnostizistischen
Haltung heraus — den christlichen Glauben primér nicht als eine kognitive, sondern
als eine affektive Angelegenheit betrachtet, wie dies Brunner mit seinem Glauben
und Liebe, Pistis und Agape vermengenden Begriff der «Personbegegnung »



134 Bekenntnis und Dogma

gegenstand, credendum, sondern immer nur Glaubensausdruck (credi-
tum), Glaubensregel im Sinn eines normativen Paradigmas (« Denkvor-
schrift » D I 90), nach welchem sich das Glaubensdenken richten muB,
wenn es nicht fehlgehen soll. Vom Glaubenssymbol gilt grundsitzlich
dasselbe wie von der Lehre: Diese ist nicht selber das Gotteswort,
sondern verhilt sich zu ihm wie das (instrumentale) Zeichen zur Sache,
wie die duBere Fassung zum Juwel ; sie ist darum wesentlich « Hinweis,
wenn auch eindeutiger, treffender Hinweis » (OV 153 ; vgl. WB 83 ff.).
So ist auch das Dogma als die « bekenntnismidBige Zusammenfassung
des kirchlichen Lehrinhalts » (D I 93) nicht Ziel des Glaubens, sondern
Weg zu diesem Ziel ; es weist iiber sich selbst hinaus auf den hin, dem
der Mensch glaubend begegnen soll. Die in der katholischen Kirche
und in der protestantischen Orthodoxie vor sich gegangene Umwandlung
des indirekten in das direkte Identitdtsverhdltnis zwischen Gotteswort
und Lehre (vgl. WB 135) entspricht der « Verschiebung des Glaubens
aus der Dimension der personalen Begegnung in die Dimension der sach-
lichen Belehrung » (D I 63). Der Personglaube wird Lehrglaube, Dogmen-
glaube ; das rechte Verstindnis von Lehre und Dogma aber ist von
dieser Auffassung dimensional verschieden. « Die Offenbarung ist Jesus
Christus selbst, nicht eine Lehre iiber Jesus Christus» (D I 63).

Die Einsicht in die Eigenart und Funktion des Dogmas, in die
typische Menschlichkeit seines Wesens li8t die Begrenzung seiner
Autoritit von einer neuen Seite verstindlich werden ; von hier aus er-
weist sich die Unmdglichkeit eines unbedingten Wahrheitsanspruches viel-
leicht noch iiberzeugender. Absolute (logische) Wahrheit kann es nur
dort geben, wo ein Sachverhalt (im logischen Urteil) so erkannt und aus-
gesprochen wird, daf3 zwischen (diesem Urteil) dieser Aussage und dem
fraglichen Sachverhalt eine wirkliche, objektiv-intentionale (wenn evtl.
auch nur analoge, also inadiquate) Ubereinstimmung vorliegt. Wo je-
doch zwischen einer Aussage bzw. einem Komplex von Aussagen, einer
Lehre, und dem entsprechenden Sachverhalt statt der direkten ideellen
(intentionalen) Ubereinstimmung wesentlich eine bloB indirekte Identi-
tdt (im Sinn der Beziehungsnihe) besteht, wo also die Lehre den Lehr-
gegenstand sozusagen nur «in obliquo » erfat und wiedergibt, kann es

(= Glaube) tut. Nun ist aber der neutestamentliche Glaube wesentlich ein
(inevidentes) Erkennen, das sich, dem Stand der menschlichen Pilgerschaft und
seiner eigentiimlichen Erkenntnisweise entsprechend, unter Inanspruchnahme der
Denkformen und -gesetze des menschlichen Geistes vollzieht und darum not-
wendig begrifflich-analogisch und lehrhaft-komplex ist.



Bekenntnis und Dogma 135

naturgemil nie einen absoluten Wahrheitsanspruch geben. Da spricht
man denn auch sachgemiBer von « Richtkraft » statt von « Richtigkeit »
der Lehre, insofern diese mehr oder weniger geeignet ist, den Geist
auf die gemeinte Sache (oder Person) zu richten (um diese selbst
«sprechen » zu lassen); dies trifft aber nach unserm Autor fiir alle
theologische, selbst fiir die biblische Lehre zu. « Die ‘richtige’ Lehre
wird also wortlich als die ‘recht-gerichtete’, richtig abgezielte Lehre zu
verstehen sein, niemals im Sinn einer Deckung von gemeinter Sache
und Begriff, sondern immer nur im Sinne des bestimmten, eindeutigen
Hinweises. »

Eine solche Lehre hat im Grunde lediglich symbolischen oder gleichnis-
haften Charakter und darum wesentlich relativen Evkenniniswert?. Sie ist
« nicht selbst die Wahrheit, sondern bloB der menschliche Versuch, die
Wahrheit zu fassen » ; jeder Versuch hat aber « schon wieder Anteil am
Irrtum aller Theoriebildung iiber das nicht theoretisch zu Fassende »
(MW 57). Die Dimension der Sache, der Lehre bleibt eben der Dimen-
sion der Person immer inkommensurabel. « Darum miissen wir uns
stets bewuBt sein, daB die christliche Lehre, wiewohl sie die géttliche
Wahrheit faBt, ... immer korrekturbediirftig ist» (ib.). Und wenn
schon die biblische, also inspirierte Lehre grundsitzlich nicht infallibel
ist, so erst recht nicht die theologische. Daher kann das Dogma immer
nur em vorliufiger Versuch sein, den Lehrgehalt des Gotteswortes in
bestimmten Formeln auszusprechen, und dementsprechend hat es keine
« unbedingte Autoritit, weil es nur menschliches Gefill der gottlichen
Offenbarung ist» (D I 113).

Die sachgemiBe Einstellung des protestantischen Theologen dem
Dogma gegeniiber ist daher notwendig eine kritische, ja es gehort, wie
schon erwihnt, in seinen zentralen Aufgabenkreis, fortwahrend das « von
der Kirche vorgelegte Dogma kritisch zu priifen und, wenn nétig, das
bessere Dogma vorzubereiten » (1. ¢c. 93 ; vgl. 67 f.). Dabei befindet er
sich freilich in einer « merkwiirdigen Doppelstellung » (D I 67). Denn
einerseits ist er als Dogmatiker, wenn anders Dogmatik wirklich eine

1 OV 154 ; vgl. 148 ff. ; WB 80 ff. — K. BarTH, 1. ¢. 283 : « Das Dogma, nach
dem die Dogmatik fragt, ist nicht Offenbarungswahrheit, sondern es ist zu der
Offenbarungswahrheit hin.» Vgl. 282 : « Das Wort Gottes ist iiber dem Dogma
wie der Himmel iiber der Erde. » — G. KoeprcEN, Die Gnosis des Christentums 38 :
« Die Substanz des Dogmas steht jenseits aller Formulierung. »

2 Vgl. D I 31ff.: « Wort» Gottes als Gleichnis. 32: «Indem man Jesus
‘das eigentliche Wort’ nennt, macht man die Formel ‘Wort Gottes’ zu einem
uneigentlichen Ausdruck, zu einer Art Gleichnis ... »



136 - Bekenntnis und Dogma

kirchliche Wissenschaft sein soll (vgl. 1. c. 6), ernsthaft an das Bekennt-
nis der Kirche gebunden — und zwar handelt es sich da um eine Bindung,
die nach Brunner « noch viel mehr Bindung der Lehre und der Lehrer als
Bindung des Glaubens und der Gliaubigen ist » (ib.). Als einer Frucht
ernsten Ringens der lehrenden Kirche um die Reinheit und Offenbarungs-
kongruenz ihrer Lehre kommt ndmlich dem Dogma, wie wir sahen,
eine, wenn auch relative, so doch qualifizierte Autoritit zu, die nicht
zuletzt der doktrindren Willkiir und glaubensgefihrlichen Lehrtendenzen
Schranken setzen soll. Darum hat der Dogmatiker jedenfalls primdir
das gegebene Dogma gedanklich zu durchleuchten und zum richtigen Ver-
stindnis zu bringen. Da er aber anderseits um die Vorldufigkeit und
Relativitit aller Bekenntnis- und Dogmenbildung weil}, darf und muB
er sich die Freiheit nehmen, das bestehende Dogma auf die Uber-
einstimmung seines Lehrinhaltes mit der géttlichen Offenbarung sachlich
zu priifen und, wenn nétig, zu korrigieren. Dazu bedarf er aber eines
objektiven Mafstabes, einer allgemeingiiltigen Norm ; diese ist ihm in
der Bibel gegeben, « die iiber allen Lehren der Kirche, auch iiber allem
Dogma oder Lehrbekenntnis steht» (D T 93 f.). Daher der reforma-
torische Grundsatz : « Christliche Lehre ist legitim, ist wahrhaft auf die
Offenbarung begriindet und der ihr zugrunde liegende Glaube ist rich-
tige Glaubenserkenntnis, sofern diese Lehre und dieser Glaube mit der
Lehre der Bibel iibereinstimmen » (l. c. 52).

Nun ist freilich auch die Schriftnorm, «als Lehrnorm verstanden,
keine unbedingte, sondern selbst eine bedingte : ndmlich bedingt durch
das, was auch sie begriindet : die Offenbarung, Jesus Christus selbst »
(1. c. 94). Wir haben uns da an Luthers Leitsatz : « Christus dominus
et rex scripturae» (vgl. 1. c. 113, 53 usw.), und damit an die These zu
erinnern, daf3 die biblische Lehre nur insofern und in dem MaBe norma-
tiv und verbindlich ist, als sie ihn bezeugt, weshalb dem Theologen
die Notwendigkeit kritischer Besinnung iiber die Addquatheit oder In-
addquatheit selbst des biblischen Lehrzeugnisses fiir die bezeugte Offen-
barung nicht erspart bleibt (vgl. 1. c. 58, 113). Das Kriterium hiefiir
ist Jesus Christus selbst, sofern er sich durch den Heiligen Geist mittels
des Schriftwortes bezeugt!. So ist also das Dogma «norma normata »
(D T 113) durch die Bibel und diese wiederum ist normata durch den
personlichen Glauben, sodaB Brunner folgerichtig schreiben kann : « Alle

1 Was von der Eignung dieses Kriteriums zu halten ist, haben wir schon
oben bei Behandlung der Kanonfrage und Bibelauslegung ausgesprochen.



Bekenntnis und Dogma 137

christliche Lehre versteht sich selbst als Glaubenszeugnis ... » (L. ¢. 51).
Diese wichtige Feststellung, dal3 die christliche Lehre letztlich von der
persinlichen « Glaubensbegegnung mit dem Christus der Schrift » (1. c.
116) normiert wird (Brunner sagt zwar von Jesus Christus ; dieser kann
jedoch nur Norm sein, #usofern er im Glauben erkannt wird!), also von
einer subjektiven Instanz, muB uns vorlidufig gentigen.

Wir gehen weiter und fragen, wie die « Vorbereitung des besseren
Dogmas » genauer zu verstehen ist, was die « Verbesserung des Bekennt-
nisses » bei Emil Brunner im Grunde besagt. Im Hinblick auf das, was
oben iiber die Funktion der Theologie gesagt wurde, kann es sich zu-
nichst jedenfalls nicht um eine diskursive Entfaltung und Heraus-
stellung einer Wahrheit, die in einer anderen, formell geoffenbarten,
virtuell enthalten ist, handeln, sondern héchstens um eine Fortent-
wicklung des dogma confusum, implicitum zum dogma magis clarum,
explicitum, oder dann um ein Fortschreiten vom falschen oder weniger
richtigen zum richtigeren Dogma. Das Bekenntnis kann ja als radial
auf das Offenbarungszentrum hinweisende Lehre (vgl. OV 154) dieses
Zentrum mehr oder weniger treffen, ja unter Umstinden sogar ver-
fehlen ; mindestens kann die Deutlichkeit des Hinweises groBer oder
kleiner sein. Die Verbesserung des Dogmas besteht demnach darin, daB
durch dasselbe immer klarer und deutlicher ausgesprochen wird, was
das Offenbarungszeugnis selber sagen will. Dabei ist freilich festzu-
halten, daB die Offenbarungssubstanz bzw. der Anteil der Kirche an
der Offenbarungswahrheit zu allen Zeiten grundsitzlich gleich bleibt
(vgl. D I 78), aber der in sich unwandelbare Sinn der géttlichen Offen-
barung muB den Gliubigen durch immer neue Formulierungen ver-
stindlich gemacht, das Wort Gottes durch neue Ausdrucksmittel dar-
geboten und erklirt werden, und insofern kann man allgemein von
einem Wandel der Lehre sprechen.

Dieser Wandel, oder besser diese Akkommodation der Lehre ist
bedingt und gefordert vom psychologischen Gesetz : « quidquid recipitur
modo recipientis recipitur » (vgl. 1. c. 79 f.), das bedeutet zunichst : Die
Offenbarung muB den Menschen in der ihnen eigenen Sprache verkiindet
werden. Damit ist nicht allein die Aufgabe der missionarischen Uber-
setzung der Bibel in die verschiedenen Idiome gemeint, sondern ebenso-
sehr die dogmatisch-kerygmatische Ubersetzung des Evangeliums in die
« Sprache der Zeit », d. h. die fortwihrende Anpassung der Offenbarungs-
verkiindigung und -Lehre an die jeweilige Ausdrucks- und Denkweise
der Gegenwart. Hier gewinnt das Gebot der Riicksichtnahme auf den



138 Bekenntnis und Dogma

« modus recipientis » seine volle Aktualitit. — Der Mensch ist, wie Emil
Brunner richtig erkennt, auch wenn er den Glauben annimmt, nicht
einfach « tabula rasa», ein leeres Gefill, in das nun die Offenbarung
hineingegossen wird, sondern es findet dabei ein geistiges Erfassen und
Aneignen statt, bei dem « die Begriffe, mit denen der Mensch iiberhaupt
versteht und mit denen er vor allem sich selbst versteht, nicht einfach
ausgeschaltet, sondern in Anspruch genommen und umgebildet wer-
den»'. Anderseits ist es jedoch eine Erfahrungstatsache, daB sich im
Laufe der Zeit auch Begriffe und Sprache wandeln ; darum muf das,
was die Glaubigen anderer Zeiten in ihren Worten und Begriffen ver-
stindlich machten, wieder anders ausgedriickt werden. Dazu bedarf es
neuer Analogien, moderner Hilfsbegriffe (Brunner erinnert hier an die
Einfithrung der Begriffe Subjekt, Person, Verantwortlichkeit, Entschei-
dung, Geschichte, Gemeinschaft usw. in die neuere Theologie — die
allerdings z. T. schon in der scholastischen Theologie wenn auch in etwas
anderem Sinn verwendet wurden !), um den Zeitgenossen die in sich
gleichbleibende géttliche Wahrheit, welche die Alten nach ihrer Weise
auffalten und ausdriickten, geistig nahezubringen 2.

Der Wandel der Sprache und der Begrifflichkeit — der freilich
auch nicht iiberschitzt werden darf!?® — macht sich auch innerhalb
der Bibel selbst geltend ; daher das berechtigte Bediirfnis der Gliubigen
nach zeitgemidBer Bibeliibersetzung und -auslegung, die sich letztlich
in der Dogmatik vollendet. Emil Brunner charakterisiert diese denn

1DT80; vgl. OV 408-417 ; Natur und Gnade; Zum Gesprich mit Karl
Barth (zit. NG), Tiibingen 19352, 40-43, 58 ; usw.

2 Vgl. DT 81 : « Es miissen Begriffe, mit denen die Alten die uns gemeinsame
Wahrheit ausdriickten, von uns erst neu iibersetzt, durch andere ersetzt werden,
um uns verstindlich zu machen, was sie meinten. So spielen die Begriffe « Sub-
stanz’, ‘Person’ (im trinitarischen Sinne) und ‘Natur’ in der alten Dogmatik
eine schlechthin entscheidende Rolle, sind aber fiir uns kaum mehr verstindlich,
oder, wenn ohne Kommentar gebraucht, héchstens miverstiandlich. » Hatte sich
Brunner diese Siatze nur auch fiir seine Trinitdtslehre und die Kritik des altkirch-
lichen Trinititsdogmas gemerkt (vgl. D I 213-255), dann wire er wohl nicht so
unsachlich und verstindnislos dariiber hergefahren ! Er hitte iibrigens in diesem
Zusammenhang mit mehr Grund auf den gewaltigen Wandel der neueren Philo-
sophie, mit der sich die prot. Theologie so eng verbunden hat, hinweisen kénnen,
als auf den Wandel der Sprache, der ja zum Teil nur eine Folge jenes anderen
Wandels ist. .

8 Die diesbeziigliche Zuriickhaltung von H. GROSSMANN ist nicht unbe-
griindet : « Nach meiner Erfahrung ist hinter dem Ruf nach neuem Ausdruck
meist auch eine andere Sache gemeint. » Bekenntnis der Kirche und bekennende
Kirche (Kirchl. Zeitfragen, H. 2), Zirich 1935, 10.



Bekenntnis und Dogma 139

auch einmal als « die notwendige Vorarbeit fiir jene « Bibeliibersetzung »,
in der rechte, lebendige Verkiindigung des Evangeliums bestehen muf »
(D I 82). Was heiBt aber lebendige Verkiindigung anders als Darbietung
des Evangeliums, die so auf den « modus recipientis » eingeht, daB das
Wort Gottes wirklich « recipiert », innerlich angeeignet wird ? Wirkliche
Aneignung aber kann es nur dort geben, wo der lebendige Geist Ant-
wort erhélt auf die Fragen und Probleme, die ihn gerade bewegen und
existentiell beschiftigen. Diese Fragen und Probleme aber indern sich
im Wechsel der Zeit, weil sich auch die geistige Situation des Menschen
und vor allem sein Selbstverstindnis dndert (vgl. 1. c. 80 ff., 97). Aus
diesen Erwiagungen heraus stellt Brunner die wohlbegriindete Forderung
nach « Gegenwartigkeit der Theologie » und erhebt das Prinzip der Gegen-
wirtigkeit geradezu « zum Kriterium der rechten, der guten, der leben-
digen Theologie » (D I 83). Trotz der Gefahr, die jede Ubersetzung mit
sich bringt (« Toute traduction est une trahison»; ib.), nicht zuletzt
die Ubersetzung der Bibel, muB es sich die Theologie angelegen sein
lassen, die evangelische Lehre je und je in die Begriffe und Denkkate-
gorien ihrer Zeit umzusetzen, wobei freilich die Einfiihrung neuer Begriffe
und Denkformen nicht zu einer heimlichen Systembildung fithren darf.
Diese Grundsitze gelten selbstverstindlich auch fiir die Bekenninis-
und Dogmenbildung, das Kernstiick dogmatischer Arbeit. Das Dogma
soll ja das einer bestimmten Zeit angepaBte Glaubensdenken paradig-
matisch-normativ formulieren, die Lehre des Evangeliums richtung-
weisend in die existentielle Situation der Gliubigen hineinsprechen. Nur
wenn das Bekenntnis wahrhaft zeitgemiB, situationsaddquat ist, kann
es seine Funktion als Fahne, PaBwort, Wegzeichen wirklich erfiillen.
Zur richtigen Dogmenbildung in diesem Sinne ist erfordert, daf die
lehrende Kirche auch auf die Erfahrungswirklichkeit achte und ihr
Lehrbekenntnis von Elementen (z. B. weltbildlichen) reinige, die rein
zeitbedingt waren und zu den gesicherten Ergebnissen der Profan-
wissenschaften in offenbarem Widerspruch stehen (vgl. D I 92).
SchlieBlich ist das Bekenntnis naturgemal konfessionell bestimmt,
wie es ja in concreto aus der einzelnen Konfession herauswichst. Diese
konfessionelle Bestimmtheit darf aber ebensowenig verabsolutiert werden
wie das Bekenntnis an sich. Vielmehr muB3 jede Konfession sich bewulBt
bleiben, daB « Erkenntnis der gottlichen Wahrheit in allen Kirchen vor-
handen und jeder Kirche ein Besonderes in der Erkenntnis der Wahr-
heit gegeben ist» (L. c. 95). (Brunner spricht hier eine Uberzeugung
aus, die eine Grundvoraussetzung der Weltkirchenbewegung darstellt.)



140 Bekenntnis und Dogma

Danach ist jedes Bekenntnis gewissermaBen Vorstufe, aber eben not-
wendige Vorstufe zur vollen und ganzen Wahrheit, nach der alle Kon-
fessionen in 6kumenischer Aufgeschlossenheit ehrlich streben sollen. Wie
aber ein einseitiger Konfessionalismus zu vermeiden ist, so auch ein
« verschwommener Okumenismus », der die verschiedenen Bekenntnisse
sozusagen auf ein widerspruchsloses Normalbekenntnis zuriickfithren
mochte. « Letzfen Endes haben wir es ja weder mit diesem noch mit
jenem kirchlichen Bekenntnis, weder mit dem reformierten, noch mit
dem lutherischen, noch mit irgendeinem anderen, sondern ganz allein
mit der in Jesus Christus geoffenbarten Wahrheit selbst zu tun! ...
Nicht die kirchliche Ausgleichsformel, sondern die Wahrheit allein suchen
wir, ob sie uns nun von der eigenen, der fremden oder von gar keiner
der Konfessionen geboten werde» (D I 951.).

3. Kritische Stellungnahme

Die dargelegte, von der katholischen Auffassung in wesentlichen
(nicht in allen) Punkten stark abweichende Lehre vom Bekenntnis und
Dogma driangt uns zur kritischen Stellungnahme. Formaltheologisch
gesehen ist zunichst positiv anzuerkennen, daBl sich Brunners Dogma-
verstindnis mit sachlicher Konsequenz in der Linie seines Offenbarungs-,
Glaubens- und Kirchenbegriffes bewegt. Wenn Offenbarung wesentlich
nicht iibernatiirliche Mitteilung von gottlichen Wahrheiten und Geheim-
nissen ist, sondern die Heilsbegegnung des goéttlichen Du in Christus
mit dem Menschen, und dementsprechend der Glaube nicht iibernatiir-
liche Erkenntnis und Zustimmung zu den géttlichen Offenbarungswahr-
heiten, sondern eben die antwortende Begegnung des Menschen mit dem
sich offenbarenden Gottessohn, dann kann alles Offenbarungszeugnis,
sei es nun Bericht und Lehre der Bibel oder das Dogma der Kirche,
grundsitzlich nicht mehr sein als « der Finger, der auf ihn deutet und
dem entlang das Auge des Glaubens auf ihn selbst geleitet werden soll »
(D I 63); dann versteht sich, daB « die Lehre der Kirche nicht mit der
Offenbarung selbst identisch ist, trotzdem auch sie eine Gestalt der
Offenbarung ist » (1. c. 79). Dann versteht sich weiter, daB eine solche
Lehre wegen ihres bloB metaphorischen, nicht aber eigentlich-analogen
Erkenntniswertes naturgemalB nie einen absoluten, sondern immer nur
einen relativen Wakrheitsénspmch erheben kann ; dies umso mehr, als
dieses Dogma von einer Kirche aufgestellt und verkiindet wird, die nicht
mit der Gabe der Unfehlbarkeit ausgestattet ist, noch eine solche fiir



Bekenntnis und Dogma 141

sich vindiziert — « auch die Kirche als Gesamtheit ist nicht unfehlbar »
(OV 157) ! Da bleibt wirklich « alles christliche Lehren in jedem Falle
ein Wagnis des Glaubens» (D I 58), und man koénnte sich fragen, ob
die Kirche nicht besser tite, auf dieses « Wagnis » iiberhaupt zu ver-
zichten und sich einfach auf eine moglichst bibelmdBige Verkiindigung
zu beschrinken ; denn was immer diese Kirche « dogmatisiert », wird
ja nach Brunners eigenem Zeugnis wahrscheinlich frither oder spiter
revidiert oder korrigiert werden miissen, wahrend das Zeugnis der Bibel
doch immerhin (materiell und formell) stets das gleiche bleibt.

Demgegeniiber wird Emil Brunner geltend machen, daB gerade
eine bibeltreue Verkiindigung einer der Griinde sei, welche ein maB-
gebendes und (relativ) verpflichtendes Lehrwort der Kirche fordern. —
Wir haben gesehen, daB alle rechte Verkiindigung einen bestimmten
Lehrgehalt aufweist (vgl. OV 149), und daB auf der Richtigkeit bzw.
BibelgemiBheit dieses Lehrgehaltes die Hinweiskraft des Zeugniswortes
beruht. Nun kann aber der Prediger das biblische Zeugnis mehr oder
weniger gut und richtig verstehen und verkiindigen, jedenfalls ist hier
die Moglichkeit der Tduschung oder des MiBverstehens nicht ausge-
schlossen. « Es kann eine Lehre, die sich als Glaubenserkenntnis der
objektiven Offenbarungsgestalt ausgibt, in Wirklichkeit etwas ganz
anderes sein, als wofiir sie sich ausgibt und wofiir sie sich halt » (D I 51).
Mit der Berufung auf die Bibel allein ist es noch nicht getan, denn
«schon die Tatsache, daB es so vielerlei, untereinander sich wider-
sprechende christliche Lehren gibt, zeigt an, daB die bloBe Berufung
auf die Offenbarung nicht geniigt, um die Legitimitit des Geltungs-
anspruchs zu begriinden » . Eben darum hat die Kirche als ganze die
biblischen Grundlehren authentisch auszulegen und in ihrem Dogma
normativ zu verkiinden ; « es kann ja nicht das Widersprechende gleich-
zeitig wahr sein, und es kann nicht die Verkiindigung und Lehre der
Kirche kriftigen Anspruch auf Glaubensgehorsam erheben, wenn ein-
ander gegenseitig widersprechende Lehren im Namen der Kirche vor-
getragen werden » (D I 59). Damit ist die Notwendigkeit des Dogmas
einmal mehr erwiesen.

Nun stellt sich aber die entscheidende Frage, ob dieses Dogma
oder Bekenntnis die Aufgabe, die es in der Kirche zu erfiillen hat, auch
wirklich erfiillen konne, namlich die Aufgabe, Lehr- und Glaubensnorm

1DI50; S.92 ist die Rede von der Willkiir des Schriftbeweises, und
D I 58 wird unumwunden erkliart: «ein letztgliltiger Rekurs auf eine Schrift-
aussage ist unmoglich. » !



142 Bekenntnis und Dogma

zu sein. Was erwartet man denn von einer solchen Norm ? Sie soll
dem, was sie zu normieren hat, innerlich angemessen, objektiv sicher
und zuverlissig und praktisch verbindlich sein. Vereinigt nun das prote-
stantische Dogma, wie Brunner es versteht, diese Grundeigenschaften
in sich ? Wir behaupten nein !

Denn erstens ist diese Norm dem, was sie normieren soll, nimlich
die christliche Lehre und Verkiindigung und damit letztlich den Glauben
(vgl. OV 153-156), innerlich nicht angemessen. Der christlichen Lehre
und damit auch der Verkiindigung ist ja nach Emil Brunner selbst
« ein Anspruch auf unbedingte Wahrheit und Giiltigkeit ... eigen» (D I
58 ; vgl. 78, 97) ; desgleichen ist der Glaube {iiberzeitlich und unwandel-
bar, wie ja auch die den Gldubigen « gegebene Wahrheit zu allen Zeiten,
bis zum Ende der geschichtlichen Tage, dieselbe ist» (D I 78). Wie
soll also eine wesentlich relative, zeitbedingte und wandelbare Lehr- und
Glaubensnorm, als welche wir das Dogma kennenlernten, den in sich
absoluten, iiberzeitlichen und unwandelbaren Glaubenswahrheiten inner-
lich angemessen sein ? Wie soll ein ungenauer, fehlerhafter Wegweiser,
wie das Bekenntnis es ist, zu einem klaren und bestimmten Ziele hin-
fithren konnen ? Sowenig der Glaube selbst — wenn anders er diesen
Namen wirklich verdient — eine vorldufige, provisorische, sondern eine
endgiiltige und unbedingte Entscheidung darstellt, sowenig kann er
sich nach einer bloB vorliufigen und provisorischen Norm richten !

Zweitens ist diese Norm objektiv nicht sicher und zuverlissig, wird
sie doch von Brunner selbst als « grundsitzlich irrtumsfihig und wahr-
scheinlich der Verbesserung bediirftig» (D I 67 ; vgl. OV 155 {.) quali-
fiziert ; sie ist also wesentlich verdnderlich. Nun ist Emil Brunner selbst
so zuvorkommend und erklirt einmal (wenn auch in anderem Zu-
sammenhang, was aber die Allgemeingiiltigkeit der Aussage keineswegs
beeintrachtigt) mit geradezu axiomatischer Klarheit und Wucht : « Mit
verinderlichen MaBstiben kann man nichts messen ; verianderliche Nor-
men sind keine Normen» (D I 289 f.). Das gilt umsomehr, wenn das
zu Messende, zu Normierende in sich etwas Unverdnderliches ist. Jeden-
falls kann eine veranderliche Richtschnur unmdglich jene objektive
Sicherheit und Zuverlissigkeit, die man von einer wirklichen Norm er-
wartet, bieten, da ja ihre Giiltigkeit wesensnotwendig eine beschrinkte,
vorlaufige, provisorische ist. Nun ist aber der Glaube eine so ernste
und wichtige Angelegenheit, dal der Glaubige dabei unwillkiirlich nach
einer Norm verlangt, die ihm nicht bloB Wahrscheinlichkeit, nicht blo3
annihernde Sicherheit, sondern eigentliche GewiBheit gibt. Wenn ihm



Bekenntnis und Dogma 143

die kirchliche Glaubensnorm aber keine objekiive GewiBBheit bietet, so
wird er sich eben verniinftigerweise — was immer Brunner in diesem
Zusammenhang gegen ein angeblich falsches Sicherheitsstreben des
Menschen einwenden mag — eine subjektive GewiBBheit verschaffen, in-
dem er sich (nach Luthers klassischem Vorbild !) seine eigene Glaubens-
iiberzeugung bildet — wobei dann freilich die Normfunktion des kirch-
lichen Bekenntnisses mehr oder weniger illusorisch wird !

Eine Norm, die objektiv nicht sicher und zuverlissig ist, kann
drittens auch praktisch nicht ernsthaft verbindlich sein. Wie kann sich
der Gldubige an ein Bekenntnis gebunden fiihlen, von dem er weiB3,
daB es « ein Wagnis und nie mehr als etwas Vorldufiges », mithin « jeder-
zeit revidierbar » ist (OV 155 u. 157) ? Gerade wenn und weil die Kirche
von der Relativitit ihres Dogmas iiberzeugt ist, kann sie dasselbe auch
nur mit Vorbehalt und ohne strengere Verpflichtung als Lehr- und
Glaubensdirektive aufstellen ; ja sie muB sogar bereit sein, « der Frei-
heit zur kritischen Nachpriifung des gegebenen Bekenntnisses keine
Fesseln anzulegen, sondern einen weiten Spielraum zu geben » (D I 68).
Daher ist es nur folgerichtig, wenn Emil Brunner erklirt, da8 die
Kirche «im Gebrauch ihres Bekenntnisses als Norm nicht allzu rigoros
sein » diirfe (OV 157), und wenn er fiir das Bekenntnis neben der Festig-
keit « eine gewisse Elastizitit » (ib.) fordert. Diese Elastizitit muB aber
gerade den kirchlich-disziplinarischen Wert des Bekenntnisses als Fahne,
PaBwort und Wegweiser in erheblichem MaBe beeintrichtigen und die
Lehrautoritit der Kirche betrachtlich herabmindern. So kommt es
zwangslaufig zu dem, was selbst protestantische Theologen beklagen :
« Die Lehre der Kirche hat ihre Eindeutigkeit verloren, man legt sie
ganz verschieden aus. »! Somit wird gerade das, was an sich der Glau-

1 F. GogarTEN, Das Bekenntnis der Kirche, Jena 1934, 21. — Vgl. dazu
K. BartH ; zu der Glaubens- und Bekenntnisverschiedenheit in den reformierten
Kirchen der Schweiz bemerkt er folgendes: « Wir sind aber in der Schweiz
schlimmer dran (als in anderen Lindern *), indem unsere Gegensitze gerade keine
wiirdigen, keine ernsthaften, keine innerchristlichen, indem wir dort nicht einig
sind, wo wir als Kirche einig sein miifiten, nimlich in der Substanz des christlichen
Glaubens selber (!) ... Wir sind gerade in Christus sicher nicht einig. » K. BARTH,
Die o6kumenische Aufgabe in den reformierten Kirchen der Schweiz, Zollikon-
Ziirich 1949, 27. Vgl. 24-29; 36: « Eben in der Verschiedenheit der Konzeption
wird ja das Argernis unserer Kirchenspaltung, die blutende Wunde am Leibe
Christi sichtbar. » Er meint, S. 16, daB mit einem gemeinsamen Bekenntnis auch
die eine Kirche da wire. — Vgl. M. WERNER, Die schweizerischen reformierten
Landeskirchen und die Weltkirchenkonferenz in Amsterdam, in: Theologische
Umschau 18 (1948), N. 2, 42-46, 45 f.



144 Bekenntnis und Dogma

benseinheit dienen sollte, nimlich Bekenntnis und Dogma, wenn es
nicht eine autoritative Bindung auferlegt, zur Quelle einander wider-
sprechender Auslegungen und Glaubensansichten, die erfahrungsgemal
weder .dem Glaubensleben der einzelnen Christen noch demjenigen der
Gesamtkirche forderlich sind.

Diese Uberlegungen diirften keinen Zweifel dariiber bestehen lassen,
daf} tatsichlich dem Bekenntnis und Dogma, wie Brunner es erklirt
und wertet, jene Wesenseigenschaften abgehen, die es zu seiner norma-
tiven Funktion befihigen wiirden. Vor allem bleibt uns wnerklirlich,
wie die Kirche durch ein Dogma, das grumdsdtzlich selber irrtumsfihig
und verbesserungsbediirftig ist, die Irrlehre wirksam bekimpfen soll!
Da hat wahrhaftig der Vorwurf : « Arzt, heile dich selbst ! » seine volle
Berechtigung ! Ein solches Dogma wird seinen Zweck schwerlich er-
reichen! In dem MaBe aber, als dies der Fall ist, wird sich der Satz
Emil Brunners einmal mehr bewahrheiten : « Nicht nur die AduBere,
sondern die innere Einheit der Kirche, und nicht nur die Einheit,
sondern der Auftrag und das Werk der Kirche, der gottlichen Offen-
barung bei den Menschen Eingang zu verschaffen, ist aufs schwerste
geschidigt, wenn die Kirche nicht imstande ist, das Malgebliche und
Richtige vom UnmaBgeblichen und Unrichtigen zu unterscheiden »

(D I 59). Dazu wire eben das Bekenntnis da — das freilich diesen
Namen nicht verdient, wenn die Kirche nicht voll und ganz zu dem
steht, was sie darin « bekennt ». — Nun ist freilich zu sagen, daB die

Praxis der evangelischen Kirche in diesem Punkt der Theorie vieler
ihrer Lehrer offensichtlich widerspricht ; gibt es doch auch in dieser
Kirche Dogmen, deren absolute Giiltigkeit von keinem iiberzeugten Pro-
testanten angezweifelt wird und die selbst von Emil Brunner als nicht
revidierbar betrachtet werden. WIir erinnern nur an die urreformato-
rischen Grundsitze : Sola scriptura, sola fide, an die Lehre von der
Einzigkeit der imago Dei, vom inneren Geistzeugnis, vom allgemeinen
Priestertum usw. ; denn mit der Preisgabe dieser Grundprinzipien wiirde
ja die protestantische Kirche sich selber aufgeben! Damit ist aber
Brunners Lehre von der Relativitdt des Dogmas selber als héchst relativ
und korrekturbediirftig erwiesen !

Emil Brunners falsche Auffassung vom Dogma und Bekenntnis
— die sich allerdings aus seinem Offenbarungs-, Glaubens- und Kirchen-
begriff folgerichtig ergibt — geht letzten Endes auf zwei Wurzeln zu-
riick ; einmal auf einen transzendentalen Agnostizismus, wie er fir
einen Jiinger Kants, Bergsons und der Existentialphilosophie typisch



Bekenntnis und Dogma 145

ist. Dieser Agnostizismus macht sich vor allem im Mangel einer soliden
Lehre von der analogia entis geltend, die ihrerseits die unumgingliche
Voraussetzung fiir das richtige Verstehen und Werten der analogia fidei
ist 1. Was man von der Bedeutung und Funktion des Analogiegedankens
in Brunners Theologie zu halten hat, kann man daraus ermessen, daf
erstens fiir ihn die analogia entis mit der analogia fidei praktisch zu-
sammenfillt, und das zweitens diese analogia entis (et fidei) sozusagen
nur in ihrer ontischen, nicht auch in ihrer noetischen Bewandtnis (die
ja fiir die Theologie besonders relevant wire !) von Brunner gewiirdigt
wird 2. An die Stelle einer klaren, eigentlichen Glaubensanalogie tritt
bei ihm ein mehr oder weniger verkappter Symbolismus : Alle biblische
und kirchliche Lehre ist « Gottes eigenem Wort inkommensurabel »
(WB 88), ist stets nur Zeichen und Hinweis; auch ihr « begrifflicher
Inhalt ist nicht die Sache selbst, sondern dessen ‘Fassung’, Gefil3 und
Mittel » (WB 82 usw.) ; — ein Symbolismus, welcher im Grunde dem
modernistischen und freisinnig-protestantischen Verstindnis der Offen-
barungswahrheit sehr nahe kommt, und das auf der Uberzeugung
beruht, daB « die Wahrheit nicht ein fiir alle Male klar und fest und
allgemeinverbindlich in Bibel und Offenbarung vorliegt, sondern daf
die christlichen Glaubenssitze nur Zeichen und Symbole der ewig ver-
borgenen, letzten Gotteswahrheit sind, der gegeniiber wir immer rin-
gende und suchende, aber nie besitzende Menschen sind » . Dies aber
bedeutet in letzter Konsequenz die Auflosung jeder sinnvollen Offen-
barung und begrifflich klaren Glaubenserkenntnis und damit auch die

1 Brunner kommt sehr selten und dabei nur diirftig darauf zu sprechen. Ist
es nicht bezeichnend fiir seine Analogie-« freundlichkeit », da3 er in seinen Prole-
gomena zur Dogmatik mit keinem Wort auf dieses fiir die Theologie so fundamen-
tale, erkenntnistheoretische Problem zu sprechen kommt ? Auch der Exkurs in
der Gotteslehre (D I 183-185) gibt keinen befriedigenden Einblick in seine Analogie-
auffassung.

2 Vgl. DI 183 1. : « Darum kann nicht der « analogia entis » — im biblischen
Sinne (!) — eine « analogia fidei » entgegengesetzt werden. Die « fides » ist allerdings
sdie Voraussetzung der richtigen Erkenntnis; aber die Analogie selbst liegt, seit
der und durch die Schopfung, in den Kreaturen selbst.» Vgl. MW 554 f., 557 ;
OV 81; NG 401., 56 f.

3 P. WaLsER, Die 6kumenische Bewegung in Idee und Wirklichkeit, in:
Schweizerische theologische Umschau (Bern) 18 (1948), Nr. 2, 25-42, 39. Uberaus
bezeichnend fiir die liberale prot. Theologie ist auch der Satz (ib.) : « Ist das nicht
das goldene Vorrecht unseres Protestantismus, dal3 es bei uns nicht auf die objek-
tive Wahrheit, sondern auf das subjektive Wahrheitssuchen und Wahrheitsver-
langen ankommt!» Wer dichte da nicht an Lessing’s Fabel von den drei
Ringen ... !?

Divus  Thomas 10



146 Bekenntnis und Dogma

Liquidation des eigentlichen Dogmas und schlieflich der dogmatischen
Theologie selbst.

Zum Gliick ist Emil Brunner einem ernsten Glaubensdenken zu
sehr verhaftet, als daB er nicht immer wieder in praxi die unmogliche
Konsequenz seiner symbolistischen Grundeinstellung abbiegen wiirde !
Wie koénnte er sonst theologisch so anspruchsvolle und umfangreiche
Werke schreiben und sich dabei eines wissenschaftlich so differenzierten
Begriffsapparates bedienen (angesichts welcher Tatsache sein stets wie-
derholter Protest gegen den Intellektualismus in Glauben und Theologie
geradezu ironisch wirkt!), wenn er nicht heimlich davon iiberzeugt
wire, daB seinen theologischen Analysen, Definitionen und Beweis-
fithrungen doch mehr als nur metaphorischer Wert zukomme, und daf
es durchaus nicht gleichgiiltig sei, wie man einen theologischen Sach-
verhalt terminologisch ausdriicke ? ! Wir stehen somit vor einem héchst
paradoxen Curiosum Brunnerscher Dialektik, das darin besteht, dal3 er
sich einerseits theoretisch! und praktisch zum Analogieprinzip in der
Theologie bekennt und anderseits eben diese «Basis jeder Theologie »
durch seine agnostizistische Grundtendenz, die sich namentlich in seiner
Lehre von der Offenbarung und den Offenbarungsgestalten des biblischen
und kirchlichen Lehr- und Verkiindigungswortes auswirkt, positiv unter-
grabt.

Dieser Agnostizismus Emil Brunners bedingt und bestimmt sodann
weitgehend, wie eben angedeutet wurde, seine Auffassung von der
Offenbarung und von der Wirksamkeit des Heiligen Geistes in der
lehrenden Kirche, womit die zweite, unmattelbare Wurzel seines unhalt-
baren Dogmaverstindnisses aufgezeigt ist. Wir wissen aus Brunners
Offenbarungslehre, daB3 er zwischen Gotteswort und Schriftwort nur das
Verhiltnis der Beziehungsnihe, der indirekten Identitit anerkennt ; das
ist eine selbstverstindliche Folge fiir den, der annimmt, daB « Gottes
Wort immer mehr ist als Wort : nimlich der Sohn, von dem das Wort
Zeugnis gibt» (D I 185). «Das eigentliche Wort Gottes ist nicht die
Bibel, sondern Jesus Christus» (WGM 34, vgl. 128). Es geht also fiir
Brunner «letztlich nicht um Worte, auch nicht um géttliche Worte,
sondern um das Wort, das er selbst, Jesus Christus, ist» (WB 82).
Dieser Anschauung liegt eine ebenso verbliiffende wie verhdngnisvolle

1 Vgl. NG 39 : « Die analogia entis ist nichts spezifisch Katholisches, sondern
die Basis jeder Theologie, der christlichen so gut wie der heidnischen. » (Ahnlich
OV 68.) Diesem Satz pflichten wir K. BARTH gegeniiber durchaus bei.



Bekenntnis und Dogma 147

Simplifizierung des fraglichen Sachverhaltes zugrunde. Brunner unter-
scheidet ndmlich nicht zwischen dem Worte Gottes im Sinne des per-
sonalen (fleischgewordenen) Offenbarungslogos (ontische Ordnung) und
zwischen dem Worte Gottes im Sinn des verbalen Offenbarungslogos
(noetische Ordnung) ; besser gesagt : er anerkennt gar kein eigentliches
sprachlich-begriffliches Offenbarungswort als objektiven Triger und Ver-
mittler gottlicher Heilswahrheiten, sondern nimmt lediglich ein mensch-
liches « Zeugniswort » an, das die Erscheinung des personalen Logos im
Fleische bezeugt und auf seine Begegnung mit den Menschen hinweist
und « aufmerksam » macht (vgl. WGM 351.). Das aber ist eine uner-
horte, einseitig verabsolutierende Auslegung dessen, was die Bibel unter
Offenbarung und Wort Gottes versteht; damit wird sozusagen das
gesamte verbale Offenbarungsdepositum seinem spezifischen Offen-
barungsgehalt nach entwertet und ihm eine reine Zeugnisfunktion (die
wir durchaus nicht verkennen !) zugeschrieben.

Ganz analog ergeht es der Lehre der Kirche und ihrem Dogma ;
hier heiBt es a fortiori: « Das Wort Gottes ist etwas anderes als die
christliche Lehre » (OV 416). Wenn es kein Offenbarungsdepositum gibt,
das iibernatiirliche Mitteilungswahrheiten und Lehren enthilt, welche
die Christen glaubig annehmen miissen, dann hat die Kirche in der Tat
auch keine solche Wahrheiten als « credenda » vorzulegen, noch ihren
Sinn authentisch festzustellen und dogmatisch zu prizisieren, um sie
gegen irrige Auffassungen klar abzugrenzen!. Dann besteht ihre Auf-

1 Brunners Auffassung, da8 Gott in Jesus Christus der alleinige Glaubens-
gegenstand sei — mit AusschluB aller andern «credenda» (welche Auffassung
seinem Verstindnis des Glaubens als « Personbegegnung » konsequent entspricht),
steht zu Luther selbst, wie auch zur Lehr- und Glaubenspraxis der positiv-
protestantischen Kirche in deutlichem Widerspruch. So lehrte z. B. LUTHER:
« Si quis Mariam neget virginem aut alium quemvis singulavem articulum (!) non
crediderit, damnatuy, etiamsi alioqui ipsius virginis et virginitatem et sanctitatem
haberet. » (De votis monasticis, WA 8, 583). Noch ein ahnliches, von Brunner
einmal selbst zitiertes Lutherwort (My 95) sei hier angefiihrt : « Der rechte Glaube
ist nichts anderes denn glauben, was Christus redet und verheift, daB es wahr und
ohne allen Falsch sei» (EA 5, 207 ; beidemal von mir gesperrt). — Inbezug auf die
Lehr- und Glaubenspraxis der prot. Kirche verweisen wir auf den « Heidelberger
Katechismus », der auf die Frage : « Was ist aber einem Christen not zu glauben ? »,
antwortet : « Alles, was uns 1m Evangelium vevheifen wird, welches uns die Artikel
unseres allgemeinen, ungezweifelten christlichen Glaubens in einer Summa lehren »
(Basler Ausgabe, Frage 22 ; vgl. auch die Fragen 22-59). Desgleichen heit es im
« Evangelisch-Kirchlichen Glaubensbekenntnis » (vom Schweizerischen evangelisch-
kirchlichen Verein aufgestellt und in seiner Delegiertenversammlung am 29. Sept.
1941 in Basel einstimmig angenommen) : « In selbstverstindlicher Unterordnung



148 Bekenntnis und Dogma

gabe hauptsichlich darin, das Zeugniswort der Bibel gesamthaft zu
paraphrasieren !, es in die Denkkategorien der jeweiligen Zeiten umzu-
setzen (« Dogmatik st Bibeliibersetzung », D 1 82) und so die Hinweis-
kraft oder — was ungefihr auf dasselbe hinauslduft — den Symbolismus
des Schriftwortes fiir jede Generation aufs neue lebendig und verstind-
lich zu machen.

Und weil der Glaube nach Emil Brunner primir nicht iibernatiir-
liche Mysterienerkenntnis, sondern Begegnung-in-Liebe ist 2, kommt es
auch in erster Linie nicht so sehr auf eine Vertiefung und Vervoll-
kommmung des kognitiven als vielmehr des affektiven Momentes im Glauben
an (Die rechte Glaubigkeit ist wichtiger als die Recht-gliubigkeit !), und
infolgedessen ist auch alles Erkennen und Bekennen, Dozieren und
Dogmatisieren der Kirche, das ja iiberdies stets von der Gefahr des

unter die Gottesoffenbarung der Heiligen Schrift anerkennen wir mit der Alten
Kirche als Bekenntnis unseres Glaubens an den Dreieinigen Gott und seine Heils-
taten das sog. ‘apostolische Glaubensbekenntnis’ » (Ziirich 1942, S. 11 ; von mir
gesperrt). — Wenn aber auch «lehrhafte Heilswahrheiten » in den Gegenstands-
bereich des christlichen Glaubens gehéren — wie dies von der klassischen Theologie
auf protestantischer wie katholischer Seite stets gelehrt wurde —, dann miiBte
Emil Brunner zugleich mit seinem Offenbarungs- und Glaubensverstindnis auch
seine Lehre vom Bekenntnis und Dogma griindlich revidieren. — Vgl. dazu :
L. VoLkEN, Der Glaube bei Emil Brunner, 152 ff.

1Vgl. DI 97: «... so setzt der Dogmatiker die Arbeit des Exegeten fort
durch eine Art ‘Gesamtparaphrase zur Bibel’» usw.

2 Nach katholischer Lehre ist die Begegnung-in-Liebe nicht das Wesen,
sondern das Ziel des Glaubens ; dieser schlieBt somit noch nicht, wie dies bei Brunners
heilstotalitirem Glaubensbegriff der Fall ist, den ganzen Heilsbesitz in sich (vgl.
z. B. Mv 65). Vielmehr ist der Glaube im engeren Sinn (fides informis) erst der
Anfang dev chvistlichen Gottesbeziehung und Heilsverwirklichung — « fides est
humanae salutis initium» (Tridentinum, D n 801) —, entsprechend dem Satz
im Hebrierbrief : « Wer Gott naht, mul3 glauben, daff er ist und denen, die ihn
suchen, ein Vergelter ist» (Hebr. 11, 6). Dieser Glaube begriindet gemifl dem
klaren Zeugnis des Neuen Testaments die iibernatiirliche Erkenntnisgemeinschaft
mit Gott, die sich freilich nach seinem Willen zur Liebesgemeinschaft mit ihm
vollenden soll ; denn « wenn nicht Hoffnung und Liebe hinzukommen, verbindet
der Glaube nicht vollkommen mit Christus, noch macht er zu einem lebendigen
Glied seines Leibes», wie das Tridentinum lehrt (D n 800). Dementsprechend
nennt 1. Tim. 1, 5 das « Ziel der Unterweisung ... Liebe aus reinem Herzen
gutem Gewissen und ungeheucheltem Glauben ». Die katholische « fides informis »
verhilt sich zur « fides formata » (Liebesglauben, der ungefihr dem Brunnerschen
« Begegnungsglauben » entspricht) wie das Unvollkommene zum Vollkommenen,
wie die Heilsgrundlage zur Heilsvollendung. Nun geht es aber nicht an, aus der
Erkenntnis heraus, daB letztere heilsentscheidend ist, das (innerhalb der Genesis
der Heilsverwirklichung legitime) Dasein der ersteren zu leugnen, wie Brunner
dies mit der ausschlieBlichen Anerkennung des Liebesglaubens bzw. des Glaubens
«als Personbegegnung » tut.



Bekenntnis und Dogma 149

Intellektualismus begleitet ist, nur von zweitrangiger Bedeutung. Dem-
entsprechend ist auch die Unterscheidung von reiner und unreiner
Lehre nach dem Prinzip der Beziehungsniahe (zum Worte Gottes) mit
seiner immanenten Elastizitit letzten Endes nicht so entscheidend, zu-
mal ja die Giiltigkeit jenes Prinzips und die Letztinstanzlichkeit der
reinen Lehre durch Gottes Freiheit begrenzt wird !,

SchlieBlich liegt es ganz in der aufgezeigten Linie, wenn Brunner
vorsichtig, aber immerhin deutlich genug lehrt : « Der Geist behilt es
sich, menschlich (leider zu menschlich*) gesprochen, vor, immer mehr
und immer deutlicher zu lehren und nie die abgeschlossene definitive
Lehre, das ‘Dogma’, zu geben » (D I 37). Dieser Satz bestitigt vollauf,
was wir eben iiber Emil Brunners Glaubensagnostizismus und seinen
Skeptizismus gegeniiber dem Wirken des Heiligen Geistes in der lehren-
den Kirche gesagt haben. Inbezug auf Letzteres konnen wir J. Fehr
restlos beipflichten, wenn er schreibt : Der « Glaube an die Macht des
Heiligen Geistes scheint in der dialektischen Theologie zu fehlen. Darum
verlieren sich alle konkreten Wege der gottlichen Offenbarungsvermitt-
lung (Heilige Schrift, Dogma der Kirche) in unbegrenzter Relativitit » 2.
Wenn Brunner demgegeniiber sich damit verteidigen wollte, daB er dem
Wirken des Heiligen Geistes im einzelnen Glaubigen umso mehr Gewicht
beilege, so bestitigt er damit nur die Tatsache, daBB ihm das subjektive
Glaubenskriterium wichtiger ist als das autoritative Lehrwort der
Kirche, daBl ihm an der persénlichen Glaubensfreikeit mehr gelegen ist
als am Glaubensgehorsam. Und doch kann es wahre Glaubensfreiheit
nur geben, wo es wahren Gehorsam (= Unterwerfung in Freiheit) gibt
gegen Gottes Wort und gegen die von ihm bestellte und bevollméichtigte
Verkiinderin und Lehrerin dieses Wortes, « die Kirche des lebendigen
Gottes, die Siule und Grundfeste der Wahrheit » (1 Tim. 3, 15).

In der Unterwerfung unter diese Kirche vollendet sich erst der wahre
Glaubensgehorsam, ist es doch fiir den Menschen leichter, in Glaubens-
sachen sich unmittelbar und allein Gott zu unterwerfen als sich auch
einer geschopflichen Zwischeninstanz, der Kirche, zu beugen ; und doch
wollte Christus gerade diese Unterwerfung unter die lehrende Kirche.
Darum sprach er zu den Aposteln : « Wie mich der Vater gesandt hat,
so sende ich euch» (Joh. 20, 21) und : « Wer euch hért der hort mich,
wer euch verachtet, der verachtet mich» (Lk. 10, 16). Sie (und sinn-

1 Vgl. GO 5131.; WB 88 usw.
* J. FEHR, Das Offenbarungsproblem ... 100.



150 Bekenntnis und Dogma

vollerweise auch ihre Nachfolger) sollten also seine Sendung vollméichtig
iibernehmen und sein goéttliches Lehramt stellvertretend fortsetzen ; ihr
Verkiindigungswort sollte die gleiche Kraft und Autoritit besitzen wie
das seine. Dafiir versprach er ihnen den «Beistand », den Geist der
Wahrheit, der sie alles lehren und sie an alles erinnern wiirde, was er
ihnen gesagt hatte (vgl. Joh. 14, 26). So sollten sie durch ihr Kerygma
den « Gehorsam des Glaubens» aufrichten unter allen Vélkern (vgl.
Rém. 1, 5). Es ist somit keine AnmaBung und kein selbstherrliches
« Verfiigen-wollen » iiber das Wort Gottes, wie Emil Brunner mit andern
protestantischen Theologen der katholischen Kirche so gerne vorwirft,
wenn sie, gestiitzt auf diese Herrenworte und eine bis ins erste Jahr-
hundert zuriickreichende Tradition?!, ernst macht mit der Ausiibung
jener Lehrgewalt, womit Jesus Christus seine Kirche ausgestattet hat.
Denn nur eine vom Heiligen Geist geleitete und darum unbedingt maB-
gebliche Lehrautoritit kann, wie die Erfahrung der katholischen Kirche
im positiven und jene der nichtkatholischen Konfessionen im negativen
Sinne lehrt 2, der Kirche Christi jene «una fides » (Eph. 4, 5) verbiirgen

1 Vgl. die einschligigen Stellen im I. Clemensbrief (um 96), c. 42; 1, 2, 4:
« Apostoli nobis evangelii praedicatores facti sunt a Domino Iesu Christo, Iesus
Christus missus est a Deo. Christus igitur a Deo et apostoli a Christo ; et factum
est utrumque ordinatim ex voluntate Dei ... Per regiones igitur et urbes verbum
praedicantes primitias earum spiritu cum probassent, constituerunt episcopos et
diaconos eorum qui credituri erant.» c. 44; 1 et 2: « Apostoli quoque nostri
per lesum Christum Dominum nostrum cognoverunt contentionem de nomine
episcopatus oborituram (!). Ob eam ergo causam, perfecta praescientia praediti,
constituerunt praedictos ac deinceps ordinationem dederunt, ut cum illi deces-
sissent, ministerium eorum alii viri probati exciperent.» EP nn 20 et 21 (MG 1,
292 et 296).

2 Was Irendus schon im 2. Jahrh. von der Glaubenseinheit der katholischen
Kirche geschrieben hat, gilt fiir dieselbe in unvermindertem MaBe auch noch im
20. Jahrhundert : « Etsi in mundo loquelae dissimiles sunt, sed tamen virtus
traditionis una et eadem est. Et neque hae quae in Germania sunt fundatae
Ecclesiae aliter credunt, aut aliter tradunt, neque hae quae in Hiberis sunt, neque
hae quae in Celtis, neque hae quae in Oriente, neque hae quae in Aegypto, neque
hae quae in Lybia, neque hae quae in medio mundi constitutae ... Cum enim
una et eadem fides sit ... universa Ecclesia unam et eandem fidem habet in uni-
verso mundo. » Adv. haereses lib. 1, c. 10 n. 2 ; MG 7, 552. — Etwas anders klingt
z. B. die Feststellung K. BArTHs inbezug auf die Bekenntnis- (und damit Glaubens-)
verschiedenheit der protestantischen Konfessionen : « Das Subjekt des reformierten
Bekenntnisses ist ,eine 6rtlich umschriebene christliche Gemeinschaft’. Die lokale
oder nationale Partikularkirche bekennt : die Kirche von Bern oder Basel, von
Bremen oder Bentheim, von Frankreich oder Schottland ... Aber jede Kirche
lebt ihr eigenes Leben, und mit iiberraschender Selbstverstindlichkeit gehen die
durch die zufilligen Grenzen der Staatshoheiten aufeinander Angewiesenen auch
in der Frage der Bekenntnisbildung ihren eigenen Weg. So kommt es zu jener



Bekenntnis und Dogma 151

und erhalten, die fiir ihre Einheit und ihren Fortbestand schlechthin
lebenswichtig ist 1.

« Wenn die Reformatoren und Protestanten Wort und Glaube ganz
zur Verfiigung Gottes lassen wollen, wenn aber dies keinen Ausdruck
findet in einer auctoritas, in welcher das doch unsichtbare Verfiigungs-
recht Gottes sich in einer sichtbaren, von ihm gesetzten und getragenen
Befehlsgewalt vertreten und geltend macht, dann bleibt Gottes Ver-
fiilgung rein im Unsichtbaren und Jenseitigen ; und die Folge kann nur
sein und ist geworden, daB im sichtbaren Diesseits Wort und Glaube
nun erst recht der menschlichen Verfiigung anheimfallen. Hier zeigt
das « simul iustus et peccator » sein kirchliches Doppelantlitz ... Wort
und Glaube bleiben rein im Jenseitigen und so allerdings ganz zur
Verfiigung Gottes, aber dies alles ereignet sich eben darum allein in der
unsichtbaren Kirche ; fiir die sichtbare Kirche muB oder miite folgen,
daB in der diesseitigen Wirklichkeit Wort und Glaube der confusio
hominum iiberantwortet seien, der menschlichen Geistbeweglichkeit mit
all ihren menschlichen Fragwiirdigkeiten.» Die lehr- und bekenntnis-

Uneinstimmigkeit der Formeln ..., zu jener bunten, unbekiimmerten Krih-
winkelei der reformierten Konfessionen ...» Die Theologie und die Kirche ;
Ges. Vortriage 2. Bd., Miinchen 1928, 87. — Vgl. dazu A. SCHADELIN, Bekenntnis
und Volkskirche (Kirchliche Zeitfragen H. 6), Ziirich 1943, 23 : « Wenn wir den
Bekenntnisformeln einheitbildende Kraft in der Kirche zugesprochen haben, so
mufB3 von den heute in Geltung stehenden Formeln gesagt werden, daB sie die
Einheit der Kirche leider nur noch vortiuschen ; denn unter dem Namen Jesu,
den unsere Formeln bekennen, versteht man hiiben und driiben etwas so Grund-
verschiedenes, daB fiir den Wissenden gerade an diesem Namen die tiefe Zerrissen-
heit unserer Kirche besonders augenscheinlich wird.» — Diese Feststellungen
protestantischer Theologen inbezug auf die Bekenntnisverschiedenheit ihrer Kirchen
erscheinen umso schwerwiegender, wenn man damit vergleicht, was z. B. W. HILDE-
BRANDT, Das Gemeindeprinzip der christlichen Kirche, grundsitzlich zur Bekennt-
nispraxis der Kirche sagt: « Im Innern der Ekklesia ist erste Voraussetzung der
einheitliche Glaube ihrer Glieder und sein Bekennen » (S. 40). « Der eine Glaube
muf} sich nun auch in dem einern Bekenntnis dieses Glaubens durch alle Glieder
kundtun. Die Ekklesia fordert ein einheitliches Bekenntnis» (S. 41 ; vgl. ff.). Was
hilft aber diese Glaubenseinheit, wenn sie nicht tiber die Grenzen der &értlichen
Gemeinde hinausgeht und die Gesamtkirche, die doch ein und denselben Glauben
haben miiite, umfat ?— Demgegeniiber erklirt der Aquinate inbezug auf die
Bekenntnispraxis der katholischen Kirche in sachlicher Ubereinstimmung mit
Irendus: « ... confessio fidei traditur in symbolo quasi ex persona totius ecclesiae
quae per fidem unitur.» S.Th. 1I-II q.1 a. 9 ad 3.

1 Vgl. dazu OrRIGENES, Ilepl gpydv lib. 1, praef. n 2; EP n 443 (MG 11, 116) :
« Cum multi sint qui se putant sentire quae Christi sunt, et nonulli eorum diversa
a prioribus sentiant, servetur vero ecclesiastica praedicatio per successionis ordinem
ab apostolis tradita et usque ad praesens in ecclesiis permanens, illa sola credenda
est veritas, quae in nullo ab ecclesiastica et apostolica traditione discordat. »



152 Bekenntnis und Dogma,

miBige Zersplitterung der protestantischen Konfessionen ist nur die
Bestitigung dieser Worte G. Sohngens!.

Die Lésung der Frage nach Bekenntnis und Dogma, ihrer Funktion
und Tragweite, wird letztlich — wie die Losung des ekklesiologischen
Problems tiberhaupt — von der Lésung der Frage nach der sichtbaren
Kirche abhingen ; davon also, ob das Verhdltnis zwischen dem Pneu-
matischen und Institutionellen, zwischen dem Worte Gottes und der
Lehre der Kirche, zwischen dem mystischen Gemeinschafts- und dem
rechtlichen Gesellschaftselement (oder um mit Brunners neuester Termi-
nologie zu sprechen : zwischen « Ekklesia» und « Kirche », vgl. Mv !)
im Sinne eines positiven Zueinanders und Miteinanders oder im Sinne
eines neutralen Nebeneinanders, wenn nicht sogar Gegeneinanders ver-
standen und ausgelegt wird. Diese Entscheidung aber fillt konsequenter-
weise entsprechend der Verhéltnisbestimmung von Natur und Gnade,
von analogia entis und analogia fidei, welche Verhiltnisbestimmung
ihrerseits auch dadurch bedingt ist, ob man das Inkarnationsprinzip
als das grundlegende und mafgebende Form- und Funktionsprinzip der
gottlichen Heilsveranstaltung anerkenne und anwende oder nicht ; ob
man also das paulinische : « Er entduBerte sich, nahm Knechtsgestalt
an und wurde den Menschen gleich» (Phil. 2, 7), nur fiir die soferio-
logische Grumdlegung und Einleitung oder auch fiir die ekklesiologische
Weiterfiihrung und Vollendung der neutestamentlichen Heilsékonomie gel-
ten lasse oder nicht. Von dieser Stellungnahme wird es somit abhiingen,
wie weit man es bejahe, daB Christus das, was er als Lehrer, Priester
und Koénig auf Erden gelehrt und gewirkt hat, durch seine Kirche

1 G. SG6HNGEN, Analogia fidei : Die Einheit in der Glaubenswissenschaft, in :
Catholica 3 (1934) 176-208, 185f. ; vgl. 185: Das Anliegen der actualitas verbi
et fidei, welches in den Reformationskirchen im Vordergrund steht, verbindet
sich in der katholischen Kirche « innig mit dem Anliegen der substantia verbi et
fidei, damit die Wort- und Glaubenssubstanz nicht in die Beweglichkeit einer
Aktualitit oder Ereignishaftigkeit gerate, in welcher die Substanz in Bewegung
oder gar jeweils in die geistigen und geschichtlichen ‘Bewegungen’ fillt und so
gerade zum bloBen Objekt der Bewegung absinkt, statt daB das Gotteswort
souverines Subjekt in aller lebendigen Bewegung des Glaubens ist, die seine Be-
wegung bleibt, weil diese von seiner Substanz getragen wird und in seiner Substanz
ihre innere wesenstreue Formkraft hat». Das kirchliche Lehramt, dem die Sorge
fiir die Reinerhaltung der Wort- und Glaubenssubstanz obliegt, «ist ministerium
und auctoritas in einem, ministerium gegeniiber der auctoritas Dei revelantis und
so selbst auctoritas Ecclesiae docentis gegeniiber aller Welt (Matth. 28, 18-20) ;
Menschennatur und Menschenverstand dagegen sind bloe potentia obedientialis,
gehorsame Empfangsbereitschaft gegeniiber gottlicher Gnade und gottlichem
Glauben » ; 1. c. 208.



Bekenntnis und Dogma 153

in der Kraft des Heiligen Geistes weiterlehre und -wirke, m.a. W.,
welche Kraft und ekklesiologische Tragweite man letztlich seinem Sen-
dungsbefehl beimesse : « Mir ist alle Gewalt gegeben im Himmel und
auf Erden. Darum gehet hin und lehret alle Vélker: Tauft sie im
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes und lehrt
sie alles halten, was ich euch geboten habe. Seht ich bin bei euch alle
Tage bis ans Ende der Welt » (Mt. 28, 18-20). Die katholische Kirche
nimmt diese «missio et promissio » vollig ernst und wagt es darum
auch, Glaubenssymbole und Dogmen aufzustellen, welche unbedingte
normative Kraft und Verbindlichkeit haben und als solche geeignet
sind, die ganze Kirche in ungebrochener Glaubenseinheit zusammenzu-
halten und unbeirrbar auf den auszurichten, der fiir seine Jiinger gebetet
hat : « Heiliger Vater, bewahre sie in deinem Namen ... Wie du mich
in die Welt gesandt hast, so habe auch ich sie in die Welt gesandt ...
LaB sie alle eins sein. Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, so
laB sie in uns eins sein, damit die Welt es glaube, da3 du mich gesandt
hast » (Joh. 17, 11 ff.). |



	Bekenntnis und Dogma

