
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Die neue Kölner (1951) und die erste Lyoner (1651) Gesamtausgabe
der Werke Alberts des Großen

Soeben erschien ein erster Band der neuen Ausgabe sämtlicher Werke
Alberts des Großen \ Das zu diesem Zwecke von Kard. Schulte, Erz-
bischof von Köln, im Jahre 1931 gegründete Institut hätte das gelehrte
Publikum gewiß zehn Jahre früher mit einem Bande bedacht, wenn der
unselige Krieg seine Editionsarbeiten nicht verzögert hätte 2. Genau drei
Jahrhunderte nach der 1651 in 21 Foliobänden erschienenen, aber nie
vollendeten Lyoner Gesamtausgabe 3 legt nun das Kölner Albertus-Magnus-
Institut eines der Werke vor, dessen Edition damals schon geplant war.

Das Institut beabsichtigt mit Recht, zunächst die in der Lyoner
Ausgabe nicht fertig gewordenen Bände zu edieren, um nachher von den
bereits gedruckten, nach Ausscheidung der unechten Werke, einen besseren
Text zu bieten. Nach welcher Reihenfolge beide Gruppen in der Kölner
Edition geordnet sein werden, wird in der Operum omnium S. Alberti
Magni edendorum praefatio (p. vii-viu) nicht gesagt. Dies ergibt sich erst
aus dem vielleicht vorläufigen S. Alberti Magni operum omnium editorum
et edendorum conspectus, der am Schluß (p. 330) abgedruckt ist. Demnach

soll die Gesamtausgabe aus 40 Bänden bestehen.
Die Prolegomena ad summam Alberti Magni De bono unterzeichnet

Prälat Bernard Geyer. Den ersten Traktat De bono in genere bearbeitete
der im Kriege verschollene Heinrich Kühle, den zweiten De fortitudine
und den dritten De temperantia Karl Feckes, den vierten De prudentia
Bernhard Geyer, den fünften De iustitia Wilhelm Kübel und Friedrich Heyer.

Das ganze Werk bezeichnet Prof. Geyer in den Prolegomena als summa
De bono oder einfach, wie im Titel, De bono. Man soll es nicht
verwechseln mit einem älteren noch ungedruckten Werke Alberts, dem selb-

1 Sancti Doctoris Ecclesiae Alberti Magni Ord. Fratrum Praed. Opera Omnia
ad fidem codicum manuscriptorum edenda, apparatu critico, notis, prolegomenis,
indicibus instruenda curavit Institutum Alberti Magni Coloniense Bernhardo Geyer
praeside, Tomus XXVIII De bono, primum ediderunt Heinricus Kühle, Carolus
Feckes, Bernhardus Geyer, Wilhelmus Kübel. Monasterii Westfalorum in aedibus
Aschendorfi 1951, pp. xxxn-332.

2 Das Manuscript des Ethikkommentars, das wir selbst für den Druck
fertiggestellt hatten, und das zum Teil bereits gesetzt war, wurde 1941 zerstört.

3 Aug. Borgnet ließ 1890-99 die Lyoner Edition bei Migne (Paris) wieder
abdrucken, änderte bloß die Reihenfolge der Werke und fügte einige neue
Fehler hinzu.



Literarische Besprechungen 103

ständigen tractatus De natura boni. Die nun edierte summa De bono

hingegen steht bekanntlich in sehr engem systematischen Zusammenhang
mit den bereits in die Lyoner Ausgabe aufgenommenen Summen De IV
coaequaevis und De homine, welche Albert unter dem gemeinsamen Titel
summa De creaturis zusammenfaßt1, und mit den ungedruckten Summen
De sacramentis, De incarnatione, De resurrectione.

Diese sechs Abhandlungen oder Quaestionensammlungen waren
bestimmt als Teile eines offenbar unvollendeten Ganzen gedacht,
weshalb wir sie in unserer Introductio in Opera Omnia b. Alberti Magni unter
der Rubrik Summa theologica prior zusammen behandelt haben 2, ohne
jedoch zu behaupten, daß Albert selbst oder die alten Kataloge seiner
Werke sie so genannt hätten. Wir verstehen denn auch nicht, was Prof.
Geyer gegen eine ähnliche Gruppierung der genannten Teilsummen
einwenden könnte (p. ix), wo er sie doch selbst als tractatus cum summa De
creaturis cohaerentes und als partes totius operis quaestionum bezeichnet
(p. xm). Ausführlicher und präziser, als wir es damals taten, zählt Prof.
Geyer in den genannten Traktaten die Verweise auf, welche die systematische

Zusammenhörigkeit derselben belegen (p. ix-xi). Unter den am
Schluß beigegebenen, äußerst wertvollen Indices (p. 309-29) fällt wohl am
meisten das Autorenverzeichnis auf (p. 312). Der Herausgeber unterscheidet
nämlich die Opera Alberti ab ispo allegata und die Opera Alberti ab edito-
ribus allegata. Nun stellt es sich heraus, daß Alberts Selbstverweise in
De bono sich ausschließlich auf die anderen Teilsummen beziehen : De
coaequaevis 10 mal, De homine 89 mal, De incarnatione 6 mal, De
sacramentis 4 mal und ferner noch 29 mal auf verschiedene ungeordnete
Quaestionen, die ebenfalls Vorarbeiten zur unvollendeten Summa
darstellen. Prof. Geyer beabsichtigt, diese Teilsummen nach ihrer
chronologischen Reihenfolge in die Gesamtedition einzuschalten (B. XXVI-XXVIII)
und ihnen die erwähnte Quaestionensammlung vorauszuschicken. Die
Reihenfolge wird p. ix folgendermaßen festgestellt : « 1. De sacramentis ;

2. De incarnatione ; 3. De resurrectione, qui cum primo tractatu intime
cohaeret ; 4. De IV coaequaevis ; 5. De homine ; 6. De bono. »

Die organische Einheit der sechs Teilsummen, die sonst mit keinem
anderen Werke Alberts zusammenhängen, ergibt sich noch deutlicher aus
der interessanten Feststellung, daß sie nirgendwo auf den Sentenzenkommentar

verweisen, der offenbar späteren Datums ist. Die diesbezüglichen
Ausführungen Prof. Geyers werden sehr vorsichtig formuliert (p. xi-xin),
und schließen mit der folgenden weisen Bemerkung :

Sed haec controversia sicut et aliae quaestiones litterariae, cum tangi debeant,
tarnen non funditus hie tractandae neque dirimendae esse videntur. Cum enim
omnis textus perpetuum quiddam sit et tamquam monumentum aere perennius,
non ei coniungendae sunt disquisitiones, quae iam brevi tempore veterascent,
quia correctionibus et additionibus opus erit.

1 Anf. und Schluß von De homine : « Circa secundam partem summae De
creaturis restât quaerere de homine. Et haec de creaturis dicta sufiiciant. »

2 G. Meersseman O. P., Introductio in opera omnia b. Alberti Magni O. P.
Brügge (1931), p. 107.



104 Literarische Besprechungen

Den historischen Wert der vorliegenden summa De bono hervorhebend
(p. xiv-xv), betont Prof. Geyer, es handle sich um das erste Werk, in dem
die aristotelische Ethik mit den Prinzipien der christlichen Moral nach
scholastischer Methode verbunden wurde, um dann wiederum zu bemerken,

es sei nicht die Aufgabe des Herausgebers, den Platz des edierten
Traktats in der Geschichte der Moralwissenschaft ausführlich darzulegen,
« cum nostrum potius negotium sit textum, quantum fieri potest, genuinum
reconstruere et ea tantum addere, quae ad hunc textum intelligendum
necessaria esse videntur ». Mit dieser Auffassung bezüglich der Aufgabe
eines Texteditors wird wohl jedermann einverstanden sein.

Die Kölner Editoren haben bei der Bearbeitung des vorliegenden
Bandes ihr Programm treu eingehalten. Die Rekonstitution des Textes,
der Variantenapparat und der Nachweis von Quellen und Parallelstellen
sind vorbildlich ausgeführt worden. Wenn wir vorbildlich sagen, dann ist
dies keine bloße Formel des überschwänglichen Lobes, sondern der
Ausdruck einer Überzeugung, die auf peinlicher Überprüfung beruht, und des

Verlangens, andere Editorengruppen möchten sich die Kölner Methoden
aneignen. Wir dürfen uns denn auch gestatten, gewisse Einzelheiten, die
weniger wichtig sind, zu beanstanden.

Die Herausgeber verfügen über 11 Hss. 1, von denen nur 5

vollständig kollationiert wurden. Ihr gegenseitiges Verhältnis und die
Ausscheidung der anderen werden in den Prolegomena (p. xvi-xviii) eingehend
dargestellt bzw. gerechtfertigt. Damit aber der kritische Leser die
dortigen Ausführungen überprüfen könne, bietet der Apparat zum ersten
Artikel sämtliche Varianten der 11 Hss. Ferner werden mit Recht nur
die inhaltlich und technisch wichtigen Lesearten der 5 Grundcodices
angeführt.

Leicht ist dies aber nicht. Ein jeglicher, der lesen kann, ist fähig,
sämtliche Varianten zu sammeln, aber nicht jeder kann die ursprüngliche
Leseart herausfinden und von den übrigen nur solche behalten, die inhaltlich

interessant sind oder den Beleg dafür bringen, daß die Textrekon-
stitution richtig ist. Im großen Ganzen muß gesagt werden, daß der
Variantenapparat der Kölner Editoren klar und verständlich und in allen
Fällen durchaus ehrlich ist. Nirgendwo haben wir Pfuscherei vorgefunden,
wie das bei gewissen, sich überstürzenden Editoren oft vorkommt, die
der falschen Überzeugung sind, kein Mensch hätte die Geduld, sie zu
kontrollieren.

Wie bei allen mittelalterlichen Autoren, so kommt es auch in den
Albertushandschriften vor, daß an gewissen Stellen sämtliche Varianten
vom Urtext abweichen oder sogar auf einen Fehler im Autograph zurück-

1 Wir vermissen in den Prolegomena irgendwelchen Bericht über eine
Handschrift, die sich nach M. Weiß (Primordia novae bibliographiae b. Alberti Magni.
Paris 1905, p. 38 n. 144) unter dem Titel De homine et de bono in Middlehill
(Philipps Library) befand. Kam die Handschrift vielleicht inzwischen nach Oxford
(Merton College 283) In diesem Falle wäre es die erste der von Prof. Geyer
aufgezählten Hss. (p. xv). Anderenfalls wäre es eine den Kölner Editoren
unbekannt gebliebene Hs.



Literarische Besprechungen 105

gehen. Prof. Geyer erinnert hier (p. xvn) mit Recht an die 49 Verbesserungen,

welche die Editoren der im Autograph vorhandenen Summa contra
Gentiles (lib. I-II) des hl. Thomas von Aquin, und an die 177 eigenen
Lesearten, welche die Herausgeber der Summa (lib. I) Alexanders von
Haies gegen das Zeugnis von 42 Hss. vorgeschlagen haben. Ähnliche
Konjekturen werden im Apparat der Kölner Albertusausgabe durch das Wort
editor kenntlich gemacht (p. xvn). Es wird aber nirgendwo gesagt, wie
oft das vorkommt. Wir haben 47 Stellen gezählt. Die Zahl der von den
Editoren selbst herrührenden Lesearten ist aber größer ; denn an gewissen
Stellen wird gegen das Zeugnis sämtlicher Hss. eine Leseart adoptiert, die
bei dem ebendort von Albert zitierten Autor vorkommt, z. B. 55, 55 :

peccatum Arist., peccant codd.; die von Albert zitierte Aristotelesübersetzung

wird dann im Quellenapparat genau angegeben. So oder auf
ähnliche Weise werden die im Text angebrachten Korrekturen immer gerechtfertigt.

Die Editoren sind durchaus zuverlässig und aufrichtig. Bei der
konjekturalen Rekonstitution von verdorbenen Stellen erweist sich Prof.
Geyer als ein Meister. Doch glaubte er sich meistens nicht davon dispensieren

zu dürfen, einen apodiktischen Beweis für die Richtigkeit seiner
« Konjektur » anzuführen. Keine einzige Verschlimmbesserung haben wir
feststellen können.

Für jeden Leser, der sich die Mühe gibt, die Prolegomena
durchzuarbeiten, ist der Variantenapparat durchaus verständlich und durchsichtig.
Nur bezüglich der Einheitlichkeit der von Dr. H. Ostlender aufgestellten
(p. vii) Normen möchten wir einige Bedenken äußern. Von den
editionstechnischen Satzungen lautet nämlich eine folgendermaßen (p. xvm) :

« In ipso textu uncis accutis < )> inclusa secundum opinionem editoris
hoc loco textui a codicibus tradito addenda sunt, uncis vero quadratis [ ]
inclusa in textu tradito inveniuntur, sed omittenda esse videntur 1. » Aber
beide Zeichen werden vielfach auch in umgekehrtem Sinne verwendet. Man
kann es bedauern, daß es diesbezüglich noch keinen allgemeingültigen
Brauch gibt, eben weil die diakritischen Zeichen konventioneller Art sind.
Aber wenn die eckigen Klammern im Text eine negative, die spitzen
hingegen eine positive Bedeutung haben, dann sollten sie im Apparat den
gleichen Sinn behalten. Bei den Kölner Editoren jedoch werden sie im
Apparat mit einer anderen Deutung verwendet als im Text. Die eckige
Klammer markiert nämlich im Apparat das im Text erhaltene Lemma,
also etwas Positives ; die spitze Klammer hingegen ersetzt das herkömmliche

om., d. h. ommittit, also etwas Negatives. Diese Zweideutigkeit macht
es den Benützern des Variantenapparates am Anfang etwas schwierig, eben
weil die Einheitlichkeit fehlt ; aber auch daran gewöhnt man sich.

Im Text kommen die eckigen Klammern, soviel wir feststellen konnten,

nur einmal vor (20, 30) : sie heben im Text das Wort [autem] hervor,
das alle Hss. einem Aristoteleszitat einfügen, und zwar an einer Stelle,
wo es offenbar störend wirkt. Wäre es nicht einfacher gewesen, das

1 Für diese und andere Normen richten sich die Kölner Editoren anscheinend

nach Otto Stählin, Editionstechnik. Leipzig 1914.



106 Literarische Besprechungen

betreffende Wort in den Apparat zu verweisen Die spitzen Klammern
kommen im Text nur 5 mal vor : 34, 67 <(de)> ; 65, 49 <fficitj> ; 69, 75 <)eo)> ;

103, 84 (earn) ; 249, 79 Wäre es nicht ebenfalls einfacher gewesen,
auch diese Klammern wegzulassen, um so mehr, als der Editor an den
drei zuletzt erwähnten Stellen seine Korrektur ausdrücklich rechtfertigt
Das hätte er an den beiden anderen Stellen auch machen können, und
so wären aus dem Text alle Klammern verschwunden ; dafür wäre der
Apparat nur um zwei Zeilen länger geworden.

An einer anderen Stelle hingegen (35, 45) hätte die vom Editor
vorgeschlagene Korrektur, bzw. Hinzufügung, im Text anstatt im Apparat
angeführt werden sollen, eventuell zwischen Klammern. In den Hss. und
im Druck heißt er dort nämlich : « Ad hoc dicunt quod intelligitur poni
actus, et per hoc quod dicitur non contra gloriam Dei esse, intelligitur
positio finis contrarii gloriae Dei. » Dazu bemerkt der Editor mit Recht,
aber im Apparat : « Hic aliquid deesse videtur ; forsan legendum est : Ad
hoc dicunt quod per hoc quod facere dicitur, intelligitur.. » Wir haben
die einzufügenden Wörter hervorgehoben. Nach den oben erwähnten Regeln
hätten sie zwischen spitzen Klammern in den Text eingefügt werden sollen.
Der Text sollte ja überall für sich selbst reden, und, wenn nötig, im
Apparat belegt werden.

Nur selten passiert es, daß es im Apparat an Deutlichkeit fehlt. Wenn
das der Fall ist, dann geschieht dies entweder durch eine allzu knapp
gefaßte Belegmethode (Raum sparen oder durch den Mißbrauch der
spitzen Klammern, diesmal mit negativer Deutung, z. B. 61, 6-7. Weil
aber die Editoren sich die Mühe gegeben und die erforderliche Intelligenz
verwendet haben, um nur wichtige Varianten zu erwähnen, hätten sie auch
das Recht, über soviel Raum zu verfügen, als notwendig ist, um die am
respektiven Ort vorhandenen Lesearten deutlich anzugeben, damit der Leser
ohne Mühe davon Einsicht nehmen könne.

Wenn in einer Hs. ein korrigiertes Wort vorkommt, wird die ursprüngliche

Leseart im Apparat begleitet von der Sigle jener Hs. (zum Beispiel B),
für die Korrektur hingegen wird diese Sigle mit dem Exponenten eins (B')
versehen. Wäre es nicht deutlicher gewesen, beide Lesearten durch Expo-
nentsiglen zu unterscheiden (BB'!), oder wenigstens die secunda manus
durch B' statt B' anzudeuten

Zum Quellenapparat haben wir nur Worte des Lobes übrig. Er ist
sehr reichhaltig, kurz gefaßt und deutlich redigiert. Eine Menge von Parallelstellen

aus späteren Werken Alberts und anderen Autoren machen ihn
zur doppelten Fundgrube. Wenn Prof. Geyer diese Belegsammlung bezeichnet

mit den Worten : « ea tantum addere, quae ad hunc textum intelligendum
necessaria esse videntur », dann ist er allzu bescheiden Der Quellenapparat

stellt in knapper Form einen regelrechten historischen Kommentar

zum Text dar.
Ein Wort des Lobes verdient auch das Verlagshaus Aschendorff. Es

hat seine jahrelange Erfahrung und die neuesten Errungenschaften der
Druckkunst im Dienste der Albertusausgabe verwendet. Nicht nur der
Text, sondern auch die beiden Apparate sind geschmackvoll ausgeführt ;



Literarische Besprechungen 107

wo sie in anderen Ausgaben als Abbild unserer aufgewühlten Zeit gelten
können, wirken sie hier eher beruhigend wie die Wissenschaft selbst.
Sogar die häßlichen spitzen Klammern, die meistens einen Hiatus im
Satzspiegel darstellen, fallen hier kaum auf. Was 1644 von der Erstausgabe
verlangt, aber nicht erreicht wurde, ist hier verwirklicht worden : « novis
ac nitidis typis »

* **

In der Praefatio (p. ix) wird von Prof. Geyer über die erste Lyoner
Ausgabe ein Urteil gefällt, das bestimmt etwas vorsichtiger hätte formuliert

werden sollen : « Editio a Petro Jammy O. P. anno 1651 parata non
solum minus critica sed etiam incompleta et valde mendosa erat. » Gewiß,
Jammy und seine Mitarbeiter haben nur wenige Handschriften kollation-
niert, und sind beim Rekonstituieren der vielen verdorbenen Stellen sub-
jectiv vorgegangen. Das passiert den Kölner Editoren nur selten, weil sie
eine größere Anzahl Hss. benutzen und, wo diese versagen, oft noch
andere Hilfsmittel heranziehen. Nun haben wir im Jahre 1939 uns die
Mühe gegeben, die anscheinend einzige von Jammy gebrauchte, minderwertige

Handschrift der Ethikparaphrase an mehreren Stellen mit seiner
Edition zu vergleichen und erinnern uns noch sehr gut, wie oft wir
staunten über die Richtigkeit seiner Textrekonstitution dort, wo wir über
zwei erheblich bessere Hss. verfügten. So begreift man das hohe Lob,
das der Lyoner Verlagsleiter auf Befehl des Ordensgenerals 1 dem erkrankten

Jammy in der Vorrede spendet : « Indefesso labore, pristino aut forsan
numquam viso statui tanta volumina restituit. »

Vor allem aber möchten wir die Lyoner Gesamtausgabe gegen den
Vorwurf der Unvollständigkeit in Schutz nehmen ; denn sie war vollständiger

geplant, als wie sie 1651, einem Vertragsbruch der Drucker zufolge,
unvollendet in 21 Foliobänden erschien. Die umfangreiche Korrespondenz
zwischen dem Ordensmeister in Rom und der Editorengruppe, bzw.
Druckergesellschaft in Lyon befindet sich im Ordensarchiv Ser. IV, Registerband 89 2.

Aus derselben ergibt sich, daß der Ordensmeister Thomas Turco, dem das

Generalkapitel 1644 den Auftrag gab3, die Gesamtausgabe in Angriff zu
nehmen, nicht nur eine Gruppe Editoren bestellt, sondern auch von Rom
aus die Forschungs- und Druckarbeiten persönlich überwacht, ja sogar
bis in die technischen Einzelheiten geleitet hat.

Aber weder der General noch der Vorstand der Editorengruppe,
P. Jammy, oder der im Namen des Generals amtierende Verlagsleiter

1 Brief des Generals Joh. Bapt. de Marinis (7. Sept. 1650) an den Verlagsleiter

Claude Cochet O. P. über das zu redigierende Vorwort : « Reverendissi-
morum decessorum meorum honorifica fiat mentio, qui in id opus tantum contu-
lere, praecipue Revmi. Thomae Turci, nec velim etiam Rev. Patris Jammy,
cuius sudoribus illud opus inceptum est, nomen in fronte libri taceri aut in prae-
fatione eorum omnium — Suae etiam Paternitatis — qui in eo laboravere » (aus
dem bald zu erwähnenden Briefregister, p. 197).

2 Die Registerbände 80 und 82 enthalten ebenfalls einige Briefe Turcos
aus den Jahren 1644-45 bezüglich der Lyoner Albertusedition.

3 Monumenta Ord. Fr. Praed. Hist., t. XII, p. 116, n. 11.



108 Literarische Besprechungen

Claude Cochet glaubten mit dem 21. Band eine Ausgabe sämtlicher Werke
Alberts zustande gebracht zu haben und damit aufhören zu dürfen Am
17. September 1648 waren bereits 15 Bände gedruckt, wie aus Lyon dem
Ordensmeister gemeldet wird (Reg. 89, f. ix). Die geleisteten Vorarbeiten
gestatteten aber bereits am 18. November 1648 zu berechnen, daß noch
10 Bände zu drucken übrig blieben (ib., f. xij) Die Gesamtausgabe war
also damals schon auf 25 Bände berechnet, obwohl bekanntlich im Ganzen

nur 21 erschienen. Darüber starb Thomas Turco am 1. Dezember 1649.
Auf der Liste der noch zu edierenden Schriften, die wiederholt gedruckt

und überall herumgeschickt wurde, standen bereits solche, die in der
Edition nicht vorkommen. Seine Nachfolger Generalvikar Nie. Ridolfi
(9. Dez. 1649 -15. Mai 1650) und Generalmeister Joh. Bapt. de Marinis
(1650-69), deren Briefe ebenfalls dort erhalten sind, förderten das
Unternehmen mit dem gleichen Eifer. Nachdem aber der 21. Band um Ostern 1651

fertig geworden war, stellten die Drucker die Setzarbeit ein, obwohl das

Manuscript für die weiteren Bände bereit war, und noch immer an der
Vervollständigung der Schriftensammlung Alberts gearbeitet wurde.

Schon im Jahre 1648 hatten die Lyoner Drucker wiederholt gestreikt
unter dem Vorwand, es wäre ihnen unmöglich, den anfangs abgeschlossenen

Vertrag weiter einzuhalten : an den 15 ersten Bänden hätten sie
bereits 10 000 seudi verloren (ibid., p. ix). Eine Erpressung nach der
anderen, sowie allerhand Scherereien, die Jammy zu erdulden hatte, und
seine durch Überarbeitung zerstörte Gesundheit nahmen ihm den Mut,
unter den gleichen Bedingungen mit der Edition weiterzufahren. Übrigens

hatten die Drucker gegen den Willen des Generals, der ja alles
bezahlte und allein über die auf 400 Exemplare festgesetzte Auflage
verfügen konnte, bereits 1650 angefangen, die gedruckten Exemplare zu
verkaufen und den Ertrag einzustecken, obwohl übereingekommen war, daß
die Bände erst nach Abschluß der ganzen Druckarbeit auf den Markt
gebracht werden durften.

Zunächst wurde über einen neuen Vertrag verhandelt, dann ein anderer
Drucker gesucht, aber man fand keinen, der das Risiko auf sich nehmen
wollte. Man scheint schließlich auf einer neuen, aber schlechten Basis mit
den beiden alten übereingekommen zu sein (ibid., p. 2 : 21. Aug. 1651),
was sich nachher als ein Schwindel von Seiten derselben herausstellte.

Aber der General wollte vom Einstellen der Edition einstweilen nichts
wissen. Im August 1651 schrieb er an Jammy, er soll nach seiner Erholung
wenigstens für einige Zeit nach Lyon zurückkehren, um den Druck zu
überwachen. Bei Cochet fragte er an, wie er sich die Weiterführung der
Edition denke (ibid., p. 1). Am 18. September berichtet er Cochet, er
habe Jammy Befehl gegeben, entweder sofort nach Lyon zu gehen « ad
prosequendam editionem Alberti Magni, vel statim mittat quae penes se

habet Alberti Magni opera non édita. Si enim non veniat, placebit ut
Pater Guimard eius vices suppléât, si modo tibi ad id idoneus videtur,
eiusdemque doctrinae et iudicii ad singula expedienda, corrigenda, ordi-
nanda [neenon] ad dignoscendum quae Alberti Magni, quae non » (ibid., p. 7).

Im Mai 1652 wurde Cochet als Verlagsleiter durch den Lyoner Prior



Literarische Besprechungen 109

Robbe ersetzt. Im Jahre 1654 bestand die Editorengruppe noch immer.
Am 15. Juni enthob der General Robbe seines klösterlichen Amtes, fügte
aber hinzu : « Noli ab onere librorum b. Alberti ad nos pertinentium reli-
quaeve impressionis putare te absolutum » (ibid., p. 68). Wir wissen nicht,
wann das Lyoner « Albertus-Institut » aufhörte, ohne die restlichen Bände
unter die Presse gebracht zu haben. Das fertige Manuscript scheint
verschollen zu sein.

Einige Einzelheiten über Mitarbeiter, Forschungen und noch zu
edierende Schriften Alberts werden die Kölner Editoren wahrscheinlich mehr
interessieren als die Verlagsschwierigkeiten. Unter den Mitarbeitern Jammys
ist vor allem der Antwerpener Mag. Gaspar Dinghens zu erwähnen. Trotz
seines schwierigen Charakters (P. Dinghens bonum sed impatientent patriae
desiderio ; ibid., f. ix) erwies er der Edition manchen Dienst. Er
entdeckte den Daniel- und den Jeremiaskommentar \ wie Cochet am 4. Febr. 1649
berichtet, ohne den Fundort zu erwähnen (f. xij). Am gleichen Tag bittet
Dinghens den General um die Erlaubnis, nach Frankfurt und Köln reisen
zu dürfen, denn er glaubt dem Kölner Prior nicht — und mit Recht •—-

wenn dieser antwortet, « nihil se habere particularia opera Alberti, quae
nos non habemus » Zugleich suggeriert er dem General, er möge dem
Prior von Avignon schreiben, « ut curet describi Albertum in Ezechielem 2 ;
priori Florentiae, ut curet describi Albertum in Job3 et Ovationes de

Eucharistiae Sacramento; priori Pisano aliud4 opus in Psalmos » (ibid.).
Dinghens' Eifer war so groß, daß er von März 1649 an sein Nachtlager
in die Druckerei verlegte (ibid., p. 131). Schon am 14. Januar 1649 meldet
Cochet, er habe dem Studienregens des Wiener Klosters geschrieben « ut
nonnulla opera Alberti mitteret » (ibid., f. xxj), aber bei den deutschen
Dominikanern scheint die Begeisterung für Albert eher platonischer Art
gewesen zu sein, und die Lyoner Editoren erhielten nur negative
Antworten. Deshalb wurde schließlich doch beschlossen, den unermüdlichen
Antwerpener auf Reisen zu schicken. Am 24. Juli 1651, nachdem der
21. Band bereits erschienen war, schreibt Jammy an General de Marinis :

« Patrem Dinghens mitto in Germaniam, ut singulas lustret bibliothecas
pro congerendis, quae nos hactenus latuere » (ibid., p. 247). Aus dem
gleichen Brief erfahren wir, daß Jammy nur dann weiter mitmachen will,
wenn neue Bedingungen geschaffen werden. Die Briefe des Generals vom
26. März bis zum 24. Juli beziehen sich alle auf diese neuen
Arbeitsmethoden und auf die Fertigstellung des Manuscripts für Alberts
Kommentar zu De divinis nominibusii (ibid., pp. 222-47).

1 Der Jeremiaskommentar wurde bis jetzt noch nicht wiedergefunden. Ein
Fragment, das wir in einer Hs. des Priesterseminars in Brügge vorfanden, haben
wir im Angelicum IX (1932) veröffentlicht.

2 Vom Ezechielkommentar ist ebenfalls nur ein Fragment bekannt.
3 Der Druck dieses Werkes kam in der Lyoner Ausgabe nicht mehr zustande.

Melchior Weiß gab es 1904 bei Herder (Freiburg i. Br.) heraus unter Benutzung
der von Dinghens schon bekannten Florentiner Hs.

4 Die Pisaner Hs. liegt jetzt noch in der Biblioteca del Seminario 58 (61).
Über die anderen Hss., die für die Lyoner Ausgabe vielleicht gebraucht wurden,
vgl. unsere Introductio, p. 87.



110 Literarische Besprechungen

Einige Auszüge mögen klarmachen, wie eingehend die Ordensobern
in Rom sich mit den Vorarbeiten beschäftigten : Turco und Marinis standen

in enger Verbindung mit dem Pariser Dominikaner Fr. Combefis, der
für seine orientalistischen Studien viele Bibliotheken durchforscht hatte 1.

Am 20. Juni 1648 schreibt Turco dem Editionsleiter Jammy :

Monuit me P. Combefis extare volumen satis grande anonymum in omnes
libros sapientiales2 et commentaria in Cantica3 ut ab eodem auctore scripta.
Si esse b. Alberti suspicatur, fidem veri faciat Paternitas Vestra, videatque com-
mentarii librum in Cantica b. Alberti bibliothecae Cysterciensis, si eum obti-
nuistis, vel faciat consuli, quae illius sint initium et finis, et transmittat Rev. Patri
Combefis, ut conférât cum illo S. Victoris (ibid., pp. 105-6).

Den Brief Turcos vom 2. Oktober 1648 an Cochet möchten wir in
extenso wiedergeben, weil er ausführlich über den damaligen Stand der
Handschriftenforschung berichtet, und sogar einige für die Kölner Editoren

wissenswerte Angaben enthält :

Est Parisiis in conventu 3. Honorati ordinis nostri P. Franciscus Combefis,
ut iam monui V. P., qui multa novit potensque in conquirendis transmitten-
disque Alberti nostri operibus, vir sagax et accuratus doctusque multa. Scribit
ad me de Alberto velle ut V. P. cum eo frequentius haberet commercium et eius
opera in iis, quae vobis desunt, praefati authoris operibus colligendis uteremini.
Monet autem ille primo librum De gemmis ex bibliotheca de Priolani idem esse
quam De mineralibus, quem hic transmittat ; librum De mirabilibus mundi emisse
et Lugdunum transmissurum, verum spurium esse et Alberto indignum, in quo
extant De herbarum, lapidum animaliumque virtutibus etiam spuria et Alberto
indigna ; Coc[u]lum philosophorum ex bibliotheca domini Bigot Rothomagi cuius-
dam dici illustrarii, non Alberti ; De laudibus B. Virginis librum in folio in Bigot
bibliotheca forte eundem qui in Victorina manuscriptum : conferendum esse, an
sit forte idem cum exemplari Andegavo transmisso, de quo tarnen nulla fit
mentio in catalogo vestro inter libros, quos habetis Lugduni, quod multum miror ;

apud Valencenas extare multa b. Alberti édita : illuc scribendum foret ; librum
De apprehensione et apprehensionis modis extare in Mazarina4 ; item librum De
immortalitate animae ibidem 6 ; Venetiis visum librum De natura deorum 6, spisso
et grandi volumine in bibliotheca cardinalis Grimani — pro ipso scripsi Vene-
tias — ; item exscribere e Victorina librum De bono et boni natura opusculum
grande ; praeter ea quae in Victorina tradit extare catalogus, reperiri et librum
De monstris ; Defensorium mendicantium nullum arbitratur ab Alberto editum,
nisi quod apud s. Thomam extat opusculum Contra impugnantes religionem, quod
Petrus de Prussia digestum ait a divo Thoma ex iis quae b. Albertus coram papa
oraverat adversus librum Guillelmi de S. Am ore ; librum De perfectione religionis
ipsi forte Alberto, tarnen possessionis iure iam Thomas factum 7

; De sacramento

1 Die beste Notiz über Fr. Combefis (f 1679) ist die von R. Coulon in
Dictionnaire de théologie catholique III 385-7.

2 Vielleicht bezieht sich diese Bemerkung auf cod. Paris. Nat. Lat. 14251
f. 318-64.

3 Wird ebenfalls in den alten Katalogen erwähnt. Ob hier das gleiche Werk
gemeint ist wie in den neuerdings aufgefundenen Hss., mögen die Kölner
Editoren feststellen.

4 Vgl. unten S. 112. In unserer Introductio (p. 139) schrieben wir : « usque
nunc desiderantur codices manuscripti illud opus continentes ».

6 Die Pariser Hs. wird erwähnt von M. Weiß, Primordia novae bibliographiae
b. Alberti Magni, n. 149 ; vgl. nn. 214-15.

6 Dieses Werk wird von mehreren alten Katalogen erwähnt.
7 Vgl. unsere Introductio, p. 141.



Literarische Besprechungen 111

per modum sermonum Alberti esse, ita etiam Turrecremata asserente ; Vitam
Alberti per Petrum de Prussia extare passim Antwerpiae editam cum opusculo
De adhaerendo Deo ; Theologiae compendium impressum passim ubique extare a
Seraphino Porrectae editum in Italia ; Paradisum item animae ubique fere extare
— in novitiatu Parisiensi est uterque, mirorque quomodo inter latentes repo-
siti — in bibliotheca Minimorum iuxta Sequanam ad duo milliaria infra Lutetiam
positorum delitescere opus De secretis virorum Alberti ; in libro a se edito esse

opus eiusdem De secretis mulierum, sed non esse ipsius Alberti, quia supra sexies
laudatur Albertus, tarnen ibi multa et utilia ; in bibliotheca Maubertina Parisiis
esse manuscriptum De moribus animalium : an forte legendum De motibus anima-
lium, quod opus inter physicalia illius iam continetur, unde initium finisque ad
eum esset exscribendum, ut sibi conferret an idem aut diversum opus.

De istis omnibus vobis cum illo conferendum, ut collatis simul et industria
et viribus opus editionis facilius promoveatur. Opto autem plurimum ut in
conquirendis, que desunt, et ardentiores et vigilantiores vos exhibeatis, cata-
logosque [operum Alberti] hincinde transmittatis : ad me nonnisi unus trans-
missus. Ut quid impressi [sunt isti catalogi], nisi ut per totam Europam disse-
minentur Quare ad me triginta exemplaria transmittatis, ut hincinde distribui
eurem hortorque et moneo, ut in probandis expurgandisque tot a mendis et
nebulonum imposturis additis non minus vigiles vos et accuratos exhibeatis quam
in conquirendis, spuriaque a legitimis seorsum imprimenda discernatis. Quae
autem scribo ad Vestram Paternitatem, communicetis Petro Jammy, faciatisque
ambo ut non minus gloriose fruetuoseque laboretis (ibid., p. 117).

Das in Sankt Viktor von Combefis entdeckte De bono et boni natura
opusculum grande enthielt vielleicht die von den Kölner Editoren nach
11 anderen Hss. herausgegebene summa De bono und den noch zu
edierenden Tractatus de natura boni, oder wenigstens eins von beiden. In
einem Brief vom 2. Januar 1651 an Cochet verordnet Mag. de Marinis
die Drucklegung des bereits fertiggestellten Manusscriptes : « Omnino velim
ut liber De bono et natura boni e bibliotheca S. Victoris transscriptus
imprimatur, et si quae sint notae, quae non sint authoris, in margine,
non imprimantur, si non sunt necessariae » (ibid., p. 211). Die Victoriner
Handschrift wird im Jahre 1719 noch erwähnt von Quétif-Echard. Auf
diesem Wege wurde sie den Kölner Editoren (p. ix) bekannt, ohne daß
sie wieder ausfindig gemacht werden konnte.

Aber auch in Rom ließen die Generalmeister in den verschiedenen
Bibliotheken Nachforschungen anstellen. Am 16. August 1648 berichtet
Turco an Jammy, er werde bei der ersten sicheren Speditionsgelegenheit
drei Bände aus der Bibliothek des Kard. Barberini nach Lyon schicken
(ibid., p. 111). Am 25. Oktober gibt er darüber mehr Einzelheiten an :

Curo exscribi hic Alberti Magni codices manuscriptos ex Barberina : in
A ugustini opuscula1, divi Dionysii Coelestem hierarchiam, et singula, quae in
vestro catalogo ex eadem bibliotheca exspectantur, quae omnia très tomos confi-
ciunt circiter. Scribi autem hic euro, ne autographi per viam pereant et eminen-
tissimo Cardinali et nobis, et quia viliori hic, ut spero, quam Lugduni pretio
exscribuntur. Videat autem Vestra Paternitas num habeat Politico., quia etiam
hic habemus ; et secundo num manuscriptum illud Sabaudiae repertum2, non

1 Wird später ebenfalls von Quétif-Echard erwähnt. Wahrscheinlich benutzten
sie die Liste der von den Lyoner Editoren noch zu publizierenden Werke

Alberts.
2 Am 17. Dezember 1648 antwortet Cochet : « codicem Sabaudiae transmissum

continere Compendium summae theologiae Alberti Magni, tractatum de secretis



112 Literarische Besprechungen

sit aliquis tomus Summae theologiae de mirabili scientia Dei iam impressae, meque
moneat quam cito. An quem habemus hic De homine tomum sit idem qui vester
iam editus Effigiem Alberti prima data occasione secura transmittam (ibid.,
p. 119).

Sofort antwortet Cochet (19. Nov. 1648), daß er die Politik und die
Kommentare zu Dionysius' und zu Augustinus' Opuskeln erwartet (ibid.,
f. xj), worauf der General am 4. Januar 1649 berichtet, daß er die Politik
und die erwähnten Kommentare Alberts jetzt abschreiben läßt, aber daß
ihr Text sehr verdorben ist (ibid., p. 124). Am 8. Februar berichtet er
an Cochet weiter :

Quittanciam typographorum 1500 lib. recepimus. Gaudeo quod novum
praelum addatur Alberto Vix tarnen credo quod pro capitulo, ut sperant,
absolvant. Quod urges de dedicatoria epistola et praefatione necnon Alberti
Magni effigie, quam Romae paratam habeo, ex occasione mittendis, nihil urgere
video : suo tarnen tempore cuncta disponentur. Suscepi librum Alberti Magni
De apprehensione et apprehensionis modis ex collegio Vallisoletensi, sed in via
a muribus corrosus bonaque in parte mutilatus est. Unde nisi codex bibliothecae
Cornelianae Rhedonis transmissus fuerit, erit ille noster inutilis, licet cum illo
utilissimus, ut conservetur suo domino Cornelliano sanus et integer, et ad faci-
litatem impressionis : est enim impressus, idque Venetiis in folio 1504. An
Cornelianum receperitis, moneatis me Sua Paternitas. Nostrum cum aliis exscrip-
tis in Politica et Dionysium exemplaribus post pascha transmittam (ibid., pp. 126-27)

Am 15. März 1649 schreibt der stolze Spanier an Cochet, er möge
den Druckern etwas Anstand beibringen : « Meminerint typographi se cum
Generali agere et non cum mercatore », fügt aber eine für das Editoren-
collegium erfreuliche Nachricht hinzu : « Nova detecta opera maxime e

Vaticana, quorum indicem Paternitati Vestrae transmitto » (ibid., p. 127),
und am 29. November, kurz vor seinem Tode : « Quotidie nobis nova
opera occurunt Alberti. Hic in Vaticana multa reperta sunt opera, quorum

catalogum vobis misi » (ibid., p. 131).
Wie sachlich und nüchtern Turco das Editionsunternehmen aufgefaßt

hat3, ergibt sich aus einem Brief vom 30. August 1648 an Jammy,
der ihn gefragt hatte, ob man nicht die Kommentare des Hugo von
St. Viktor zu De coelesti hierarchia und des Magisters Conrad zur Philo-
sophia Pauperum ebenfalls abdrucken sollte :

Michi videtur Hugonis commentaria in Coelestem hierarchiam divi Dionysii
neutique Alberto nostri editioni adicienda, parque ratio forte est de commentis
Conradi in Philosophiam pauperum, ne seipso satis alioquin grandis aliorum
authorum additione in molem maiorem cxcrescat Albertus, et quod in Scoti
editione peccavere Franciscani aliorum eum operibus sarciendo et in plura, quam

mulierum, tertio aliud opus compendiosum sed vetustum et male pictum, ut
legi non possit » (Reg. 89, f. xi).

3 Am 16. August 1648 schreibt er Jammy : « Adeo praelonum laborem urgeas
hortor et moneo, ut pro capitulo generali proximo (1650) sit absolutus » (ibid.,
pp. Ill) ; aber bald sieht er ein, daß eine wissenschaftliche Unternehmung aus
reinen Prestigegründen nicht überstürzt werden darf, und schreibt am 7. Dezember
an Cochet : « Videndum ne, dum nimis propere urgebitur finis, mutilus exeat
in lucem, non perfectus » (ibid., p. 122). Für solche vernünftige Auffassungen
sind die offiziellen Patrone wissenschaftlicher Unternehmungen vielfach
unzugänglich



Literarische Besprechungen 113

par esset, volumina disperdendo, ut magnum quid appareret, et ipsi peccemus.
Unde mature iterum perpende, an consultius esset et melius ad authoris lucem
et dignitatem alienis ornamentis ditatam eius Philosophiam pauperum, tu censes,
cum ipso Conrado imprimere. Si enim ita videbitur, iterum mone (ibid., p. 113).

Die gleiche Auffassung hatte Generalvikar Ridolphi, der am 20.
Dezember 1649 dem Jammy schrieb : « Commentaria in Philosophiam
pauperum non mihi placet edi » (ibid., p. 155). Wichtig sind seine Briefe an
Jammy vom 11. April und an Cochet vom 16. Mai 1650 :

Morbum periculumque R. Patris Cochet maximo cum cordis dolore ex vestris
accepi. Ex Dei pietate spero Ordini nobisque adhuc servandum nec tarn gravi
iactura viri utpote optimi nobis amicissimi et Ordinis hactenus utilissimi nos
adeo praemature puniendos, si vota nostra audiuntur.

Interim tuae fidei et diligentiae Albertum nostrum omnino et committo et
commendo, ne quid impressioni illius Ordinique ex eo casu depereat sed quae-
cumque ad id negotium spectantia satagebat, Sua Paternitas curet et satagat,
dum ipse convalescat, aut nos aliter provideremus nostraque authoritate, quam
harum tenore tibi trado, agat et promoveat.

Jocunde tuam accepi, quae b. Alberti opera sub proelis sudent, quot adhuc
restent imprimenda, quotque illa constituent volumina, quot iam édita sunt,
et quando, quae habetis, poterunt absolvi. An fiant indices et an non singulis
tomis singuli, aliusque in universa opera, ut in operibus divi Thomae factum
est, universalis conficiantur, libenter quantocius audiam ex tuis.

Scripsit P. Combefis esse Parisiis nonnulla opera Alberti in bibliotheca
Em. Card. Mazarini et S. Victoris, de quibus monui iam P. Cochet, iterumque
Suam Paternitatem moneo, ut si illa non habeatis, praefatum patrem quam-
primum moneatis. Curabo enim transscribi nostro operi, quod, quantum poterit,
perfectum prodire in lucem opto, nostra in id opera, nulla in parte defuturum.

Sunt autem ista : 1° Sermones in Ruth1 ex bibliotheca Card. Mazarini ;

2° Liber Divisionum Boethii2 ; 3° Expositio Topicorum Boetii ; 4° De fato3;
5° De immortalitate animae ; 6° Litaniae de Sanctis 4. Credo autem ea penes vos
non esse, si vestro catalogo fides est, qui ultimus apud vos quadripartite impres-
sus est, quern ad eum patrem Parisius in conventu S. Honorati etiam trans-
mittatis, ut facile intelligat, quae habetis, quae non (ibid., pp. 174-75).

Transcripta quidem sunt Alberti Magni Politica, sed ut manuscriptum difi-
cillimum lectu fuit, ita transscriptum cum codice Vaticano conferendum censui,
ut ex eo, si qui irrepserint errores, aut quae in nostro deerant, suppleantur. Id
autem quam cito poterit, curabitur. Interim quae nobis prae manibus super-
sunt opera, prosequenda, cavendumque ne ut in grandiorem molem excrescat
Albertus noster deformetur indignis spuriisque tractatibus, qualis est liber ei
perperam imputatus et prohibitus De secretis mulierum et forsan aliqui eiusdem
notae. partus abortivi triobolarium scriptorum, qui suis ineptiis et erroribus
famam et gratiam tanti viri antiquitate apud posteritatem conciliare praesump-
serunt. Unde caveas ne quid ea in re peccetur (ibid., p. 179).

Kurz nach seiner Wahl ergriff der neue Generalmeister J.B. de Marinis
die Initiative, um die restlichen Werke Alberts für den Druck vorbereiten
zu lassen. Am 4. Juli 1650 schrieb er an Cochet, der inzwischen wieder
geheilt war :

1 Wird sonst nirgendwo erwähnt unter den Werken Alberts.
2 Herausgegeben von Paulus de Loë O. P. Bonn 1913.
3 Vgl. unsere Introductio, pp. 138, 142.
4 Ibid., p. 123.

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Gaudeo procedere semper nostri Alberti editionem. Per me non stabit,
quin ad optatum finem perducatur, quia tanto operi me meaque omnia, si quae
sunt, commodabo. Iam susceperit Sua Paternitas exactissimum manuscriptum
super omnes divi Pauli Epistolas. Dum ille tomus edetur, Politicaque absol-
ventur, interim quingenta scuta vobis transmittenda destinavi si non hac, saltern
proxima hebdomada. Pro interim bono sitis animo, rerumque domesticarum
anxietas non gravet mentem. Modicum ibi, modicum ibi Si quid interim ad
suam salutem, etc. (ibid., p. 185).

Am 2. Januar 1651 verordnet er, wie oben bereits erwähnt, die
Drucklegung des Liber de bono et natura boni e bibliotheca S. Victoris.
Er fügt aber noch hinzu :

Item accurate examinetur, an opus in Epistolas Pauli sit Alberti aut
Hugonis, quod vix credo esse Hugonis, cum nobis e Germania sub hoc nomine
Alberti transscriptus et missus sit. Si autem multa sint similia in utroque,
parum refert, si non sunt eadem... Sua Paternitas. me interim amet et curet
usque ad finem Albertum nostrum. Vale (ibid., p. 211).

Die Korrespondenz zwischen General und Editoren scheint
unvollständig erhalten zu sein. Jedenfalls fehlt der Katalog der Werke Alberts,
der nach und nach vervollständigt und neu gedruckt wurde zum Nutzen
der Mitarbeiter, Korrespondenten und Forscher. So können wir jetzt nicht
mehr genau feststellen, welche ungedruckten Werke Jammy im Jahre 1651
noch zu edieren gedachte. Immerhin kannte er einige wichtige Schriften
Alberts, welche die Kölner Editoren jetzt edieren wollen, z. B. De natura
boni und De divinis nominibus. Er kannte auch andere, welche bis jetzt
nicht gefunden wurden, vor allem Schriftkommentare. Er kannte aber
auch Handschriften, die bis jetzt verschollen sind, z. B. die Victoriner Hs.
der summa De bono, womit das Kölner Institut die neue Schriftenreihe
Alberts eröffnet. Wo das 1651 für den Druck fertiggestellte Manuskript
der vier fehlenden Foliobände geblieben ist, wissen wir nicht.

Wir hegen aber die feste Hoffnung, daß die neue Gesamtedition mehr
Glück erfahre als die Lyoner, deren unterbrochene Drucklegung die Kölner

Editoren jetzt nach drei Jahrhunderten wieder aufnehmen mit einer
Kompetenz und einer Arbeitsmethode, die ihren Vorgängern gewiß fehlten.

Freiburg (Schweiz). G. G. Meersseman O. P.



Literarische Besprechungen 115

Gesamtausgabe der Werke des I. Duns Scotus1

Auf dem internationalen Kongreß für Scholastik wurden die zwei
ersten Bände der Opera omnia des Duns Scotus am 8. September 1950

von dem General des Franziskanerordens in einer feierlichen Sitzung
vorgelegt und damit der Öffentlichkeit übergeben. Die Bände präsentieren
sich in einer äußerst vornehmen Aufmachung : monumentales und zugleich
handliches Quart-Format (31 X 21 cm), ausgewähltes, starkes Papier, das

Jahrhunderte überdauern kann, angenehmer Druckspiegel mit sehr gefälligen

Typen von breiten Rändern umrahmt. Alles wurde aufgeboten, alles
berechnet, um eine des Doctor Subtilis durchaus würdige Gesamtausgabe
herzustellen.

Die Ausgabe ist das Werk der Scotus-Kommission, die, 1938 vom
Franziskanergeneral, P. Leonardo Bello, gegründet und der Leitung von
P. Balic unterstellt, ihren Sitz in Rom am Päpstlichen Athenäum Anto-
nianum erhielt. P. Balic war schon damals als einer der besten Scotus-
Kenner bekannt, vor allem durch seine Werke « Les commentaires de Jean
Duns Scot sur les quatre livres des Sentences » (Löwen 1927) und « Ioannis
Duns Scoti, Theologiae marianae elementa » (Sibenici 1933). In ersterem
hatte er die vielen Probleme erörtert, welche die handschriftlich überlieferten
Sentenzenkommentare des Scotus stellen, und im zweiten den Versuch
angestellt, die moderne Textkritik an verschiedenen Textausschnitten des
Doctor Subtilis zu erproben. Unter der tatkräftigen und zielsicheren
Führung von P. Balic setzte sich die Kommission, die mindestens zehn
junge und arbeitsfreudige Mitglieder zählte, ans schwierige Werk. Das seit
1927 von der Scotus-Sektion in Quaracchi erschlossene Material — vor
allem Auffinden und Photographieren des Hss. — wurde übernommen und
vervollständigt. Aber neben den Arbeiten an den Hss. mit Kollation und
Klassifikation wurden sofort die verschiedenen textkritischen und
historischen Probleme einem ernsten und gründlichen Studium unterzogen. Wie
die Scotus-Kommission etappenweise fortschritt, trotz aller Schwierigkeiten,
die sich während der Kriegs- und der Nachkriegsjähre anhäuften, ist
ausführlich beschrieben in den drei Bänden « Ratio criticae editionis operum
omnium I. D. Scoti » (I : 1939, Rom 1939 ; II : 1939-40, Rom 1941 ; III :

1940-51, Rom 1951). Die Referate bei der Eröffnung eines jeden Arbeitsjahres,

die Erörterungen der verschiedensten einschlägigen Probleme bis in
die kleinsten Einzelheiten, zeugen für das angestrengte Schaffen und die
bewundernswerte Ausdauer der Herausgeber und bürgen für die Gediegenheit

des erlegten Resultats, das sie uns in den beiden ersten Bänden vorlegen.

1 Ioannis Duns Scoti O. F. M. : Opera omnia iussu et auctoritae Rmi. P.
Pacifici M. Perantoni totius O. F. M., Ministri Generalis. Studio et cura Com-
missionis Scotisticae ad fidem codicum édita Praeside P. Carolo Baliö. —
I. Ordinatio, Prologus. xvi -J- 332* -j- 302 SS. — II. Ordinatio, Liber Primus,
Distinctio I. et II. xvi -)- 466 SS. Civitas Vaticana, Typis Polyglottis Vati-
canis MCML.



116 Literarische Besprechungen

Die beiden ersten Bände bieten den Anfang der « Ordinatio », in der
Ausgabe Waddings « Opus Oxoniense » genannt, des Hauptwerkes des
Scotus. Mit vollem Recht haben die Herausgeber mit diesem Werk die
Gesamtausgabe begonnen (S. 271*) ; denn, da die chronologische Reihenfolge

der einzelnen Werke mit Sicherheit kaum festgestellt werden kann,
war es das gegebene, mit dem Hauptwerk, das für die Erfassung der Lehre
des Scotus von grundlegender Bedeutung ist, zu beginnen. Dazu kommt
noch ein anderer Grund : Da die « Ordinatio » unter allen Werken des Scotus
am ausführlichsten mit kritischen Anmerkungen (über die weiter unten
die Rede sein wird) überliefert ist, so wirkt ihre richtige Lösung wegweisend
für die Herausgabe der andern Werke.

Die Einleitung zur Edition weitete sich zu einer ausgedehnten Abhandlung

aus, « Disquisitio historico-critica », die übrigens auch separat
erschienen ist. Wenn auch die Herausgeber am Anfang ihrer Arbeit nicht ein
voreiliges Urteil über alle berührten Fragen fällen wollen, sondern mit
ihrer wissenschaftlichen Genauigkeit öfter ihr definitives Urteil für einen
späteren Band, der am Schluß der « Ordinatio » erscheinen soll, aufsparen,
so bieten sie uns doch hier eine Fülle neuer Ergebnisse, die absolut gesichert
sind und die zum besseren Verständnis des Werkes ein beträchtliches
beitragen. Versuchen wir, an Hand dieser Abhandlung, zunächst die
historischen Ergebnisse kurz darzustellen.

Die « Ordinatio » (im Gegensatz zu « Reportatio ») ist ein Werk, dessen

Abfassung Scotus selbst gewollt und betrieben hat. Allem Anschein nach
hat er es seinem Socius diktiert und diesem gelegentlich Anweisung gegeben,
aus Niederschriften und Reportationen früherer Werke gewisse Fragen zu
redigieren. Dieser Entwurf wurde von Scotus überprüft und entweder
ergänzt durch eigenhändige Hinzufügungen, oder gekürzt, durch Streichung
mancher Sätze, oder umgearbeitet. Die « Ordinatio » setzt also voraus, daß
Scotus bereits vorher mindestens zweimal — einmal in Oxford und einmal
in Paris (genaueres über Zahl und Reihenfolge der Lesungen soll erst später
mitgeteilt werden) — die Sentenzen gelesen und die daraus entstandenen
Schriften (Lectura, Reportationes, Additiones S. 144*) hier verwertet hat.
Die «Ordinatio» sollte eine Art Summa werden (S. 164*), in der Scotus
seine endgültige theologisch-philosophische Lehre darstellen wollte. Schon
zu Ende des 13. Jhs. war es üblich geworden, die Sentenzen nicht mehr
im eigentlichen Sinn zu kommentieren, sondern frei, im Rahmen allerdings
der Sentenzenbücher, die Probleme systematisch zu behandeln. Scotus
verfährt nicht anders in der « Ordinatio ». Seine sehr ausführlichen Traktate
lehnen sich nur lose an die Sentenzen des Lombarden an.

Dieses Werk ist unvollendet gebheben (S. 172*). Mehrere Distinctiones
sind nicht behandelt, Lücken sind im Text geblieben, Argumente und
Antworten wurden nicht ausgeführt, Zitate blieben unvollständig. Als Scotus
1308 starb, war das Werk noch in der Arbeit. Es ist also von ihm nicht
herausgegeben worden.

Das Werk ist überliefert in einer großen Zahl von Textzeugen. Es
werden hier (S. 9* - 139*) 103 Hss. und 33 Ausgaben aufgezählt und
beschrieben, in denen das I. Buch der « Ordinatio » ganz oder teilweise



Literarische Besprechungen 117

erhalten ist. Alle erhaltenen Textzeugen sind Rezensionen verschiedener
Art, in denen Schüler des Scotus dem unfertigen Werk ihres Meisters den
Anschein des vollendeten zu geben suchten. Aus gründlicher Untersuchung
des Tatsachenbestandes (S. 176* - 210*) schließen die Herausgeber, daß alle
Textzeugen auf eine gemeinsame Vorlage (heute verloren) zurückgehen,
welche nicht das Exemplar war, an dem Scotus arbeitete, sondern eine
« Erstausgabe », die von andern bereits korrigiert und revidiert war. Von
dieser « Erstausgabe » besitzen wir eine wertvolle Abschrift in der Hs.
Assisi, Bibl. comm. 137 A), die auf Grund des Exemplars des Scotus
und unter Zuhilfenahme anderer Rezensionen korrigiert und durchgehend
mit kritischen Anmerkungen versehen wurde. Leere Stellen, die aus andern
Werken ausgefüllt wurden, sind durch die Randbemerkung « Non in libro
Duns » o. ä. gekennzeichnet. Stellen, die von Scotus selbst dem ursprünglichen

Entwurf hinzugefügt wurden, sind mit « Extra de manu Scoti » o. ä.
bezeichnet. Streichungen des Scotus sind in den Text aufgenommen mit
der Bemerkung « Istud cancellat Scotus ». Das Ziel des Rezensenten A
liegt also klar vor Augen : einserseits das vollständige Werk des Scotus
vollenden, anderseits aber klar darlegen, was von Scotus stammt oder
seiner Absicht entspricht, und was von andern beigefügt wurde. Wir haben
also hier die erste «kritische» Ausgabe der « Ordinatio » (S. 259*).

Die übrigen, zahlreichen Rezensionen, die in drei Klassen und verschiedene

Familien eingeteilt werden, haben auch das Ziel, das Werk des Scotus
zu vollenden, tun dies aber auf eine « unkritische » Weise in verschiedenen
Graden, bis hinunter zu der klar erkenntlichen Absicht, gedankliche
Schwierigkeiten aus dem Feld zu räumen und den Text leichter zu gestalten.

Wie die Herausgeber mit diesem Textmaterial verfahren, legen sie im
letzten Kapitel der Abhandlung (S. 271* - 299*) auseinander. Zweck der
Arbeit ist, den authentischen Text des Scotus kritisch herzustellen. Wiederholt

(S. 277*, 287*) sehen sich die Herausgeber genötigt, auf ein
Mißverständnis aufmerksam zu machen : Es galt nicht, die Ausgabe des Wadding
bloß zu korrigieren, als ob dieser Ausgabe eine praesumptio iuris zukomme,
weil sie die einzige ist, die heute praktisch zugänglich ist. Aus der
handschriftlichen Überlieferung soll der authentische Text kritisch
herausgearbeitet werden. Grundlage der neuen Ausgabe ist Cod. A. Die Lesungen
dieser Hs. werden immer beibehalten, wenn sie nur einen vernünftigen
Sinn haben, auch wenn ab und zu sprachliche Härten sich finden oder
Zitate verderbt sind (diese werden im Apparat richtig gestellt). Nur in
Ausnahmefällen, wenn die Lesung A keinen Sinn ergibt oder kontradiktorisch

ist oder evident einen Schreibfehler des Kopisten enthält, wird A
durch die andern Textzeugen korrigiert. Diese dienen besonders zur
Erklärung der Evolution, die das Werk des Scotus in den verschiedenen
Rezensionen seiner Anhänger durchmachte.

In diesem Kapitel sind auch die kritischen Regeln der Editionstechnik
beschrieben, die die Herausgeber befolgen. In einzelnen Punkten weichen
sie von den Regeln der Union Académique Internationale ab. Diese Regeln,
die bereits in der Ratio critica besprochen wurden (vgl. auch : C. Balic,
La tecnica delle edizioni critiche, in : II libro e le Biblioteche, I. Rom 1950,



118 Literarische Besprechungen

S. 189-219), die alles in Betracht ziehen und ganz durchdacht sind, sollten
die eingehende Beachtung aller Herausgeber mittelalterlicher Texte finden.
Viele dieser Regeln sind allgemeiner Natur. Eine gewisse Anzahl bezieht
sich bloß auf Fälle, wie bei Scotus, wo zahlreiche Hss. heranzuziehen sind.
Immer aber wird man hier einen reiflich überlegten Rat finden.

Wenden wir uns nun der Ausgabe selbst zu, dem Text mit seinen

Apparaten. In den Text wurde nur Authentisches aufgenommen, und das

ist auf den ersten Blick zu erkennen : Alles, was in Schriftgrad « Cicero »

(12 Punkte) gedruckt ist, ist authentisch. Davon heben sich die Titel ab,
die übrigens durch eigene Klammern gekennzeichnet werden, wenn sie von
den mittelalterlichen Rezensenten herstammen, und durch andere, wenn sie

von den Herausgebern zur besseren Übersicht neu hinzugefügt wurden.
Davon heben sich weiter die Interpolationen und Textvarianten ab, die
unter dem Strich im Apparat stehen. Ein eigenes Zeichen mußte geschaffen
werden, um die Texte hervorzuheben, die Scotus selbst seinem Entwurf
hinzufügte. Die Orthographie ist die heute übliche. Besondere Sorgfalt
wurde auf die Interpunktion gelegt, die das Verständnis des Textes
erleichtern soll.

Die Einteilung des Textes ist neu. Die Distinctiones werden in Partes,
und diese in Quaestiones gegliedert, nach Angaben des Scotus. Die längeren
Quaestiones werden durch Untertitel weiter eingeteilt, die des öfteren durch
die Hss. überliefert oder doch in ihnen begründet sind. Zur Erleichterung
des Zitierens wurde in jeder Distinctio eine fortlaufende Numerierung nach
kleineren Abschnitten am äußeren Rande eingeführt. Um eine Konkordanz
zwischen der neuen Ausgabe der « Ordinatio » und der Ausgabe des « Opus
Oxoniense » des Wadding herzustellen, wurde die Waddingsche Quästionen-
bezeichnung und Marginalnumerierung am inneren Rande in Klammern
angegeben. Auf diese Weise können Zitate des « Opus Oxoniense » nach
Wadding leicht in der neuen Ausgabe festgestellt werden. Am Schluß eines

jeden Bandes findet sich übrigens eine Übersicht über die Einteilung des

ganzen Werkes nach beiden Ausgaben.
Unter dem Text stehen zwei Apparate, der textkritische und der

Quellen- und Zeugenapparat. Der textkritische zerfällt in zwei oder drei
Teile. An erster Stelle, gleich unter dem Text, stehen die längeren
Interpolationen, die von der Überlieferung eingefügt wurden. An zweiter Stelle
werden die Lesungen angegeben, die aus der Hand des Scotus selbst stammen,
mit Angabe der kritischen Zeichen und Anmerkungen. Auf diese beiden
Teile des Apparates wird im Text mit hochstehenden Buchstaben verwiesen.

Der eigentliche Variantenapparat, auf den mit Hilfe der Zeilenzählung
verwiesen wird, ist ein richtiges Kunstwerk der Gelehrsamkeit. Trotzdem
die variantes minores in einem eigenen Appendix am Schluß jeden Bandes
untergebracht sind, so sieht er doch auf den ersten Blick, wie die Herausgeber

selbst sagen (S. 293*), fast unerklärlich aus. Doch wer die S. 293*-
296* durchstudiert hat, der wird ohne große Schwierigkeit in diese mysteriöse

Welt eindringen können, in der perfekte Ordnung und Klarheit herrscht.
Und diese Anstrengung lohnt sich. In der ersten Zeile stehen auf jeder
Seite die Siglen der Hss. (im ganzen wurden 33 Hss. kollationiert) und der



Literarische Besprechungen 119

7 Ausgaben, die auf der Seite verwendet wurden. Als Grundsatz galt hier
«melius est abundare quam deficere » (S. 291*), und zwar aus der ganz
berechtigten Überlegung heraus, daß ein « plus » vom Leser leicht
übergangen werden kann, daß aber durch ein « minus » die ganze Arbeit über
kurz oder lang von neuem zu beginnen wäre. So haben wir einen definitiven
Apparat, der alles enthält, was zum Verständnis des Textes beiträgt, und
darüber hinaus, zur Erklärung, welche Evolution der Text in den
verschiedenen Rezensionen durchmachte. Hier findet man auch die Belege
für die Einteilung der Hss. in Klassen und Familien, für ihre Abstammung
und für die Methode der einzelnen Rezensenten.

Den Schluß der Seite nimmt der Quellen- und Zeugenapparat ein, der
wiederum in zwei Teile gegliedert ist. Der erste, mit F Fontes) bezeichnet,
führt die Zitate auf, die vom Autor ausdrücklich gewollt oder doch irgendwie

angedeutet sind. Der zweite Teil, mit T Testes) bezeichnet, enthält
die citationes implicitae, Parallelstellen, Zitate der Interpolationen (1. Teil
des kritischen Apparats). All diese Zitate werden in ausgezeichneten
Indices am Schluß des Bandes mit Angabe der benutzten Ausgaben
zusammengefaßt.

« Cui plus committitur, plus ab eo exigitur » (Reg. S. Ben., c. 2). Eine
kleine Bemerkung soll hier geäußert werden. Die Namen der Bibliotheken,
aus denen die Hss. stammen, werden lateinisch ausgedrückt. In Einzelfällen

ist die gewählte Form nicht die übliche. Kremsmünster heißt
lateinisch einfach Cremifanum (Adj. Cremifanensis), nicht Cremisanum Monaste-
rium. Melk heißt gewöhnlich Mellicense Monasterium. Die Hss. von Danzig
(hier Dantisci, Dantiscensis) heißen im Aristoteles Latinus (I, S. 617)
Gedanenses.

Doch das sind bloß Kleinigkeiten. Es soll zum Schluß ein Wort
gesagt werden über den Wert der Ausgabe für das Studium des Doctor
Subtilis : für seine Lehre, die hier aus authentischer Quelle geschöpft
werden kann und in Zukunft aus keiner andern Ausgabe geholt werden darf ;

für die Entwicklung der Lehre in der Scot istischen Schule ; besonders aber
auch für das Verhältnis des Scotus zu seinen Vorgängern und Zeitgenossen,
speziell zu Heinrich von Gent. Für all diese Studien haben die Herausgeber

in ihrer wertvollen Ausgabe das Material bereitgestellt. Hoffen wir,
daß es nicht brach liegen bleibt. Die wichtigen Traktate, die die zwei
vorliegenden Bände in mustergültiger kritischer Edition uns bieten, zum
Prologus, der die theologische Einleitungslehre umfaßt, zur Dist. I, über
das frui, zur Dist. II, der die Gottesbeweise enthält, sollten nunmehr
ausgewertet werden zur genaueren Kenntnis der mittelalterlichen Scholastik.

Den Herausgebern, besonders P. Balic, sprechen wir unsere Bewunderung
und unsern Dank aus für das Meisterwerk textkritischer Arbeit. Möge es
ihnen beschieden sein, unèntwegt weiter zu arbeiten und uns in regelmäßiger
Folge weitere Bände dieser Monumentalausgabe des Duns Scotus zu schenken.

Rom, S. Anselmo. Johannes P. Müller O. S. B.



120 Literarische Besprechungen

Mystik

Heinrich Seuse Denifle O. P. : Die deutschen Mystiker des 14.
Jahrhunderts. Beitrag zur Deutung ihrer Lehre. Aus dem literarischen Nachlaß

herausgegeben von P. Otwin Spieß O. P. — Studia Friburgensia, Neue
Folge. Heft 4. — Freiburg i. d. Schweiz, Paulusverlag. 1951. xxiv-246 SS.

Vorliegende Abhandlung aus dem literarischen Nachlaß des P. Denifle
ist bereits im Jahre 1874 entstanden (XIV). Ihr Verfasser war damals
erst dreißig Jahre alt. Sie stellt « seine erste wissenschaftliche Leistung »

auf dem Gebiet der deutschen Mystik dar (XV. Vgl. das Verzeichnis seiner
hiezugehörigen Arbeiten 1873-1904 in chronologischer Folge XXI). Nach
aufmerksamer und wiederholter Durcharbeitung stehen wir nicht an zu
bekennen, daß sie uns geradezu einen gewaltigen Eindruck gemacht hat.
Man muß wirklich staunen über die umfassende Belesenheit, gründliche
Akribie, methodische Sauberkeit und theologische Urteilsreife, mit welcher
der junge Forscher seine Aufgabe meistert. Bezeugte uns doch seinerzeit
ein ergrauter Kenner des deutschen Mittelalters, der an dieser Veröffentlichung

maßgebend beteiligt war : « Ich habe dabei viel gelernt. » Es handelt
sich zwar nur um den Torso eines geplanten größeren Werkes, das unvollendet

blieb. Aber die hier vorgelegten Teile dieses Werkes waren bereits
endgültig ausgearbeitet und bilden ein geschlossenes Ganzes, das für sich
bestehen kann. Nur Einleitung und Schluß fehlen, wie auch ein erster
vorausgehender Abschnitt, auf den gleich anfangs mit Seitenangabe
verwiesen wird (1 Fußnote 1 und 4), der aber leider nicht mehr vorhanden
ist. Vermutlich verbreitete er sich unter anderem über das Mißverständliche

und das Paradoxe in den Formulierungen der deutschen Mystiker,
vorab des Meister Eckhart, dessen eigenartige Sonderstellung des öfteren
sonst verzeichnet wird. Der kundige und unermüdliche Herausgeber hat
aus dem nicht mitgeteilten Arbeitsplan von P. Denifle alles zur Einleitung
Nötige dankenswert zusammengestellt.

1. Zuerst wird, in polemischer Auseinandersetzung mit derzeitigen
« Autoritäten », wo sich die scharfe Tonart des streitbaren Kämpen bereits
ankündigt, der Standpunkt festgestellt, von dem aus die deutschen Mystiker
verstanden und beurteilt werden müssen (1-29). Einen Nachtrag dazu
bildet der Anhang (225-334), wo speziell die Mißverständnisse der protestantischen

Forscher auf diesem Gebiet, teils nur skizzenhaft, beleuchtet werden :

wohl ein erster Wurf, der die endgültige Fassung und Einreihung nicht
mehr erhielt.

Denifles Hauptanliegen ist der quellenmäßige Nachweis, daß « gerade
die richtig verstandene Mystik der Schlüssel sei zu einem wahren Verständnis
der deutschen Mystiker » (29). So kommt er denn öfters im weiteren Verlauf
seiner Untersuchung auf diesen entscheidenden Punkt (vgl. Einführung
xviii) zurück. Wegen ihrer programmatischen Bedeutung seien hier gleich
zwei diesbezüglich besonders markante Äußerungen unseres Verfassers in
vollem Wortlaut mitgeteilt.



Literarische Besprechungen 121

« Wie ist nun obige Lehre » — über den 'Funken der Seele' als den Ort
der mystischen Vereinigung — « Gemeingut der Mystiker aller Zeiten
geworden Lassen wir Tauler antworten : Wisset Kinder, die Meister, die
hiervon (vom Funken der Seele) gesprochen haben, die haben es mit leben
und mit Vernunft erfolgt und haben es auch in der lautern warheyt entpfunden
und haben es genommen auz den großen heyligen und lerern der heyligen
kirchen, die hie von vil geredt und geschriben haben (Tauler, Vetter 347,
17 ff.). Diese Worte geben uns den Schlüssel zum Verständnis des in
Rede stehenden Punktes, aber nicht bloß dieses einen, sondern überhaupt
zur Kenntnis des Standpunktes der deutschen Mystiker. Die Lehre der
Mystiker über den Funken beruht in erster Linie auf Erfahrungswissen.
Sie haben diese Lehre mit dem Leben erfolgt und in sich empfunden.
Und darum sprechen die Mystiker lieber von den Lebemeistern als von den
Lesemeistern (Tauler, Vetter 196, 28 ff.). Die deutschen Mystiker sind in
erster Linie nicht Philosophen, Theologen oder Theosophen, nicht Meta-
physiker oder Ethiker, sondern Mystiker. In zweiter Linie haben sie es

auch mit der Vernunft erfolgt und bewährt mit den Lehrern der Kirche
und stimmen im Wesen ihrer Lehre mit ihnen überein » (85).

« Wie man sieht, wollen die deutschen Mystiker immer auf der Grundlage

der Prinzipien der christlichen Mystik erklärt werden, sie wollen
betrachtet und aufgefaßt werden als wahre Mystiker. Von diesem Standpunkt

aus enthalten selbst jene Lehren, die man zu brandmarken beliebt,
nicht bloß nichts Gefährliches (wenn wir manches von Meister Eckhart
ausnehmen), sondern die korrekte Lehre der christlichen Mystik aller
Zeiten» (174).

Damit ist das Grundthema unserer Abhandlung in aller Deutlichkeit
ausgesprochen und der Weg ihres planmäßigen Vorgehens vorgezeichnet.
Denifle verlegt sich gänzlich darauf, diesen Hauptgedanken quellenmäßig
zu bewähren durch umständliche Vergleichung der deutschen Mystiker
sowohl mit ihren Vorgängern, vorab aus dem 12. Jahrhundert, als auch mit
ihren Nachfolgern, speziell aus dem 16. Jahrhundert (vgl. Einführung xvin).
Daß nun dabei die Ähnlichkeiten mehr als die Verschiedenheiten zur
Geltung kommen, ist die natürliche Folge dieser prinzipiellen Einstellung,
aber ebenso der Grund einer gewissen Einseitigkeit, die wir nicht
verschweigen wollen. Gewiß sind dem bahnbrechenden Forscher die
Unterschiede nicht entgangen. Er hat sie sogar in einem ziemlich wichtigen
Punkt — Verwendung der aristotelischen, bzw. scholastischen Erkenntnistheorie

(48 fi.) -— besonders hervorgehoben. Sonst aber hat er sich mit ihnen
weniger befaßt. Dies war aber auch nicht nötig, um apologetisch darzutun,
daß der Vorwurf des Quietismus und des Pantheismus, den selbst katholische

Forscher von sonst verdientem Ansehen gegen die deutschen Mystiker
zu erheben pflegten, gar nicht zu Recht bestehen kann.

Dies geschieht nun eben durch vergleichende Deutung und Erklärung
der Aussagen der deutschen Mystiker (30-224).

Zunächst wird der außergewöhnliche Charakter des mystischen
Erlebens besprochen (30-47) : es ist zum Erkennen überhaupt, selbst zum
Erkennen Gottes ebensowenig erfordert wie zur Erreichung der übernatür-



122 Literarische Besprechungen

liehen Bestimmung ; es setzt im Gegenteil den gewöhnlichen Weg des

christlichen Denkens und Lebens voraus und beruht darüber hinaus auf
einer übernatürlichen Erhebung der Seele durch unmittelbares Eingreifen
Gottes, einer Erhebung, die nicht allen zuteil wird.

Dann werden wir über die Eigenart der mystischen Erkenntnis
unterrichtet, als eines « Wissens um Gott über alle Bilder und Formen » unserer
gewöhnlichen sinnenbedingten Vernunfttätigkeit (48-76), zu welchem der
Mensch gelangt, nicht durch eigenes Bemühen, « per propriam industriam »,

sondern allein durch jenen « Zug Gottes », von dem eben die Rede war.
Nun folgen Ausführungen über « den Funken der Seele » — der Seele

Innerstes oder Oberstes, den Geist der Seele — als den Ort, wo sich die
mystische Vereinigung vollzieht (77-85), und dann über den unmittelbaren
Weg zu dieser Vereinigung (86-121).

2. Im letzten Punkt aber kommt eine gewisse Unausgeglichenheit zum
Vorschein, die übrigens auf Denifl.es Vorlagen zurückgeht. Daran laboriert
noch jetzt die Theorie des mystischen Lebens.

Einerseits heißt es nach den deutschen Mystikern und in besonderem
Anschluß an Johannes vom Kreuz, der seinerseits im Grund auf dem
Pseudo-Areopagiten fußt, « daß man vor der übernatürlichen Vereinigung
mit Gott über die Sinnlichkeit hinaus und in ein Vergessen seiner selbst
und aller Dinge kommen müsse » (91. Vgl. 92, Fußnote 1, wo bemerkt
wird : « Streng genommen gehört eine solche Vorbereitung mehr zur Askese
als zur Mystik. » Vgl. noch in gleichem Sinn 65, Fußnote 4 bis 6 die Texte
aus De adhaerendo Deo über die Vorbereitung des Verstandes). Schon
früher (78) war nach dem heiligen Johannes vom Kreuz betont worden,
daß dies nicht nur während, sondern schon vor der mystischen Beschauung
erfolgen müsse. Als ob man also durch eigenes Bemühen (Askese) das

mystische Leben vor- und einüben könnte.
Andererseits aber heißt es ganz richtig und wird in aller Ausführlichkeit

dargetan (97-106), daß der Mensch erst dann « über Sinne, über
Bilder und Formen » ins Vergessen seiner selbst und aller Dinge gelangt,
wenn er « von Gott übernatürlich gezogen » wird, « mithin nicht vor,
sondern in der Beschauung» (106).

Da stimmt also etwas nicht. Das Erste kann nicht geschehen als Ergebnis

eines vorgängigen Bemühens, also der Askese, sondern nur als Folge
eines göttlichen Eingreifens, das die Seele zur mystischen Kontemplation
emporführt, eigentlich also als Begleiterscheinung derselben, höchstens als
mystische Vorbereitung zu ihr, « mithin nicht vor, sondern in der
Beschauung », wie eben bemerkt, insofern sich nämlich die mystische
Erhebung etwa nur schrittweise vollzieht. Da haben wir es dann mit den
sogenannten « passiven Reinigungen » zu tun, die zum mystischen Erleben
mitgehören.

Nur das Zweite ist also ohne weiteres richtig. Man wird nie genug
betonen, daß die einzige statthafte Vorbereitung auf die mystischen Gnaden
nur darin allein bestehen kann, die Vollkommenheit der Liebe in Beten,
Wirken und Leiden mit möglichstem Eifer anzustreben, bis « daß dem
Menschen die Minne und die Liebe alle seine Kräfte und seine Sinne durch-



Literarische Besprechungen 123

gehe » (Suso 101), auf den gewöhnlichen Gnadenwegen eines christlichen
Lebens. Sie kann niemals in einem eigenmächtigen Abweichen von diesen
gewöhnlichen Wegen bestehen, wie es etwa die Quietisten haben wollten.
Das ist übrigens nach P. Denifle selbst einer der allerwichtigsten Punkte
zum richtigen Verständnis der deutschen Mystiker und der christlichen
Mystik überhaupt (vgl. noch XIII).

Das Programm « gänzlicher Verleugnung » —, Johannes vom Kreuz
sprach da gern von « Vernichtung », die deutschen Mystiker reden lieber von
« Grundtotwerden » oder von « Abgeschiedenheit » —-, sofern es vor den mystischen

Anfängen geübt werden muß, liegt eingeschlossen in dieser
vorbehaltlosen Liebeshingabe, ja fällt mit ihr zusammen und gehört somit noch
zum gewöhnlichen Gnadenleben « mit Bildern und Formen » : da ist ein
« Vergessen seiner selbst und aller Dinge » nicht einmal möglich, jedenfalls
nicht erlaubt.

3. Im letzten, längsten Abschnitt (122-224) werden die Aussagen der
deutschen Mystiker über die Innigkeit der Vereinigung zwischen Gott und
der Seele aus dem Zusammenhang ihrer Glaubenslehre in eingehender
Analyse gedeutet.

Nachdem die Prinzipien für diese Deutung aufgestellt wurden (122-128
methodisch wichtig werden diese Aussagen selbst vorgeführt (129-149),
um dann in ausführlicher Kritik der gegenteiligen Behauptungen voft
Schmidt (151-199), Stöckl (200-212) und Denzinger (213-224) als gänzlich
frei vom Pantheismus wirksam erwiesen zu werden.

Denifle bezeichnet diesen letzten Teil als den schwierigsten seiner

ganzen Arbeit. Zur Zeit, wo er diese in Angriff nahm, galt es nämlich als
eine ausgemachte Sache, daß die deutschen Mystiker, ja sogar nach den
« profanen » Forscher die Mystiker überhaupt, ein völliges Aufgehen und
Zugrundegehen des menschlichen Eigenwesens im Abgrund des göttlichen
Seins verkünden (vgl. IX-XI). In diesem Sinn wurden ihre Ausdrücke
wie « Umgestaltung des geschaffenen Geistes in den ungeschaffenen Geist »,

« Vergöttlichung der Seele », « Einswerden der Seele mit Gott », « Gottesgeburt

im Seelengrund » usw. samt und sonders verstanden. So stark aber
diese und ähnliche Formulierungen scheinen mögen, hätte man doch nicht
übersehen sollen, daß sie schließlich auf die Heilige Schrift selber zurückgehen.

«Nun lebe nicht ich, sondern Christus lebt in mir» (Gal. 2, 20).
« Ich leide Geburtswehen um euch, bis Christus in euch gestaltet wird »

(Gal. 4, 19. Denifle erwähnt diese Stelle nicht, wie er denn die eigentliche
Lehre der Sohnesgeburt nicht erörtert, da sie vor allem bei Eckhart,
von dem er absieht, eine wichtige Rolle spielt). « Wer dem Herrn anhängt,
ist ein Geist mit Ihm» (1 Cor. 6, 17). «Wir werden von Herrlichkeit zu
Herrlichkeit in das gleiche Bild umgestaltet» (2 Cor. 3, 18), das da ist der
ewige Gottessohn. Und dann im Johannesevangelium : « Ich bin in meinem
Vater und ihr seid in mir und ich bin in euch » (14, 20). « Auf daß sie eins
seien wie wir» (17, 11). «Auf daß sie alle eins seien, wie du in mir und
ich in dir » (17, 21). « Auf daß sie eins seien, wie wir eins sind» (17, 22).

So redet also die Schrift selbst, und zwar allein schon in Bezug auf den
gewöhnlichen Gnadenstand der Gläubigen. Da wird man die Aussagen der



124 Literarische Besprechungen

deutschen Mystiker, wo sie in ähnlicher Weise von dem unaussprechlichen
Erlebnis der mystischen Vereinigung reden, nicht verdächtigen dürfen.
In beiden Fällen sind dergleichen Formulierungen nach der sonst
feststehenden Lehre ihrer Urheber zu verstehen und folglich in einem christlich

korrekten Sinne zu deuten.
Dies um so mehr als unsere Mystiker sich aufs bestimmteste gegen

jede pantheistische Mißdeutung ihrer Sprechweise verwahren. Denifle kann
da unter vielem anderen auf eine prächtige Stelle aus Tauler verweisen
(171-174), die er mit sichtlichem Behagen anführt und auslegt. Selbst
Eckhart tut es gelegentlich, wie z.B. Pfeiffer 56, 180, 39 ff. in einer gar
sonderlichen Predigt, deren Text leider in heillosem Durcheinander vorliegt :

« Got ist in der sêle mit sîner nâtûre, mit sîme wesenne unde mit sîner
gotheit und er enist doch niht diu sêle. Das widerspilen der sêle [ihr ewiges
Urbild], daz ist in gote got unde si ist doch, daz si ist » (korrigiert nach
Büttner). An vielen anderen Stellen aber drückt sich Eckhart mit einer
Unvorsichtigkeit aus, die einen wirklich bange macht. Man nehme einmal
nur die fünf folgenden Predigten von ihm gründlich durch : Pfeiffer 7,

38-42 ; 47, 157-159 ; 49, 162-164 ; 65, 202-206 (jetzt auch bei Quint 6. Predigt,
99-115) ; 96, 309-312 (auch bei Quint 12. Predigt 192-203). Da kann man
nicht einmal mehr von bloßer Unvorsichtigkeit sprechen.
* Denifle legt ganz besonderes Gewicht auf eine nicht nur von den
deutschen, sondern auch schon von früheren Mystikern gern gebrauchte
Wendung: «Die Seele wird Gott von Gnaden oder durch Teilnahme; sie
erhält alles das von Gnaden, was Gott hat von Natur » (143, 151/2, 162-166).
Sie genügt in der Tat, um jeder pantheistischen Deutung vorzubeugen,
so sehr sie auch an sich gewagt sein mag. « Affectus locutus est, non intel-
lectus, et ideo non ad intellectum », wie Bernhard sagt (127 Fußnote 1).
Die überschwängliche Redeweise der Liebe darf eben nicht nach den
strengen Kriterien der Fachwissenschaft beurteilt werden und das bedenkliche

« alles » braucht man daher nicht nach seinem vollen Gewicht zu
nehmen. Eckhart aber überspringt bedenkenlos die Schranke, wenn er
einmal z. B. sagt : « da ilet got zuo, daz er unser eigen sî also, als es sin
eigen ist » (bei Quint, 12. Predigt 194, 7), folglich unser eigen von Natur,
denn so ist Gott sein eigen.

4. Denifle geht auf Eckhart nicht näher ein, sondern behält sich vor,
« alles diesbezügliche weiter unten im besondern » zu betrachten (134).
Dieser Teil seiner Arbeit ist nicht vorhanden. Er wird ihn auch damals
kaum ausgeführt haben. Immerhin hat er zu Eckhart im Anhang (231)
kurz Stellung genommen. Da er später, nach Entdeckung der lateinischen
Schriften Eckharts, im Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des
Mittelalters 2 (1886) 417-615, ein äußerst ungünstiges Urteil über diesen
berühmtesten unter den deutschen Mystikern gefällt hat, ist es nicht ohne
Interesse zu vernehmen, wie er ihn damals, zwölf Jahre früher,
eingeschätzt hat. So teilen wir denn die betreffende Stelle hier mit.

« Wir leugnen allerdings nicht, daß Meister Eckhart mit der kirchlichen
Lehre in den durch die höchste kirchliche Autorität mit Recht verworfenen
Sätzen in Widerspruch geraten ist. Die Frage ist nun die : War der Wider-



Literarische Besprechungen 125

spruch prinzipiell oder sind vielmehr jene Sätze im Widerspruch mit seinen
sonst vorgetragenen Prinzipien. Diejenigen, welche in Meister Eckharts
Lehre einen prinzipiellen Widerspruch mit der Kirchenlehre erblicken,
müssen den Meister entweder zu einem hinterlistigen Häretiker machen
oder ihn zu einem Mann herabwürdigen, dem die Tragweite seiner eigenen
Prinzipien entging. Denn im Widerruf sagt er : Ego protestor ante
omnia, Deum invocando in testem, quod omnem errorem in fide et omnem
deformitatem in moribus semper, in quantum mihi possibile fuit, sum
detestatus Ist in Eckhart ein prinzipieller Widerspruch, so hat er
entweder mit diesen Worten nur geheuchelt und einen falschen Schwur geleistet
(was mit seinem ganzen Leben, mit dem, was wir aus Suso, aus Eckhart
dem Jüngern, Tauler und aus anderen wissen, im Widerspruch ist), oder
er, den man zu den höchsten Geistern aller Jahrhunderte rechnet, war
so schwachen Geistes, daß er beim besten Willen, nichts gegen Glauben und
Sitten zu lehren, der Gründer eines Systems wurde, das in seinem innersten
Wesen mit der Kirchenlehre im Widerspruch ist.

« Wir werden sehen, daß obige Sätze, mit noch mehreren anderen,
Auswüchse seiner Lehre waren, die im Widerspruch mit seinen sonst
vorgetragenen Prinzipien stehen, und Folgen seines subtilen Geistes waren, der
vielfach kein Maß zu halten wußte und den die Verwerfungsbulle ganz
richtig mit den Worten bezeichnet : Plura voluit sapere quam oportuit et
non ad sobrietatem neque secundum mensuram fidei » (231).

« Wir werden sehen, daß die Scholastik seine Stärke, das Abweichen
von ihr seine Schwäche und vielfach der Grund seiner Irrtümer war » (234).

Im Jahre 1886 hieß es nun unter anderem, daß Eckhart « ein unklarer
Denker war, der sich der Consequenzen seiner Lehre bzw. seiner Ausdrucksweise

nicht bewußt war » (Archiv 2, 482), bei dem « eine merkwürdige
Verwirrung und Unklarheit der Begriffe » (eb. 491), « völlige Verschwommenheit

und Unklarheit des Denkens », « gräuliche Begriffsverwirrung » (ib. 519)
herrsche : « leicht begreiflich » sei daher die Inkonsequenz seines Denkens
(eb.). Also doch ein « schwacher Geist»

Die spätere Forschung hat, nicht zuletzt auf katholischer Seite, dieses

strenge Urteil meist abgelehnt. Man sagt, Denifle hätte selber in seinen
letzten Lebensjahren zugegeben, Meister Eckhart unterschätzt zu haben.
Die Frage ist ungemein verwickelt. Man wird gut tun, abzuwarten, bis die
begonnene Gesamtausgabe seiner Werke fertig vorliegt.

Daß Eckhart ein Sprudelgeist war, dem im Feuereifer der Aussprache
manchmal Denken und Reden durchging, das ist einmal sicher. Nur ein paar
Beispiele aus Quints Ausgabe der deutschen Predigten. Eckhart spricht
(6. Predigt, 106) : « Gotes wesen ist min leben. Ist min leben gotes wesen,
so musz daz gotes sin min sin und gotes isticheit min isticheit, noch minner
noch mèr ». Nun in seinem Kommentar zu Johannes (zitiert bei Quint ib.)
schreibt er ganz korrekt : « homo accipit totum suum esse se toto a
solo deo, objecto, sibi est esse non sibi esse sed deo esse, deo inquam ut
principio danti esse et deo ut fini, cui est et cui vivit ». Ein anderes Mal
sagt er (10. Predigt, 164) : « Der mensche, der eine rehte meinunge hât,
in allen slnen werken, der anevanc der meinunge ist got und daz werk



126 Literarische Besprechungen

der meinunge, daz ist er selber (sc. got) und ist lûter götlichiu nature und
endet sich in gütlicher natûre in im selber. » Ähnlich heißt es im Buch
der göttlichen Tröstung vom gerechten Menschen : « all sein Wesen,
Leben, Erkennen und Wissen und Minnen ist aus Gott und in Gott und
Gott» (korrigiert nach dem Text der Anklage). In seinem Johanneskommentar

aber (ähnlich im Kommentar zum Eccli.) schreibt er wieder ganz
korrekt : « Vis scire de omni actione tua interiori et exteriori, utrum sit
divina vel non, et utrum deus ipsam operetur in te, et per ipsum sit
facta : vide si finis intentionis tuae est deus. Quod si sit, actio est
divina, quia principium et finis idem: deus» (zitiert bei Quint ib.).
Soweit also steht dies fest. Daß ihn aber zu diesen Entgleisungen gewisse
metaphysische Schiefheiten aus platonisierender Grundhaltung verleitet
haben, betrachten wir noch immer als den mildesten Vorwurf, den man
gegen ihn erheben muß (vgl. oben). Deswegen brauchte er nicht gerade
ein « schwacher Geist » zu sein. Ein Meister des Wortes wie sonst wenige
war er jedenfalls.

5. Bei alledem möchten wir aber den verdienstvollen Herausgeber nicht
übersehen haben. Hat er doch für das hervorragende Werk seines großen
Mitbruders einen Rahmen geschaffen, der seiner würdig ist und dessen
Brauchbarkeit wesentlich erhöht. Eine knappe, sachliche und treffliche
Einführung (ix-xx) bringt alles bei, was zum Verständnis des Werkes,
seiner Entstehung, seiner Abzweckung, seines Grundgedankens und seines
Inhaltes erforderlich ist. Rez. hätte sich begnügen können, einen Auszug
daraus zu bieten, wäre es nicht seine Pflicht gewesen, aus eigener Fühlung
und in persönlicher Weise Stellung zu nehmen.

Dazu kommen noch sechs unentbehrliche Verzeichnisse : 1. der Arbeiten
Denifles über die deutsche Mystik (XXI f., bereits oben erwähnt), 2. der
abgekürzt zitierten Literatur (XXIII ff. wichtig ; 3. der Abkürzungen
der Nachschlage-Werke und der Zeitschriften (XXXII) ; 4. der Namen
(235-238) ; 5. der Sachen (238-241) ; 6. der erklärten Stellen aus Eckhart,
Nachfolge des armen Lebens, Seuse und Tauler (241-246).

Endlich noch ein anderes. Aber da lassen wir dem Herausgeber selbst
das Wort. « Die in der Abhandlung vorkommenden Zitate und Hinweise
wurden alle, soweit ich die betreffenden Bücher auftreiben konnte,
überprüft (eine recht mühselige Arbeit, wie Fußnote 1 in beweglichen Worten
geklagt wird, die aber nur in wenigen Fällen ohne Erfolg blieb). Bei einigen
älteren Werken hatte ich die Ausgabe, die Denifle benützte, nicht zur
Hand. In diesen Fällen bringe ich nach den Angaben Denifles in eckigen
Klammern die Fundstelle der mir vorgelegenen Edition. Sind die zitierten
Bücher seitdem in neuer Auflage erschienen, so wird an Ort und Stelle
darauf hingewiesen. — Besondere Mühe gab ich mir in der Verifizierung
der deutschen und der spanischen Mystiker und der vielen Vergleichsstellen.

Ich habe sie einzeln in den von Denifle gebrauchten Drucken
nachgeschlagen und sie darauf mit den kritischen Ausgaben verglichen.
Stieß ich auf wesentliche Verschiedenheiten, so habe ich es angemerkt,
sonst begnügte ich mich mit der Angabe der Fundstelle. Eckharts
Predigten prüfte ich an der handschriftlichen Überlieferung, die Josef Quint



Literarische Besprechungen 127

1932 veröffentlicht hat. Ich hielt mich durchwegs an die Textverbesserungen,

die er dort vorschlägt » (XX).
Somit tritt das Werk von P. Denifle in die Öffentlichkeit mit einer

textkritischen Ausrüstung, die es zu einem Instrument ersten Ranges für
das Studium der deutschen Mystik und aller katholischen Mystik machen
dürfte. Wir wollen hoffen, daß ihm die verdiente Verbreitung nicht
versagt bleibt.

Freiburg. M.-St. MorarcL O. P.

J. Trütsch : SS. Trinitatis inhabitatio apud Theologos recentiores (Diss.
Pont. Univ. Gregorianae). — Trento, Tipografia éditrice Mutilati e

Invalidi. 1949. 141 SS.

Der Verf. hat die Absicht, aus den allerneuesten Ansichten über das
Wesen der Einwohnung der Dreifaltigkeit sich ein mehr oder weniger
synthetisches Urteil zu bilden (15). Gibt es nicht einen gemeinsamen Punkt
für alle verschiedenen und entgegengesetzten Erklärungen Ergänzen sie
sich nicht eher, als daß sie sich ausschließen

Die zwei Wege, die man in der Erklärung dieses Geheimnisses ging,
sind bekannt : Entweder ist Gott als Prinzip (Vasquez) oder als Terminus,
als Objekt (T. zitiert hier an erster Stelle nicht Thomas, sondern Suarez
besonders gegenwärtig. Zunächst behandelt T., im ersten Teil seiner Arbeit,
die Autoren, die den ersten Weg einschlugen. Dieser stützt sich nach ihm
entweder auf die Wirkursächlichkeit, oder auf die Exemplarursächlichkeit,
oder aber auf eine gewisse Quasi-Formalursächlichkeit. Da die « reine
Wirkursächlichkeit » zur Immensität führt, sucht man mehr, eine besondere

Applikation der Personen : Galtier, Retailleau. Worin besteht aber
diese Nach T. in einer besonderen Stellung der Personen als Vor-bilder
(74/75). Damit geht man zur Exemplarursächlichkeit über : Joret, Chambat,
Rudioff. Von hier aus ist es nun leicht, zur quasi-formellen zu kommen,
da die Verbindung des Abbildes mit dem Vorbild eben in der Richtung
einer gewissen, nicht inneren, Formalursächlichkeit liegt : de la Taille,
Rahner. — De la Taille nennt die geschaffene Gnade « actuation créée par
Acte incréé ». Rahner sieht in dieser Aktuation die ontologische Grundlage

der Schau, also der objektiven Gegenwart Gottes. Damit geht T. zum
zweiten Weg der Erklärung, d. h. zum zweiten Teil seiner Arbeit, über,
die nur als Übersicht gedruckt ist. — Im dritten Teil versucht er nun die
beiden Wege zu vereinen. Gott ist in der Einwohnung zugleich als Prinzip
und Terminus gegenwärtig (137). Prinzip und Terminus sind nur zwei
Aspekte ein und derselben Gegenwart (135). Die Gegenwart als Prinzip
bezieht sich aber, nach ihm, nicht auf die reine Wirkursächlichkeit, auf
das Hervorbringen der Gnade, sondern auf die Verbindung dieser mit
ihrem «lebendigen Prinzip» (137).

Wie man sieht, liegt der springende Punkt für die sogenannte Synthese
bei de la Taille und Rahner. Wir haben aber gerade gegen diese beiden
Ansichten am meisten Schwierigkeiten. Erstens allgemein : Wie können
wir die Gegenwart durch eine Quasi-Formalursächlichkeit erklären Selbst



128 Literarische Besprechungen

für die Schau unterscheiden wir : Gott ist nicht eigentlich gegenwärtig als
Form, sondern einzig als terminus purus. Zweitens erklärt de la Taille die
Gnade analog zur Schau. Beide Male geht es nach ihm um eine geschaffene
Aktuation durch den ungeschaffenen Akt. Als geschaffene Aktuation bei
der Schau nennt er das lumen gloriae. Dieses also entspricht nach ihm
dem ungeschaffenen Akt. Das aber kann nicht sein, denn was dem
ungeschaffenen Akt als Akt, als reiner Akt, entspricht, ist der Akt der Schau
und nicht das Prinzip dieses Aktes, das lumen. Dieses entspricht einer
bestimmten Idee Gottes und nicht der Wesenheit qua tale Also kann
man auch die geschaffene Gnade nicht als geschaffene Aktuation des
ungeschaffenen Aktes erklären. Drittens ist uns die Formel von Rahner zu vag :

Die ungeschaffene Gnade ist der « Anfang jener in formaler Wirkursächlich
keit geschehenden Mitteilung des göttlichen Seins an den geschaffenen

Geist, die ontologische Voraussetzung der visio ist. » Wie kann man im
übrigen die ungeschaffene Gnade « Voraussetzung » nennen

T. will also die Gegenwart als Prinzip und die Gegenwart als Objekt
verbinden. Seine « metaphysische » Formel (nach Joret) lautet : « Ut divinae
Personae donatae sint in termino, donatae sint oportet in principio » (133).
Betrachten wir die Einwohnung nach allen Seiten hin, complexive, so
können wir sicher auch von einer Gegenwart als Ursache sprechen. Stellen
wir aber die Frage genau nach dem Formalgrund der Einwohnung, und
dies unter dem Gesichtspunkt der Gegenwart, so können wir nicht mehr
von « und — und », sondern einzig von einem « Entweder-Oder » sprechen.

Unverkennbar neigt T. mehr zu einer Gegenwart auf Grund der
Ursächlichkeit, nicht auf Grund der reinen Wirkursächlichkeit, sondern auf
Grund der Exemplarität. Die Begründung mutet zum mindesten fremd an :

« causa efïiciens ratione sui non dat contactum, non facit unionem causa-
tarum rerum cum causa, sed potius separationem, cum det, ut res sint in
seipsis, non in Deo » (73 •— wir sperren Die Tätigkeit begründet nach
ihm nur auf Grund der Exemplarursache Gegenwart. Ähnlichkeit begründet
an und für sich Gegenwart. Daß dies in der sinnlichen Ordnung nicht gilt,
hängt nach ihm einzig von den besonderen Bedingungen dieser Ordnung
ab (90/92).

Die allgemeinen Einführungen über das Wesen der Gegenwart werden
von Retailleau übernommen (32 ff.). Nirgends unterscheidet man zwischen
Gegenwart im eigentlichen und uneigentlichen Sinn. Liebe und Erkenntnis
sind, ebenso wie Ähnlichkeit und Tätigkeit, imstande, Gegenwart zu
begründen. Damit wird aber die Erklärung der Gegenwart so leicht gemacht,
daß sie sich erübrigt.

Ferner müssen manche Sätze im Verlauf der Arbeit mit größter Sorgfalt

aufgenommen werden. So wenn man z. B. (nach Söhngen) behauptet :

« Meritum S. Thomae minus in eo est ponendum quod participationem pla-
tonicam causalitate efficienti substiterit, sed potius, quod participationis
systema reservavit theologiae (Sperrdruck von uns eo ex philosophia rele-
gato, et sic theologiam inter et philosophiam claram distinetionem induxit. »

Dublin, Tallaght. H. Stirnimann O. P.


	Literarische Besprechungen

