Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 30 (1952)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Die neue Kolner (1951) und die erste Lyoner (1651) Gesamtausgabe
der Werke Alberts des GroBlen

Soeben erschien ein erster Band der neuen Ausgabe simtlicher Werke
Alberts des GroBen!. Das zu diesem Zwecke von Kard. Schulte, Erz-
bischof von Koln, im Jahre 1931 gegriindete Institut hitte das gelehrte
Publikum gewiBl zehn Jahre frither mit einem Bande bedacht, wenn der
unselige Krieg seine Editionsarbeiten nicht verzogert hitte . Genau drei
Jahrhunderte nach der 1651 in 21 Foliobinden erschienenen, aber nie
vollendeten Lyoner Gesamtausgabe ® legt nun das Kélner Albertus-Magnus-
Institut eines der Werke vor, dessen Edition damals schon geplant war.

Das Institut beabsichtigt mit Recht, zunidchst die in der Lyoner Aus-
gabe nicht fertig gewordenen Binde zu edieren, um nachher von den
bereits gedruckten, nach Ausscheidung der unechten Werke, einen besseren
Text zu bieten. Nach welcher Reihenfolge beide Gruppen in der Kolner
Edition geordnet sein werden, wird in der Operum ommnium S. Alberti
Magni edendorum praefatio (p. vii-viir) nicht gesagt. Dies ergibt sich erst
aus dem vielleicht vorlaufigen S. Alberti Magni operum ommnium editorum
et edendorum conspectus, der am SchluBl (p. 330) abgedruckt ist. Dem-
nach soll die Gesamtausgabe aus 40 Banden bestehen.

Die Prolegomena ad summam Albevti Magni De bono unterzeichnet
Prilat Bernard Geyer. Den ersten Traktat De bono in genmere bearbeitete
der im Kriege verschollene Heinrich Kiihle, den zweiten De fortitudine
und den dritten De femperantia Karl Feckes, den vierten De prudentia
Bernhard Geyer, den fiinften De tustitia Wilhelm Kiibel und Friedrich Heyer.

Das ganze Werk bezeichnet Prof. Geyer in den Prolegomena als summa
De bono oder einfach, wie im Titel, De bono. Man soll es nicht ver-
wechseln mit einem #lteren noch ungedruckten Werke Alberts, dem selb-

1 Sancti Doctoris Ecclesiae Alberti Magni Ord. Fratrum Praed. Opera Omnia
ad fidem codicum manuscriptorum edenda, apparatu critico, notis, prolegomenis,
indicibus instruenda curavit Institutum Alberti Magni Coloniense Bernhardo Geyer
praeside, Tomus XXVIII De bono, primum ediderunt Heinricus Kiihle, Carolus
Feckes, Bernhardus Geyer, Wilhelmus Kiibel. Monasterii Westfalorum in aedibus
Aschendorff 1951, pp. xxxXI11-332.

2 Das Manuscript des Ethikkommentars, das wir selbst fiir den Druck fertig-
gestellt hatten, und das zum Teil bereits gesetzt war, wurde 1941 zerstort.

3 Aug. Borgnet lieB 1890-99 die Lyoner Edition bei Migne (Paris) wieder
abdrucken, &anderte bloB die Retihenfolge der Werke und fiigte einige neue
Fehler hinzu.



Literarische Besprechungen 103

stindigen fractatus De natura boni. Die nun edierte summa De bono hin-
gegen steht bekanntlich in sehr engem systematischen Zusammenhang
mit den bereits in die Lyoner Ausgabe aufgenommenen Summen De IV
coaequaevis und De homine, welche Albert unter dem gemeinsamen Titel
summa De cveaturis zusammenfaf3t!, und mit den ungedruckten Summen
De sacramentis, De incarnatione, De rvesurrectione.

Diese sechs Abhandlungen oder Quaestionensammlungen waren be-
stimmt als Teile eines offenbar unvollendeten Ganzen gedacht, wes-
halb wir sie in unserer Introductio in Opera Omnia b. Alberti Magni unter
der Rubrik Summa theologica prior zusammen behandelt haben 2, ohne
jedoch zu behaupten, daB Albert selbst oder die alten Kataloge seiner
Werke sie so genannt hitten. Wir verstehen denn auch nicht, was Prof.
Geyer gegen eine dhnliche Gruppierung der genannten Teilsummen ein-
wenden koénnte (p. 1x), wo er sie doch selbst als ractatus cum summa De
cveaturis cohaeventes und als partes totius operis quaestionum bezeichnet
(p. x1). Ausfithrlicher und priziser, als wir es damals taten, zihlt Prof.
Geyer in den genannten Traktaten die Verweise auf, welche die systema-
tische Zusammenhorigkeit derselben belegen (p. 1X-X1). Unter den am
Schluf3 beigegebenen, dulerst wertvollen Indices (p. 309-29) fillt wohl am
meisten das Autorenverzeichnis auf (p. 312). Der Herausgeber unterscheidet
namlich die Opera Alberti ab ispo allegata und die Opera Alberti ab edito-
vibus allegata. Nun stellt es sich heraus, daB Alberts Selbstverweise in
De bono sich ausschlieflich auf die anderen Teilsummen beziehen : De
coaequaevis 10 mal, De homine 89 mal, De incarnatione 6 mal, De sacva-
mentis 4 mal und ferner noch 29 mal auf verschiedene ungeordnete
Quaestionen, die ebenfalls Vorarbeiten zur unvollendeten Summa dar-
stellen. Prof. Geyer beabsichtigt, diese Teilsummen nach ihrer chrono-
logischen Reihenfolge in die Gesamtedition einzuschalten (B. XXVI-XXVIII)
und ihnen die erwdhnte Quaestionensammlung vorauszuschicken. Die
Reihenfolge wird p. 1x folgendermaBen festgestellt: « 1. De sacramentis ;
2. De incarnatione ; 3. De resurrectione, qui cum primo tractatu intime
cohaeret; 4. De IV coaequaevis; 5. De homine; 6. De bono.»

Die organische Einheit der sechs Teilsummen, die sonst mit keinem
anderen Werke Alberts zusammenhingen, ergibt sich noch deutlicher aus
der interessanten Feststellung, daB sie nirgendwo auf den Sentenzenkom-
mentar verweisen, der offenbar spiteren Datums ist. Die diesbeziiglichen
Ausfiithrungen Prof. Geyers werden sehr vorsichtig formuliert (p. x1-xim),
und schlieBen mit der folgenden weisen Bemerkung :

Sed haec controversia sicut et aliae quaestiones litterariae, cum tangi debeant,
tamen non funditus hic tractandae neque dirimendae esse videntur. Cum enim
omnis textus perpetuum quiddam sit et tamquam monumentum aere perennius,
non ei coniungendae sunt disquisitiones, quae iam brevi tempore veterascent,
quia correctionibus et additionibus opus erit.

1 Anf. und Schlufl von De homine: «Circa secundam partem summae De
creaturis restat quaerere de homine... Et haec de creaturis dicta sufficiant. »

* G. MEErRsSEMAN O. P., Introductio in opera omnia b. Alberti Magni O. P.
Brigge (1931), p. 107.



104 Literarische Besprechungen

Den historischen Wert der vorliegenden summa De bono hervorhebend
(p. x1v-xv), betont Prof. Geyer, es handle sich um das erste Werk, in dem
die aristotelische Ethik mit den Prinzipien der christlichen Moral nach
scholastischer Methode verbunden wurde, um dann wiederum zu bemer-
ken, es sei nicht die Aufgabe des Herausgebers, den Platz des edierten
Traktats in der Geschichte der Moralwissenschaft ausfiihrlich darzulegen,
« cum nostrum potius negotium sit textum, quantum fieri potest, genuinum
reconstruere et ea tantum addere, quae ad hunc textum intelligendum
necessaria esse videntur ». Mit dieser Auffassung beziiglich der Aufgabe
eines Texteditors wird wohl jedermann einverstanden sein.

Die Kolner Editoren haben bei der Bearbeitung des vorliegenden
Bandes ihr Programm treu eingehalten. Die Rekonstitution des Textes,
der Variantenapparat und der Nachweis von Quellen und Parallelstellen
sind vorbildlich ausgefiihrt worden. Wenn wir vorbildlich sagen, dann ist
dies keine bloBe Formel des iiberschwanglichen Lobes, sondern der Aus-
druck einer Uberzeugung, die auf peinlicher Uberpriifung beruht, und des
Verlangens, andere Editorengruppen mochten sich die Kolner Methoden
aneignen. Wir diirfen uns denn auch gestatten, gewisse Einzelheiten, die
weniger wichtig sind, zu beanstanden.

Die Herausgeber verfiigen iiber 11 Hss.!, von denen nur 5 voll-
standig kollationiert wurden. Ihr gegenseitiges Verhiltnis und die Aus-
scheidung der anderen werden in den Prolegomena (p. Xvi-xviil) eingehend
dargestellt bzw. gerechtfertigt. Damit aber der kritische Leser die dor-
tigen Ausfiihrungen iiberpriifen koénne, bietet der Apparat zum ersten
Artikel simtliche Varianten der 11 Hss. Ferner werden mit Recht nur
die inhaltlich und technisch wichtigen Lesearten der 5 Grundcodices
angefiihrt.

Leicht ist dies aber nicht. Ein jeglicher, der lesen kann, ist fihig,
samtliche Varianten zu sammeln, aber nicht jeder kann die urspriingliche
Leseart herausfinden und von den iibrigen nur solche behalten, die inhalt-
lich interessant sind oder den Beleg dafiir bringen, daB die Textrekon-
stitution richtig ist. Im groBen Ganzen muB gesagt werden, daB der
Variantenapparat der Kélner Editoren klar und verstindlich und in allen
Fillen durchaus ehrlich ist. Nirgendwo haben wir Pfuscherei vorgefunden,
wie das bei gewissen, sich iiberstiirzenden Editoren oft vorkommt, die
der falschen Uberzeugung sind, kein Mensch hitte die Geduld, sie zu
kontrollieren.

Wie bei allen mittelalterlichen Autoren, so kommt es auch in den
Albertushandschriften vor, da3 an gewissen Stellen simtliche Varianten
vom Urtext abweichen oder sogar auf einen Fehler im Autograph zuriick-

1 Wir vermissen in den Prolegomena irgendwelchen Bericht iiber eine Hand-
schrift, die sich nach M. WeiB (Primordia novae bibliographiae b. Alberti Magni.
Paris 1905, p. 38 n. 144) unter dem Titel De homine et de bono in Middlehill
(Philipps Library) befand. Kam die Handschrift vielleicht inzwischen nach Oxford
(Merton College 283) ? In diesem Falle wire es die erste der von Prof. Geyer
aufgezihlten Hss. (p. Xxv). Anderenfalls wire es eine den Kolner Editoren unbe-
kannt gebliebene Hs.



Literarische Besprechungen : 105

gehen. Prof. Geyer erinnert hier (p. xvir) mit Recht an die 49 Verbesse-
rungen, welche die Editoren der im Autograph vorhandenen Summa contra
Gentiles (lib. I-II) des hl. Thomas von Aquin, und an die 177 eigenen
Lesearten, welche die Herausgeber der Summa (lib. I) Alexanders von
Hales gegen das Zeugnis von 42 Hss, vorgeschlagen haben. Ahnliche Kon-
jekturen werden im Apparat der Kolner Albertusausgabe durch das Wort
editor kenntlich gemacht (p. xvir). Es wird aber nirgendwo gesagt, wie
oft das vorkommt. Wir haben 47 Stellen gezihlt. Die Zahl der von den
Editoren selbst herriihrenden Lesearten ist aber grofler ; denn an gewissen
Stellen wird gegen das Zeugnis simtlicher Hss. eine Leseart adoptiert, die
bei dem ebendort von Albert zitierten Autor vorkommt, z. B. 55, 55 :
peccatum Avist., peccant codd., die von Albert zitierte Aristotelesiiber-
setzung wird dann im Quellenapparat genau angegeben. So oder auf ihn-
liche Weise werden die im Text angebrachten Korrekturen immer gerecht-
fertigt. Die Editoren sind durchaus zuverldssig und aufrichtig. Bei der
konjekturalen Rekonstitution von verdorbenen Stellen erweist sich Prof.
Geyer als ein Meister. Doch glaubte er sich meistens nicht davon dispen-
sieren zu diirfen, einen apodiktischen Beweis fiir die Richtigkeit seiner
« Konjektur » anzufiihren. Keine einzige Verschlimmbesserung haben wir
feststellen kénnen.

Fiir jeden Leser, der sich die Miihe gibt, die Prolegomena durchzu-
arbeiten, ist der Variantenapparat durchaus verstindlich und durchsichtig.
Nur beziiglich der Einheitlichkeit der von Dr. H. Ostlender aufgestellten
(p. vii) Normen méchten wir einige Bedenken duBern. Von den editions-
technischen Satzungen lautet nidmlich eine folgendermafBlen (p. xvri) :
« In ipso textu uncis accutis { ) inclusa secundum opinionem editoris
hoc loco textui a codicibus tradito addenda sunt, uncis vero quadratis [ ]
inclusa in textu tradito inveniuntur, sed omittenda esse videntur '. » Aber
beide Zeichen werden vielfach auch in umgekehrtem Sinne verwendet. Man
kann es bedauern, daB es diesbeziiglich noch keinen allgemeingiiltigen
Brauch gibt, eben weil die diakritischen Zeichen konventioneller Art sind.
Aber wenn die eckigen Klammern im Text eine negative, die spitzen
hingegen eine positive Bedeutung haben, dann sollten sie im Apparat den
gleichen Sinn behalten. Bei den Kolner Editoren jedoch werden sie im
Apparat mit einer anderen Deutung verwendet als im Text. Die eckige
Klammer markiert nimlich im Apparat das im Text erhaltene Lemma,
also etwas Positives ; die spitze Klammer hingegen ersetzt das herkémm-
liche om., d. h. ommittit, also etwas Negatives. Diese Zweideutigkeit macht
es den Beniitzern des Variantenapparates am Anfang etwas schwierig, eben
weil die Einheitlichkeit fehlt; aber auch daran gewéhnt man sich.

Im Text kommen die eckigen Klammern, soviel wir feststellen konn-
ten, nur einmal vor (20, 30) : sie heben im Text das Wort [autem] hervor,
das alle Hss. einem Aristoteleszitat einfiigen, und zwar an einer Stelle,
wo es offenbar storend wirkt. Wére es nicht einfacher gewesen, das

1 Fir diese und andere Normen richten sich die IKélner Editoren anschei-
nend nach Otto Stdhlin, Editionstechnik. Leipzig 1914.



106 Literarische Besprechungen

betreffende Wort in den Apparat zu verweisen ? Die spitzen Klammern
kommen im Text nur 5 mal vor : 34, 67 {(de) ; 65, 49 {dicit) ; 69, 75 {eo) ;
103, 84 (eam); 249,79 {(a). Wire es nicht ebenfalls einfacher gewesen,
auch diese Klammern wegzulassen, um so mehr, als der Editor an den
drei zuletzt erwidhnten Stellen seine Korrektur ausdriicklich rechtfertigt ?
Das hitte er an den beiden anderen Stellen auch machen koénnen, und
so wiaren aus dem Text alle Klammern verschwunden ; dafiir ware der
Apparat nur um zwei Zeilen linger geworden.

An einer anderen Stelle hingegen (35, 45) hitte die vom Editor vor-
geschlagene Korrektur, bzw. Hinzufiigung, im Text anstatt im Apparat
angefithrt werden sollen, eventuell zwischen Klammern. In den Hss. und
im Druck heiBt er dort nidmlich : « Ad hoc dicunt quod intelligitur poni
actus, et per hoc quod dicitur non contra gloriam Dei esse, intelligitur
positio finis contrarii gloriae Dei. » Dazu bemerkt der Editor mit Recht,
aber im Apparat: « Hic aliquid deesse videtur ; forsan legendum est: Ad
hoc dicunt quod per hoc quod faceve dicitur, intelligitur...» Wir haben
die einzufiigenden Worter hervorgehoben. Nach den oben erwahnten Regeln
hitten sie zwischen spitzen Klammern in den Text eingefiigt werden sollen.
Der Text sollte ja iiberall fiir sich selbst reden, und, wenn nétig, im
Apparat belegt werden.

Nur selten passiert es, dal es im Apparat an Deutlichkeit fehlt. Wenn
das der Fall ist, dann geschieht dies entweder durch eine allzu knapp
gefaBte Belegmethode (Raum sparen!!) oder durch den MiB3brauch der
spitzen Klammern, diesmal mit negativer Deutung, z.B. 61, 6-7. Weil
aber die Editoren sich die Miihe gegeben und die erforderliche Intelligenz
verwendet haben, um nur wichtige Varianten zu erwdhnen, hitten sie auch
das Recht, iiber soviel Raum zu verfiigen, als notwendig ist, um die am
respektiven Ort vorhandenen Lesearten deutlich anzugeben, damit der Leser
ohne Miihe davon Einsicht nehmen konne.

Wenn in einer Hs. ein korrigiertes Wort vorkommt, wird die urspriing-
liche Leseart im Apparat begleitet von der Sigle jener Hs. (zum Beispiel B),
fiir die Korrektur hingegen wird diese Sigle mit dem Exponenten eins (BY)
versehen. Wire es nicht deutlicher gewesen, beide Lesearten durch Expo-
nentsiglen zu unterscheiden (B’, B*), oder wenigstens die secunda manus
durch B? statt B’ anzudeuten ?

Zum Quellenapparat haben wir nur Worte des Lobes iibrig. Er ist
sehr reichhaltig, kurz gefat und deutlich redigiert. Eine Menge von Parallel-
stellen aus spateren Werken Alberts und anderen Autoren machen ihn
zur doppelten Fundgrube. Wenn Prof. Geyer diese Belegsammlung bezeich-
net mit den Worten: «ea tantum addere, quae ad hunc textum intelligendum
necessaria esse videntur», dann ist er allzu bescheiden! Der Quellen-
apparat stellt in knapper Form einen regelrechten historischen Kommen-
tar zum Text dar.

Ein Wort des Lobes verdient auch das Verlagshaus Aschendorff. Es
hat seine jahrelange Erfahrung und die neuesten Errungenschaften der
Druckkunst im Dienste der Albertusausgabe verwendet. Nicht nur der
Text, sondern auch die beiden Apparate sind geschmackvoll ausgefiihrt ;



Literarische Besprechungen 107

wo sie in anderen Ausgaben als Abbild unserer aufgewiihlten Zeit gelten
konnen, wirken sie hier eher beruhigend wie die Wissenschaft selbst.
Sogar die hiBlichen spitzen Klammern, die meistens einen Hiatus im Satz-
spiegel darstellen, fallen hier kaum auf. Was 1644 von der Erstausgabe
verlangt, aber nicht erreicht wurde, ist hier verwirklicht worden : « novis
ac nitidis typis!»

* *
*

In der Praefatio (p. 1x) wird von Prof. Geyer iiber die erste Lyoner
Ausgabe ein Urteil gefillt, das bestimmt etwas vorsichtiger hitte formu-
liert werden sollen : « Editio a Petro Jammy O. P. anno 1651 parata non
solum minus critica sed etiam incompleta et valde mendosa erat. » GewiB3,
Jammy und seine Mitarbeiter haben nur wenige Handschriften kollation-
niert, und sind beim Rekonstituieren der vielen verdorbenen Stellen sub-
jectiv vorgegangen. Das passiert den Kolner Editoren nur selten, weil sie
eine groBere Anzahl Hss. benutzen und, wo diese versagen, oft noch
andere Hilfsmittel heranziehen. Nun haben wir im Jahre 1939 uns die
Miihe gegeben, die anscheinend einzige von Jammy gebrauchte, minder-
wertige Handschrift der Ethikparaphrase an mehreren Stellen mit seiner
Edition zu vergleichen und erinnern uns noch sehr gut, wie oft wir
staunten iiber die Richtigkeit seiner Textrekonstitution dort, wo wir iiber
zwei erheblich bessere Hss. verfiigten. So begreift man das hohe Lob,
das der Lyoner Verlagsleiter auf Befehl des Ordensgenerals ' dem erkrank-
ten Jammy in der Vorrede spendet : « Indefesso labore, pristino aut forsan
numquam viso statui tanta volumina restituit. »

Vor allem aber mochten wir die Lyoner Gesamtausgabe gegen den
Vorwurf der Unvollstindigkeit in Schutz nehmen ; denn sie war vollstin-
diger geplant, als wie sie 1651, einem Vertragsbruch der Drucker zufolge,
unvollendet in 21 Foliobinden erschien. Die umfangreiche Korrespondenz
zwischen dem Ordensmeister in Rom und der Editorengruppe, bzw. Drucker-
gesellschaft in Lyon befindet sich im Ordensarchiv Ser. IV, Registerband 892
Aus derselben ergibt sich, da8 der Ordensmeister Thomas Turco, dem das
Generalkapitel 1644 den Auftrag gab?® die Gesamtausgabe in Angriff zu
nehmen, nicht nur eine Gruppe Editoren bestelit, sondern auch von Rom
aus die Forschungs- und Druckarbeiten personlich iiberwacht, ja sogar
bis in die technischen Einzelheiten geleitet hat.

Aber weder der General noch der Vorstand der Editorengruppe,
P. Jammy, oder der im Namen des Generals amtierende Verlagsleiter

1 Brief des Generals Joh. Bapt. de Marinis (7. Sept. 1650) an den Verlags-
leiter Claude Cochet O. P. iiber das zu redigierende Vorwort: « Reverendissi-
morum decessorum meorum honorifica fiat mentio, qui in id opus tantum contu-
lere, praecipue Revmi. Thomae Turci, nec velim etiam Rev. Patris Jammy,
cuius sudoribus illud opus inceptum est, nomen in fronte libri taceri aut in prae-
fatione eorum omnium — Suae etiam Paternitatis — qui in eo laboravere » (aus
dem bald zu erwdhnenden Briefregister, p. 197).

? Die Registerbinde 80 und 82 enthalten ebenfalls einige Briefe Turcos
aus den Jahren 1644-45 beziiglich der Lyoner Albertusedition.

3 Monumenta Ord. Fr. Praed. Hist.,, t. XII, p. 116, n. 11.



108 Literarische Besprechungen

Claude Cochet glaubten mit dem 21. Band eine Ausgabe simtlicher Werke
Alberts zustande gebracht zu haben und damit aufhéren zu diirfen! Am
17. September 1648 waren bereits 15 Bande gedruckt, wie aus Lyon dem
Ordensmeister gemeldet wird (Reg. 89, f.ix). Die geleisteten Vorarbeiten
gestatteten aber bereits am 18. November 1648 zu berechnen, da8 noch
10 Bdnde zu drucken iibrig blieben (ib., f. xij) ! Die Gesamtausgabe war
also damals schon auf 25 Binde berechnet, obwohl bekanntlich im Ganzen
nur 21 erschienen. Dariiber starb Thomas Turco am 1. Dezember 1649.

Auf der Liste der noch zu edierenden Schriften, die wiederholt gedruckt
und iiberall herumgeschickt wurde, standen bereits solche, die in der
Edition nicht vorkommen. Seine Nachfolger Generalvikar Nic. Ridolfi
(9. Dez. 1649 —15. Mai 1650) und Generalmeister Joh. Bapt. de Marinis
(1650-69), deren Briefe ebenfalls dort erhalten sind, férderten das Unter-
nehmen mit dem gleichen Eifer. Nachdem aber der 21. Band um Ostern 1651
fertig geworden war, stellten die Drucker die Setzarbeit ein, obwohl das
Manuscript fiir die weiteren Binde bereit war, und noch immer an der
Vervollstindigung der Schriftensammlung Alberts gearbeitet wurde.

Schon im Jahre 1648 hatten die Lyoner Drucker wiederholt gestreikt
unter dem Vorwand, es wire ihnen unmoglich, den anfangs abgeschlos-
senen Vertrag weiter einzuhalten: an den 15 ersten Banden hitten sie
bereits 10 000 scudi verloren (ibid., p. 1X). Eine Erpressung nach der
anderen, sowie allerhand Scherereien, die Jammy zu erdulden hatte, und
seine durch Uberarbeitung zerstérte Gesundheit nahmen ihm den Mut,
unter den gleichen Bedingungen mit der Edition weiterzufahren. Ubri-
gens hatten die Drucker gegen den Willen des Generals, der ja alles
bezahlte und allein iiber die auf 400 Exemplare festgesetzte Auflage ver-
fiigen konnte, bereits 1650 angefangen, die gedruckten Exemplare zu ver-
kaufen und den Ertrag einzustecken, obwohl iibereingekommen war, daB
die Binde erst nach AbschluB der ganzen Druckarbeit auf den Markt
gebracht werden durften.

Zunichst wurde iiber einen neuen Vertrag verhandelt, dann ein anderer
Drucker gesucht, aber man fand keinen, der das Risiko auf sich nehmen
wollte. Man scheint schlieBlich auf einer neuen, aber schlechten Basis mit
den beiden alten iibereingekommen zu sein (ibid., p. 2: 21. Aug. 1651),
was sich nachher als ein Schwindel von Seiten derselben herausstellte.

Aber der General wollte vom Einstellen der Edition einstweilen nichts
wissen. Im August 1651 schrieb er an Jammy, er soll nach seiner Erholung
wenigstens fiir einige Zeit nach Lyon zuriickkehren, um den Druck zu
iiberwachen. Bei Cochet fragte er an, wie er sich die Weiterfithrung der
Edition denke (ibid., p. 1). Am 18. September berichtet er Cochet, er
habe Jammy Befehl gegeben, entweder sofort nach Lyon zu gehen «ad
prosequendam editionem Alberti Magni, vel statim mittat quae penes se
habet Alberti Magni opera non edita. Si enim non veniat, placebit ut
Pater Guimard eius vices suppleat, si modo tibi ad id idoneus videtur,
eiusdemque doctrinae et iudicii ad singula expedienda, corrigenda, ordi-
nanda [necnon] ad dignoscendum quae Alberti Magni, quae non » (ibid., p. 7).

Im Mai 1652 wurde Cochet als Verlagsleiter durch den Lyoner Prior



Literarische Besprechungen 109

Robbe ersetzt. Im Jahre 1654 bestand die Editorengruppe noch immer.
Am 15. Juni enthob der General Robbe seines klosterlichen Amtes, fiigte
aber hinzu : « Noli ab onere librorum b. Alberti ad nos pertinentium reli-
quaeve impressionis putare te absolutum » (ibid., p. 68). Wir wissen nicht,
wann das Lyoner « Albertus-Institut » aufhérte, ohne die restlichen Bande
unter die Presse gebracht zu haben. Das fertige Manuscript scheint ver-
schollen zu sein.

Einige Einzelheiten iiber Mitarbeiter, Forschungen und noch zu edie-
rende Schriften Alberts werden die Kolner Editoren wahrscheinlich mehr
interessieren als die Verlagsschwierigkeiten. Unter den Mitarbeitern Jammys
ist vor allem der Antwerpener Mag. Gaspar Dinghens zu erwihnen. Trotz
seines schwierigen Charakters (P. Dinghens bonum sed impatientem patriae
destderio; ibid., f.ix) erwies er der Edition manchen Dienst. Er ent-
deckte den Daniel- und den Jeremiaskommentar *, wie Cochet am 4. Febr. 1649
berichtet, ohne den Fundort zu erwihnen (f. xij). Am gleichen Tag bittet
Dinghens den General um die Erlaubnis, nach Frankfurt und Kéln reisen
zu diirfen, denn er glaubt dem Kolner Prior nicht — und mit Recht! —
wenn dieser antwortet, « nihil se habere particularia opera Alberti, quae
nos non habemus!» Zugleich suggeriert er dem General, er mége dem
Prior von Avignon schreiben, « ut curet describi Albertum in Ezechielem ® ;
priori Florentiae, ut curet describi Albertum iz Job® et Orationes de
Eucharistiae Sacvamento; priori Pisano aliud * opus in Psalmos» (ibid.).
Dinghens’ Eifer war so gro, daB er von Mirz 1649 an sein Nachtlager
in die Druckerei verlegte ! (ibid., p. 131). Schon am 14. Januar 1649 meldet
Cochet, er habe dem Studienregens des Wiener Klosters geschrieben « ut
nonnulla opera Alberti mitteret» (ibid., f. xxj), aber bei den deutschen
Dominikanern scheint die Begeisterung fiir Albert eher platonischer Art
gewesen zu sein, und die Lyoner Editoren erhielten nur negative Ant-
worten. Deshalb wurde schlieSlich doch beschlossen, den unermiidlichen
Antwerpener auf Reisen zu schicken. Am 24. Juli 1651, nachdem der
21. Band bereits erschienen war, schreibt Jammy an General de Marinis :
« Patrem Dinghens mitto in Germaniam, ut singulas lustret bibliothecas
pro congerendis, quae nos hactenus latuere» (ibid., p. 247). Aus dem
gleichen Brief erfahren wir, da Jammy nur dann weiter mitmachen will,
wenn neue Bedingungen geschaffen werden. Die Briefe des Generals vom
26. Marz bis zum 24. Juli beziehen sich alle auf diese neuen Arbeits-
methoden und auf die Fertigstellung des Manuscripts fiir Alberts Kom-
mentar zu De divinis nominibus» (ibid., pp. 222-47).

1 Der Jeremiaskommentar wurde bis jetzt noch nicht wiedergefunden. Ein
Fragment, das wir in einer Hs. des Priesterseminars in Briigge vorfanden, haben
wir im Angelicum IX (1932) verdffentlicht.

2 Vom Ezechielkommentar ist ebenfalls nur ein Fragment bekannt.

3 Der Druck dieses Werkes kam in der Lyoner Ausgabe nicht mehr zustande.
Melchior Weil gab es 1904 bei Herder (Freiburg i. Br.) heraus unter Benutzung
der von Dinghens schon bekannten Florentiner Hs.

4 Die Pisaner Hs. liegt jetzt noch in der Biblioteca del Seminario 58 (61).
Uber die anderen Hss., die fiir die Lyoner Ausgabe vielleicht gebraucht wurden,
vgl. unsere Introductio, p. 87.



110 Literarische Besprechungen

Einige Ausziige mogen klarmachen, wie eingehend die Ordensobern
in Rom sich mit den Vorarbeiten beschiftigten : Turco und Marinis stan-
den in enger Verbindung mit dem Pariser Dominikaner Fr. Combefis, der
fiir seine orientalistischen Studien viele Bibliotheken durchforscht hatte *.
Am 20. Juni 1648 schreibt Turco dem Editionsleiter Jammy :

Monuit me P. Combefis extare volumen satis grande anonymum in omnes
libros sapientiales® et commentaria in Cantica® ut ab eodem auctore scripta.
Si esse b. Alberti suspicatur, fidem veri faciat Paternitas Vestra, videatque com-
mentarii librum in Cantica b. Alberti bibliothecae Cysterciensis, si eum obti-
nuistis, vel faciat consuli, quae illius sint initium et finis, et transmittat Rev. Patri
Combefis, ut conferat cum illo S. Victoris (ibid., pp. 105-6).

Den Brief Turcos vom 2. Oktober 1648 an Cochet mdéchten wir in
extenso wiedergeben, weil er ausfiihrlich iiber den damaligen Stand der
Handschriftenforschung berichtet, und sogar einige fiir die Kélner Edito-
ren wissenswerte Angaben enthilt :

Est Parisiis in conventu S. Honorati ordinis nostri P. Franciscus Combefis,
ut iam monui V. P., qui multa novit potensque in conquirendis transmitten-
disque Alberti nostri operibus, vir sagax et accuratus doctusque multa. Scribit
ad me de Alberto velle ut V. P. cum eo frequentius haberet commercium et eius
opera in iis, quae vobis desunt, praefati authoris operibus colligendis uteremini.
Monet autem ille primo librum De gemmis ex bibliotheca de Priolani idem esse
quam De minevalibus, quem hic transmittat ; librum De mivabilibus mundi emisse
et Lugdunum transmissurum, verum spurium esse et Alberto indignum, in quo
extant De herbarum, lapidum animaliumque virtutibus etiam spuria et Alberto
indigna ; Coc[u]lum philosophorum ex bibliotheca domini Bigot Rothomagi cuius-
dam dici illustrarii, non Alberti ; De laudibus B. Virginis librum in folio in Bigot
bibliotheca forte eundem qui in Victorina manuscriptum : conferendum esse, an
sit forte idem cum exemplari Andegavo transmisso, de quo tamen nulla fit
mentio in catalogo vestro inter libros, quos habetis Lugduni, quod multum miror ;
apud Valencenas extare multa b. Alberti edita : illuc scribendum foret ; librum
De apprehensione et apprehensionis modis extare in Mazarina ?; item librum De
immortalitate animae ibidem % ; Venetiis visum librum De natura deorum 8, spisso
et grandi volumine in bibliotheca cardinalis Grimani — pro ipso scripsi Vene-
tias — ; item exscribere e Victorina librum De bono et boni matura opusculum
grande ; praeter ea quae in Victorina tradit extare catalogus, reperiri et librum
De monstris ; Defensorium mendicantium nullum arbitratur ab Alberto editum,
nisi quod apud s. Thomam extat opusculum Contra impugnantes veligionem, quod
Petrus de Prussia digestum ait a divo Thoma ex iis quae b. Albertus coram papa
oraverat adversus librum Guillelmi de S. Amore ; librum De perfectione religionis
ipsi forte Alberto, tamen possessionis iure iam Thomas factum 7 ; De sacramento

! Die beste Notiz iiber Fr. Combefis (1 1679) ist die von R. Coulon in
Dictionnaire de théologie catholique III 385-7.

? Vielleicht bezieht sich diese Bemerkung auf cod. Paris. Nat. Lat. 14251
f. 318-64.

® Wird ebenfalls in den alten Katalogen erwihnt. Ob hier das gleiche Werk
gemeint ist wie in den neuerdings aufgefundenen Hss., mogen die Kolner Edi-
toren feststellen.

4 Vgl. unten S. 112. In unserer Introductio (p. 139) schrieben wir: « usque
nunc desiderantur codices manuscripti illud opus continentes ».

5 Die Pariser Hs. wird erwihnt von M. Wei3, Primordia novae bibliographiae
b. Alberti Magni, n. 149 ; vgl. nn. 214-15.

¢ Dieses Werk wird von mehreren alten Katalogen erwihnt.

7 Vgl. unsere Introductio, p. 141.



Literarische Besprechungen 111

per modum sermonum Alberti esse, ita etiam Turrecremata asserente; Vitam
Alberti per Petrum de Prussia extare passim Antwerpiae editam cum opusculo
De adhaevendo Deo; Theologiae compendium impressum passim ubique extare a
Seraphino Porrectae editum in Italia ; Paradisum item animae ubique fere extare
— in novitiatu Parisiensi est uterque, mirorque quomodo inter latentes repo-
siti — in bibliotheca Minimorum iuxta Sequanam ad duo milliaria infra Lutetiam
positorum delitescere opus De secretis virorum Alberti; in libro a se edito esse
opus eiusdem De secretis mulierum, sed non esse ipsius Alberti, quia supra sexies
laudatur Albertus, tamen ibi multa et utilia ; in bibliotheca Maubertina Parisiis
esse manuscriptum De moribus animalium : an forte legendum De motibus anima-
lium, quod opus inter physicalia illius iam continetur, unde initium finisque ad
eum esset exscribendum, ut sibi conferret an idem aut diversum opus.

De istis omnibus vobis cum illo conferendum, ut collatis simul et industria
et viribus opus editionis facilius promoveatur. Opto autem plurimum ut in
conquirendis, que desunt, et ardentiores et vigilantiores vos exhibeatis, cata-
logosque [operum Alberti] hincinde transmittatis: ad me nonnisi unus trans-
missus. Ut quid impressi [sunt isti catalogi], nisi ut per totam Europam disse-
minentur ? Quare ad me triginta exemplaria transmittatis, ut hincinde distribui
curem hortorque et moneo, ut in probandis expurgandisque tot a mendis et
nebulonum imposturis additis non minus vigiles vos et accuratos exhibeatis quam
in conquirendis, spuriaque a legitimis seorsum imprimenda discernatis. Quae
autem scribo ad Vestram Paternitatem, communicetis Petro Jammy, faciatisque
ambo ut non minus gloriose fructuoseque laboretis ! (ibid., p. 117).

Das in Sankt Viktor von Combefis entdeckte De bono et boni natura
opusculum grande enthielt vielleicht die von den Kolner Editoren nach
11 anderen Hss. herausgegebene summa De bono und den noch zu edie-
renden Tractatus de matura boni, oder wenigstens eins von beiden. In
einem Brief vom 2. Januar 1651 an Cochet verordnet Mag. de Marinis
die Drucklegung des bereits fertiggestellten Manusscriptes : « Omnino velim
ut liber De bono et natura boni e bibliotheca S. Victoris transscriptus
imprimatur, et si quae sint notae, quae non sint authoris, in margine,
non imprimantur, si non sunt necessariae » (ibid., p. 211). Die Victoriner
Handschrift wird im Jahre 1719 noch erwidhnt von Quétif-Echard. Auf
diesem Wege wurde sie den Kolner Editoren (p. 1X) bekannt, ohne daf
sie wieder ausfindig gemacht werden konnte.

Aber auch in Rom lieBen die Generalmeister in den verschiedenen
Bibliotheken Nachforschungen anstellen. Am 16. August 1648 berichtet
Turco an Jammy, er werde bei der ersten sicheren Speditionsgelegenheit
drei Binde aus der Bibliothek des Kard. Barberini nach Lyon schicken
(ibid., p. 111). Am 25. Oktober gibt er dariiber mehr Einzelheiten an :

Curo exscribi hic Alberti Magni codices manuscriptos ex Barberina : in
Augustini opusculal, divi Dionysii Coelestem hievarchiam, et singula, quae in
vestro catalogo ex eadem bibliotheca exspectantur, quae omnia tres tomos confi-
ciunt circiter. Scribi autem hic curo, ne autographi per viam pereant et eminen-
tissimo Cardinali et nobis, et quia viliori hic, ut spero, quam Lugduni pretio
exscribuntur. Videat autem Vestra Paternitas num habeat Politica, quia etiam
hic habemus; et secundo num manuscriptum illud Sabaudiae repertum 2, non

1 Wird spiter ebenfalls von Quétif-Echard erwihnt. Wahrscheinlich benutz-
ten sie die Liste der von den Lyoner Editoren noch zu publizierenden Werke
Alberts.

2 Am 17. Dezember 1648 antwortet Cochet : « codicem Sabaudiae transmissum
continere Compendium summae theologiae Alberti Magni, tractatum de secretis



112 Literarische Besprechungen

sit aliquis tomus Sumimae theologiae de mivabili scientia Dei iam impressae, meque
moneat quam cito. An quem habemus hic De homine tomum sit idem qui vester
iam editus ? Effigiem Alberti prima data occasione secura transmittam (ibid.,
p. 119).

Sofort antwortet Cochet (19. Nov. 1648), daB er die Politik und die
Kommentare zu Dionysius’ und zu Augustinus’ Opuskeln erwartet (ibid.,
f. xj), worauf der General am 4. Januar 1649 berichtet, daB er die Politik
und die erwdhnten Kommentare Alberts jetzt abschreiben li8t, aber daf3
ihr Text sehr verdorben ist (ibid., p. 124). Am 8. Februar berichtet er
an Cochet weiter :

Quittanciam typographorum 1500 lib. recepimus. Gaudeo quod novum
praclum addatur Alberto! Vix tamen credo quod pro capitulo, ut sperant,
absolvant. Quod urges de dedicatoria epistola et praefatione necnon Alberti
Magni effigie, quam Romae paratam habeo, ex occasione mittendis, nihil urgere
video : suo tamen tempore cuncta disponentur. Suscepi librum Alberti Magni
De apprehensione et apprehensionis modis ex collegio Vallisoletensi, sed in via
a muribus corrosus bonaque in parte mutilatus est. Unde nisi codex bibliothecae
Cornelianae Rhedonis transmissus fuerit, erit ille noster inutilis, licet cum illo
utilissimus, ut conservetur suo domino Cornelliano sanus et integer, et ad faci-
litatem impressionis: est enim impressus, idque Venetiis in folio 1504. An
Cornelianum receperitis, moneatis me Sua Paternitas. Nostrum cum aliis exscrip-
tis in Politica et Dionysium exemplaribus post pascha transmittam (ibid., pp. 126-27)

Am 15. Médrz 1649 schreibt der stolze Spanier an Cochet, er moge
den Druckern etwas Anstand beibringen : « Meminerint typographi se cum
Generali agere et non cum mercatore !», fiigt aber eine fiir das Editoren-
collegium erfreuliche Nachricht hinzu: « Nova detecta opera maxime e
Vaticana, quorum indicem Paternitati Vestrae transmitto» (ibid., p. 127),
und am 29. November, kurz vor seinem Tode: « Quotidie nobis nova
opera occurunt Alberti. Hic in Vaticana multa reperta sunt opera, quo-
rum catalogum vobis misi» (ibid., p. 131).

Wie sachlich und niichtern Turco das Editionsunternehmen aufge-
faBt hat?, ergibt sich aus einem Brief vom 30. August 1648 an Jammy,
der ihn gefragt hatte, ob man nicht die Kommentare des Hugo von
St. Viktor zu De coelesti hievarchia und des Magisters Conrad zur Philo-
sophia Pauperum ebenfalls abdrucken sollte :

Michi videtur Hugonis commentaria in Coelestem hierarchiam divi Dionysii
neutique Alberto nostri editioni adicienda, parque ratio forte est de commentis
Conradi in Philosophiam pauperum, ne seipso satis alioquin grandis aliorum

authorum additione in molem maiorem excrescat Albertus, et quod in Scoti
editione peccavere Franciscani aliorum eum operibus sarciendo et in plura, quam

mulierum, tertio aliud opus compendiosum sed vetustum et male pictum, ut
legi non possit» (Reg. 89, f. xi).

3 Am 16. August 1648 schreibt er Jammy : « Adeo praelonum laborem urgeas
hortor et moneo, ut pro capitulo generali proximo (1650) sit absolutus» (ibid.,
pp. 111) ; aber bald sieht er ein, daB eine wissenschaftliche Unternehmung aus
reinen Prestigegriinden nicht iiberstiirzt werden darf, und schreibt am 7. Dezember
an Cochet: « Videndum ne, dum nimis propere urgebitur finis, mutilus exeat
in lucem, non perfectus» (ibid., p. 122). Fiir solche verniinftige Auffassungen
sind die offiziellen Patrone wissenschaftlicher Unternehmungen vielfach unzu-
ganglich !



Literarische Besprechungen 113

par esset, volumina disperdendo, ut magnum quid appareret, et ipsi peccemus.
Unde mature iterum perpende, an consultius esset et melius ad authoris lucem
et dignitatem alienis ornamentis ditatam eius Philosophiam pauperum, tu censes,
cum ipso Conrado imprimere. Si enim ita videbitur, iterum mone (ibid., p. 113).

Die gleiche Auffassung hatte Generalvikar Ridolphi, der am 20. De-
zember 1649 dem Jammy schrieb: « Commentaria in Philosophiam pau-
perum non mihi placet edi» (ibid., p. 155). Wichtig sind seine Briefe an
Jammy vom 11. April und an Cochet vom 16. Mai 1650 :

Morbum periculumque R. Patris Cochet maximo cum cordis dolore ex vestris
accepi. Ex Dei pietate spero Ordini nobisque adhuc servandum nec tam gravi
iactura viri utpote optimi nobis amicissimi et Ordinis hactenus utilissimi nos
adeo praemature puniendos, si vota nostra audiuntur.

Interim tuae fidei et diligentiae Albertum nostrum omnino et committo et
commendo, ne quid impressioni illius Ordinique ex eo casu depereat sed quae-
cumque ad id negotium spectantia satagebat, Sua Paternitas curet et satagat,
dum ipse convalescat, aut nos aliter provideremus nostraque authoritate, quam
harum tenore tibi trado, agat et promoveat.

Jocunde tuam accepi, quae b. Alberti opera sub proelis sudent, quot adhuc
restent imprimenda, quotque illa constituent volumina, quot iam edita sunt,
et quando, quae habetis, poterunt absolvi. An fiant indices et an non singulis
tomis singuli, aliusque in universa opera, ut in operibus divi Thomae factum
est, universalis conficiantur, libenter quantocius audiam ex tuis.

Scripsit P. Combefis esse Parisiis nonnulla opera Alberti in bibliotheca
Em. Card. Mazarini et S. Victoris, de quibus monui iam P. Cochet, iterumque
Suam Paternitatem moneo, ut si illa non habeatis, praefatum patrem quam-
primum moneatis. Curabo enim transscribi nostro operi, quod, quantum poterit,
perfectum prodire in lucem opto, nostra in id opera, nulla in parte defuturum.

Sunt autem ista: 1° Sermomnes in Ruth!' ex bibliotheca Card. Mazarini ;
20 Liber Divisionum Boethii?®; 3° Expositio Topicorum Boetii; 4° De fato?®;
50 De immortalitate animae ; 6° Litaniae de Sanctis*. Credo autem ea penes vos
non esse, si vestro catalogo fides est, qui ultimus apud vos quadripartite impres-
sus est, quem ad eum patrem Parisius in conventu S. Honorati etiam trans-
mittatis, ut facile intelligat, quae habetis, quae non (ibid., pp. 174-75).

Transcripta quidem sunt Alberti Magni Politica, sed ut manuscriptum difi-
cillimum lectu fuit, ita transscriptum cum codice Vaticano conferendum censui,
ut ex eo, si qui irrepserint errores, aut quae in nostro deerant, suppleantur. Id
autem quam cito poterit, curabitur. Interim quae nobis prae manibus super-
sunt opera, prosequenda, cavendumque ne ut in grandiorem molem excrescat
Albertus noster deformetur indignis spuriisque tractatibus, qualis est liber ei
perperam imputatus et prohibitus De secretis mulierum et forsan aliqui eiusdem
notae. partus abortivi triobolarium scriptorum, qui suis ineptiis et erroribus
famam et gratiam tanti viri antiquitate apud posteritatem conciliare praesump-
serunt. Unde caveas ne quid ea in re peccetur (ibid., p. 179).

Kurz nach seiner Wahl ergriff der neue Generalmeister J. B. de Marinis
die Initiative, um die restlichen Werke Alberts fiir den Druck vorbereiten
zu lassen. Am 4. Juli 1650 schrieb er an Cochet, der inzwischen wieder
geheilt war :

1 Wird sonst nirgendwo erwdhnt unter den Werken Alberts.
? Herausgegeben von Paulus de Loé O.P. Bonn 1913.

3 Vgl. unsere Introductio, pp. 138, 142.

¢ Ibid., p. 123.

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Gaudeo procedere semper nostri Alberti editionem. Per me non stabit,
quin ad optatum finem perducatur, quia tanto operi me meaque omnia, si quae
sunt, commodabo. Iam susceperit Sua Paternitas exactissimum manuscriptum
super omnes divi Pauli Epistolas. Dum ille tomus edetur, Politicaque absol-
ventur, interim quingenta scuta vobis transmittenda destinavi si non hac, saltem
proxima hebdomada. Pro interim bono sitis animo, rerumque domesticarum
anxietas non gravet mentem. Modicum ibi, modicum ibi! Si quid interim ad
suam salutem, efc. (ibid., p. 185).

Am 2. Januar 1651 verordnet er, wie oben bereits erwihnt, die
Drucklegung des Liber de bono et natura bowni e bibliotheca S. Victoris.
Er fiigt aber noch hinzu :

Item accurate examinetur, an opus in FEpistolas Pauli sit Alberti aut
Hugonis, quod vix credo esse Hugonis, cum nobis e Germania sub hoc nomine
Alberti transscriptus et missus sit. Si autem multa sint similia in utroque,
parum refert, si non sunt eadem... Sua Paternitas... me interim amet et curet
usque ad finem Albertum nostrum. Vale (ibid., p. 211).

Die Korrespondenz zwischen General und Editoren scheint unvoll-
standig erhalten zu sein. Jedenfalls fehlt der Katalog der Werke Alberts,
der nach und nach vervollstindigt und neu gedruckt wurde zum Nutzen
der Mitarbeiter, Korrespondenten und Forscher. So kénnen wir jetzt nicht
mehr genau feststellen, welche ungedruckten Werke Jammy im Jahre 1651
noch zu edieren gedachte. Immerhin kannte er einige wichtige Schriften
Alberts, welche die Kolner Editoren jetzt edieren wollen, z. B. De natura
boni und De divinis nominibus. Er kannte auch andere, welche bis jetzt
nicht gefunden wurden, vor allem Schriftkommentare. Er kannte aber
auch Handschriften, die bis jetzt verschollen sind, z. B. die Victoriner Hs.
der summa De bono, womit das Kolner Institut die neue Schriftenreihe
Alberts eroffnet. Wo das 1651 fiir den Druck fertiggestellte Manuskript
der vier fehlenden Foliobinde geblieben ist, wissen wir nicht.

Wir hegen aber die feste Hoffnung, daf3 die neue Gesamtedition mehr
Gliick erfahre als die Lyoner, deren unterbrochene Drucklegung die Kol-
ner Editoren jetzt nach drei Jahrhunderten wieder aufnehmen mit einer
Kompetenz und einer Arbeitsmethode, die ihren Vorgingern gewil3 fehlten.

Freiburg (Schweiz). G. G. Meeyrsseman O. P.



Literarische Besprechungen 115

Gesamtausgabe der Werke des I. Duns Scotus?

Auf dem internationalen KongreB fiir Scholastik wurden die zwei
ersten Binde der Opera omnia des Duns Scotus am 8. September 1950
von dem General des Franziskanerordens in einer feierlichen Sitzung vor-
gelegt und damit der Offentlichkeit iibergeben. Die Binde prisentieren
sich in einer duBerst vornehmen Aufmachung : monumentales und zugleich
handliches Quart-Format (31 X 21 cm), ausgewihltes, starkes Papier, das
Jahrhunderte iiberdauern kann, angenehmer Druckspiegel mit sehr gefil-
ligen Typen von breiten Rindern umrahmt. Alles wurde aufgeboten, alles
berechnet, um eine des Doctor Subtilis durchaus wiirdige Gesamtausgabe
herzustellen.

Die Ausgabe ist das Werk der Scotus-Kommission, die, 1938 vom
Franziskanergeneral, P. Leonardo Bello, gegriindet und der Leitung von
P. Bali¢ unterstellt, ihren Sitz in Rom am Pipstlichen Athenium Anto-
nianum erhielt. P. Bali¢ war schon damals als einer der besten Scotus-
Kenner bekannt, vor allem durch seine Werke « Les commentaires de Jean
Duns Scot sur les quatre livres des Sentences » (Lowen 1927) und « Ioannis
Duns Scoti, Theologiae marianae elementa » (Sibenici 1933). In ersterem
hatte er die vielen Probleme erdrtert, welche die handschriftlich iiberlieferten
Sentenzenkommentare des Scotus stellen, und im zweiten den Versuch an-
gestellt, die moderne Textkritik an verschiedenen Textausschnitten des
Doctor Subtilis zu erproben. Unter der tatkriftigen und zielsicheren
Fihrung von P. Bali¢ setzte sich die Kommission, die mindestens zehn
junge und arbeitsfreudige Mitglieder zihlte, ans schwierige Werk. Das seit
1927 von der Scotus-Sektion in Quaracchi erschlossene Material — vor
allem Auffinden und Photographieren des Hss. — wurde iibernommen und
vervollstindigt. Aber neben den Arbeiten an den Hss. mit Kollation und
Klassifikation wurden sofort die verschiedenen textkritischen und histo-
rischen Probleme einem ernsten und griindlichen Studium unterzogen. Wie
die Scotus-Kommission etappenweise fortschritt, trotz aller Schwierigkeiten,
die sich wahrend der Kriegs- und der Nachkriegsjahre anhiuften, ist aus-
fithrlich beschrieben in den drei Binden « Ratio criticae editionis operum
omnium I. D. Scoti» (I: 1939, Rom 1939 ; II: 1939-40, Rom 1941 ; III:
1940-51, Rom 1951). Die Referate bei der Eréffnung eines jeden Arbeits-
jahres, die Erorterungen der verschiedensten einschligigen Probleme bis in
die kleinsten Einzelheiten, zeugen fiir das angestrengte Schaffen und die
bewundernswerte Ausdauer der Herausgeber und biirgen fiir die Gediegen-
heit des erlegten Resultats, das sie uns in den beiden ersten Binden vorlegen.

1 Joannis Duns Scoti O. F. M. : Opera omnia iussu et auctoritae Rmi. P.
Pacifici M. Perantoni totius O. F. M., Ministri Generalis. Studio et cura Com-
missionis Scotisticae ad fidem codicum edita Praeside P. Carolo Balié. —
I. Ordinatio, Prologus. xvi-}- 332* 4 302 SS. — II. Ordinatio, Liber Primus,
Distinctio I. et II. xvi- 466 SS. Civitas Vaticana, Typis Polyglottis Vati-
canis MCML.



116 Literarische Besprechungen

Die beiden ersten Bénde bieten den Anfang der « Ordinatio », in der
Ausgabe Waddings «Opus Oxoniense » genannt, des Hauptwerkes des
Scotus. Mit vollem Recht haben die Herausgeber mit diesem Werk die
Gesamtausgabe begonnen (S. 271%*); denn, da die chronologische Reihen-
folge der einzelnen Werke mit Sicherheit kaum festgestellt werden kann,
war es das gegebene, mit dem Hauptwerk, das fiir die Erfassung der Lehre
des Scotus von grundlegender Bedeutung ist, zu beginnen. Dazu kommt
noch ein anderer Grund : Da die « Ordinatio » unter allen Werken des Scotus
am ausfiihrlichsten mit kritischen Anmerkungen (iiber die weiter unten
die Rede sein wird) iiberliefert ist, so wirkt ihre richtige Losung wegweisend
fiir die Herausgabe der andern Werke.

Die Einleitung zur Edition weitete sich zu einer ausgedehnten Abhand-
lung aus, «Disquisitio historico-critica », die iibrigens auch separat er-
schienen ist. Wenn auch die Herausgeber am Anfang ihrer Arbeit nicht ein
voreiliges Urteil iiber alle beriihrten Fragen fillen wollen, sondern mit
ihrer wissenschaftlichen Genauigkeit 6fter ihr definitives Urteil fiir einen
spateren Band, der am SchluB3 der « Ordinatio » erscheinen soll, aufsparen,
so bieten sie uns doch hier eine Fiille neuer Ergebnisse, die absolut gesichert
sind und die zum besseren Verstindnis des Werkes ein betrichtliches bei-
tragen. Versuchen wir, an Hand dieser Abhandlung, zunichst die histo-
rischen Ergebnisse kurz darzustellen.

Die « Ordinatio » (im Gegensatz zu « Reportatio ») ist ein Werk, dessen
Abfassung Scotus selbst gewollt und betrieben hat. Allem Anschein nach
hat er es seinem Socius diktiert und diesem gelegentlich Anweisung gegeben,
aus Niederschriften und Reportationen friiherer Werke gewisse Fragen zu
redigieren. Dieser Entwurf wurde von Scotus iiberpriift und entweder
erginzt durch eigenhindige Hinzufiigungen, oder gekiirzt, durch Streichung
mancher Sitze, oder umgearbeitet. Die « Ordinatio » setzt also voraus, daB
Scotus bereits vorher mindestens zweimal — einmal in Oxford und einmal
in Paris (genaueres iiber Zahl und Reihenfolge der Lesungen soll erst spiter
mitgeteilt werden) — die Sentenzen gelesen und die daraus entstandenen
Schriften (Lectura, Reportationes, Additiones S. 144*) hier verwertet hat.
Die « Ordinatio » sollte eine Art Summa werden (S. 164*), in der Scotus
seine endgiiltige theologisch-philosophische Lehre darstellen wollte. Schon
zu Ende des 13. Jhs. war es iiblich geworden, die Sentenzen nicht mehr
im eigentlichen Sinn zu kommentieren, sondern frei, im Rahmen allerdings
der Sentenzenbiicher, die Probleme systematisch zu behandeln. Scotus ver-
fahrt nicht anders in der « Ordinatio ». Seine sehr ausfiihrlichen Traktate
lehnen sich nur lose an die Sentenzen des Lombarden an.

Dieses Werk ist unvollendet geblieben (S. 172*%). Mehrere Distinctiones
sind nicht behandelt, Liicken sind im Text geblieben, Argumente und Ant-
worten wurden nicht ausgefiihrt, Zitate blieben unvollstindig. Als Scotus
1308 starb, war das Werk noch in der Arbeit. Es ist also von ihm nicht
herausgegeben worden.

Das Werk ist iiberliefert in einer groBen Zahl von Textzeugen. Es
werden hier (S. 9% -139*) 103 Hss. und 33 Ausgaben aufgezihlt und
beschrieben, in denen das I. Buch der «Ordinatio» ganz oder teilweise



Literarische Besprechungen 117

erhalten ist. Alle erhaltenen Textzeugen sind Rezensionen verschiedener
Art, in denen Schiiler des Scotus dem unfertigen Werk ihres Meisters den
Anschein des vollendeten zu geben suchten. Aus griindlicher Untersuchung
des Tatsachenbestandes (S. 176* - 210%*) schlieBen die Herausgeber, daB alle
Textzeugen auf eine gemeinsame Vorlage (heute verloren) zuriickgehen,
welche nicht das Exemplar war, an dem Scotus arbeitete, sondern eine
« Erstausgabe », die von andern bereits korrigiert und revidiert war. Von
dieser « Erstausgabe » besitzen wir eine wertvolle Abschrift in der Hs.
Assisi, Bibl. comm. 137 (= A), die auf Grund des Exemplars des Scotus
und unter Zuhilfenahme anderer Rezensionen korrigiert und durchgehend
mit kritischen Anmerkungen versehen wurde. Leere Stellen, die aus andern
Werken ausgefiillt wurden, sind durch die Randbemerkung « Non in libro
Duns » o. 4. gekennzeichnet. Stellen, die von Scotus selbst dem urspriing-
lichen Entwurf hinzugefiigt wurden, sind mit « Extra de manu Scoti» o. i.
bezeichnet. Streichungen des Scotus sind in den Text aufgenommen mit
der Bemerkung «Istud cancellat Scotus». Das Ziel des Rezensenten A
liegt also klar vor Augen : einserseits das vollstindige Werk des Scotus
vollenden, anderseits aber klar darlegen, was von Scotus stammt oder
seiner Absicht entspricht, und was von andern beigefiigt wurde. Wir haben
also hier die erste «kritische » Ausgabe der « Ordinatio» (S. 259%).

Die iibrigen, zahlreichen Rezensionen, die in drei Klassen und verschie-
dene Familien eingeteilt werden, haben auch das Ziel, das Werk des Scotus
zu vollenden, tun dies aber auf eine « unkritische » Weise in verschiedenen
Graden, bis hinunter zu der klar erkenntlichen Absicht, gedankliche Schwie-
rigkeiten aus dem Feld zu raumen und den Text leichter zu gestalten.

Wie die Herausgeber mit diesem Textmaterial verfahren, legen sie im
letzten Kapitel der Abhandlung (S. 271* - 299*) auseinander. Zweck der
Arbeit ist, den authentischen Text des Scotus kritisch herzustellen. Wieder-
holt (S. 277*, 287*) sehen sich die Herausgeber genotigt, auf ein MiB-
verstindnis aufmerksam zu machen : Es galt nicht, die Ausgabe des Wadding
bloB zu korrigieren, als ob dieser Ausgabe eine praesumptio iuris zukomme,
weil sie die einzige ist, die heute praktisch zugéinglich ist. Aus der hand-
schriftlichen Uberlieferung soll der authentische Text kritisch heraus-
gearbeitet werden. Grundlage der neuen Ausgabe ist Cod. A. Die Lesungen
dieser Hs. werden immer beibehalten, wenn sie nur einen verniinftigen
Sinn haben, auch wenn ab und zu sprachliche Hirten sich finden oder
Zitate verderbt sind (diese werden im Apparat richtig gestellt). Nur in
Ausnahmefillen, wenn die Lesung A keinen Sinn ergibt oder kontradik-
torisch ist oder evident einen Schreibfehler des Kopisten enthilt, wird A
durch die andern Textzeugen korrigiert. Diese dienen besonders zur Er-
klirung der Evolution, die das Werk des Scotus in den verschiedenen
Rezensionen seiner Anhanger durchmachte.

In diesem Kapitel sind auch die kritischen Regeln der Editionstechnik
beschrieben, die die Herausgeber befolgen. In einzelnen Punkten weichen
sie von den Regeln der Union Académique Internationale ab. Diese Regeln,
die bereits in der Ratio critica besprochen wurden (vgl. auch: C. Bali¢,
La tecnica delle edizioni critiche, in : Il libro e le Biblioteche, I. Rom 1950,



118 Literarische Besprechungen

S. 189-219), die alles in Betracht ziehen und ganz durchdacht sind, sollten
die eingehende Beachtung aller Herausgeber mittelalterlicher Texte finden.
Viele dieser Regeln sind allgemeiner Natur. Eine gewisse Anzahl bezieht
sich bloB auf Fille, wie bei Scotus, wo zahlreiche Hss. heranzuziehen sind.
Immer aber wird man hier einen reiflich iiberlegten Rat finden.

Wenden wir uns nun der Ausgabe selbst zu, dem Text mit seinen
Apparaten. In den Text wurde nur Authentisches aufgenommen, und das
ist auf den ersten Blick zu erkennen : Alles, was in Schriftgrad « Cicero »
(12 Punkte) gedruckt ist, ist authentisch. Davon heben sich die Titel ab,
die iibrigens durch eigene Klammern gekennzeichnet werden, wenn sie von
den mittelalterlichen Rezensenten herstammen, und durch andere, wenn sie
von den Herausgebern zur besseren Ubersicht neu hinzugefiigt wurden.
Davon heben sich weiter die Interpolationen und Textvarianten ab, die
unter dem Strich im Apparat stehen. Ein eigenes Zeichen muBte geschaffen
werden, um die Texte hervorzuheben, die Scotus selbst seinem Entwurf
hinzufiigte. Die Orthographie ist die heute iibliche. Besondere Sorgfalt
wurde auf die Interpunktion gelegt, die das Verstindnis des Textes er-
leichtern soll.

Die Einteilung des Textes ist neu. Die Distinctiones werden in Partes,
und diese in Quaestiones gegliedert, nach Angaben des Scotus. Die langeren
Quaestiones werden durch Untertitel weiter eingeteilt, die des 6fteren durch
die Hss. iiberliefert oder doch in ihnen begriindet sind. Zur Erleichterung
des Zitierens wurde in jeder Distinctio eine fortlaufende Numerierung nach
kleineren Abschnitten am duBeren Rande eingefiihrt. Um eine Konkordanz
zwischen der neuen Ausgabe der « Ordinatio » und der Ausgabe des « Opus
Oxoniense » des Wadding herzustellen, wurde die Waddingsche Quéastionen-
bezeichnung und Marginalnumerierung am inneren Rande in Klammern
angegeben. Auf diese Weise konnen Zitate des « Opus Oxoniense » nach
Wadding leicht in der neuen Ausgabe festgestellt werden. Am SchluB eines
jeden Bandes findet sich iibrigens eine Ubersicht iiber die Einteilung des
ganzen Werkes nach beiden Ausgaben.

Unter dem Text stehen zwei Apparate, der textkritische und der
Quellen- und Zeugenapparat. Der textkritische zerfillt in zwei oder drei
Teile. An erster Stelle, gleich unter dem Text, stehen die lingeren Inter-
polationen, die von der Uberlieferung eingefiigt wurden. An zweiter Stelle
werden die Lesungen angegeben, die aus der Hand des Scotus selbst stammen,
mit Angabe der kritischen Zeichen und Anmerkungen. Auf diese beiden
Teile des Apparates wird im Text mit hochstehenden Buchstaben verwiesen.

Der eigentliche Variantenapparat, auf den mit Hilfe der Zeilenzihlung
verwiesen wird, ist ein richtiges Kunstwerk der Gelehrsamkeit. Trotzdem
die variantes minores in einem eigenen Appendix am Schlul jeden Bandes
untergebracht sind, so sieht er doch auf den ersten Blick, wie die Heraus-
geber selbst sagen (S. 293*), fast unerklirlich aus. Doch wer die S. 293*-
296* durchstudiert hat, der wird ohne groe Schwierigkeit in diese myste-
riose Welt eindringen kénnen, in der perfekte Ordnung und Klarheit herrscht.
Und diese Anstrengung lohnt sich. In der ersten Zeile stehen auf jeder
Seite die Siglen der Hss. (im ganzen wurden 33 Hss. kollationiert) und der



Literarische Besprechungen 119

7 Ausgaben, die auf der Seite verwendet wurden. Als Grundsatz galt hier
«melius est abundare quam deficere » (S. 291*), und zwar aus der ganz
berechtigten Uberlegung heraus, daB ein «plus» vom Leser leicht iiber-
gangen werden kann, daB3 aber durch ein « minus» die ganze Arbeit iiber
kurz oder lang von neuem zu beginnen ware. So haben wir einen definitiven
Apparat, der alles enthilt, was zum Verstindnis des Textes beitragt, und
dariiber hinaus, zur Erklirung, welche Evolution der Text in den ver-
schiedenen Rezensionen durchmachte. Hier findet man auch die Belege
fiir die Einteilung der Hss. in Klassen und Familien, fiir ihre Abstammung
und fiir die Methode der einzelnen Rezensenten.

Den SchluB der Seite nimmt der Quellen- und Zeugenapparat ein, der
wiederum in zwei Teile gegliedert ist. Der erste, mit F (=Fontes) bezeichnet,
fiihrt die Zitate auf, die vom Autor ausdriicklich gewollt oder doch irgend-
wie angedeutet sind. Der zweite Teil, mit T (= Testes) bezeichnet, enthilt
die citationes implicitae, Parallelstellen, Zitate der Interpolationen (1. Teil
des kritischen Apparats). All diese Zitate werden in ausgezeichneten In-
dices am SchluB des Bandes mit Angabe der benutzten Ausgaben zu-
sammengefal3t.

« Cui plus committitur, plus ab eo exigitur » (Reg. S. Ben., c. 2). Eine
kleine Bemerkung soll hier geduBert werden. Die Namen der Bibliotheken,
aus denen die Hss. stammen, werden lateinisch ausgedriickt. In Einzel-
fillen ist die gewidhlte Form nicht die iibliche. Kremsmiinster heil3t latei-
nisch einfach Cremifanum (Adj. Cremifanensis), nicht Cremisanum Monaste-
rium. Melk heit gewohnlich Mellicense Monasterium. Die Hss. von Danzig
(hier Dantisci, Dantiscensis) heien im Aristoteles Latinus (I, S. 617)
Gedanenses. ‘

Doch das sind bloB Kleinigkeiten. Es soll zum SchluB ein Wort
gesagt werden iiber den Wert der Ausgabe fiir das Studium des Doctor
Subtilis : fiir seine Lehre, die hier aus authentischer Quelle geschopit
werden kann und in Zukunft aus keiner andern Ausgabe geholt werden darf;
fiir die Entwicklung der Lehre in der Scotistischen Schule ; besonders aber
auch fiir das Verhiltnis des Scotus zu seinen Vorgangern und Zeitgenossen,
speziell zu Heinrich von Gent. Fiir all diese Studien haben die Heraus-
geber in ihrer wertvollen Ausgabe das Material bereitgestellt. Hoffen wir,
daB es nicht brach liegen bleibt. Die wichtigen Traktate, die die zwei
vorliegenden Bande in mustergiiltiger kritischer Edition uns bieten, zum
Prologus, der die theologische Einleitungslehre umfallt, zur Dist. I, iiber
das frui, zur Dist. II, der die Gottesbeweise enthilt, sollten nunmehr aus-
gewertet werden zur genaueren Kenntnis der mittelalterlichen Scholastik.

Den Herausgebern, besonders P. Bali¢, sprechen wir unsere Bewunderung
und unsern Dank aus fiir das Meisterwerk textkritischer Arbeit. Moge es
ihnen beschieden sein, unentwegt weiter zu arbeiten und uns in regelméaBiger
Folge weitere Bande dieser Monumentalausgabe des Duns Scotus zu schenken.

Rom, S. Anselmo. Johannes P. Miiller O. S. B.



120 Literarische Besprechungen

Mystik

Heinrich Seuse Denifle O.P. : Die deutschen Mystiker des 14. Jahr-
hunderts. Beitrag zur Deutung ihrer Lehre. Aus dem literarischen Nach-
laB herausgegeben von P. Otwin Spief O.P. — Studia Friburgensia, Neue
Folge. Heft 4. — Freiburg i. d. Schweiz, Paulusverlag. 1951. xXX1v-246 SS.

Vorliegende Abhandlung aus dem literarischen Nachlaf des P. Denifle
ist bereits im Jahre 1874 entstanden (XIV). Ihr Verfasser war damals
erst dreiig Jahre alt. Sie stellt « seine erste wissenschaftliche Leistung »
auf dem Gebiet der deutschen Mystik dar (XV. Vgl. das Verzeichnis seiner
hiezugehorigen Arbeiten 1873-1904 in chronologischer Folge XXI). Nach
aufmerksamer und wiederholter Durcharbeitung stehen wir nicht an zu
bekennen, daB3 sie uns geradezu einen gewaltigen Eindruck gemacht hat.
Man muB8 wirklich staunen iiber die umfassende Belesenheit, griindliche
Akribie, methodische Sauberkeit und theologische Urteilsreife, mit welcher
der junge Forscher seine Aufgabe meistert. Bezeugte uns doch seinerzeit
ein ergrauter Kenner des deutschen Mittelalters, der an dieser Vertffent-
lichung mafBgebend beteiligt war : « Ich habe dabei viel gelernt. » Es handelt
sich zwar nur um den Torso eines geplanten gréferen Werkes, das unvoll-
endet blieb. Aber die hier vorgelegten Teile dieses Werkes waren bereits
endgiiltig ausgearbeitet und bilden ein geschlossenes Ganzes, das fiir sich
bestehen kann. Nur Einleitung und Schluf3 fehlen, wie auch ein erster
vorausgehender Abschnitt, auf den gleich anfangs mit Seitenangabe ver-
wiesen wird (1 FuBnote 1 und %), der aber leider nicht mehr vorhanden
ist. Vermutlich verbreitete er sich unter anderem iiber das Miflverstind-
liche und das Paradoxe in den Formulierungen der deutschen Mystiker,
vorab des Meister Eckhart, dessen eigenartige Sonderstellung des 6fteren
sonst verzeichnet wird. Der kundige und unermiidliche Herausgeber hat
aus dem nicht mitgeteilten Arbeitsplan von P. Denifle alles zur Einleitung
Notige dankenswert zusammengestellt.

1. Zuerst wird, in polemischer Auseinandersetzung mit derzeitigen
« Autoritdten », wo sich die scharfe Tonart des streitbaren Kimpen bereits
ankiindigt, der Standpunkt festgestellt, von dem aus die deutschen Mystiker
verstanden und beurteilt werden miissen (1-29). Einen Nachtrag dazu
bildet der Anhang (225-334), wo speziell die MiBverstindnisse der protestan-
tischen Forscher auf diesem Gebiet, teils nur skizzenhaft, beleuchtet werden:
wohl ein erster Wurf, der die endgiiltige Fassung und Einreihung nicht
mehr erhielt.

Denifles Hauptanliegen ist der quellenmiBige Nachweis, daB « gerade
die vichtig verstandene Mystik der Schliissel sei zu einem wahren Verstindnis
der deutschen Mystiker » (29). So kommt er denn 6fters im weiteren Verlauf
seiner Untersuchung auf diesen entscheidenden Punkt (vgl. Einfiihrung
xv) zuriick. Wegen ihrer programmatischen Bedeutung seien hier gleich
zwei diesbeziiglich besonders markante AuBerungen unseres Verfassers in
vollem Wortlaut mitgeteilt.



Literarische Besprechungen 121

« Wie ist nun obige Lehre » — iiber den ‘Funken der Seele’ als den Ort
der mystischen Vereinigung — « Gemeingut der Mystiker aller Zeiten
geworden ? Lassen wir Tauler antworten : Wisset Kinder, die Meister, die
hiervon (vom Funken der Seele) gesprochen haben, die haben es mit leben
und mit vernunft erfolgt und haben es auch in der lautern warheyt entpfunden
und haben es genommen auz den grofen heyligen und lerern der heyligen
kirchen, die hie von vil geredt und geschriben haben (Tauler, Vetter 347,
17 ff.). Diese Worte geben uns den Schliissel zum Verstindnis des in
Rede stehenden Punktes, aber nicht blo8 dieses einen, sondern #wberhaupt
zur Kemntnis des Standpunktes dev deutschen Mystiker. Die Lehre der
Mystiker iiber den Funken beruht in erster Linie auf Erfahrungswissen.
Sie haben diese Lehre mit dem Leben erfolgt und in sich empfunden.
Und darum sprechen die Mystiker lieber von den Lebemeistern als von den
Lesemeistern (Tauler, Vetter 196, 28 ff.). Die deutschen Mystiker sind in
erster Linie nicht Philosophen, Theologen oder Theosophen, nicht Meta-
physiker oder Ethiker, sondern Mystiker. In zweiter Linie haben sie es
auch mit der Vernunft erfolgt und bewihrt mit den Lehrern der Kirche
und stimmen im Wesen ihrer Lehre mit ihnen {iberein » (85).

« Wie man sieht, wollen die deutschen Mystiker immer auf der Grund-
lage der Prinzipien der christlichen Mystik erklirt werden, sie wollen
betrachtet und aufgefa3t werden als wahre Mystiker. Von diesem Stand-
punkt aus enthalten selbst jene Lehren, die man zu brandmarken beliebt,
nicht bloB nichts Gefihrliches (wenn wir manches von Meister Eckhart
ausnehmen), sondern die korrekte Lehre der christlichen Mystik aller
Zeiten » (174).

Damit ist das Grundthema unserer Abhandlung in aller Deutlichkeit
ausgesprochen und der Weg ihres planméiBigen Vorgehens vorgezeichnet.
Denifle verlegt sich ginzlich darauf, diesen Hauptgedanken quellenmiBig
zu bewidhren durch umstindliche Vergleichung der deutschen Mystiker so-
wohl mit ihren Vorgingern, vorab aus dem 12. Jahrhundert, als auch mit
ihren Nachfolgern, speziell aus dem 16. Jahrhundert (vgl. Einfithrung xviir).
DaB nun dabei die Ahnlichkeiten mehr als die Verschiedenheiten zur
Geltung kommen, ist die natiirliche Folge dieser prinzipiellen Einstellung,
aber ebenso der Grund einer gewissen Einseitigkeit, die wir nicht ver-
schweigen wollen. GewiBl sind dem bahnbrechenden Forscher die Unter-
schiede nicht entgangen. Er hat sie sogar in einem ziemlich wichtigen
Punkt — Verwendung der aristotelischen, bzw. scholastischen Erkenntnis-
theorie (48 ff.) — besonders hervorgehoben. Sonst aber hat er sich mit ihnen
weniger befaBt. Dies war aber auch nicht noétig, um apologetisch darzutun,
daB3 der Vorwurf des Quietismus und des Pantheismus, den selbst katho-
lische Forscher von sonst verdientem Ansehen gegen die deutschen Mystiker
zu erheben pflegten, gar nicht zu Recht bestehen kann.

Dies geschieht nun eben durch vergleichende Deutung und Erklirung
der Aussagen der deutschen Mystiker (30-224).

Zunichst wird der auBergewdhnliche Charakter des mystischen Er-
lebens besprochen (30-47) : es ist zum Erkennen iiberhaupt, selbst zum
Erkennen Gottes ebensowenig erfordert wie zur Erreichung der iibernatiir-



122 Literarische Besprechungen

lichen Bestimmung; es setzt im Gegenteil den gewohnlichen Weg des
christlichen Denkens und Lebens voraus und beruht dariiber hinaus auf
einer iibernatiirlichen Erhebung der Seele durch unmittelbares Eingreifen
Gottes, einer Erhebung, die nicht allen zuteil wird.

Dann werden wir iiber die Eigenart der mystischen Erkenntnis unter-
richtet, als eines « Wissens um Gott iiber alle Bilder und Formen » unserer
gewohnlichen sinnenbedingten Vernunfttatigkeit (48-76), zu welchem der
Mensch gelangt, nicht durch eigenes Bemiihen, « per propriam industriam »,
sondern allein durch jenen « Zug Gottes», von dem eben die Rede war.

Nun folgen Ausfiihrungen iiber « den Funken der Seele » — der Seele
Innerstes oder Oberstes, den Geist der Seele — als den Ort, wo sich die
mystische Vereinigung vollzieht (77-85), und dann iiber den unmittelbaren
Weg zu dieser Vereinigung (86-121).

2. Im letzten Punkt aber kommt eine gewisse Unausgeglichenheit zum
Vorschein, die iibrigens auf Denifles Vorlagen zuriickgeht. Daran laboriert
noch jetzt die Theorie des mystischen Lebens.

Einerseits heilt es nach den deutschen Mystikern und in besonderem
AnschluB an Johannes vom Kreuz, der seinerseits im Grund auf dem
Pseudo-Areopagiten fut, « daB man vor der iibernatiirlichen Vereinigung
mit Gott iiber die Sinnlichkeit hinaus und in ein Vergessen seiner selbst
und aller Dinge kommen miisse » (91. Vgl. 92, FuBnote 1, wo bemerkt
wird : « Streng genommen gehort eine solche Vorbereitung mehr zur Askese
als zur Mystik. » Vgl. noch in gleichem Sinn 65, FuBlnote 4 bis 6 die Texte
aus De adhaerendo Deo iiber die Vorbereitung des Verstandes). Schon
friither (78) war nach dem heiligen Johannes vom Kreuz betont worden,
daB dies nicht nur wdéhrend, sondern schon vor der mystischen Beschauung
erfolgen miisse. Als ob man also durch eigenes Bemiihen (Askese) das
mystische Leben vor- und einiiben kénnte.

Amndeverseits aber heiBt es ganz richtig und wird in aller Ausfiihr-
lichkeit dargetan (97-106), daB der Mensch erst dann «iiber Sinne, iiber
Bilder und Formen » ins Vergessen seiner selbst und aller Dinge gelangt,
wenn er «von Gott iibernatiirlich gezogen» wird, « mithin nicht wvor,
sondern in der Beschauung » (106).

Da stimmt also etwas nicht. Das Erste kann nicht geschehen als Ergeb-
nis eines vorgingigen Bemiihens, also der Askese, sondern nur als Folge
eines gottlichen Eingreifens, das die Seele zur mystischen Kontemplation
emporfiihrt, eigentlich also als Begleiterscheinung derselben, hochstens als
mystische Vorbereitung zu ihr, « mithin nicht wvor, sondern ¢»n der Be-
schauung », wie eben bemerkt, insofern sich ndamlich die mystische Er-
hebung etwa nur schrittweise vollzieht. Da haben wir es dann mit den
sogenannten « passiven Reinigungen » zu tun, die zum mystischen Erleben
mitgehoren.

Nur das Zweite ist also ohne weiteres richtig. Man wird nie genug
betonen, daB die einzige statthafte Vorbereitung auf die mystischen Gnaden
nur darin allein bestehen kann, die Vollkommenheit der Liebe in Beten,
Wirken und Leiden mit méglichstem Eifer anzustreben, bis « daf dem
Menschen die Minne und die Liebe alle seine Krifte und seine Sinne durch-



Literarische Besprechungen 123

gehe» (Suso 101), auf den gewiéhnlichen Gnadenwegen eines christlichen
Lebens. Sie kann niemals in einem eigenmichtigen Abweichen von diesen
gewohnlichen Wegen bestehen, wie es etwa die Quietisten haben wollten.
Das ist iibrigens nach P. Denifle selbst einer der allerwichtigsten Punkte
zum richtigen Verstindnis der deutschen Mpystiker und der christlichen
Mystik iiberhaupt (vgl. noch XIII).

Das Programm « ginzlicher Verleugnung » —, Johannes vom Kreuz
sprach da gern von « Vernichtung », die deutschen Mystiker reden lieber von
« Grundtotwerden » oder von « Abgeschiedenheit » —, sofern es vor den mysti-

schen Anfingen geiibt werden muB, liegt eingeschlossen in dieser vorbe-
haltlosen Liebeshingabe, ja fallt mit ihr zusammen und gehort somit noch
zum gewohnlichen Gnadenleben « mit Bildern und Formen»: da ist ein
« Vergessen seiner selbst und aller Dinge » nicht einmal moglich, jedenfalls
nicht erlaubt.

3. Im letzten, lingsten Abschnitt (122-224) werden die Aussagen der
deutschen Mystiker iiber die Innigkeit der Vereinigung zwischen Gott und
der Seele aus dem Zusammenhang ihrer Glaubenslehre in eingehender
Analyse gedeutet.

Nachdem die Prinzipien fiir diese Deutung aufgestellt wurden (122-128
methodisch wichtig !), werden diese Aussagen selbst vorgefiihrt (129-149),
um dann in ausfithrlicher Kritik der gegenteiligen Behauptungen von
Schmidt (151-199), Stéckl (200-212) und Denzinger (213-224) als ginzlich
frei vom Pantheismus wirksam erwiesen zu werden.

Denifle bezeichnet diesen letzten Teil als den schwierigsten seiner
ganzen Arbeit. Zur Zeit, wo er diese in Angriff nahm, galt es namlich als
eine ausgemachte Sache, daB die deutschen Mystiker, ja sogar nach den
« profanen » Forscher die Mystiker iiberhaupt, ein volliges Aufgehen und
Zugrundegehen des menschlichen Eigenwesens im Abgrund des gottlichen
Seins verkiinden (vgl. IX-XI). In diesem Sinn wurden ihre Ausdriicke
wie « Umgestaltung des geschaffenen Geistes in den ungeschaffenen Geist »,
« Vergéttlichung der Seele », « Einswerden der Seele mit Gott», « Gottes-
geburt im Seelengrund » usw. samt und sonders verstanden. So stark aber
diese und dhnliche Formulierungen scheinen mogen, hitte man doch nicht
iibersehen sollen, daB sie schlieBlich auf die Heilige Schrift selber zuriick-
gehen. « Nun lebe nicht ich, sondern Christus lebt in mir» (Gal. 2, 20).
« Ich leide Geburtswehen um euch, bis Christus in euch gestaltet wird »
(Gal. 4, 19. Denifle erwihnt diese Stelle nicht, wie er denn die eigentliche
Lehre der Sohnesgeburt nicht erértert, da sie vor allem bei Eckhart,
von dem er absieht, eine wichtige Rolle spielt). « Wer dem Herrn anhingt,
ist ein Geist mit Thm» (1 Cor. 6, 17). « Wir werden von Herrlichkeit zu
Herrlichkeit in das gleiche Bild umgestaltet » (2 Cor. 3, 18), das da ist der
ewige Gottessohn. Und dann im Johannesevangelium : « Ich bin in meinem
Vater und ihr seid in mir und ich bin in euch » (14, 20). « Auf daB sie eins
seien wie wir» (17, 11). « Auf daB sie alle eins seien, wie du in mir und
ich in dir» (17, 21). « Auf daB sie eins seien, wie wir eins sind » (17, 22).

So redet also die Schrift selbst, und zwar allein schon in Bezug auf den
gewohnlichen Gnadenstand der Glaubigen. Da wird man die Aussagen der



124 Literarische Besprechungen

deutschen Mystiker, wo sie in dhnlicher Weise von dem unaussprechlichen
Erlebnis der mystischen Vereinigung reden, nicht verdichtigen diirfen.
In beiden Fillen sind dergleichen Formulierungen nach der sonst fest-
stehenden Lehre ihrer Urheber zu verstehen und folglich in einem christ-
lich korrekten Sinne zu deuten.

Dies um so mehr als unsere Mystiker sich aufs bestimmteste gegen
jede pantheistische Mideutung ihrer Sprechweise verwahren. Denifle kann
da unter vielem anderen auf eine prichtige Stelle aus Tauler verweisen
(171-174), die er mit sichtlichem Behagen anfiihrt und auslegt. Selbst
Eckhart tut es gelegentlich, wie z. B. Pfeiffer 56, 180, 39 ff. in einer gar
sonderlichen Predigt, deren Text leider in heillosem Durcheinander vorliegt :
« Got ist in der séle mit siner nattre, mit sime wesenne unde mit siner
gotheit und er enist doch niht diu séle. Das widerspilen der séle [ihr ewiges
Urbild], daz ist in gote got unde si ist doch, daz si ist» (korrigiert nach
Biittner). An vielen anderen Stellen aber driickt sich Eckhart mit einer
Unvorsichtigkeit aus, die einen wirklich bange macht. Man nehme einmal
nur die fiinf folgenden Predigten von ihm griindlich durch : Pfeiffer 7,
38-42 ; 47,157-159 ; 49, 162-164 ; 65, 202-206 (jetzt auch bei Quint 6. Predigt,
99-115) ; 96, 309-312 (auch bei Quint 12. Predigt 192-203). Da kann man
nicht einmal mehr von bloBer Unvorsichtigkeit sprechen.
® Denifle legt ganz besonderes Gewicht auf eine nicht nur von den
deutschen, sondern auch schon von fritheren Mystikern gern gebrauchte
Wendung : «Die Seele wird Gott von Gnaden oder durch Teilnahme; sie
evhdlt alles das von Gnaden, was Gott hat von Natur» (143, 151/2, 162-166).
Sie geniigt in der Tat, um jeder pantheistischen Deutung vorzubeugen,
so sehr sie auch an sich gewagt sein mag. « Affectus locutus est, non intel-
lectus, et ideo non ad intellectum », wie Bernhard sagt (127 FuBnote 1).
Die iiberschwingliche Redeweise der Liebe darf eben nicht nach den
strengen Kriterien der Fachwissenschaft beurteilt werden und das bedenk-
liche «alles» braucht man daher nicht nach seinem vollen Gewicht zu
nehmen. Eckhart aber iiberspringt bedenkenlos die Schranke, wenn er
einmal z. B. sagt: «da ilet got zuo, daz er unmser eigen st also, als es sin
eigen ist» (bei Quint, 12. Predigt 194, 7), folglich unser eigen von Natur,
denn so ist Gott sein eigen.

4. Denifle geht auf Eckhart nicht nidher ein, sondern behilt sich vor,
« alles diesbeziigliche weiter unten im besondern» zu betrachten (134).
Dieser Teil seiner Arbeit ist nicht vorhanden. Er wird ihn auch damals
kaum ausgefiihrt haben. Immerhin hat er zu Eckhart im Anhang (231)
kurz Stellung genommen. Da er spiater, nach Entdeckung der lateinischen
Schriften Eckharts, im Archiv fiir Literatur- und Kirchengeschichte des
Mittelalters 2 (1886) 417-615, ein duBerst ungiinstiges Urteil iiber diesen
beriihmtesten unter den deutschen Mystikern gefillt hat, ist es nicht ohne
Interesse zu vernehmen, wie er ihn damals, zwo6lf Jahre friiher, einge-
schitzt hat. So teilen wir denn die betreffende Stelle hier mit.

« Wir leugnen allerdings nicht, daf Meister Eckhart mit der kirchlichen
Lehre in den durch die hochste kirchliche Autoritit mit Recht verworfenen
Sitzen in Widerspruch geraten ist. Die Frage ist nun die : War der Wider-



Literarische Besprechungen 125

spruch prinzipiell oder sind vielmehr jene Sitze im Widerspruch mit seinen
sonst vorgetragenen Prinzipien. Diejenigen, welche in Meister Eckharts
Lehre einen prinzipiellen Widerspruch mit der Kirchenlehre erblicken,
miissen den Meister entweder zu einem hinterlistigen Hiretiker machen
oder ihn zu einem Mann herabwiirdigen, dem die Tragweite seiner eigenen
Prinzipien entging. Denn im Widerruf sagt er: Ego ... protestor ante
omnia, Deum invocando in testem, quod omnem ervovem in fide et omnem
deformitatem in moribus semper, in quantum mihi possibile fuit, sum
detestatus ... Ist in Eckhart ein prinzipieller Widerspruch, so hat er ent-
weder mit diesen Worten nur geheuchelt und einen falschen Schwur geleistet
(was mit seinem ganzen Leben, mit dem, was wir aus Suso, aus Eckhart
dem Jiingern, Tauler und aus anderen wissen, im Widerspruch ist), oder
er, den man zu den hoéchsten Geistern aller Jahrhunderte rechnet, war
so schwachen Geistes, daB3 er beim besten Willen, nichts gegen Glauben und
Sitten zu lehren, der Griinder eines Systems wurde, das in seinem innersten
Wesen mit der Kirchenlehre im Widerspruch ist.

« Wir werden sehen, daB obige Sitze, mit noch mehreren anderen,
Auswiichse seiner Lehre waren, die im Widerspruch mit seinen sonst vor-
getragenen Prinzipien stehen, und Folgen seines subtilen Geistes waren, der
vielfach kein MaB zu halten wuBte und den die Verwerfungsbulle ganz
richtig mit den Worten bezeichnet : Plura voluit sapere quam oportuit et
non ad sobrietatem neque secundum mensuram fidei» (231).

« Wir werden sehen, daB die Scholastik seine Stirke, das Abweichen
von ihr seine Schwiche und vielfach der Grund seiner Irrtiimer war » (234).

Im Jahre 1886 hieB es nun unter anderem, da8 Eckhart « ein unklarer
Denker war, der sich der Consequenzen seiner Lehre bzw. seiner Ausdrucks-
weise nicht bewuBt war» (Archiv 2, 482), bei dem «eine merkwiirdige
Verwirrung und Unklarheit der Begriffe » (eb. 491), « vollige Verschwommen-
heit und Unklarheit des Denkens », « grauliche Begriffsverwirrung » (ib. 519)
herrsche : «leicht begreiflich » sei daher die Inkonsequenz seines Denkens
(eb.). Also doch ein « schwacher Geist » !

Die spitere Forschung hat, nicht zuletzt auf katholischer Seite, dieses
strenge Urteil meist abgelehnt. Man sagt, Denifle hitte selber in seinen
letzten Lebensjahren zugegeben, Meister Eckhart unterschitzt zu haben.
Die Frage ist ungemein verwickelt. Man wird gut tun, abzuwarten, bis die
begonnene Gesamtausgabe seiner Werke fertig vorliegt.

DaB Eckhart ein Sprudelgeist war, dem im Feuereifer der Aussprache
manchmal Denken und Reden durchging, das ist einmal sicher. Nur ein paar
Beispiele aus Quints Ausgabe der deutschen Predigten. Eckhart spricht
(6. Predigt, 106) : « Gotes wesen ist min leben. Ist min leben gotes wesen,
so musz daz gotes sin min sin und gotes isticheit min isticheit, noch minner
noch mér». Nun in seinem Kommentar zu Johannes (zitiert bei Quint ib.)
schreibt er ganz korrekt: « homo ... accipit totum suum esse se toto a
solo deo, objecto, sibi est esse non sibi esse sed deo esse, deo inquam ut
principio danti esse et deo ut fini, cui est et cui vivit». Ein anderes Mal
sagt er (10. Predigt, 164) : « Der mensche, der eine rehte meinunge hit,
in allen sinen werken, der anevanc der meinunge ist got und daz werk



126 Literarische Besprechungen

der meinunge, daz ist er selber (sc. got) und ist ltiter gotlichiu natfire und
endet sich in goétlicher natfire in im selber.» Ahnlich heiBt es im Buch
der gottlichen Trostung vom gerechten Menschen: «all sein Wesen,
Leben, Erkennen und Wissen und Minnen ist aus Gott und in Gott und
Gott » (korrigiert nach dem Text der Anklage). In seinem Johanneskom-
mentar aber (dhnlich im Kommentar zum Eccli.) schreibt er wieder ganz
korrekt : « Vis scire de omni actione tua interiori et exteriori, utrum sit
divina vel non, et utrum deus ipsam operetur in te, et per ipsum sit
facta : vide si finis intentionis tuae est deus. Quod si sit, actio est
divina, quia principium et finis idem : deus» (zitiert bei Quint ib.). So-
weit also steht dies fest. Daf} ihn aber zu diesen Entgleisungen gewisse
metaphysische Schiefheiten aus platonisierender Grundhaltung verleitet
haben, betrachten wir noch immer als den mildesten Vorwurf, den man
gegen ihn erheben muB (vgl. oben). Deswegen brauchte er nicht gerade
ein « schwacher Geist » zu sein. Ein Meister des Wortes wie sonst wenige
war er jedenfalls.

5. Bei alledem méchten wir aber den verdienstvollen Herausgeber nicht
iibersehen haben. Hat er doch fiir das hervorragende Werk seines groen
Mitbruders einen Rahmen geschaffen, der seiner wiirdig ist und dessen
Brauchbarkeit wesentlich erhéht. Eine knappe, sachliche und treffliche
Einfiihrung (1x-xx) bringt alles bei, was zum Verstindnis des Werkes,
seiner Entstehung, seiner Abzweckung, seines Grundgedankens und seines
Inhaltes erforderlich ist. Rez. hitte sich begniigen koénnen, einen Auszug
daraus zu bieten, wire es nicht seine Pflicht gewesen, aus eigener Fiihlung
und in personlicher Weise Stellung zu nehmen.

Dazu kommen noch sechs unentbehrliche Verzeichnisse : 1. der Arbeiten
Denifles iiber die deutsche Mystik (XXI {., bereits oben erwihnt), 2. der
abgekiirzt zitierten Literatur (XXIII ff. wichtig!); 3. der Abkiirzungen
der Nachschlage-Werke und der Zeitschriften (XXXII); 4. der Namen
(235-238) ; 5. der Sachen (238-241) ; 6. der erkldarten Stellen aus Eckhart,
Nachfolge des armen Lebens, Seuse und Tauler (241-246).

Endlich noch ein anderes. Aber da lassen wir dem Herausgeber selbst
das Wort. « Die in der Abhandlung vorkommenden Zitate und Hinweise
wurden alle, soweit ich die betreffenden Biicher auftreiben konnte, iiber-
priift (eine recht miihselige Arbeit, wie FuBBnote 1 in beweglichen Worten
geklagt wird, die aber nur in wenigen Fillen ohne Erfolg blieb). Bei einigen
idlteren Werken hatte ich die Ausgabe, die Denifle beniitzte, nicht zur
Hand. In diesen Fillen bringe ich nach den Angaben Denifles in eckigen
Klammern die Fundstelle der mir vorgelegenen Edition. Sind die zitierten
Biicher seitdem in neuer Auflage erschienen, so wird an Ort und Stelle
darauf hingewiesen. — Besondere Miihe gab ich mir in der Verifizierung
der deutschen und der spanischen Mystiker und der vielen Vergleichs-
stellen. Ich habe sie einzeln in den von Denifle gebrauchten Drucken
nachgeschlagen und sie darauf mit den kritischen Ausgaben verglichen.
StieB ich auf wesentliche Verschiedenheiten, so habe ich es angemerkt,
sonst begniigte ich mich mit der Angabe der Fundstelle. Eckharts Pre-
digten priifte ich an der handschriftlichen Uberlieferung, die Josef Quint



Literarische Besprechungen 127

1932 veroffentlicht hat. Ich hielt mich durchwegs an die Textverbesse-
rungen, die er dort vorschligt» (XX).

Somit tritt das Werk von P. Denifle in die Offentlichkeit mit einer
textkritischen Ausriistung, die es zu einem Instrument ersten Ranges fiir
das Studium der deutschen Mystik und aller katholischen Mystik machen
diirfte. Wir wollen hoffen, daB ihm die verdiente Verbreitung nicht ver-
sagt bleibt.

Freiburg. M .-St. Morard O. P.

J. Triitsch : SS. Trinitatis inhabitatio apud Theologos recentiores (Diss.
Pont. Univ. Gregorianae). — Trento, Tipografia editrice Mutilati e
Invalidi. 1949. 141 SS.

Der Verf. hat die Absicht, aus den allerneuesten Ansichten iiber das
Wesen der Einwohnung der Dreifaltigkeit sich ein mehr oder weniger
synthetisches Urteil zu bilden (15). Gibt es nicht einen gemeinsamen Punkt
fiir alle verschiedenen und entgegengesetzten Erklirungen ? Erginzen sie
sich nicht eher, als daB sie sich ausschlieBen ?

Die zwei Wege, die man in der Erklirung dieses Geheimnisses ging,
sind bekannt : Entweder ist Gott als Prinzip (Vasquez) oder als Terminus,
als Objekt (T. zitiert hier an erster Stelle nicht Thomas, sondern Suarez!),
besonders gegenwirtig. Zunichst behandelt T., im ersten Teil seiner Arbeit,
die Autoren, die den ersten Weg einschlugen. Dieser stiitzt sich nach ihm
entweder auf die Wirkursichlichkeit, oder auf die Exemplarursichlichkeit,
oder aber auf eine gewisse Quasi-Formalursichlichkeit. Da die « reine
Wirkursiachlichkeit » zur Immensitit fiihrt, sucht man mehr, eine beson-
dere Applikation der Personen : Galtier, Retailleau. Worin besteht aber
diese ? Nach T. in einer besonderen Stellung der Personen als Vor-bilder
(74/75). Damit geht man zur Exemplarursichlichkeit iiber : Joret, Chambat,
Rudloff. Von hier aus ist es nun leicht, zur quasi-formellen zu kommen,
da die Verbindung des Abbildes mit dem Vorbild eben in der Richtung
einer gewissen, nicht inneren, Formalursichlichkeit liegt: de la Taille,
Rahner. — De la Taille nennt die geschaffene Gnade « actuation créée par
Acte incréé ». Rahner sieht in dieser Aktuation die ontologische Grund-
lage der Schau, also der objektiven Gegenwart Gottes. Damit geht T. zum
zweiten Weg der Erklarung, d.h. zum zweiten Teil seiner Arbeit, iiber,
die nur als Ubersicht gedruckt ist. — Im dritten Teil versucht er nun die
beiden Wege zu vereinen. Gott ist in der Einwohnung zugleich als Prinzip
und Terminus gegenwirtig (137). Prinzip und Terminus sind nur zwei
Aspekte ein und derselben Gegenwart (135). Die Gegenwart als Prinzip
bezieht sich aber, nach ihm, nicht auf die reine Wirkursichlichkeit, auf
das Hervorbringen der Gnade, sondern auf die Verbindung dieser mit
ihrem «lebendigen Prinzip» (137).

Wie man sieht, liegt der springende Punkt fiir die sogenannte Synthese
bei de la Taille und Rahner. Wir haben aber gerade gegen diese beiden
Ansichten am meisten Schwierigkeiten. Erstens allgemein : Wie kdénnen
wir die Gegenwart durch eine Quasi-Formalursichlichkeit erklaren ? Selbst



128 Literarische Besprechungen

fiir die Schau unterscheiden wir : Gott ist nicht eigentlich gegenwirtig als
Form, sondern einzig als terminus purus. Zweitens erklirt de la Taille die
Gnade analog zur Schau. Beide Male geht es nach ihm um eine geschaffene
Aktuation durch den ungeschaffenen Akt. Als geschaffene Aktuation bei
der Schau nennt er das lumen gloriae. Dieses also entspricht nach ihm
dem ungeschaffenen Akt. Das aber kann nicht sein, denn was dem unge-
schaffenen Akt als Akt, als reiner Akt, entspricht, ist der Akt der Schau
und nicht das Prinzip dieses Aktes, das lumen. Dieses entspricht einer
bestimmten Idee Gottes und nicht der Wesenheit qua tale! Also kann
man auch die geschaffene Gnade nicht als geschaffene Aktuation des unge-
schaffenen Aktes erkliren. Drittens ist uns die Formel von Rahner zu vag :
Die ungeschaffene Gnade ist der « Anfang jener in formaler Wirkursich-
lichkeit geschehenden Mitteilung des gottlichen Seins an den geschaffenen
Geist, die ontologische Voraussetzung der visio ist.» Wie kann man im
iibrigen die ungeschaffene Gnade « Voraussetzung » nennen ?

T. will also die Gegenwart als Prinzip und die Gegenwart als Objekt
verbinden. Seine « metaphysische » Formel (nach Joret) lautet : « Ut divinae
Personae donatae sint in termino, donatae sint oportet in principio » (133).
Betrachten wir die Einwohnung nach allen Seiten hin, complexive, so
kénnen wir sicher auch von einer Gegenwart als Ursache sprechen. Stellen
wir aber die Frage genau nach dem Formalgrund der Einwohnung, und
dies unter dem Gesichtspunkt der Gegenwart, so kénnen wir nicht mehr
von « und — und », sondern einzig von einem « Entweder-Oder » sprechen.

Unverkennbar neigt T. mehr zu einer Gegenwart auf Grund der Ur-
sichlichkeit, nicht auf Grund der reinen Wirkursichlichkeit, sondern auf
Grund der Exemplaritit. Die Begriindung mutet zum mindesten fremd an :
« causa efficiens ratione sui non dat contactum, non facit unionem causa-
tarum rerum cum causa, sed potius separationem, cum det, ut res sint in
seipsis, non in Deo» (73 — wir sperren !). Die Téatigkeit begriindet nach
ihm nur auf Grund der Exemplarursache Gegenwart. Ahnlichkeit begriindet
an und fiir sich Gegenwart. DaB dies in der sinnlichen Ordnung nicht gilt,
hingt nach ihm einzig von den besonderen Bedingungen dieser Ordnung
ab (90/92).

Die allgemeinen Einfiihrungen iiber das Wesen der Gegenwart werden
von Retailleau iibernommen (32 ff.). Nirgends unterscheidet man zwischen
Gegenwart im eigentlichen und uneigentlichen Sinn. Liebe und Erkenntnis
sind, ebenso wie Ahnlichkeit und Tiatigkeit, imstande, Gegenwart zu be-
griinden. Damit wird aber die Erklirung der Gegenwart so leicht gemacht,
daB sie sich eriibrigt. _

Ferner miissen manche Sitze im Verlauf der Arbeit mit groBter Sorg-
falt aufgenommen werden. So wenn man z. B. (nach S6hngen) behauptet :
« Meritum S. Thomae minus in eo est ponendum quod participationem pla-
tonicam causalitate efficienti substiferit, sed potius, quod participationis
systema reservavit theologiae (Sperrdruck von uns!), eo ex philosophia rele-
gato, et sic theologiam inter et philosophiam claram distinctionem induxit. »

Dublin, Tallaght. H. Stirnimann O. P.



	Literarische Besprechungen

