Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Die Grenzen des Geschichtlichen
Autor: Endres, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Grenzen des Geschichtlichen

Von Dr. Jos. ENDRES C. Ss. R.

Erst verhiltnisméBig spit, sogar zuletzt, hat der Mensch sich
selbst ausdriicklich zum Gegenstand wissenschaftlich-philosophischer
Erkenntnis gemacht. Damit hat er die dem menschlichen Erkennen
tiberhaupt eigene Reihenfolge eingehalten, das in direkter Erkenntnis
zuerst beim Fernen, beim Nicht-Ich ist, und erst iiber diesen Umweg
zum Nichsten, zu sich selbst und seinem Triger kommt.

Was der Mensch von sich vor allem wissen wollte, war dasselbe,
was er von jedem Seienden wissen will : was es ist. Dabei hat man
dieses Was zuerst als Wesenswas verstanden, und dann viel spiter,
in der Existenzphilosophie, als Was des existierenden, geschichtlichen
Menschen. Er als ausgezeichnetes Seiendes wurde sowohl als Aus-
gangspunkt zur Losung der Frage nach dem Sein des Seienden wie
auch seiner selbst wegen in besonderer Weise philosophisch befragt.

Dabei muflte sich auch die Frage stellen, ob denn diesem Wollen
nach Selbst- und Seinsverstindnis das Konnen entspreche, ob der
Mensch, der sich immer schon als Seiendes wuBlte, das die Eigenschaft
des Verstehens hat, wirklich zum Ansich der Dinge und seiner selbst
kommt, auf welchem Wege und auf welche Weise das geschieht, und
wo die Grenzen des fiir ihn Willbaren liegen.

Auf diese Fragen sind nicht nur verschiedene, sondern sogar sich
widersprechende Antworten gegeben worden und daraus leitet die
Ansicht von der Geschichtlichkeit des Erkennens, ndherhin der Er-
kenntniswahrheit mit Vorliebe ihre Berechtigung ab.

1. Das Problem der Geschichtlichkeit

« Geschichtlichkeit der Erkenntniswahrheit » bedeutet nicht, jede
Einsicht, die der Mensch gewinnt, bestimme unmittelbar oder mittelbar
das Handeln und damit die Geschichte. Auch nicht : die Entdeckung



74 Die Grenzen des Geschichtlichen

und ErschlieBung des Seienden, die erkenntnismifige Aneignung der
im steten Wandel begriffenen unabgeschlossenen Welt gelinge dem
Menschen nicht auf einmal, sondern nur schrittweise, im gleichzeitigen
und aufeinanderfolgenden Zusammenarbeiten vieler, im stindigen
Auf und Ab, durch Irrtiimer hindurch und von verschiedenen Ansatz-
stellen her, wobei dann oft eine neugefundene Wahrheit mit dem
Vergessen einer schon bekannten bezahlt wird und an einer Stelle
der Wissensbau erstaunlich rasch und sicher in die Hohe steigt,
wogegen er an einer anderen kaum fiiber die Grundmauern hinaus-
zukommen scheint. Es heillt ferner nicht, dall keine Philosophie, die
beansprucht lebensnah zu sein, sich damit begniigen darf, einfach zu
wiederholen, was die Vergangenheit gedacht hat, sondern von ihrem
geschichtlichen Standort, von der Problematik ihrer Zeit aus alte
Wahrheiten neu durchdenken und neue Einsichten gewinnen muB. In
diesem Sinn sollte die Wahrheit immer geschichtlich sein. Unter der
Geschichtlichkeit der Wahrheit wird vielmehr verstanden : die Wahrheit
ist immer standpunktbedingt und standpunktbestimmt. Erkenntnis-
inhalt und Erkenntnissinn stehen nicht nur unter dem EinfluB des
Gegenstandes, sondern auch unter dem des Erkennenden. Sofern dieser
ein Einzelwesen ist, wirken Korper, Charakter, Affektleben, all das,
was man das Irrationale nennt, mitgestaltend auf den Erkenntnis-
inhalt ein. Dasselbe tun die Rasse, das Volk, der Kulturkreis, die
Gesellschaftsschicht, die religiose, politische und wirtschaftliche Einheit,
denen der Erkennende als Gemeinschaftswesen angehort. So kann es
sein, dafl etwas fiir diesen Menschen oder diese Gruppe von Menschen
wahr, fiir einen anderen oder fiir andere aber falsch ist. Die Wahrheit
ist in ihrer Giiltigkeit relativ. Sie ist geschichtlich, weil der sich um
sie bemithende Mensch geschichtlich ist und sie als solcher beeinfluf3t.
Er kann weder seine personliche Eigenart, noch die vielen in ihm
wirksamen Krifte, noch seinen geschichtlichen Standort iiberspringen
oder hinter sich lassen und in einem, von all dem gereinigten Erkennen
nach der Wahrheit suchen. Erkenntniskraft und Erkenntnisakte sind
nicht etwas, was dem individuellen Menschen aufgesetzt wire, sie
stecken in 1ihm, sind wie alles andere an ihm durch und durch
individualisiert und mit dem Merkmal des Hier und Heute versehen.
Das einzige schlechthin Gewisse in der UngewilBheit der gleitenden
Wahrheit ist das Wissen von der Geschichtlichkeit und der daraus
flieBenden Fragwiirdigkeit des menschlichen Seins und Erkennens.
Noch in einem andern Sinn wird die Wahrheit «geschichtlich »



Die Grenzen des Geschichtlichen 75

und damit «relativ» genannt. War sie es soeben, weil der sie
suchende Mensch geschichtlich ist, dann ist sie es jetzt, weil die
Geschichtlichkeit nicht nur der existentiellen, sondern auch der Wesens-
ordnung, dem Sein des Seienden eigen ist. Geschichtlichkeit wire damit
nicht nur etwas an einem bestimmten Seienden, dem Menschen etwa,
sie hiatte nicht nur ontische, sondern ontologische Bedeutung. Ist das
Sein des Seienden selbst wesentlich geschichtlich, ist es als solches
dem Wandel und Wechsel unterworfen, dann gilt das auch von der
Wahrheit des Seins (ontologische Wahrheit) und der Wahrheit iiber
das Sein (logische Wahrheit). Dann waren die in der Geschichte der
Wissenschaft mit- und nacheinander auftretenden sich widersprechenden
und trotzdem sich als wahr ausgebenden Ansichten nicht nur etwas
Tatsdchliches, das das Denken vor ernste Schwierigkeiten stellt, sondern
etwas Notwendiges, das gleichsam selbstverstindlich ist.

Zunichst bedarf der schon mehrmals erwahnte Begriff des Geschicht-
lichen noch einiger Erklirung. Geschichte ist wohl Bewegung und
Entwicklung, doch ist sie es in ausgezeichneter Weise. Darum wird
aus dem Werden als solchem das Besondere geschichtlichen Werdens
nicht verstanden. Entwicklung, Entfaltung, Ubergang vom Anlage-
zustand in den der Vollendung, Aufstieg vom Niedern zum Hoheren,
vom Unvollkommenen zum Vollkommneren gibt es auch im unter-
menschlichen Bereich. Werden ist die dem Geschopflichen iiberhaupt
eigene Weise, die seinem jeweiligen Wesen mogliche Vollkommenheit
zu erreichen. Aber Entwicklung als Geschichte ist dem Menschen
eigentiimlich. Geschichtlich ist der Mensch, sofern er, nicht in seiner
Wesensform, wohl aber in seiner Wesensvollkommenheit, in seinen
Tatigkeiten und Leistungen wird, sich wandelt: Im Erkennen, als
einem Bemiihen um die Wahrheit, im Handeln, sofern es aus dem
Erkennen folgt, das Erkannte wieder umsetzt in die Wirklichkeit und
die Naturdinge so wie das Einzel- und Zusammenleben formt.

Wesentlich fiir geschichtliches Werden ist, daB3 es nicht nur ein
zeitliches Aufeinander ist, sondern daBl das Vergangene in die Gegen-
wart hereingeholt wird und {iber sie in die Zukunft hinauswirkt, und
daB auch die Zukunft schon die Gegenwart gestaltet. In dieser geschicht-
lichen Gegenwart ist die Zeit nach Vergangenheit und Zukunft ein-
geschlossen. Der Mensch als geschichtliches Wesen lebt in voll-
kommenster Weise in der Zeit: in einer von der Vergangenheit
erfiillten, aus der Zukunft bestimmten und auf die Zukunft gerichteten
Gegenwart. Das ist allerdings nur méglich, weil der Mensch zugleich



76 Die Grenzen des Geschichtlichen

auch iiber die Zeit hinausragt. Wohl hat auch das Tier Vergangenheit
und Zukunft, aber es mobilisiert die Vergangenheit nicht iiber die
Gegenwart auf die Zukunft hin. Seine Vergangenheit ist nur gewesene,
seine Zukunft nur kommende Gegenwart. Es kann — von ganz kurzen
Strecken abgesehen — weder die eine festhalten, noch die andere
vorwegnehmen. Sein Instinkt macht es sowohl unnétig wie unmoglich,
zur Lebensfiihrung Vergangenes zu bewahren und Kommendes zu
planen. Der Mensch ist durch seine Geistnatur eines solchen geschicht-
lichen Daseins fihig. Das heiit aber mit anderen Worten : nur weil
er zugleich auch iibergeschichtlich ist, kann er ein geschichtliches
Wesen sein. Ihm ist es moglich, Vergangenes gedichtnismiBig fest-
zuhalten, es als solches zu erkennen und in die Gegenwart hinein-
zutragen, vorausschauend und planend die Zukunft schon in der
Gegenwart vorwegzunehmen. Er biegt den FluB der Zeit gleichsam
um, daB sie nicht nur von der Zukunft iiber die Gegenwart in die
Vergangenheit, sondern von der Vergangenheit iiber die Gegenwart
auch in die Zukunft flieBt. Es gelingt dem geistbegabten Menschen
das stehende Jetzt der Ewigkeit im FluBl der Zeit nachzubilden.
Nach dem Gesagten ist geschichtliche Gegenwart nichts Fertiges,
sie ist nicht abgeschlossen, sondern ist gedffnet, ist ein neuer Ansatz
fiir noch nicht Wirkliches. Geschichliches Sein, das ist, hat immer
schon eine Vergangenheit und ist in der Gegenwart noch nicht ganz.
Das ist auch fiir die Beurteilung zu beachten. Zum Verstindnis der
Gegenwart muB die Vergangenheit mit herangezogen werden, und ein
end-giiltiges Urteil kann erst gefillt werden, in der Gegenwart, die
am eigentlichen Ende steht, die nicht mehr Anlage fiir eine weitere
Entwicklung ist, wo also die Bewegung zum Stillstand gekommen ist.
Welcher der vielen Erkenntnisgehalte, die Realisierungsmoglich-
keiten sind, tatsichlich verwirklicht wird, welchen Verlauf die Ge-
schichte nimmt, das hangt weitgehend von der freien Entscheidung des
Menschen ab. Darum liBt sich der Lauf der Geschichte, die Ent-
wicklung, die der Mensch nimmt, welche Wege er einschligt, um zu
seinem Selbst zu kommen, niemals mit Sicherheit vorausberechnen.
Wo nicht die Vergangenheit als Moglichkeit in die Gegenwart hinein-
genommen und aus vorliegenden Moglichkeiten bestimmte als zu ver-
wirklichende nicht ausgewihlt werden konnen, gibt es keine Geschichte.
Weder das Tier, das nur eine Sinnes-, aber keine Sinnerkenntnis
hat, noch der reine Geist, der den Seins- und Sinngehalt eines Seienden
in einem einzigen Akt ausschopft, ist eines geschichtlichen Daseins



Die Grenzen des Geschichtlichen 77

fahig. Dieses kommt dem Menschen zu, der zwischen dem reinen
Sinnen- und dem reinen Geistwesen steht, der weder das Eine noch
das Andere, sondern das Eine sowohl wie das Andere ist, der Zeit und
Ewigkeit, Stoff und Geist, Gebundenheit und Freiheit, die Moglichkeit
einer Wesenserkenntnis und die Schwierigkeit, sie zu gewinnen, in sich
vereinigt.

2. Geschichtliche Bemiihungen um das Problem

Wo eines dieser Stiicke unterschlagen oder iibersteigert wird, ist
auch die Geschichtlichkeit gefihrdet oder nicht geniigend gewertet.
So hat z.B. der Idealismus, der die Immanenz und Spontaneitit im
menschlichen Erkennen iiberspannt, keinen Platz fiir die Geschicht-
lichkeit des Erkennens als eines die Wahrheit fortschreitend ent-
deckenden Vorgangs. Wenigstens fiir das philosophische Erkennen
gibt es nach ihm diese Geschichtlichkeit nicht mehr. Er nennt das
empirische Erkennen, das ihr unterliegt und sie feststellt, dem vor-
wissenschaftlichen Zustand angehorend, das dann durch die Philosophie
in ein System notwendiger Wahrheiten umgewandelt werde. Das gilt
auch von Hegels Idealismus, wenngleich hier die Geschichtlichkeit des
Menschen zum ersten Mal zu einer Frage philosophischer Ordnung
gemacht wird, da nach den in diesem System enthaltenen Grundsitzen
die Geschichtlichkeit des Menschen verschwinden muf3.

Ebenso wenig weill der Empirismus mit dieser etwas anzufangen.
Er kennt weder eine Auseinanderfolge noch eine Héherentwicklung,
weder einen Wert noch einen Sinn im Geschehen noch eine Norm iiber
diesem, sondern nur eine Aufeinanderfolge.

Die Geschichtlichkeit menschlicher Leistungen im Erkennen
sowohl wie im Handeln ist zu allen Zeiten mehr oder weniger bekannt
gewesen. Ausdriicklich bewuBt wurde sie aber erst im 19. Jahrhundert,
in dem viele Erfahrungswissenschaften das stindige Auf und Ab, die
Aktion und Reaktion, das Hineinwirken des Vergangenen in die Gegen-
wart, in den verschiedensten Formen und auf den verschiedensten
Wegen eindrucksvoll gezeigt haben.

Alle diese, sich der Erforschung der Geschichte hingebenden
Wissenschaften unterscheiden sich in ihrer Blickrichtung dadurch von
der Philosophie, dal} sie wissen wollen, was zu einer bestimmten Zeit
gewesen und wie es gewesen ist, wogegen die Philosophie einen iiber-
zeitlichen Standpunkt einnimmt und im Tatsichlichen und Zeitlichen



78 Die Grenzen des Geschichtlichen

das Notwendige und Uberzeitliche sucht. Jene Erfahrungswissen-
schaften haben aber nicht wenig dazu beigetragen, dal die neuere
Philosophie die iiberzeitliche, den allgemeinen Wesenheiten zugewandte
Betrachtungsweise preisgab, sich statt dessen der Zeit, der Gegenwart
und vor allem dem lebendigen, konkreten, geschichtlichen Menschen
inmitten des Seienden zukehrte. Die Wende vom Uberzeitlichen zum
Zeitlichen, vom Unendlichen zum Endlichen, vom Allgemeinen zum
Besonderen ist ein Kennzeichen  der heutigen Philosophie. Damit
grenzt diese Philosophie selbst die Moglichkeit, zu iiberzeitlich geltenden
Wahrheiten zu kommen, bedeutend ein. Zundchst legt sie sich eine
Beschrinkung auf, indem sie in dem vielfachen Stufenbau des Seienden
den eine Sonderstellung einnehmenden und eine vorziigliche Beachtung
verdienenden Menschen fast ausschlieBlich sieht, ihn wiederum nur
nach seiner existentiellen Seite betrachtet, und alles andere Sein nur
in seinem « Hin-auf-den-Menschen », nicht aber in seinem Eigensein
zu deuten sucht. Die gewonnenen Erkenntnisse werden in ihrem
Geltungswert dann nicht selten eingeschrinkt auf denjenigen, der sie
macht oder auf eine bestimmte Gruppe von Menschen.

Tatsichlich sind die Kontingenz und Individualitit des Objekts
und die Geschichtlichkeit des Subjekt Hindernisse, um zu allgemein
giiltigen Einsichten zu kommen.

Die Alten sahen vor allem die vom individuellen Gegenstand
gezogenen Grenzen. In einem etwas kiihnen Sprung setzte Plato sich
dariiber hinweg, indem er eine iiber den Einzeldingen liegende Welt
an sich seiender allgemeiner Ideen annahm, diese als eigentlichen Gegen-
stand wissenschaftlicher Erkenntnis erklirte und dem menschlichen
Verstande die Fahigkeit zuschrieb, sich in einem Akt einfacher Schau
dieser Ideen erkenntnismidfig zu bemdchtigen. Die wahre Erkenntnis
hat darum ihre Grenze da, wo das eigentlich Seiende, die Welt der
Ideen aufhdrt und wo die der konkreten Korperdinge, die Welt des
Scheins beginnt.

Auf der entgegengesetzten Seite steht der alte und neue Empirismus.
Wenn Plato das Allgemeine vollstindig von den Einzeldingen loste,
dann verbindet der Empirismus es so sehr mit diesen, daB es im
Konkreten vollstindig auf- oder untergeht. Es bleibt keine Moglichkeit,
aus Konkretem allgemein giiltige Erkenntnisse zu gewinnen. Der
Mensch mul} sich damit begniigen, Tatsachen festzustellen und die
irgendwie zwischen ihnen bestehenden Gesetze aufzufinden, die dann
aber keine wesentlich notwendige, sondern nur eine statistisch wahr-



Die Grenzen des Geschichtlichen 79

scheinliche Geltung haben. Die Grenze des wissenschaftlich Erkenn-
baren fillt zusammen mit der Grenze der Koérperwelt und dem, was
die Sinne von ihr fassen. Was dariiber hinausliegt, ist nur eine
Scheinwirklichkeit, oder wenigstens ist die Erkenntnis, die der Mensch
davon hat, eine Scheinerkenntnis.

Die allgemeinen Begriffe, so fiihrt der Nominalismus im spiten
Mittelalter aus, sind keine Briicken und keine Mittel, die uns zum
Ansich der Korperdinge und dariiber hinaus in eine Welt unkoérperlicher
Wirklichkeiten und zu abstrakten Wahrheiten fithren. Sie sind nur
Symbole fiir eine Vielheit von Dingen, ohne von diesen einen gemein-
samen Wesensgehalt zu offenbaren. Sie koénnen nichts vom Ansich
der Dinge zeigen, weil nichts von diesen in sie eingegangen ist. Es
ist nichts in sie eingegangen, weil in den Dingen kein Allgemeines,
weder in wirklicher noch potentieller Form enthalten ist, weil zwischen
den Dingen keine innere Wesenseinheit, sondern nur eine duferliche
Ahnlichkeit besteht. Diese von den Sinnen erfaBbare Ahnlichkeit ist
der sachliche Grund, warum eine Mehrheit von Dingen unter einem
begrifflichen Zeichen zu einer gewissen, das Denken erleichternden
Einheit zusammengefaBt werden kann. Mit Hilfe solcher Begriffe ist
dann auch kein Sachwissen, sondern nur ein Wortwissen zu gewinnen.
Weil dieses aber kein Richtmal fiir sachgerechtes Handeln sein kann,
tritt die geoffenbarte Glaubenswahrheit stellvertretend ein. Sie ver-
hindert, daBl der Mensch in freischweifender Freiheit ohne irgendeine
Bindung jede ihm beliebige Entscheidung erlaubterweise fillen kann.
Von dieser Einengung wird die Freiheit spiter von manchen Existenz-
philosophen befreit, wie denn die Existenzphilosophie in wesentlichen
Ansichten vom Empirismus und Nominalismus beeinfluBt ist 1. Auch
die der Existenzphilosophie eigene Hinkehr zum Konkreten und
Existentiellen ist im Nominalismus infolge seiner Abwertung der all-
gemeinen Begriffe, der Leugnung ihrer objektivrealen Giiltigkeit vor-
weggenommen. Denn erkannt wird nach ihm nur die individuelle
Wirklichkeit und diese wiederum nur nach ihrer existentiellen Seite.
Das Wesen bleibt auBerhalb der Erkenntnis, die eine bloBe Daseins-
erkenntnis und als solche kein begriffliches Erfassen, sondern ein
sinnliches Schauen ist.

1 Die zwischen neuzeitlichem Existentialismus und spitmittelalterlichem
Nominalismus bestehenden vielfachen Beziehungen deckt Jom. ELL in einem
umfangreichen, noch nicht verdffentlichten Werk iiberzeugend auf.



80 Die Grenzen des Geschichtlichen

Zwischen Platonismus und Empirismus steht vermittelnd Aristo-
teles, der die ansichseienden allgemeinen Ideen Platos zu den individuali-
sierten Wesenheiten der Einzeldinge macht, aus denen aber der
menschliche Verstand Begriffe iiberindividueller Art gewinnen und mit
ihrer Hilfe zu allgemein giiltigen Erkenntnissen kommen kénne. Gibt
es auch kein ansichseiendes Allgemeine wie Plato meint, so ist das
Konkrete, dem der Empirismus mit Recht allein ein Ansichsein
zuschreibt, doch nicht so, daB aus ihm kein allgemeiner, fiir das
individuell Reale geltender Begriff gewonnen werden koénnte. Dieser
Begriff entsteht, wenn der auf das Sein und damit auf das Wesen
der Dinge naturhaft angelegte Verstand sich der konkreten Sinnes-
gegebenheiten bemichtigt und sie bearbeitet. Wie im Individuell-
Konkreten ein anlagehaftes Allgemeines steckt und das Konkrete
mehr ist als nur Konkretes, so ist auch der Menschengeist, der als
formgebender Bestandteil eine substantielle Seins- und Wirkeinheit mit
dem Korper bildet, mehr als Korperform. Er hat dariiber hinaus-
gehende Fahigkeiten und Funktionen.

Die aristotelische Lehre eignete die Scholastik sich weitgehend
an und baute sie aus. Vor allem wurde der allgemeinste der Begriffe,
der Seinsbegriff und einige, die unmittelbar mit ihm zusammenhingen,
in seinem, nicht nur iiberindividuellen, sondern auch iiberkategorialen
Gehalt, in seinem alles Seiende begriindenden und zugleich iiber-
steigenden Charakter erkannt und die sich auf alles Seiende erstreckende
Giiltigkeit der allgemeinen Seinsgesetze nachgewiesen. In diesen all-
gemeinen Seinsgesetzen glaubte man auf Grund einer alles Seiende
durchziehenden Verwandtschaft Wahrheiten von unbegrenzter Giiltigkeit
zu haben, und sah in ihnen auch ein Mittel, auf Grund der bestehenden,
abhingigen Korperwelt die notwendige Existenz eines unkoérperlichen
unabhdngigen Geistwesens beweisen so wie iiber seine Natur giiltige
Aussagen machen zu kénnen.

Die ontologische Begriindung der Erkenntniswahrheit wird dann
von Descartes durch eine psychologische ersetzt. Descartes, der es
fiir moglich hélt, an allem zu zweifeln, was der natiirlich eingestellte
Mensch fiir sicher hilt, sieht in etwas Psychischem, namlich der Klarheit
bestimmter Begriffe und des eigenen Denkerlebens, die von keinem
Zweifel angreifbare Grundlage fiir die Sicherheit und Giiltigkeit jeder
anderen Erkenntnis.

Kant und die von ihm abhidngenden philosophischen Richtungen
untersuchen besonders das Subjekt in seiner Erkenntnistitigkeit und



Die Grenzen des Geschichtlichen 81

deuten den Beitrag, den es fiir das Zustandekommen der Erkenntnis
leistet anders als die Scholastik. Nicht darin, daB er das Subjekt titig
sein 14Bt, unterscheidet Kant sich von der mittelalterlichen Philosophie,
sondern darin, daB3 nach ihm diese Tdtigkeit das Erkennen nicht zum
Ansich der Dinge vordringen 1afBt.

Kant stellt sich die Frage : Wie sind jene allgemein giiltigen und
notwendigen Urteile méglich, die ihm in den Naturwissenschaften
und der Mathematik vorzuliegen schienen. Was sind die apriorischen
Bedingungen solcher Erkenntnisse ? Nach Kant kommen sie dadurch
zustande, dafl die Dinge sich nach jenen Bedingungen richten, die
menschliche Erkenntnis iiberhaupt erst mdglich machen. Diese Be-
dingungen sind fiir alle Menschen gleich. Aber weil der Mensch ein
endliches Wesen ist, das das Sein nicht schépferisch hervorbringen
kann, fallen jene Bedingungen mdéglicher Erkenntnis nicht zusammen
mit den Bedingungen, die das Sein ermdglichen. Nun geht Kant noch
weiter und behauptet, es sei uns nicht gegeben, festzustellen, in
welchem Verhiltnis die durch jene apriorischen Bedingungen im
Erkennen geformten Gegenstinde zu den Dingen an sich stinden.
Es 1aBt sich mit anderen Worten nicht zeigen, dall die Allgemeinheit
und Notwendigkeit unserer wissenschaftlichen synthetischen Urteile
apriori einer sachlichen Notwendigkeit und Allgemeinheit entspricht.
Der Fehler Kants liegt nicht darin, da er ein subjektives Apriori
annahm, sondern dal} er meinte, dieses subjektive Apriori wirke not-
wendig subjektivierend auf den Erkenntnisinhalt. Zwar konnte Kant
dadurch, daBB er jene Bedingungen in ein transzendentales Subjekt
verlegte, eine fiir alle Menschen bindende und verbindliche Allge-
meinheit und Notwendigkeit begriinden, aber er hat damit auch die
Wahrheit, die in der Ubereinstimmung des urteilenden Erkennens mit
dem Ansich der Dinge liegt, und ebenso wissenschaftliche Urteile mit
schlechthin allgemein giiltigem Charakter unmdéglich gemacht. Denn
jetzt kann es sein, daB Wesen mit anderen Erkenntnisbedingungen
als der Mensch sie hat, hinsichtlich des gleichen Gegenstandes ein
anderes, widersprechendes Urteil fillen miissen. So sind nach Kant
dem menschlichen Erkennen nach mehreren Seiten hin Grenzen gesetzt :
es kommt nie an das Sein heran. In der im Erkenntnisgegenstand
gegebenen Erscheinung enthiillt das Ding sich nicht, sondern es wird
durch die Erscheinung verhiillt. Sodann sind nur sinnlich wahrnehm-
bare Dinge in ihrem Erscheinungssein vom Menschen erkennbar. Alles
Ubersinnliche ist ihm auch in der Form der Erscheinung unzuginglich,

Divus Thomas



82 Die Grenzen des Geschichtlichen

da der Erscheinungsgegenstand eine Synthese ist von einem anschaulich
gegebenen Gehalt und den darauf angewandten Verstandeskategorien.
Weil dem Menschen nur eine sinnliche Anschauung von Kérperdingen
moglich ist, bleibt die {ibersinnliche Welt seinem Erkennen grund-
satzlich versperrt. Fand bei Plato das Wissen an der Sinnenwelt seine
Grenze, so liegt diese nach Kant an der Grenze des Ubersinnlichen.
Die Grenzen moglicher Erfahrung sind auch die Grenzen moglicher
Wissenschaft.

Der in Kants Erkenntnistheorie als subjektivierend gedachte
EinfluB des Subjekts muBte in noch groBerem Umfang als subjekti-
vierend verstanden werden, sobald man ein transzendentales Subjekt
nicht mehr anerkannte und an seine Stelle das allein nachweisbare
empirische setzte, wie es dann in den verschiedenen empirischen
Richtungen geschehen ist. — Auch in Heideggers Philosophie ist das
« Dasein », der existierende Mensch, fiir die logische Wahrheit unent-
behrlich. Weil Heidegger kein iibermenschliches denkendes Wesen
kennt, das ohne den Menschen und unabhdngig von ihm diese Wahrheit
begriinden kénnte, gibt es « Wahrheit nur insofern und solange Dasein
ist 1». «Das Wesen des Daseins ist fiir die Wahrheit wesentlich 2. »
Darum muB die Behauptung, es gebe ewige Wahrheiten, fiir Heidegger
solange « phantastisch » bleiben, wie nicht nachgewiesen ist, daB der
Mensch von Ewigkeit ist.

Zwischen dem anthropologischen Subjektivismus Kants und dem
individualistischen, der jedes allgemeingiiltige und damit jedes wissen-
schaftliche Erkennen unmdglich macht, liegt ein anderer, der in einem
Gruppensubjekt oder in bestimmten Typen die apriorischen Bedingungen
jeder Erkenntnis sieht. Es ist das jener, der sich vor allem auf die
Geschichtlichkeit des Menschen beruft und Kants Kritik der reinen
Vernunft durch eine Kritik der historischen Vernunft ersetzen mdéchte.

Aus der Geschichte des wissenschaftlichen Erkennens und aus der
Geschichtlichkeit des Menschen lassen sich beachtliche Griinde fiir
diese Ansicht beibringen. Was die Geschichte der Wissenschaft betrifft,
so wird mit Vorliebe auf die Entwicklung jener Wissenschaft hin-
gewiesen, der es um die Wahrheit in ihrem umfassendsten und grund-
legenden Sinne geht, der Philosophie. Vielleicht mehr als jede andre
Wissenschaft zeigt sie ein Nebeneinander nicht nur verschiedener

1 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Halle 1929, 226; vgl. 230.
2 M. HEIDEGGER, Platos Lehre von der Wahrheit, Bern 1947, 94.



Die Grenzen des Geschichtlichen 83

Ansichten dariiber, was Philosophie eigentlich ist, sondern auch sich
widersprechende Systeme. Sie weist sogar eine Gestaltenmannig-
faltigkeit von Logiken auf. Die Abweichungen und Unterschiede, die
Gegensiitze und Widerspriiche beziehen sich nicht nur auf zweitrangige
Fragen oder solche, deren Losung an Voraussetzungen hingt, die nicht
immer gegeben waren oder nicht immer gleich gut gegeben waren. Die
Widerspriiche liegen im Grundsitzlichen, sogar in solchen Wahrheiten,
die als unmittelbar einsichtig gelten. « Und jeder Vertreter der ver-
schiedenen Richtungen schaut auf den andern, wie man von der Wahr-
heit auf den Irrtum, von der Evidenz auf die Illusion blickt, jeder mit
dem unbedingten Vertrauen auf den eigenen Standpunkt und mit
der intransigenten Zuriickweisung der Kritik anderer» (Ugo Spirito).

Zwar versuchte Hegel dieser Schwierigkeit dadurch Herr zu
werden, daBl er sagte, es sei der Weltgeist, der sich durch die Philo-
sophen in ihren Systemen selbst denke. Diesem Denken sei die
dialektische Form, die Bewegung in These und Antithese, in Gegen-
sitzen und Widerspriichen wesentlich, und diese Widerspriiche hétten
die gleiche Berechtigung und Richtigkeit wie die einzelnen Phasen in
einem logischen Beweise 1.

Aber dem rein konstruktiv vorgehenden Denken Hegels begegnen
die sich nach den Tatsachen und der Geschichte richtenden Forscher
schon von vornherein mit MiBBtrauen und lehnen eine Theorie ab,
wenn sie von der Wirklichkeit nicht bestitigt wird. Selbst wer guten
Willens war, konnte nun unméglich alle in der Geschichte der
Philosophie angebotenen Erklirungen und Weltbilder als zurecht-
bestehende und giiltige Durchgangsformen des sich selbst denkenden
Weltgeistes anerkennen. Auch der historisch nicht besonders Geschulte
sah, daB trotz der von Hegel behaupteten Weiter- und Hoherent-
wicklung der Philosophie die Theorien einer fritheren Zeit in der
gleichen Form, mit den gleichen Begriindungen wiederkehrten. Wenn
das verhiltnismiBige geringe Wissen, das die alten Griechen von solchen
Gegensiitzen hatten, die Sophisten zum Relativismus und Skeptizismus
fithrte, um wieviel groBer war dann die Versuchung dazu im
19. Jahrhundert mit seinem so ausgebildeten Sinn fiir die Geschichte ?
Dilthey sprach die Uberzeugung vieler aus, wenn er schrieb, es sei
«die Relativitit von menschlicher Auffassung des Zusammenhangs der

1 G. W. HeGEL, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, heraus-
gegeben von JoH. HOFFMEISTER, 1938, 34, 42, 71.



34 Die Grenzen des Geschichtlichen

Dinge das letzte Wort der historischen Weltanschauung ». Alles Seiende
ist flieBend, nichts ist bleibend, bestindig und unbedingt!. Jede
Wabhrheit ist nur relativ giiltig, jede Philosophie ist Ausdruck ihrer
und nur ihrer Zeit 2. Wahr ist eine Erkenntnis dann, wenn sie mit
den Ansichten des Kulturkreises iibereinstimmt, dem der Erkennende
angehort. In jeder Erkenntnis steckt ein Apriori, nicht das eines
transzendentalen Subjekts, sondern ein Gruppen- oder Typenapriori.
Der Mensch ist nicht nur ein endliches Wesen, sondern ein endliches
Wesen, das auch noch geschichtlich ist. Wie soll er, der stets auf
dem Wege ist, sich wandelt und entwickelt, zu iiberzeitlichen, in allen
Phasen der Entwicklung giiltigen Erkenntnissen kommen ? Das
Ergebnis seines Denkens ist nicht nur weitgehend beeinfluBt und
festgelegt durch den Korper und seine jeweilige Verfassung, durch den
Charakter, das Gefiihlsleben, durch all das, was man unter dem Begriff
des Irrationalen zusammenfat, das Erkennen ist als vitaler Vorgang
nicht nur eingebettet in die andern Lebensiullerungen, es steht auch
noch unter der Einwirkung rassischer, volkischer und kultureller Krifte.
Dadurch wird das Erkennen aber nicht nur befruchtet und geférdert,
sondern auch gehindert, gefirbt und in seiner Giiltigkeit eingegrenzt.
K. Marx suchte nachzuweisen, daB das Materielle, die Art und Weise
wie der Mensch sich seiner in den verschiedenen Wirtschaftssystemen
bemichtigt und es verarbeitet, entscheidend sei fiir den geistigen
Bereich, fiir Religion, Kultur und Wissenschaft. Das Geistige stinde
als Uberbau in einem funktionellen Abhingigkeitsverhiltnis zum
Materiellen, dem tragenden und zeugenden Untergrund. Auch wer
einem solchen Versuch, alles von unten her zu erkliaren, nicht zustimmt,
mufl anerkennen : Jeder Mensch, der zu einer bestimmten Zeit, an
einem bestimmten Ort ins Dasein tritt, wird in eine Gemeinschaft
hineingeboren, in der feste, religidse, weltanschauliche und wissen-
schaftliche Ansichten gelten. Diese, sowie die politischen und wirt-
schaftlichen Verhiltnisse, nicht zuletzt auch die Sprache, bestimmen
Erkenntnisinhalt und Erkenntnisrichtung jedes Gemeinschaftsgliedes.
Schon bevor es selbst urteilen und beurteilen kann, iibernehmen
Verstand und Sinn Begriffe, Vorstellungsbilder, Welt- und Wert-
ansichten. So ist der einzelne, ehe er es weill und ohne daB3 er es
verhindern konnte, durch Vor-urteile belastet. All das ist Bestandteil
seines Selbst geworden, es wirkt mit, wenn er sich iiber die Um-, Mit-

1 W. DiLTHEY, Gesammelte Schriften, Leipzig 1924, V. Bd. 9.
2 Q. SPENGLER, Der Untergang des Abendlandes, Miinchen 1929, I. Bd. 55.



Die Grenzen des Geschichtlichen 85

und Uberwelt ein eigenes Urteil bilden will. Keiner kommt aus dem
Kreis seiner individuellen und sozialen Eigenart heraus. Das bedeutet
aber : keiner sieht die Dinge in ihrem Ansich, jeder sieht sie durch die
gefirbte Brille seines geschichtlichen Standorts, und diese Brille ist
in den einzelnen Gruppen, seien sie nun rassischer, vélkischer, kultureller,
wirtschaftlicher oder soziologischer Art, verschieden gefirbt. Keiner
kann mit der Brille einer andern Gruppe sehen, niemals sehen alle das
Gleiche, oder sie sehen das Gleiche niemals gleich. Nicht einmal beim
Experiment, wo es doch am leichtesten gelingen miilte, lassen sich
die unsachlichen Einfliisse ganz ausschalten. Das bedeutet wiederum :
die Wahrheit ist relativ, relativ nicht in dem Sinn, daf3 das Erkennen
den Gegenstand nur teilweise umschreitet und bruchstiickartig erfaB3t,
daB es nur zu einem erganzungsbediirftigen und erginzungsfihigen
Teilwissen kommt, sondern daB sein Wissen iiberhaupt nur Schein-
wissen, ein Nichtwissen vom Ansich der Dinge ist. Der Mensch versteht
die Dinge, wenn er sie in seinen Lebenszusammenhang richtig einzu-
ordnen weill. So wird sich dann die « Wahrheit » nicht nur vom einzel-
nen zum einzelnen oder von Gruppe zu Gruppe dndern, sie dndert sich
auch in den verschiedenen Zeitabschnitten fiir den einzelnen und fiir
die gleiche Gruppe, weil diese selbst in stindigem Wechsel begriffen sind.

Der Mensch kann sich also nicht jede beliebige Richtung geben,
er kann nicht werden, was er will, und nicht erkennen, wie er will.
Er kann sein Verlangen, das Sein der Dinge zu erkennen, nicht erfiillen.
Es gibt keine allgemeingiiltige Wahrheit, jeder sieht das Seiende immer
nur als «Kind seiner Zeit». Damit werden dem menschlichen
Erkennen durch jene geschichtlichen Wirkkrédfte enge Grenzen gezogen.
Der Wahrheitsbegriff erhélt einen andern Sinn, der Wahrheit kommt
am Ende nur noch praktische Bedeutung zu.

Nun werden, besonders unter den Existenzphilosophen Stimmen
laut, die die Geschichtlichkeit noch tiefer im Sein begriinden. Wurde
sie bis jetzt als ein Merkmal des Menschen angesehen, als eine ihm
eigene Verianderung und Entwicklung, in der und durch die das
spezifische Wesen aber unverindert erhalten bleibt, so wird jetzt die
Wirklichkeit iiberhaupt als in ihrem Kern geschichtlich seiend an-
gesehen. Das Sein des Seienden ist geschichtlich, ist Verinderung,
Werden, Zeit, ist seinem Wesen nach endlich.! Die Geschichte ist

1 Vgl. J. P. SArRTRE, L'Etre et le Néant, Paris 1947, 255, 636 ; M. HEIDEGGER,
Was ist Metaphysik, Frankfurt 1949, 36; M. MULLER, Existenzphilosophie im
geistigen Leben der Gegenwart, Heidelberg 1949, 38 ff., 104 fi.



86 Die Grenzen des Geschichtlichen

nicht nur eine ontische, sondern eine ontologische Kategorie. Nicht
nur das Denken entfaltet sich in einem dialektischen ProzeB, wie Hegel
meinte, sondern das Sein selbst. In diesen Vorgang ist dann auch die
ontologische Wahrheit hineingezogen und darum die logische ebenfalls.
Nicht nur das Erkennen der Wahrheit ist dem Wandel unterworfen,
sondern diese selbst. Sie ist nicht deshalb relativ, weil der Mensch
sie in seinem Erkenntnisakt immer in entstellender Weise firbt, sie
farbt und &dndert sich selbst, hebt im Jetzt den Inhalt auf, den sie
im vorausgehenden Augenblicke hatte. Die Gegensitze und Wider-
spriiche, die sich in den philosophischen Systemen zeigen, spiegeln
die Wirklichkeit in ihrem Innersten wieder.

Allerdings gehen nicht alle Philosophen der genannten Richtung
soweit. Es gibt auch solche, die sowohl den Historizismus, wie Dilthey
ihn vertreten hat, als auch den Rationalismus, der den geschichtlichen
Standort des Erkennenden véllig unbeachtet 1iBt, zu vermeiden suchen .
Sie anerkennen, daB es im Erkennen und Handeln eindeutig Wahres
und Falsches, Gutes und Schlechtes gibt, dall die Menschen trotz ihres
verschiedenen Standorts alle die gleiche objektive Welt erfassen kénnen.
Die objektiv gleiche Welt und das Ausgerichtetsein der Erkennenden
auf diese Welt ermoglichen es, dall alle, trotz der voneinander
abweichenden Ausdrucksmittel iiber die gleichen Dinge sprechen, da@
die Menschen der Gegenwart die Erkenntnisse der Vergangenheit auf-
greifen, beurteilen, annehmen und verwerfen kénnen. Die Wahrheit
gilt grundsitzlich als allgemein, wenngleich diese Allgemeinheit erst
im Laufe der Zeit verwirklicht wird. In diesem Sinn spricht man dann
von einer Geschichtlichkeit der Wahrheit und miBbilligt mit Recht
die immanentistische These, nach der die Wahrheit eine schon ab-
geschlossene, fertige Welt in unserm BewuBtsein ist, die zu entdecken,
die eigentliche Aufgabe der Philosophie sei.

3. Kritische Bemerkungen

a) Gerade dann, wenn der Relativist auf Grund des geschichtlichen
Befundes seine These am entschiedensten vertritt, schligt sie in ihr
Gegenteil um. Einfachhin giiltige Wahrheit muB sein. Jede Leugnung
dieses Satzes stiitzt sich auf seine Giiltigkeit, lebt von der Richtigkeit

1 Hierhin gehort z. B. MERLEAU-PoNTY, Phénoménologie de la Perception,
Paris 1945 ; Sens et Non-sens, Paris 1948.



Die Grenzen des Geschichtlichen 87

dessen, was er als falsch bezeichnet. Hier sind die Verhiltnisse
dhnlich wie bei den ersten Seinsgesetzen, die man ebenfalls anerkennt,
indem man sie leugnet.

Damit ist freilich nicht gesagt, daB der Mensch die Wahrheit hat
oder sie finden kann. Aber sein Erkennen trigt, vor allem im Urteil,
dem Hohepunkt und der eigentlichen Form menschlichen Erkennens,
die Neigung und Hinordnung zu dieser Wahrheit. Jedes ernst gemeinte
menschliche Urteil, jede darin vorgenommene Seiendsetzung von etwas
erhebt seiner Natur nach den Anspruch, absolut zu gelten. Das ist
auch dann der Fall, wenn es sich nur um kontingente Sachverhalte
handelt, und obwohl der Urteilsinhalt in einem voriibergehenden Akt,
von einem in der Zeit stehenden, geschichtlichen Wesen ausgesprochen
wird. Die Seiendsetzung im Urteil meint nicht ein vorgestelltes,
gedachtes, fiir diesen oder jenen so scheinendes Sein, sondern das
Sein, wie es in sich ist. Der Urteilende ist iiberzeugt, unter dem
EinfluB dieses Seins zu stehen, von ihm allein bestimmt die Seiend-
setzung vorzunehmen und darum das Ansich des Beurteilten zu treffen.
Jedem Seienden aber, so kontingent es immer ist, haftet irgendeine
Absolutheit an : die seiner letzten Bedingung und die, mit sich selbst
identisch zu sein. Jedes Seiende ist getragen und durchdrungen von
dem iiberkategorialen umgreifenden Sein und kann darum niemals
einer volligen Kontingenz verfallen. Reine Kontingenz ist ebenso
unmoglich und undenkbar wie das reine Nichts. Weil die Seiendsetzung
im Urteil im Sinne des Ansich verstanden sein will, das Seiende aber
notwending mit sich identisch ist, fordert diese Seiendsetzung An-
erkennung, nicht nur von diesem .oder jenem, nicht nur von allen
Menschen, sondern von jedem moglichen denkenden Wesen. Was
diesem Urteil widerspricht, kann nicht zugleich auch wahr sein.

Dieser absolute, dem Urteil wesenseigene Geltungsanspruch erweist
sich allerdings oft als unberechtigt, als falsch. Solche falschen Urteile
gibt es im vorwissenschaftlichen Erkennen und in allen Bereichen
wissenschaftlichen Forschens. Die Ursachen dafiir kénnte man auf
seiten des Gegenstandes wie auf seiten des Erkennenden vermuten.
Im Gegenstande ligen sie, wenn dieser sich dem Erkennenden nicht
nur schwer enthiillte, sondern sich auch anders zeigen kénnte, als er
wirklich ist, wenn die Gesetze, denen sein Ansichsein untersteht, jenen
widersprichen, nach denen der Mensch dieses Ansichsein denken muf.
Wem der bekannte Satz der Alten einleuchtet : jedes Seiende ist dadurch,
daB es ist, und nach MaBgabe seines Seinsgehalts auch wahr, ontologisch



88 Die Grenzen des Geschichtlichen

wahr, der sieht sofort, dal Seiendes dann niemals ein Hindernis fiir
die logische Wahrheit, die Urteilswahrheit, sein kann. Weil das
Wahrsein im ontologischen Sinn das Wahrsein im logischen Sinn
ermoglicht, weil die Offenbarkeit von Seiendem der Grund ist, warum
es vom erkennenden Menschen gesehen werden kann, und diese Offen-
barkeit jedem Seienden eignet, sofern es seiend ist, gibt es auch keinen
Seinsbereich, iiber den grundsitzlich keine logische Wahrheit zu ge-
winnen ware. Die Wirklichkeit ist nicht nur ausschnittweise rational
erfallbar, sie setzt sich nicht aus zwei Schichten zusammen, der
begrenzten rationalen und der sich um diese lagernden unbegrenzten
irrationalen, unerkennbaren Schicht, sie ist durch und durch rational.
Letztlich Seiendsetzung eines unendlichen Schépfergeistes, ist sie geist-
verwandt und kann darum durch den nachschépferischen Vollzug eines
endlichen Geistes in diesen wieder aufgenommen werden.

Auf seiten des Erkennenden ist das, was man seine Individualitit
und Geschichtlichkeit nennt, tatsichlich oft die Ursache vieler Irrtiimer.
Aber es fragt sich, ob diese notwendig entstehen miissen, ob sie auf
allen Gebieten entstehen miissen, ob Individualitit und Geschichtlich-
keit die Erkenntniswahrheit nicht nur erschweren, sondern auch ver-
kehren. So sehr der Mensch auch Individuum und einmalig ist, so
weitgehend er durch seinen geschichtlichen Standort geformt ist, er
bleibt doch Mensch, hat mit andern die Merkmale des Menschseins
gemeinsam, untersteht den Gesetzen des Menschseins. Die nach Indivi-
dualitit und Standort so verschiedenen miteinander und nacheinander
lebenden Menschen sind im Wesentlichen gleich. Sollte der Mensch
darum auf Grund seines Wesens erkenntnisméfig zu den Dingen kommen
koénnen, werden weder Individualitdt noch Geschichtlichkeit ihn grund-
satzlich daran hindern. Der Existenzphilosoph, dem es vor allem um
das Einmalige, die Ausnahme, den Sonderfall zu tun ist, versperrt sich
nur zu sehr die Aussicht fiir das Gemeinsame, die Freude am Typisieren,
die den heutigen Forscher auszeichnet, 1i3t ihn nicht mehr zum Wesent-
lichen vordringen, das alle Typen durchdringt und umschlieft. Der
einzelne weist iiber sich hinaus auf die Gruppe und die Gruppe auf die
Art, und auch die Art als endliches Sein ist nicht aus sich erklarbar
und verstehbar. Eine Philosophie, die beim Existentiellen, beim Histo-
rischen, beim Endlichen stehen bleiben will, wird sich zuletzt im
Widerspruch verfangen.

Wie schon die Erfahrung zeigt, ist der Mensch von den Grenzen
des Geschichtlichen nicht so umschlossen, daf3 er die in seinem Kreise



Die Grenzen des Geschichtlichen 89

geltenden Ansichten nicht von einem andern Standort aus priifen,
freiwillig annehmen oder verwerfen konnte. Ebensowenig ist es richtig,
dafl keine Briicke von einem Kreis zum andern fithrt. Oft sind jene,
die die Theorie der geschlossenen Kreise vertreten, am eifrigsten dabei,
fremde Kulturen, Religionen und Wissenschaftssysteme darzustellen
und zu bewerten. Ubrigens sollte man die Relativitit der wissenschaft-
lichen Erkenntniswahrheit nicht auch aus den gegeneinanderstehenden
religiésen, rechtlichen oder dsthetischen Ansichten in den verschiedenen
Zeiten und bei verschiedenen Volkern zu beweisen suchen. Nicht
alles, war hier fiir wahr gehalten wird, ist die Frucht eines logisch-
wissenschaftlichen Erkennens oder iiberhaupt eines Erkennens.

Ferner darf man nicht vergessen : sich widersprechende Ansichten
beziehen sich oft nur scheinbar auf den gleichen Gegenstand. Sie
haben nur dasselbe « Materialobjekt », die Riicksicht aber, unter der
sie dieses sehen, ist verschieden. Das ist z. B. bei der Naturwissenschaft
und Naturphilosophie der Fall. Das ist mdglich, weil nicht nur die
Welt als Ganzes, sondern auch das einzelne Seiende in der Welt
zusammengesetzt und geschichtet ist. Selbst auf ein gleiches « Formal-
objekt » sich beziehende, miteinander aber nicht vereinbare Ansichten
gehen zuweilen nur in der Form der Darstellung, nicht aber in dem
durch die Form Dargestellten auseinander.

Hinsichtlich der AuBerungen des vitalen Lebens, des Strebens
und Fiihlens, die die Objektivitit des darin eingebetteten Erkennens
beeintrichtigen sollen, ist zunichst dieses zu beachten : Das geistige
Erkennen des Menschen strebt, vor allem in der Form des Urteilens,
zu den Dingen, zum Ansich der Dinge. Nicht nur tatsichlich, sondern
wesensnotwendig will der Mensch wissen, was die Dinge sind. Er
kommt erst zur Ruhe, wenn er sie nach ihrem Sein erkannt hat. Der
geschichtliche Mensch fragt also ungeschichtlich, und die Antwort,
die ihn allein befriedigt, ist ebenso ungeschichtlich. Eine Erkenntnis,
in der er zum Sein der Dinge vorgedrungen ist, gilt fiir alle Zeiten und
fiir alle Phasen menschlicher Entwicklung. Die verschiedenen Krifte
und Fihigkeiten, die bei jeder menschlichen Téatigkeit mehr oder
weniger alle mitbeteiligt sind, koénnen nicht die Aufgabe haben, sich
gegenseitig zu hindern und zu stéren. Der Sinn einer solchen Zusammen-
arbeit ist doch vielmehr der, die einzelne Fahigkeit in ihrer spezifischen
Tatigkeit zu unterstiitzen, ihr diese zu ermdglichen und zu erleichtern.
Das scheint auch die Erfahrung zu bestdtigen. Ist ndmlich irgendein
Vermogen vom Gesamt der andern Krifte getrennt, dann erhéht



90 Die Grenzen des Geschichtlichen

sich seine spezifische Tiétigkeit nicht, sondern sie sinkt herab, wird
zuweilen sogar ganz unmoglich. Das gilt auch vom Erkennen. Es
betitigt sich in der ihm eigenen Weise und nach der ihm eigenen
Richtung, nicht obwohl, sondern weil es in Irrationales eingebettet ist,
auf ihm aufruht. Macht man sich klar, daB auch innerhalb der
menschlichen Krifte schichtenartige Verhiltnisse bestehen und der
Geist als die hochste Schicht zu gelten hat, dann miissen auch hier
die Schichtengesetze wirken. Diese sagen aber, dal das Hohere, obgleich
es schwicher ist als das Niedere, auf ihm ruht und von ihm getragen
werden muB, sich gleichwohl durchsetzt, seine Eigenart und Eigen-
gesetzlichkeit bewahrt. !

Dieser auch auf dem Erfahrungswege feststellbare Sachverhalt
sollte wenigstens zur Vorsicht mahnen.

Ohne Zweifel gibt es in Philosophie und Wissenschaft der wirk-
lichen Abweichungen und Gegensitze mehr als genug. Die Griinde
dafiir liegen weniger in der besonderen jeweiligen Situation, denn sie
treten auf allen Stufen der Entwicklung und in allen Gruppen oder
Kreisen auf. GewiB sind auf dem Gebiet der Naturwissenschaften in
fritheren Zeiten schiefe Ansichten deshalb entstanden, weil die Methoden
noch zu grob, die Instrumente noch zu unvollkommen waren oder
fehlten. Aber wie damals, so liegt auch heute noch die Ursache nicht
selten in VerstéBen gegen die Logik und im voreiligen Folgern.

Wo es sich darum handelt, die Vorginge in der Kleinwelt der
Atome erkenntnismiBig zu bewiltigen, entstehen besondere Schwierig-
keiten deshalb, weil hier andere Gesetze gelten als in der Welt der
GroBkorper, weil diese Kleinkorper gar keine eigentlichen Korper,
sondern nur Erstellungsgrund fiir Korper sind, der Mensch sie aber
trotzdem nur mit Hilfe von Begriffen fassen kann, die der Welt der
Grofkorper entnonmen sind. Werden diese Begriffe dann auch unter-
halb der Grenzen des Ganzkorpers gleichsinnig ausgesagt und so
verstanden, geben sie die Wirklichkeit nur in einer entstellenden und
verfialschenden Weise wieder. Diese Fehlerquelle durch ein hinreichend
geschmeidiges Begriffssystem zu verstopfen, ist eine ebenso dringliche
wie schwierige Aufgabe. Es wiren die in der eigentlichen Kérperwelt
gleichsinnig geltenden Begriffe im Sinne einer Verhiltnisgleichheit, also
analog, auf die Welt des kérperlichen Untergrundes anzuwenden. Damit
wire nicht nur von der iibersinnlichen, sondern auch von der « unter-

1 Vgl. N. HARTMANN, Der Aufbau der realen Welt, Berlin 1940, 545 ff.



Die Grenzen des Geschichtlichen N

sinnlichen » Welt eine analoge, das ist unvollkommene Erkenntnis zu
gewinnen. Aber es wire eine wirkliche Realerkenntnis und jedenfalls
mehr als das, was die heutige Naturwissenschaft vielfach von jener
Welt zu erkennen behauptet. Die Widerspriiche, die sich ergeben,
wenn man die dem Raum der GroBwelt entnommenen Begriffe gleich-
sinnig auf das inneratomare Geschehen anwendet, haben manche,
denen die Moglichkeit, Begriffe zu einer analogen Bedeutung umzu-
formen vielleicht unbekannt ist, zu behaupten veranlaBt: wer das
inneratomare Geschehen in einer der Korperwelt entnommenen Begriffs-
sprache zu deuten suche, gebe damit nur eine bildhafte und symbol-
hafte Darstellung von Sachverhalten, die in sich unerkennbar seien.

Nicht selten machen Vertreter der Erfahrungswissenschaften
Aussagen philosophisch-metaphysischer Art. Sie folgen dabei einem
innern Zuge, der bei jedem Menschen als einem animal metaphysicum
festzustellen ist. Aber sie arbeiten mit unzulinglichen Mitteln. Indem
sie Theorien, die auf dem Boden der Erfahrungswissenschaft richtig
sind, oder sein konnen, eine philosophische Deutung geben, machen sie
die Theorie zu einem Irrtum. Das geschieht z. B., wenn der Atomis-
mus, die Aktualititstheorie oder die Leugnung der Substanz mit einem
philosophischen Vorzeichen versehen werden. Ahnlich ist es, wenn
der Naturwissenschaftler seinen Gleichungen, mit denen er die Vorgénge
in der Korperwelt rechnerisch bewiltigt, ontologische Bedeutung
zuschreibt, wenn er meint, sie driickten das metaphysische Sein des
Korpers aus.

GroBere Schwierigkeiten als die Widerspriiche auf erfahrungs-
wissenschaftlichem Gebiet oder die gegensitzlichen philosophischen
Theorien von Erfahrungswissenschaftlern machen die miteinander
unvereinbaren Aussagen der ziinftigen Philosophen. Ihre personliche
Eigenart oder die Verhiltnisse, in denen sie leben, mégen die Auswahl
des Stoffgebietes, die besondere Sicht des Gegenstandes, den Weg,
ihn begrifflich zu erfassen, mitbestimmt haben. Aber ist man
berechtigt, daraus auch die gegensitzlichen Ergebnisse abzuleiten ?
Kann man die verschiedenen seelischen Strukturen oder « Denkformen »
der Urheber dafiir verantwortlich machen ?

Man verkennt das Wesen des Menschengeistes, wenn man jenen
Denkformen, dhnlich wie den Sinnen, einen je verschiedenen Gegenstand
zuordnet und zwischen diesen Gegenstinden uniiberschreitbare Grenzen
errichtet. Die Geschichte kennt nicht wenige Beispiele, wo ein
Philosoph seine Ansicht von Grund auf geindert hat, obwohl seine



92 Die Grenzen des Geschichtlichen

Denkform doch gleich geblieben ist. Ebensowenig lassen sich etwa
Theismus-Pantheismus, Idealismus-Materialismus usw. ganz allgemein
aus einer verschiedenen Willenshaltung, der Gut- oder Boswilligkeit
ihrer Urheber und Anhinger erklidren. Auch der jeweilige geschichtliche
Standort erkliart die Unterschiede nicht. Sind die Kreise, denen Heraklit
und Aristoteles, Thomas von Aquino und Occam, Hume und Kant,
Hegel und K. Marx angehorten, wirklich so verschieden ? Wie innerhalb
des gleichen Denktypus sich widersprechende Theorien entstanden sind,
so tauchen auf den verschiedenen Stufen der Entwicklung und Kultur
die gleichen gegensitzlichen Ansichten auf. Damit ist die Erklirung
einer Tatsache wohl hinfillig oder zweifelhaft geworden, die Tatsache
selbst aber ist nicht aus der Welt geschafft. Die Tatsache ndmlich,
daB der Mensch bei aller Neigung, zum Ansich der Dinge zu kommen,
bei dem Absolutheitsanspruch seiner Urteile tatsichlich nicht zu all-
gemein anerkannten Erkenntnissen vordringt. Die Geschichte der
Philosophie weill iiber immer wieder unternommene Versuche zu
berichten, von einer klaren Grundlage aus, frei von jedem Vorurteil
eine Lehre auszubauen, der alle zustimmen miilten, ohne daB das
Ziel erreicht, die getrennten Geister geeint worden wiren.

Wichtiger als den Ursachen der Gegensitze, des Scheiterns der
Einigungsversuche nachzugehen, ist es, darzulegen, dall der Mensch
wenigstens in bestimmten Erkenntnissen die Grenzen seiner Indivi-
dualitit und Geschichtlichkeit iiberschreiten kann, dall er Wahrheiten
entdeckt, die iiber jene Grenzen hinaus fiir jedes denkende Wesen
bindend und objektiv giiltig sind. Damit wird keineswegs gesagt, nur
hinsichtlich der im folgenden erwidhnten Wahrheiten kénne die Grenze
des Geschichtlichen iiberschritten werden. Das ist auch noch auf
anderen Gebieten und nach anderen Richtungen hin mdéglich, allerdings
nur dann, wenn die sogenannten ersten Wahrheiten, um die es hier
geht, in ihrer Geltung dem geschichtlichen Fluf3 entzogen sind.

Tiefer, umfassender, wirksamer und apriorischer als das indivi-
duelle, historische, gruppen- und typenartige Apriori ist das des
Menschengeistes selbst, der in allen seinen Erscheinungen wesentlich
der gleiche bleibt. Dieses Apriori ist das Sein, das Sein nicht in dieser
oder jener Form des Seienden, sondern das Sein, sofern es alles Seiende
seiend macht. Dieses Sein « west » in allem Seienden und hat zugleich
keine wesentliche Bindung an das Seiende, wenigstens soweit es sich
um innerweltlich Seiendes handelt. Dieses Sein ist nicht das, was ist,
sondern das, wodurch etwas ist, es ist auch nicht das, was erkannt



Die Grenzen des Geschichtlichen 93

wird, sondern das, wodurch Seiendes erkannt wird, wenngleich es
auch zum Gegenstand der Erkenntnis gemacht werden kann, wie es
in der Wissenschaft vom Sein geschieht.

Der in vieler Hinsicht begrenzte Mensch setzt in seinem urteilenden
Erkennen das Seiende nicht im ontologischen Sinn, er bringt die Dinge
im Erkennen nicht schépferisch hervor, er ist nur nachschopferisch,
er gibt einem vorgegebenen unabhingig vom Erkennen bestehenden
Gehalt eine neue Daseinsweise, indem er es erkennt. Der an einem
innerweltlich, zeitlich und begrenzt Seienden, durch seinen Einflu3
in einem kontingenten Erkenntnisakte gewonnene Seinsbegriff wird
nicht nur als objektiv, sondern trotz seines Ursprungs, trotz der Art
und Weise, wie er zustande kam, als fur jede Seinsart giiltig, als auf
jedes Seiende anwendbar erkannt. Wie jeder trotz aller individuellen
und geschichtlichen Verschiedenheit den Seinsbegriff bildet und seinen,
alle Grenzen tibersteigenden Wert erkennen kann, so leuchtet ihm
auch ein, daB die daraus geformten ersten Seinsgesetze die gleiche
Reichweite haben. Die mannigfache Verschiedenheit, die zwischen
dem Seienden besteht, ist nicht so, daBl es keine Einheit mehr bildete,
daB die Welt der Wirklichkeit in beziehungslose Stiicke auseinander
gerissen wire, wie Jaspers meint. Das Sein ist es, das im eigentlichen
Sinn alle Arten des Seienden aufbaut, durchdringt und umspannt.
Darum gelten auch iiberall die Seinsgesetze, wenn auch nicht im
gleichen, so doch im eigentlichen Sinn.

Weder Korperzustand noch Charakter, weder Denktypus noch
Affekt, weder volkische Eigenart noch Kulturkreis konnen den Verstand
so beeinflussen, dal}3 er als eine ihm einsichtige Wahrheit ausspricht :
das Sein ist, sofern es Sein ist, Nichtsein. Jedem leuchtet sodann
ein : nicht weil er es ist, nicht weil er so ist, mul3 er denken : Sein ist
nicht Nichtsein, sondern weil das in sich so ist, muf3 er so denken.
Weil es immer so ist, muBl er es auch immer denken, miissen alle es
denken. Kein Fortschritt in der Wissenschaft, kein tieferes Eindringen
in irgend ein Seiendes nach seinem arteigenen Gehalt wird jene Einsicht
als falsch erweisen konnen.

Wie kann der konkret und geschichtlich eingegrenzte Mensch ein
Seiendes, in dem Sein in der begrenzten Form eines bestimmten Was
erscheint, unter der unbegrenzten Riicksicht des Seins erkennen ?
In der Sinneserkenntnis wird nur Raumzeitliches unter der Riicksicht
der Raumzeitlichkeit, des konkreten Hier und Heute erfaBt. Das
Konkrete wird in seinem rdumlichen Nebeneinander oder seinem



94 Die Grenzen des Geschichtlichen

zeitlichen Nacheinander ohne das es innerlich zusammenhaltende
Band erkannt. Bis zum Innen, zum Was vorzudringen, ist dem Sinn
nicht gegeben. Sodann erfaBt der Sinn das AuBere nur, sofern er dieser
Sinn ist, er sieht das Gegebene nur unter der Riicksicht seines
Sinnseins. Ferner erkennt ein reines Sinnenwesen das sich ihm
bietende AuBere der Dinge nicht, wie es in sich ist, sondern soweit
und wie es in die Welt des betreffenden Sinnenwesens hineingehort.
Das Ansich wird unter der Riicksicht des Fiirmich erkannt, es wird
im Erkennen subjektiviert. Das Apriori des Sinnenwesens ist sub-
jektivierend. Dieses Apriori ist die Raumzeitlichkeit des Sinnes, seine
Gebundenheit an den Stoff, die ihn nur Raumzeitliches als Raum-
zeitliches und dieses wieder nur durch die Farbe seiner spezifischen
Sinnesart erkennen lif3t.

Im Unterschied davon ist die geistige Erkenntniskraft innerlich
frei von Stoff und Trieb. Das ist aber nicht absolute Leere, wie
Heidegger meint, sondern besondere Erfiilltheit: Aktualitit, die die
Materie, die stirkste Form der Potentialitit, ausschlieBt. Kraft dieses
Freiseins kann der Geist erkennen, was der Gegenstand ist. Selbst
durch Materie nicht veriuBerlicht, kann er in das Innere sowohl des
in der Materie verdufBerlichten wie jedes anderen Seienden eindringen.
Wo erkannt wird, was ein Seiendes ist, wird Sein erkannt, sofern es
in der Form und nach dem Male eines bestimmten Wasgehaltes ver-
wirklicht ist. Oder, der Wasgehalt wird auf dem Hintergrund des
Seins gesehen. Wo Seiendes als Sein erkannt wird, da wird es in
seinem Kern, in seinem Wesen erkannt, und Wesenserkenntnis ist
nur moglich, wenn der Erkennende weder auf ein individuelles, noch
auf ein bestimmtes allgemeines kategoriales, noch auf kategoriales
Sein tiiberhaupt, sondern auf das Sein schlechthin festgelegt ist.

Das Gesagte gilt auch vom Menschen-geist. Auch wenn er die
Dinge im Erkennen nicht erschafft und nicht auf diesem Wege erfihrt,
was sie sind, so ist es ihm doch auf Grund seines Apriori moglich, ihr
Inneres zu erschlieBen. Die Bedingungen, die es mdglich machen,
daB ihm im Erkennen Seiendes erscheint, sind so, da3 in der Erscheinung
das Seiende in seinem Ansich offenbar wird. Das dem Menschengeist
als solchem eigene Apriori ist stirker als das seiner Individualitit und
Geschichtlichkeit. Es ist diesem vorgingig, behauptet sich gegen es
und stellt es in seinen Dienst.

Der Menschen-geist als sinngebundener und innerweltlicher Geist
erfaBt das Sein zunichst als Wesenheit des materiellen Dings. Und



Die Grenzen des Geschichtlichen 95

zwar erkennt er weder diese Wesenheit noch das Sein iiberhaupt
gleichsam von Angesicht zu Angesicht, er erkennt nicht unmittelbar,
sondern mit Hilfe der zu ihm geleiteten Sinneseindriicke. Diese werden
vom Verstand als seiend erkannt, in ihm wird das dem sinnlichen Gehalt
innewohnende, aber unbewuf3te Sein bewullt. Das geschieht im Urteil.
Dieses sagt von einem Einzelnen, daB es ist, es schreibt ihm Sein zu,
nicht einfachhin, sondern in einer durch eine Washeit (Pridikat)
eingeschrinkten Weise. Aber, indem das Einzelne als so seiend gesetzt
wird, geht es ein in den umfassenderen Zusammenhang des Seins,
dessen bestimmte Ausgliederung es ist.

Ein erkennendes Wesen, das Seiendes als Sein erfaft, mull zu
objektiv giiltigen und darum zu allgemein bindenden Erkenntnissen
kommen. Das gilt auch vom Menschen und zwar von jedem Menschen.
Um zu zeigen, dal der Mensch nur als « Kind seiner Zeit » das Seiende
erkennen kénne, weist man auf das Unvermdgen eines « Primitiven »
hin, die Welt unserer Kultur und Technik im Einzelnen oder im Ganzen
zu verstehen. Weil er dieser Welt nicht angehére, finde er zu ihr auch
keinen Zugang.

GewiBl wird der Kulturlose oder der einem ganz anderen Kreise
Angehérende die Erzeugnisse unserer Kultur und Technik als solche
nicht verstehen. Er weill entweder iiberhaupt nichts damit anzufangen,
oder er deutet sie von seinem unzulinglichen Standpunkt aus véllig
falsch. Daraus ergibt sich ohne Zweifel die Bedeutung des geschicht-
lichen Standorts fiir das Erkennen. Aber diese Bedeutung hat ihre
Grenzen. Sie decken sich mit denen des Dinges, sofern es ein
Erzeugnis der Kultur und Technik ist. Kein Erzeugnis dieser Art geht
aber darin auf, einer bestimmten Welt der Kultur und Technik
anzugehoren, wie denn keine Kulturwelt nur Kulturwelt ist. Als solche
ist sie zwar auf die sie hervorbringenden Menschen bezogen, sie ist
ihre Welt. Aber sie ist kein Ansich, sie ist etwas an ansich seienden
Korpern oder anderen Substanzen, das der schaffende Mensch an diesen
hervorgebracht hat. Triger und Voraussetzung dieser akzidentellen
Verinderungen und Verbindungen sind die Natursubstanzen. «Fiir
den Menschen » kann die Welt nur sein, weil sie erst ein Ansich ist,
und der Mensch dieses Ansich sowie die darin waltenden Gesetze
erkennt und anerkennt, d. h. sich ihnen unterordnet. Sofern die Dinge
dann durch den Menschen verindert und zu einem Fiir-ihn, zu
Kulturgebilden geworden sind, kénnen sie freilich nur von ihrem
Schopfer und von den mit dessen Erkennen, Fiithlen und Werten



96 Die Grenzen des Geschichtlichen

vertrauten Menschen verstanden werden. Als Seiendes, als Substanzen,
Korper usw. kénnen sie aber auch von jedem anderen erkannt werden.
Von dem betreffenden kulturellen oder technischen Wert her gesehen,
mag eine solche Erkenntnis sehr diirftig sein und vielleicht nichts
bedeuten, vom Sein aus betrachtet ist sie aber die wesentlichere. Die
allen Menschen eigene Moglichkeit, Seiendes unter dieser Riicksicht
zu betrachten, verbietet es, einen Seinsbereich ausschlieBlich einem
Erkenntnissubjekt bestimmter geschichtlicher Prigung zuzuordnen .

Ein Wesen, das das Innere des Aul3eren, das iiberindividuelle Was
des Individuellen und dieses wiederum auf dem unbegrenzten Hinter-
grund des Seins erfaB3t, ist selbst iiber das Hier und Heute, iiber Raum
und Zeit irgendwie hinaus. Es bewegt sich erkenntnismafig nicht
nur in einem bestimmten Teil der Welt, es erkennt nicht nur, was
fiir einen bestimmten Standort oder von einem bestimmten Standpunkt
aus giiltig ist. Ein solches Wesen bewegt sich iiberall, wo Sein als
Seiendes erscheint, es sucht d7e Wahrheit, kann sie auch finden, und
diese Wahrheit allgemein ist auch seine personliche Wahrheit. Der
Mensch 1iBt sich also mit der Kategorie des Geschichtlichen nicht
erschopfend beschreiben. Wie es kein Kontingentes gibt, das nicht
irgendwie iiber sich hinausragte und mit dem Absoluten verbunden
ist, wie es kein Individuelles gibt, das nicht von iiberindividuellen
Strukturen durchzogen wire, so gibt es auch kein geschichtliches Wesen,
das nicht auch iibergeschichtlich wéare und wirkte. Mit Vorliebe wendet
man sich heute der Kontingenz des Kontingenten zu. Damit bleibt
man aber, auch bei der verstandesmiBigen Betrachtung der Dinge,
auf der Stufe der Sinneserkenntnis stehen. Denn nur diese erfalt
unmittelbar die Kontingenz. Auch wo man das Was des existerenden,
geschichtlichen Menschen entdecken will, geht man in dhnlicher Weise
vor. Eine Grenze fiir eine begrifflich geformte Wesenserkenntnis bietet
das Einzelding als solches. Dieses kann vom Menschen wohl ver-

1 Es ist noch zu wenig bekannt, daB L. LEvy-BrunLr, der bekannte franzd-
sische Philosoph und Soziologe, der in mehreren, in alle Kultursprachen der Welt
iibersetzten Werken die These vom « pria- oder alogischen Denken » der Primitiven
verfocht, diese These gegen Ende seines Lebens formell widerrufen hat. Die in
den letzten 13 Monaten seines Lebens in 11 Notizbiichlein (Carnets) von LEvy-
BruHL niedergelegten und 1949 von dem Ethnologen LEENHARDT herausgegebenen
Gedanken und Uberlegungen zeigen deutlich, daB Kenner der Primitiven die
Theorie vom prilogischen Denken immer schon abgelehnt haben und daB ihre
Kritik LEvy-BRUHL viel zu schaffen machte. Nach dem Urteil der Ethnologen
denken jene Primitiven logisch und begrifflich genau wie wir.



Die Grenzen des Geschichtlichen 97

standesmdBig, aber nicht nach seinem individuellen Wesen erkannt
werden. Eine Wesenserkenntnis gibt es nur vom Allgemeinen, aber
nicht von jedem. In vielen Fillen mul der Mensch sich mit einer
empirischen Allgemeinerkenntnis zufrieden geben, so z.B. bei den
systematischen Arten. Diese Grenzen griinden nicht in einem noch
unvollkommenen Zustand der Forschung, sondern im Wesen des
Menschen selbst.

Auf die Verflochtenheit des Erkennens in die anderen Lebens-
tatigkeiten, auf die Verbindung des Geistes mit dem Korper, auf die
Bedeutung der dem Urteilen und Werten vorausgehenden «Befind-
lichkeit » hingewiesen zu haben, ist ein Verdienst der Lebensphilosophie
im Allgemeinen und der Existenzphilosophie im Besonderen. Das zu
tun, war notwendig gegen eine Philosophie, die den Menschen seinem
Sein und Erkennen nach dem reinen Geiste gleichzusetzen suchte.
Ebenso hat die Existenzphilosophie mit Recht hervorgehoben, von
welcher Bedeutung fiir die Frage nach dem Sein des Seienden die
Antwort auf die Frage nach dem Sein des Menschen ist.

Aber es ist nicht so, als habe die Stimmung den Primat vor dem
Erkennen und als ob dieses nur ein Modus des Gestimmtseins sei.
Stimmungen werden gedndert durch Gegenstimmungen, diese aber
werden gesteuert und auch hervorgerufen durch Verstand und Willen.
Durch seinen Geist kann der Mensch Herr seiner Stimmung werden,
der gleiche Geist sichert die Identitit des Ich im FluB der Stimmungen,
und nicht ihnen, sondern dem Geist 6ffnet sich das Sein. Er erkennt
die Unzuldnglichkeit jeder kontingenten Wirklichkeit, und dadurch
kann im Gefiihlsbereich eine Bewegung hervorgerufen werden, die
Jaspers das «Scheitern » nennt.

Greifen wir nun die Frage wieder auf, wo denn eigentlich die
Griinde fiir die widersprechenden Ansichten der Philosophen auch in
Grundanliegen ihrer Wissenschaft zu suchen seien. Wenn der Seins-
begriff die dargelegte Rolle wirklich hat, wenn er so leicht zu
gewinnen und die aus ihm gebildeten Gesetze in ihrer absoluten
Giiltigkeit so leicht einzusehen sind, dann sind jene Gegensitze vollends
unverstandlich.

Hier wie in anderen Fillen sind vorwissenschaftliche und wissen-
schaftliche Einstellung voneinander zu unterscheiden. Was dem vor-
wissenschaftlichen Erkennen selbst-verstindlich scheint, ist gerade
deshalb, weil es aus sich selbst zu verstehen ist, weil es alles andere
begriindend aus nichts anderem mehr begriindet werden kann, wissen-

Divus Thomas 7



98 Die Grenzen des Geschichtlichen

schaftlich schwer zu behandeln. Hier 148t sich nichts mehr beweisen,
sondern nur noch aufweisen.

Was zunichst das Sein betrifft, so darf man jenes, in dem und
durch das der Verstand das Seiende sieht, nicht mit dem verwechseln,
was die Metaphysik untersucht. Zwar fallen beide materiell zusammen,
aber das im Sein sich naturhaft bewegende Erkennen ist sich der
Eigenart dieses Seinsbegriffs, seiner Immanenz und Transzendenz,
seines analogen Charakters nicht bewuBt. All das erschlieBt sich erst
der wissenschaftlichen Untersuchung. Hier stellen sich hinsichtlich der
Gewinnung und Tragweite dieses Seinsbegriffs Schwierigkeiten, die
dem vorwissenschaftlichen Denken verborgen bleiben. Man darf sie
nicht einfach als unberechtigt beiseite schieben. Aber, und hier liegt
ein Hauptgrund fiir das Auseinandergehen der Ansichten, sie diirfen
auch nicht gegen die Einsichten des vorwissenschaftlichen natiirlichen
Denkens gelost werden. Gewil ist das Konto des sogenannten gesunden
Menschenverstandes mit Irrtiimern sehr belastet, und die Wissenschaft
versiumt es nicht, geziemend darauf hinzuweisen. Aber wo es um
Erkenntnisse geht, die er auf Grund seines Wesens als facultas entis
gewinnt, wo es sich um Einsichten handelt, die in den ersten Seins-
gesetzen einen Ausdruck finden, ist der Verstand unfehlbar. Wire
er es nicht, dann kénnte keine wissenschaftliche Erkenntnis Fehler
vermeiden, denn es ist weder ein andrer Verstand mit dem diese
Erkenntnis gewonnen wird, noch wird der Verstand durch wissen-
schaftliche Methoden in seiner Struktur und in der Art seiner Betitigung
geindert. Die wissenschaftliche Uberlegung kann nur Sinn, Umfang
und Grund der absoluten Giiltigkeit jener Ur- und Ersteinsichten
ausdriicklich zum BewuBtsein bringen, sie kann sie nicht durch andere
ersetzen. Sie sind nicht durch Ergebnisse der Wissenschaft, sondern
die wissenschaftlichen Ergebnisse sind an ihnen zu priifen. Damit
wire auch die Antwort auf eine naheliegende Frage gegeben : Gibt
es einen iibergeordneten Standpunkt, von dem aus die verschiedenen
philosophischen Lehren, berechtigterweise gepriift, anerkannt oder
verworfen werden kénnen ?

Eine solche Priifung zeigt, da} diese sich widersprechenden Systeme
nicht auf der allgemeinsten und einleuchtendsten Erkenntnis aufbauen,
iiber die hinaus und hinter die zuriick nicht gegangen werden kann.
Sie gehen aus von einer weniger allgemeinen, die dann als allgemeinste
bezeichnet wird. Dann stimmt aber der Grundplan nicht, auf dem
man das Gebdude der Philosophie errichtet, es kann so nicht alles



Die Grenzen des Geschichtlichen 99

wirklich be-griindet werden. Solche Ausgangspunkte, die am Sein
gepriift sich als falsch erweisen, gibt es viele: Sein ist Gedachtsein,
Substanz ist Materie, Wirklichkeit ist Werden, iiber die Sinnesgegeben-
heiten kommt das Erkennen nicht hinaus usw. Oft stehen ideell sich
entgegengesetzte Systeme zeitlich neben- oder nacheinander. Hat ein
System versucht, von einem bestimmten Seienden her das Gesamt
der Wirklichkeit zu deuten so, daB die Einseitigkeit mehr und mehr
offenbar wird, dann setzt man am entgegengesetzten Seienden an,
und endet in einer dhnlichen Einseitigkeit wie vorher. Diesem Gesetz
ist nicht nur die Geschichte des Wissens, sondern die menschliche
Geschichte tiberhaupt weitgehend unterworfen.

b) Was die Geschichtlichkeit des Seins betrifft, so sind dariiber
nicht allzuviele Worte zu verlieren. Sofern das Sein nicht {iber oder
auBer einem Seienden «ist », sondern als das « Wodurch » des Seienden
immer nur in diesem und mit diesen ist, in ihm « west », ist es auch
vom Seienden abhingig. Das ist freilich nicht das endliche oder gar
das zeitliche Seiende. Sofern das Sein das « Wodurch » eines zeitlich
Seienden ist, ist es zwar mit diesem in der Zeit, aber von sich aus ist
es vollig indifferent dagegen, in einem solch Zeitlichseienden zu sein.
Vor allem ist es selbst nicht Werden oder Zeit. Gerade weil es das
nicht ist, macht es das Werden méglich. Nicht das Sein des Seienden
andert sich im Werden, sondern das Sosein des Seienden. Anderte
sich auch das Sein schlechthin, dann gibe es keine Veranderung. Diese
ist ja kein absoluter Wandel, sondern Wandel an einem Etwas, das
ist, das in der Verdanderung durchhilt. Sowohl das sich Verindernde
wie das Verinderte ¢sf. In jeder Verdnderung hdlt das Sein durch
und macht dadurch, das in der Verinderung auch enthaltene teilweise
Nichtsein erst moglich. Dariiber hinaus gibt es noch Verinderungen,
in denen auch das spezifische Sosein bleibt, Verdnderungen, die an
diesem geschehen, ohne es anzugreifen. So ist der Mensch als geschicht-
liches Wesen einem stiandigen Wandel und Wechsel unterworfen, aber
in jedem Augenblick und in jeder Phase der Entwicklung ist sein
Wesen als unverdnderliches Ganze wirklich. Der Mensch andert sich,
er wird etwas anderes, aber er bleibt zugleich das, was er ist.
Verinderung allgemein, in der ein Seiendes etwas verliert, was es hat,
und etwas bekommt, was es nicht hat, ist nur méglich, wenn das,
wodurch es seiend ist, nicht in die Verinderung hineingezogen wird.
Und eine unwesentliche Verinderung ist nur denkbar, wenn das Wesen



100 Die Grenzen des Geschichtlichen

bleibt. Es ist kein Seiendes ohne Sein, und kein sich verinderndes
Seiende ohne beharrendes Sein. Durch die Verdinderung kann ein
Seiendes mehr oder weniger teilnehmen am Sein, das Sein selbst kennt
dagegen kein mehr oder weniger. Geschichtlich kann man darum das
Sein in einem eingeschrinkten Sinne nennen: Sofern das Seiende,
dessen « Wodurch » (id quo) es ist, geschichtlich ist. Das Sein bedarf
zwar des Seienden, aber es bedarf nicht notwendig des geschichtlich
Seienden. In der Form des Geschichtlichen zu erscheinen, ist ihm
ganz dulerlich. Wo es tatsichlich als Geschichtliches erscheint, ist
es in einem gewissen Sinne dann auch geschichtlich. Das geschichtlich
Seiende kann dagegen nur geschichtlich sein, wenn das Sein selbst
schlechthin ungeschichtlich ist. Ware das Sein des geschichtlich
Seienden auch einfachhin geschichtlich, dann ergdbe sich die reinste
Kontingenz. Diese aber ist ebenso undenkbar und in sich widerspruchs-
voll wie das reine Nichts. DaB ein Seiendes vom Sein mehr oder
weniger in sich aufnehmen, mehr oder weniger an ihm teilhaben kann,
ist eine Voraussetzung fiir seine Geschichtlichkeit, und eine Voraus-
setzung fiir das Wachsen der sich um dieses Seiende bemiihenden
Erkenntnis. LaBt man das Sein selbst geschichtlich sein, dann hebt
man auch die Geschichte auf, weil es keine Kontinuitit mehr gibt.
Ohne diese ist aber die Geschichte nicht zu denken. An die Stelle des
Zusammenhangs trite das Gegenteil, die vollige Zusammenhanglosigkeit.
Noch aus einem andern Grunde hérte die Geschichte auf. Zu dieser
gehort auch notwendig die freie Entscheidung des Menschen. Freiheit
aber ist nur moglich auf dem Untergrund der Bindung. Diese schwindet
jedoch, wenn das Sein sich selbst auflost, wie es geschihe, wenn es als
solches geschichtlich wire. DaB} eine logische Wahrheit unméglich ist,
wie die ontologisch durch die Geschichtlichkeit des Seins zerstért
wird, bedarf keiner weiteren Darlegung.

Auch jene, die einen Weg zwischen Relativismus und Rationalismus
zu gehen suchen, sind beiden mehr verhaftet, als sie meinen. Das
zeigt sich z. B. wenn sie sagen, die Erkenntnis transzendenter Dinge
sei nur moglich, wenn der Mensch von diesen einen Vorentwurf in
sich habe, oder wenn sie behaupten, der einzige Sinn, den das Sein
fiir uns haben koénne, sei: Sein fiir den Menschen zu sein. Das
Existierende fiele hier zusammen mit den Erscheinungen, die es
offenbaren. Das Sein in sich, das reale Sein, gilt als unerkennbar fiir
den Menschen. Immanenz und Transzendenz schlieBen sich aus. In
dem MaBe, wie das Erkennen sich ein Ansichsein verinnerlicht, hebe es



Die Grenzen des Geschichtlichen 101

das Ansich des Realen auf!. In Wirklichkeit aber ist die erkenntnis-
maBige Besitzergreifung und Verinnerlichung des Gegenstandes nicht
physisch, sondern intentional. Thre Eigenart besteht gerade darin,
daB der Gegenstand in seinem Ansich nicht angetastet, daB er als
anderer behauptet wird.

1 Vgl. A. DoNDEYNE, Les problémes philosophiques soulevés dans 1I’Ency-
clique « Humani Generis», Revue philosophique de Louvain, Aolit 1951, 308 ff.



	Die Grenzen des Geschichtlichen

