
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Die Grenzen des Geschichtlichen

Autor: Endres, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grenzen des Geschichtlichen

Von Dr. Jos. ENDRES C. Ss. R.

Erst verhältnismäßig spät, sogar zuletzt, hat der Mensch sich
selbst ausdrücklich zum Gegenstand wissenschaftlich-philosophischer
Erkenntnis gemacht. Damit hat er die dem menschlichen Erkennen

überhaupt eigene Reihenfolge eingehalten, das in direkter Erkenntnis
zuerst beim Fernen, beim Nicht-Ich ist, und erst über diesen Umweg
zum Nächsten, zu sich selbst und seinem Träger kommt.

Was der Mensch von sich vor allem wissen wollte, war dasselbe,

was er von jedem Seienden wissen will : was es ist. Dabei hat man
dieses Was zuerst als Wesenswas verstanden, und dann viel später,
in der Existenzphilosophie, als Was des existierenden, geschichtlichen
Menschen. Er als ausgezeichnetes Seiendes wurde sowohl als

Ausgangspunkt zur Lösung der Frage nach dem Sein des Seienden wie
auch seiner selbst wegen in besonderer Weise philosophisch befragt.

Dabei mußte sich auch die Frage stellen, ob denn diesem Wollen
nach Selbst- und Seinsverständnis das Können entspreche, ob der

Mensch, der sich immer schon als Seiendes wußte, das die Eigenschaft
des Verstehens hat, wirklich zum Ansich der Dinge und seiner selbst

kommt, auf welchem Wege und auf welche Weise das geschieht, und

wo die Grenzen des für ihn Wißbaren liegen.
Auf diese Fragen sind nicht nur verschiedene, sondern sogar sich

widersprechende Antworten gegeben worden und daraus leitet die
Ansicht von der Geschichtlichkeit des Erkennens, näherhin der
Erkenntniswahrheit mit Vorliebe ihre Berechtigung ab.

1. Das Problem der Geschichtlichkeit

« Geschichtlichkeit der Erkenntniswahrheit » bedeutet nicht, jede
Einsicht, die der Mensch gewinnt, bestimme unmittelbar oder mittelbar
das Handeln und damit die Geschichte. Auch nicht : die Entdeckung



74 Die Grenzen des Geschichtlichen

und Erschließung des Seienden, die erkenntnismäßige Aneignung der
im steten Wandel begriffenen unabgeschlossenen Welt gelinge dem
Menschen nicht auf einmal, sondern nur schrittweise, im gleichzeitigen
und aufeinanderfolgenden Zusammenarbeiten vieler, im ständigen
Auf und Ab, durch Irrtümer hindurch und von verschiedenen Ansatzstellen

her, wobei dann oft eine neugefundene Wahrheit mit dem

Vergessen einer schon bekannten bezahlt wird und an einer Stelle
der Wissensbau erstaunlich rasch und sicher in die Höhe steigt,
wogegen er an einer anderen kaum über die Grundmauern
hinauszukommen scheint. Es heißt ferner nicht, daß keine Philosophie, die

beansprucht lebensnah zu sein, sich damit begnügen darf, einfach zu
wiederholen, was die Vergangenheit gedacht hat, sondern von ihrem
geschichtlichen Standort, von der Problematik ihrer Zeit aus alte
Wahrheiten neu durchdenken und neue Einsichten gewinnen muß. In
diesem Sinn sollte die Wahrheit immer geschichtlich sein. Unter der

Geschichtlichkeit der Wahrheit wird vielmehr verstanden : die Wahrheit
ist immer standpunktbedingt und standpunktbestimmt. Erkenntnisinhalt

und Erkenntnissinn stehen nicht nur unter dem Einfluß des

Gegenstandes, sondern auch unter dem des Erkennenden. Sofern dieser

ein Einzelwesen ist, wirken Körper, Charakter, Affektleben, all das,

was man das Irrationale nennt, mitgestaltend auf den Erkenntnisinhalt

ein. Dasselbe tun die Rasse, das Volk, der Kulturkreis, die

Gesellschaftsschicht, die religiöse, politische und wirtschaftliche Einheit,
denen der Erkennende als Gemeinschaftswesen angehört. So kann es

sein, daß etwas für diesen Menschen oder diese Gruppe von Menschen

wahr, für einen anderen oder für andere aber falsch ist. Die Wahrheit
ist in ihrer Gültigkeit relativ. Sie ist geschichtlich, weil der sich um
sie bemühende Mensch geschichtlich ist und sie als solcher beeinflußt.
Er kann weder seine persönliche Eigenart, noch die vielen in ihm
wirksamen Kräfte, noch seinen geschichtlichen Standort überspringen
oder hinter sich lassen und in einem, von all dem gereinigten Erkennen
nach der Wahrheit suchen. Erkenntniskraft und Erkenntnisakte sind
nicht etwas, was dem individuellen Menschen aufgesetzt wäre, sie

stecken in ihm, sind wie alles andere an ihm durch und durch
individualisiert und mit dem Merkmal des Hier und Heute versehen.

Das einzige schlechthin Gewisse in der Ungewißheit der gleitenden
Wahrheit ist das Wissen von der Geschichtlichkeit und der daraus

fließenden Fragwürdigkeit des menschlichen Seins und Erkennens.
Noch in einem andern Sinn wird die Wahrheit « geschichtlich »



Die Grenzen des Geschichtlichen 75

und damit « relativ » genannt. War sie es soeben, weil der sie

suchende Mensch geschichtlieh ist, dann ist sie es jetzt, weil die
Geschichtlichkeit nicht nur der existentiellen, sondern auch der
Wesensordnung, dem Sein des Seienden eigen ist. Geschichtlichkeit wäre damit
nicht nur etwas an einem bestimmten Seienden, dem Menschen etwa,
sie hätte nicht nur ontische, sondern ontologische Bedeutung. Ist das

Sein des Seienden selbst wesentlich geschichtlich, ist es als solches

dem Wandel und Wechsel unterworfen, dann gilt das auch von der
Wahrheit des Seins (ontologische Wahrheit) und der Wahrheit über
das Sein (logische Wahrheit). Dann wären die in der Geschichte der
Wissenschaft mit- und nacheinander auftretenden sich widersprechenden
und trotzdem sich als wahr ausgebenden Ansichten nicht nur etwas
Tatsächliches, das das Denken vor ernste Schwierigkeiten stellt, sondern
etwas Notwendiges, das gleichsam selbstverständlich ist.

Zunächst bedarf der schon mehrmals erwähnte Begriff des Geschichtlichen

noch einiger Erklärung. Geschichte ist wohl Bewegung und

Entwicklung, doch ist sie es in ausgezeichneter Weise. Darum wird
aus dem Werden als solchem das Besondere geschichtlichen Werdens
nicht verstanden. Entwicklung, Entfaltung, Übergang vom
Anlagezustand in den der Vollendung, Aufstieg vom Niedern zum Höheren,
vom Unvollkommenen zum Vollkommneren gibt es auch im
untermenschlichen Bereich. Werden ist die dem Geschöpfliehen überhaupt
eigene Weise, die seinem jeweiligen Wesen mögliche Vollkommenheit
zu erreichen. Aber Entwicklung als Geschichte ist dem Menschen

eigentümlich. Geschichtlich ist der Mensch, sofern er, nicht in seiner

Wesensform, wohl aber in seiner WesensVollkommenheit, in seinen

Tätigkeiten und Leistungen wird, sich wandelt : Im Erkennen, als

einem Bemühen um die Wahrheit, im Handeln, sofern es aus dem
Erkennen folgt, das Erkannte wieder umsetzt in die Wirklichkeit und
die Naturdinge so wie das Einzel- und Zusammenleben formt.

Wesentlich für geschichtliches Werden ist, daß es nicht nur ein
zeitliches Aufeinander ist, sondern daß das Vergangene in die Gegenwart

hereingeholt wird und über sie in die Zukunft hinauswirkt, und
daß auch die Zukunft schon die Gegenwart gestaltet. In dieser geschichtlichen

Gegenwart ist die Zeit nach Vergangenheit und Zukunft
eingeschlossen. Der Mensch als geschichtliches Wesen lebt in
vollkommenster Weise in der Zeit : in einer von der Vergangenheit
erfüllten, aus der Zukunft bestimmten und auf die Zukunft gerichteten
Gegenwart. Das ist allerdings nur möglich, weil der Mensch zugleich



76 Die Grenzen des Geschichtlichen

auch über die Zeit hinausragt. Wohl hat auch das Tier Vergangenheit
und Zukunft, aber es mobilisiert die Vergangenheit nicht über die

Gegenwart auf die Zukunft hin. Seine Vergangenheit ist nur gewesene,
seine Zukunft nur kommende Gegenwart. Es kann — von ganz kurzen
Strecken abgesehen — weder die eine festhalten, noch die andere

vorwegnehmen. Sein Instinkt macht es sowohl unnötig wie unmöglich,
zur Lebensführung Vergangenes zu bewahren und Kommendes zu
planen. Der Mensch ist durch seine Geistnatur eines solchen geschichtlichen

Daseins fähig. Das heißt aber mit anderen Worten : nur weil
er zugleich auch übergeschichtlich ist, kann er ein geschichtliches
Wesen sein. Ihm ist es möglich, Vergangenes gedächtnismäßig
festzuhalten, es als solches zu erkennen und in die Gegenwart
hineinzutragen, vorausschauend und planend die Zukunft schon in der

Gegenwart vorwegzunehmen. Er biegt den Fluß der Zeit gleichsam

um, daß sie nicht nur von der Zukunft über die Gegenwart in die

Vergangenheit, sondern von der Vergangenheit über die Gegenwart
auch in die Zukunft fließt. Es gelingt dem geistbegabten Menschen

das stehende Jetzt der Ewigkeit im Fluß der Zeit nachzubilden.
Nach dem Gesagten ist geschichtliche Gegenwart nichts Fertiges,

sie ist nicht abgeschlossen, sondern ist geöffnet, ist ein neuer Ansatz
für noch nicht Wirkliches. Geschichliches Sein, das ist, hat immer
schon eine Vergangenheit und ist in der Gegenwart noch nicht ganz.
Das ist auch für die Beurteilung zu beachten. Zum Verständnis der

Gegenwart muß die Vergangenheit mit herangezogen werden, und ein

end-gültiges Urteil kann erst gefällt werden, in der Gegenwart, die

am eigentlichen Ende steht, die nicht mehr Anlage für eine weitere

Entwicklung ist, wo also die Bewegung zum Stillstand gekommen ist.
Welcher der vielen Erkenntnisgehalte, die Realisierungsmöglichkeiten

sind, tatsächlich verwirklicht wird, welchen Verlauf die
Geschichte nimmt, das hängt weitgehend von der freien Entscheidung des

Menschen ab. Darum läßt sich der Lauf der Geschichte, die

Entwicklung, die der Mensch nimmt, welche Wege er einschlägt, um zu
seinem Selbst zu kommen, niemals mit Sicherheit vorausberechnen.

Wo nicht die Vergangenheit als Möglichkeit in die Gegenwart
hineingenommen und aus vorliegenden Möglichkeiten bestimmte als zu
verwirklichende nicht ausgewählt werden können, gibt es keine Geschichte.

Weder das Tier, das nur eine Sinnes-, aber keine Sinnerkenntnis
hat, noch der reine Geist, der den Seins- und Sinngehalt eines Seienden

in einem einzigen Akt ausschöpft, ist eines geschichtlichen Daseins



Die Grenzen des Geschichtlichen 77

fähig. Dieses kommt dem Menschen zu, der zwischen dem reinen
Sinnen- und dem reinen Geistwesen steht, der weder das Eine noch
das Andere, sondern das Eine sowohl wie das Andere ist, der Zeit und

Ewigkeit, Stoff und Geist, Gebundenheit und Freiheit, die Möglichkeit
einer Wesenserkenntnis und die Schwierigkeit, sie zu gewinnen, in sich

vereinigt.

2. Geschichtliche Bemühungen um das Problem

Wo eines dieser Stücke unterschlagen oder übersteigert wird, ist
auch die Geschichtlichkeit gefährdet oder nicht genügend gewertet.
So hat z. B. der Idealismus, der die Immanenz und Spontaneität im
menschlichen Erkennen überspannt, keinen Platz für die Geschichtlichkeit

des Erkennens als eines die Wahrheit fortschreitend
entdeckenden Vorgangs. Wenigstens für das philosophische Erkennen

gibt es nach ihm diese Geschichtlichkeit nicht mehr. Er nennt das

empirische Erkennen, das ihr unterliegt und sie feststellt, dem
vorwissenschaftlichen Zustand angehörend, das dann durch die Philosophie
in ein System notwendiger Wahrheiten umgewandelt werde. Das gilt
auch von Hegels Idealismus, wenngleich hier die Geschichtlichkeit des

Menschen zum ersten Mal zu einer Frage philosophischer Ordnung
gemacht wird, da nach den in diesem System enthaltenen Grundsätzen
die Geschichtlichkeit des Menschen verschwinden muß.

Ebenso wenig weiß der Empirismus mit dieser etwas anzufangen.
Er kennt weder eine Auseinanderfolge noch eine Höherentwicklung,
weder einen Wert noch einen Sinn im Geschehen noch eine Norm über
diesem, sondern nur eine Aufeinanderfolge.

Die Geschichtlichkeit menschlicher Leistungen im Erkennen
sowohl wie im Handeln ist zu allen Zeiten mehr oder weniger bekannt

gewesen. Ausdrücklich bewußt wurde sie aber erst im 19. Jahrhundert,
in dem viele Erfahrungswissenschaften das ständige Auf und Ab, die

Aktion und Reaktion, das Hineinwirken des Vergangenen in die Gegenwart,

in den verschiedensten Formen und auf den verschiedensten

Wegen eindrucksvoll gezeigt haben.

Alle diese, sich der Erforschung der Geschichte hingebenden
Wissenschaften unterscheiden sich in ihrer Blickrichtung dadurch von
der Philosophie, daß sie wissen wollen, was zu einer bestimmten Zeit

gewesen und wie es gewesen ist, wogegen die Philosophie einen
überzeitlichen Standpunkt einnimmt und im Tatsächlichen und Zeitlichen



78 Die Grenzen des Geschichtlichen

das Notwendige und Überzeitliche sucht. Jene Erfahrungswissenschaften

haben aber nicht wenig dazu beigetragen, daß die neuere
Philosophie die überzeitliche, den allgemeinen Wesenheiten zugewandte
Betrachtungsweise preisgab, sich statt dessen der Zeit, der Gegenwart
und vor allem dem lebendigen, konkreten, geschichtlichen Menschen

inmitten des Seienden zukehrte. Die Wende vom Überzeitlichen zum
Zeitlichen, vom Unendlichen zum Endlichen, vom Allgemeinen zum
Besonderen ist ein Kennzeichen der heutigen Philosophie. Damit
grenzt diese Philosophie selbst die Möglichkeit, zu überzeitlich geltenden
Wahrheiten zu kommen, bedeutend ein. Zunächst legt sie sich eine

Beschränkung auf, indem sie in dem vielfachen Stufenbau des Seienden

den eine Sonderstellung einnehmenden und eine vorzügliche Beachtung
verdienenden Menschen fast ausschließlich sieht, ihn wiederum nur
nach seiner existentiellen Seite betrachtet, und alles andere Sein nur
in seinem « Hin-auf-den-Menschen », nicht aber in seinem Eigensein
zu deuten sucht. Die gewonnenen Erkenntnisse werden in ihrem

Geltungswert dann nicht selten eingeschränkt auf denjenigen, der sie

macht oder auf eine bestimmte Gruppe von Menschen.

Tatsächlich sind die Kontingenz und Individualität des Objekts
und die Geschichtlichkeit des Subjekt Hindernisse, um zu allgemein
gültigen Einsichten zu kommen.

Die Alten sahen vor allem die vom individuellen Gegenstand

gezogenen Grenzen. In einem etwas kühnen Sprung setzte Plato sich
darüber hinweg, indem er eine über den Einzeldingen liegende Welt
an sich seiender allgemeiner Ideen annahm, diese als eigentlichen Gegenstand

wissenschaftlicher Erkenntnis erklärte und dem menschlichen
Verstände die Fähigkeit zuschrieb, sich in einem Akt einfacher Schau
dieser Ideen erkenntnismäßig zu bemächtigen. Die wahre Erkenntnis
hat darum ihre Grenze da, wo das eigentlich Seiende, die Welt der
Ideen aufhört und wo die der konkreten Körperdinge, die Welt des

Scheins beginnt.
Auf der entgegengesetzten Seite steht der alte und neue Empirismus.

Wenn Plato das Allgemeine vollständig von den Einzeldingen löste,
dann verbindet der Empirismus es so sehr mit diesen, daß es im
Konkreten vollständig auf- oder untergeht. Es bleibt keine Möglichkeit,
aus Konkretem allgemein gültige Erkenntnisse zu gewinnen. Der
Mensch muß sich damit begnügen, Tatsachen festzustellen und die

irgendwie zwischen ihnen bestehenden Gesetze aufzufinden, die dann
aber keine wesentlich notwendige, sondern nur eine statistisch wahr-



Die Grenzen des Geschichtlichen 79

scheinliche Geltung haben. Die Grenze des wissenschaftlich Erkennbaren

fällt zusammen mit der Grenze der Körperwelt und dem, was
die Sinne von ihr fassen. Was darüber hinausliegt, ist nur eine

ScheinWirklichkeit, oder wenigstens ist die Erkenntnis, die der Mensch

davon hat, eine Scheinerkenntnis.
Die allgemeinen Begriffe, so führt der Nominalismus im späten

Mittelalter aus, sind keine Brücken und keine Mittel, die uns zum
Ansich der Körperdinge und darüber hinaus in eine Welt unkörperlicher
Wirklichkeiten und zu abstrakten Wahrheiten führen. Sie sind nur
Symbole für eine Vielheit von Dingen, ohne von diesen einen gemeinsamen

Wesensgehalt zu offenbaren. Sie können nichts vom Ansich
der Dinge zeigen, weil nichts von diesen in sie eingegangen ist. Es
ist nichts in sie eingegangen, weil in den Dingen kein Allgemeines,
weder in wirklicher noch potentieller Form enthalten ist, weil zwischen
den Dingen keine innere Wesenseinheit, sondern nur eine äußerliche
Ähnlichkeit besteht. Diese von den Sinnen erfaßbare Ähnlichkeit ist
der sachliche Grund, warum eine Mehrheit von Dingen unter einem

begrifflichen Zeichen zu einer gewissen, das Denken erleichternden
Einheit zusammengefaßt werden kann. Mit Hilfe solcher Begriffe ist
dann auch kein Sachwissen, sondern nur ein Wortwissen zu gewinnen.
Weil dieses aber kein Richtmaß für sachgerechtes Handeln sein kann,
tritt die geoffenbarte Glaubenswahrheit stellvertretend ein. Sie

verhindert, daß der Mensch in freischweifender Freiheit ohne irgendeine
Bindung jede ihm beliebige Entscheidung erlaubterweise fällen kann.
Von dieser Einengung wird die Freiheit später von manchen
Existenzphilosophen befreit, wie denn die Existenzphilosophie in wesentlichen
Ansichten vom Empirismus und Nominalismus beeinflußt ist1. Auch
die der Existenzphilosophie eigene Hinkehr zum Konkreten und
Existentiellen ist im Nominalismus infolge seiner Abwertung der
allgemeinen Begriffe, der Leugnung ihrer objektivrealen Gültigkeit
vorweggenommen. Denn erkannt wird nach ihm nur die individuelle
Wirklichkeit und diese wiederum nur nach ihrer existentiellen Seite.

Das Wesen bleibt außerhalb der Erkenntnis, die eine bloße
Daseinserkenntnis und als solche kein begriffliches Erfassen, sondern ein
sinnliches Schauen ist.

1 Die zwischen neuzeitlichem Existentialismus und spätmittelalterlichem
Nominalismus bestehenden vielfachen Beziehungen deckt Joh. Ell in einem
umfangreichen, noch nicht veröffentlichten Werk überzeugend auf.



80 Die Grenzen des Geschichtlichen

Zwischen Piatonismus und Empirismus steht vermittelnd Aristoteles,

der die ansichseienden allgemeinen Ideen Piatos zu den individualisierten

Wesenheiten der Einzeldinge macht, aus denen aber der
menschliche Verstand Begriffe überindividueller Art gewinnen und mit
ihrer Hilfe zu allgemein gültigen Erkenntnissen kommen könne. Gibt
es auch kein ansichseiendes Allgemeine wie Plato meint, so ist das

Konkrete, dem der Empirismus mit Recht allein ein Ansichsein
zuschreibt, doch nicht so, daß aus ihm kein allgemeiner, für das

individuell Reale geltender Begriff gewonnen werden könnte. Dieser

Begriff entsteht, wenn der auf das Sein und damit auf das Wesen
der Dinge naturhaft angelegte Verstand sich der konkreten
Sinnesgegebenheiten bemächtigt und sie bearbeitet. Wie im Individuell-
Konkreten ein anlagehaftes Allgemeines steckt und das Konkrete
mehr ist als nur Konkretes, so ist auch der Menschengeist, der als

formgebender Bestandteil eine substantielle Seins- und Wirkeinheit mit
dem Körper bildet, mehr als Körperform. Er hat darüber
hinausgehende Fähigkeiten und Funktionen.

Die aristotelische Lehre eignete die Scholastik sich weitgehend
an und baute sie aus. Vor allem wurde der allgemeinste der Begriffe,
der Seinsbegriff und einige, die unmittelbar mit ihm zusammenhängen,
in seinem, nicht nur überindividuellen, sondern auch überkategorialen
Gehalt, in seinem alles Seiende begründenden und zugleich
übersteigenden Charakter erkannt und die sich auf alles Seiende erstreckende

Gültigkeit der allgemeinen Seinsgesetze nachgewiesen. In diesen

allgemeinen Seinsgesetzen glaubte man auf Grund einer alles Seiende

durchziehenden Verwandtschaft Wahrheiten von unbegrenzter Gültigkeit
zu haben, und sah in ihnen auch ein Mittel, auf Grund der bestehenden,

abhängigen Körperwelt die notwendige Existenz eines unkörperlichen
unabhängigen Geistwesens beweisen so wie über seine Natur gültige
Aussagen machen zu können.

Die ontologische Begründung der Erkenntniswahrheit wird dann

von Descartes durch eine psychologische ersetzt. Descartes, der es

für möglich hält, an allem zu zweifeln, was der natürlich eingestellte
Mensch für sicher hält, sieht in etwas Psychischem, nämlich der Klarheit
bestimmter Begriffe und des eigenen Denkerlebens, die von keinem
Zweifel angreifbare Grundlage für die Sicherheit und Gültigkeit jeder
anderen Erkenntnis.

Kant und die von ihm abhängenden philosophischen Richtungen
untersuchen besonders das Subjekt in seiner Erkenntnistätigkeit und



Die Grenzen des Geschichtlichen 81

deuten den Beitrag, den es für das Zustandekommen der Erkenntnis
leistet anders als die Scholastik. Nicht darin, daß er das Subjekt tätig
sein läßt, unterscheidet Kant sich von der mittelalterlichen Philosophie,
sondern darin, daß nach ihm diese Tätigkeit das Erkennen nicht zum
Ansich der Dinge vordringen läßt.

Kant stellt sich die Frage : Wie sind jene allgemein gültigen und
notwendigen Urteile möglich, die ihm in den Naturwissenschaften
und der Mathematik vorzuliegen schienen. Was sind die apriorischen
Bedingungen solcher Erkenntnisse Nach Kant kommen sie dadurch
zustande, daß die Dinge sich nach jenen Bedingungen richten, die

menschliche Erkenntnis überhaupt erst möglich machen. Diese

Bedingungen sind für alle Menschen gleich. Aber weil der Mensch ein
endliches Wesen ist, das das Sein nicht schöpferisch hervorbringen
kann, fallen jene Bedingungen möglicher Erkenntnis nicht zusammen
mit den Bedingungen, die das Sein ermöglichen. Nun geht Kant noch
weiter und behauptet, es sei uns nicht gegeben, festzustellen, in
welchem Verhältnis die durch jene apriorischen Bedingungen im
Erkennen geformten Gegenstände zu den Dingen an sich ständen.
Es läßt sich mit anderen Worten nicht zeigen, daß die Allgemeinheit
und Notwendigkeit unserer wissenschaftlichen synthetischen Urteile
apriori einer sachlichen Notwendigkeit und Allgemeinheit entspricht.
Der Fehler Kants liegt nicht darin, daß er ein subjektives Apriori
annahm, sondern daß er meinte, dieses subjektive Apriori wirke
notwendig subjektivierend auf den Erkenntnisinhalt. Zwar konnte Kant
dadurch, daß er jene Bedingungen in ein transzendentales Subjekt
verlegte, eine für alle Menschen bindende und verbindliche
Allgemeinheit und Notwendigkeit begründen, aber er hat damit auch die

Wahrheit, die in der Übereinstimmung des urteilenden Erkennens mit
dem Ansich der Dinge liegt, und ebenso wissenschaftliche Urteile mit
schlechthin allgemein gültigem Charakter unmöglich gemacht. Denn

jetzt kann es sein, daß Wesen mit anderen Erkenntnisbedingungen
als der Mensch sie hat, hinsichtlich des gleichen Gegenstandes ein
anderes, widersprechendes Urteil fällen müssen. So sind nach Kant
dem menschlichen Erkennen nach mehreren Seiten hin Grenzen gesetzt :

es kommt nie an das Sein heran. In der im Erkenntnisgegenstand
gegebenen Erscheinung enthüllt das Ding sich nicht, sondern es wird
durch die Erscheinung verhüllt. Sodann sind nur sinnlich wahrnehmbare

Dinge in ihrem Erscheinungssein vom Menschen erkennbar. Alles
Übersinnliche ist ihm auch in der Form der Erscheinung unzugänglich,

Divus Thomas



82 Die Grenzen des Geschichtlichen

da der Erscheinungsgegenstand eine Synthese ist von einem anschaulich

gegebenen Gehalt und den darauf angewandten Verstandeskategorien.
Weil dem Menschen nur eine sinnliche Anschauung von Körperdingen
möglich ist, bleibt die übersinnliche Welt seinem Erkennen
grundsätzlich versperrt. Fand bei Plato das Wissen an der Sinnenweit seine

Grenze, so liegt diese nach Kant an der Grenze des Übersinnlichen.
Die Grenzen möglicher Erfahrung sind auch die Grenzen möglicher
Wissenschaft.

Der in Kants Erkenntnistheorie als subjektivierend gedachte
Einfluß des Subjekts mußte in noch größerem Umfang als subjektivierend

verstanden werden, sobald man ein transzendentales Subjekt
nicht mehr anerkannte und an seine Stelle das allein nachweisbare

empirische setzte, wie es dann in den verschiedenen empirischen
Richtungen geschehen ist. — Auch in Heideggers Philosophie ist das

« Dasein », der existierende Mensch, für die logische Wahrheit
unentbehrlich. Weil Heidegger kein übermenschliches denkendes Wesen

kennt, das ohne den Menschen und unabhängig von ihm diese Wahrheit
begründen könnte, gibt es « Wahrheit nur insofern und solange Dasein

ist1 ». « Das Wesen des Daseins ist für die Wahrheit wesentlich 2. »

Darum muß die Behauptung, es gebe ewige Wahrheiten, für Heidegger
solange « phantastisch » bleiben, wie nicht nachgewiesen ist, daß der
Mensch von Ewigkeit ist.

Zwischen dem anthropologischen Subjektivismus Kants und dem

individualistischen, der jedes allgemeingültige und damit jedes
wissenschaftliche Erkennen unmöglich macht, liegt ein anderer, der in einem

Gruppensubjekt oder in bestimmten Typen die apriorischen Bedingungen
jeder Erkenntnis sieht. Es ist das jener, der sich vor allem auf die
Geschichtlichkeit des Menschen beruft und Kants Kritik der reinen
Vernunft durch eine Kritik der historischen Vernunft ersetzen möchte.

Aus der Geschichte des wissenschaftlichen Erkennens und aus der
Geschichtlichkeit des Menschen lassen sich beachtliche Gründe für
diese Ansicht beibringen. Was die Geschichte der Wissenschaft betrifft,
so wird mit Vorliebe auf die Entwicklung jener Wissenschaft
hingewiesen, der es um die Wahrheit in ihrem umfassendsten und
grundlegenden Sinne geht, der Philosophie. Vielleicht mehr als jede andre
Wissenschaft zeigt sie ein Nebeneinander nicht nur verschiedener

1 M. Heidegger, Sein und Zeit, Halle 1929, 226 ; vgl. 230.
2 M. Heidegger, Piatos Lehre von der Wahrheit, Bern 1947, 94.



Die Grenzen des Geschichtlichen 83

Ansichten darüber, was Philosophie eigentlich ist, sondern auch sich

widersprechende Systeme. Sie weist sogar eine Gestaltenmannigfaltigkeit

von Logiken auf. Die Abweichungen und Unterschiede, die

Gegensätze und Widersprüche beziehen sich nicht nur auf zweitrangige
Fragen oder solche, deren Lösung an Voraussetzungen hängt, die nicht
immer gegeben waren oder nicht immer gleich gut gegeben waren. Die
Widersprüche liegen im Grundsätzlichen, sogar in solchen Wahrheiten,
die als unmittelbar einsichtig gelten. « Und jeder Vertreter der
verschiedenen Richtungen schaut auf den andern, wie man von der Wahrheit

auf den Irrtum, von der Evidenz auf die Illusion blickt, jeder mit
dem unbedingten Vertrauen auf den eigenen Standpunkt und mit
der intransigenten Zurückweisung der Kritik anderer» (Ugo Spirito).

Zwar versuchte Hegel dieser Schwierigkeit dadurch Herr zu
werden, daß er sagte, es sei der Weltgeist, der sich durch die

Philosophen in ihren Systemen selbst denke. Diesem Denken sei die
dialektische Form, die Bewegung in These und Antithese, in Gegensätzen

und Widersprüchen wesentlich, und diese Widersprüche hätten
die gleiche Berechtigung und Richtigkeit wie die einzelnen Phasen in
einem logischen Beweise L

Aber dem rein konstruktiv vorgehenden Denken Plegels begegnen
die sich nach den Tatsachen und der Geschichte richtenden Forscher
schon von vornherein mit Mißtrauen und lehnen eine Theorie ab,

wenn sie von der Wirklichkeit nicht bestätigt wird. Selbst wer guten
Willens war, konnte nun unmöglich alle in der Geschichte der

Philosophie angebotenen Erklärungen und Weltbilder als zurecht-
bestehende und gültige Durchgangsformen des sich selbst denkenden

Weltgeistes anerkennen. Auch der historisch nicht besonders Geschulte

sah, daß trotz der von Hegel behaupteten Weiter- und Höherentwicklung

der Philosophie die Theorien einer früheren Zeit in der

gleichen Form, mit den gleichen Begründungen wiederkehrten. Wenn
das verhältnismäßige geringe Wissen, das die alten Griechen von solchen

Gegensätzen hatten, die Sophisten zum Relativismus und Skeptizismus
führte, um wieviel größer war dann die Versuchung dazu im
19. Jahrhundert mit seinem so ausgebildeten Sinn für die Geschichte

Dilthey sprach die Überzeugung vieler aus, wenn er schrieb, es sei

« die Relativität von menschlicher Auffassung des Zusammenhangs der

1 G. W. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie,
herausgegeben von Joh. Hoffmeister, 1938, 34, 42, 71.



84 Die Grenzen des Geschichtlichen

Dinge das letzte Wort der historischen Weltanschauung ». Alles Seiende

ist fließend, nichts ist bleibend, beständig und unbedingt1. Jede
Wahrheit ist nur relativ gültig, jede Philosophie ist Ausdruck ihrer
und nur ihrer Zeit 2. Wahr ist eine Erkenntnis dann, wenn sie mit
den Ansichten des Kulturkreises übereinstimmt, dem der Erkennende
angehört. In jeder Erkenntnis steckt ein Apriori, nicht das eines

transzendentalen Subjekts, sondern ein Gruppen- oder Typenapriori.
Der Mensch ist nicht nur ein endliches Wesen, sondern ein endliches
Wesen, das auch noch geschichtlich ist. Wie soll er, der stets auf
dem Wege ist, sich wandelt und entwickelt, zu überzeitlichen, in allen
Phasen der Entwicklung gültigen Erkenntnissen kommen Das

Ergebnis seines Denkens ist nicht nur weitgehend beeinflußt und
festgelegt durch den Körper und seine jeweilige Verfassung, durch den

Charakter, das Gefühlsleben, durch all das, was man unter dem Begriff
des Irrationalen zusammenfaßt, das Erkennen ist als vitaler Vorgang
nicht nur eingebettet in die andern Lebensäußerungen, es steht auch
noch unter der Einwirkung rassischer, völkischer und kultureller Kräfte.
Dadurch wird das Erkennen aber nicht nur befruchtet und gefördert,
sondern auch gehindert, gefärbt und in seiner Gültigkeit eingegrenzt.
K. Marx suchte nachzuweisen, daß das Materielle, die Art und Weise
wie der Mensch sich seiner in den verschiedenen Wirtschaftssystemen
bemächtigt und es verarbeitet, entscheidend sei für den geistigen
Bereich, für Religion, Kultur und Wissenschaft. Das Geistige stände
als Überbau in einem funktionellen Abhängigkeitsverhältnis zum
Materiellen, dem tragenden und zeugenden Untergrund. Auch wer
einem solchen Versuch, alles von unten her zu erklären, nicht zustimmt,
muß anerkennen : Jeder Mensch, der zu einer bestimmten Zeit, an
einem bestimmten Ort ins Dasein tritt, wird in eine Gemeinschaft

hineingeboren, in der feste, religiöse, weltanschauliche und
wissenschaftliche Ansichten gelten. Diese, sowie die politischen und
wirtschaftlichen Verhältnisse, nicht zuletzt auch die Sprache, bestimmen
Erkenntnisinhalt und Erkenntnisrichtung jedes Gemeinschaftsgliedes.
Schon bevor es selbst urteilen und beurteilen kann, übernehmen
Verstand und Sinn Begriffe, Vorstellungsbilder, Welt- und
Wertansichten. So ist der einzelne, ehe er es weiß und ohne daß er es

verhindern könnte, durch Vor-urteile belastet. All das ist Bestandteil
seines Selbst geworden, es wirkt mit, wenn er sich über die Um-, Mit-

1 W. Dilthey, Gesammelte Schriften, Leipzig 1924, V. Bd. 9.
2 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes, München 1929, I. Bd. 55.



Die Grenzen des Geschichtlichen 85

und Überwelt ein eigenes Urteil bilden will. Keiner kommt aus dem
Kreis seiner individuellen und sozialen Eigenart heraus. Das bedeutet
aber : keiner sieht die Dinge in ihrem Ansich, jeder sieht sie durch die

gefärbte Brille seines geschichtlichen Standorts, und diese Brille ist
in den einzelnen Gruppen, seien sie nun rassischer, völkischer, kultureller,
wirtschaftlicher oder soziologischer Art, verschieden gefärbt. Keiner
kann mit der Brille einer andern Gruppe sehen, niemals sehen alle das

Gleiche, oder sie sehen das Gleiche niemals gleich. Nicht einmal beim

Experiment, wo es doch am leichtesten gelingen müßte, lassen sich
die unsachlichen Einflüsse ganz ausschalten. Das bedeutet wiederum :

die Wahrheit ist relativ, relativ nicht in dem Sinn, daß das Erkennen
den Gegenstand nur teilweise umschreitet und bruchstückartig erfaßt,
daß es nur zu einem ergänzungsbedürftigen und ergänzungsfähigen
Teilwissen kommt, sondern daß sein Wissen überhaupt nur Scheinwissen,

ein Nichtwissen vom Ansich der Dinge ist. Der Mensch versteht
die Dinge, wenn er sie in seinen Lebenszusammenhang richtig
einzuordnen weiß. So wird sich dann die « Wahrheit » nicht nur vom einzelnen

zum einzelnen oder von Gruppe zu Gruppe ändern, sie ändert sich
auch in den verschiedenen Zeitabschnitten für den einzelnen und für
die gleiche Gruppe, weil diese selbst in ständigem Wechsel begriffen sind.

Der Mensch kann sich also nicht jede beliebige Richtung geben,

er kann nicht werden, was er will, und nicht erkennen, wie er will.
Er kann sein Verlangen, das Sein der Dinge zu erkennen, nicht erfüllen.
Es gibt keine allgemeingültige Wahrheit, jeder sieht das Seiende immer
nur als « Kind seiner Zeit ». Damit werden dem menschlichen
Erkennen durch jene geschichtlichen Wirkkräfte enge Grenzen gezogen.
Der Wahrheitsbegriff erhält einen andern Sinn, der Wahrheit kommt
am Ende nur noch praktische Bedeutung zu.

Nun werden, besonders unter den Existenzphilosophen Stimmen
laut, die die Geschichtlichkeit noch tiefer im Sein begründen. Wurde
sie bis jetzt als ein Merkmal des Menschen angesehen, als eine ihm
eigene Veränderung und Entwicklung, in der und durch die das

spezifische Wesen aber unverändert erhalten bleibt, so wird jetzt die
Wirklichkeit überhaupt als in ihrem Kern geschichtlich seiend

angesehen. Das Sein des Seienden ist geschichtlich, ist Veränderung,
Werden, Zeit, ist seinem Wesen nach endlich.1 Die Geschichte ist

1 Vgl. J. P. Sartre, L'Etre et le Néant, Paris 1947, 255, 636 ; M. Heidegger,
Was ist Metaphysik, Frankfurt 1949, 36 ; M. Müller, Existenzphilosophie im
geistigen Leben der Gegenwart, Heidelberg 1949, 38 ff., 104 ff.



86 Die Grenzen des Geschichtlichen

nicht nur eine ontische, sondern eine ontologische Kategorie. Nicht
nur das Denken entfaltet sich in einem dialektischen Prozeß, wie Hegel
meinte, sondern das Sein selbst. In diesen Vorgang ist dann auch die

ontologische Wahrheit hineingezogen und darum die logische ebenfalls.
Nicht nur das Erkennen der Wahrheit ist dem Wandel unterworfen,
sondern diese selbst. Sie ist nicht deshalb relativ, weil der Mensch
sie in seinem Erkenntnisakt immer in entstellender Weise färbt, sie

färbt und ändert sich selbst, hebt im Jetzt den Inhalt auf, den sie

im vorausgehenden Augenblicke hatte. Die Gegensätze und
Widersprüche, die sich in den philosophischen Systemen zeigen, spiegeln
die Wirklichkeit in ihrem Innersten wieder.

Allerdings gehen nicht alle Philosophen der genannten Richtung
soweit. Es gibt auch solche, die sowohl den Historizismus, wie Dilthey
ihn vertreten hat, als auch den Rationalismus, der den geschichtlichen
Standort des Erkennenden völlig unbeachtet läßt, zu vermeiden suchen h
Sie anerkennen, daß es im Erkennen und Handeln eindeutig Wahres
und Falsches, Gutes und Schlechtes gibt, daß die Menschen trotz ihres
verschiedenen Standorts alle die gleiche objektive Welt erfassen können.
Die objektiv gleiche Welt und das Ausgerichtetsein der Erkennenden
auf diese Welt ermöglichen es, daß alle, trotz der voneinander
abweichenden Ausdrucksmittel über die gleichen Dinge sprechen, daß
die Menschen der Gegenwart die Erkenntnisse der Vergangenheit
aufgreifen, beurteilen, annehmen und verwerfen können. Die Wahrheit
gilt grundsätzlich als allgemein, wenngleich diese Allgemeinheit erst
im Laufe der Zeit verwirklicht wird. In diesem Sinn spricht man dann

von einer Geschichtlichkeit der Wahrheit und mißbilligt mit Recht
die immanentistische These, nach der die Wahrheit eine schon

abgeschlossene, fertige Welt in unserm Bewußtsein ist, die zu entdecken,
die eigentliche Aufgabe der Philosophie sei.

3. Kritische Bemerkungen

a) Gerade dann, wenn der Relativist auf Grund des geschichtlichen
Befundes seine These am entschiedensten vertritt, schlägt sie in ihr
Gegenteil um. Einfachhin gültige Wahrheit muß sein. Jede Leugnung
dieses Satzes stützt sich auf seine Gültigkeit, lebt von der Richtigkeit

1 Hierhin gehört z. B. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la Perception,
Paris 1945 ; Sens et Non-sens, Paris 1948.



Die Grenzen des Geschichtlichen 87

dessen, was er als falsch bezeichnet. Hier sind die Verhältnisse
ähnlich wie bei den ersten Seinsgesetzen, die man ebenfalls anerkennt,
indem man sie leugnet.

Damit ist freilich nicht gesagt, daß der Mensch die Wahrheit hat
oder sie finden kann. Aber sein Erkennen trägt, vor allem im Urteil,
dem Höhepunkt und der eigentlichen Form menschlichen Erkennens,
die Neigung und Hinordnung zu dieser Wahrheit. Jedes ernst gemeinte
menschliche Urteil, jede darin vorgenommene Seiendsetzung von etwas
erhebt seiner Natur nach den Anspruch, absolut zu gelten. Das ist
auch dann der Fall, wenn es sich nur um kontingente Sachverhalte
handelt, und obwohl der Urteilsinhalt in einem vorübergehenden Akt,
von einem in der Zeit stehenden, geschichtlichen Wesen ausgesprochen
wird. Die Seiendsetzung im Urteil meint nicht ein vorgestelltes,
gedachtes, für diesen oder jenen so scheinendes Sein, sondern das

Sein, wie es in sich ist. Der Urteilende ist überzeugt, unter dem
Einfluß dieses Seins zu stehen, von ihm allein bestimmt die
Seiendsetzung vorzunehmen und darum das Ansich des Beurteilten zu treffen.

Jedem Seienden aber, so kontingent es immer ist, haftet irgendeine
Absolutheit an : die seiner letzten Bedingung und die, mit sich selbst
identisch zu sein. Jedes Seiende ist getragen und durchdrungen von
dem überkategorialen umgreifenden Sein und kann darum niemals
einer völligen Kontingenz verfallen. Reine Kontingenz ist ebenso

unmöglich und undenkbar wie das reine Nichts. Weil die Seiendsetzung
im Urteil im Sinne des Ansich verstanden sein will, das Seiende aber

notwending mit sich identisch ist, fordert diese Seiendsetzung
Anerkennung, nicht nur von diesem oder jenem, nicht nur von allen
Menschen, sondern von jedem möglichen denkenden Wesen. Was
diesem Urteil widerspricht, kann nicht zugleich auch wahr sein.

Dieser absolute, dem Urteil wesenseigene Geltungsanspruch erweist
sich allerdings oft als unberechtigt, als falsch. Solche falschen Urteile
gibt es im vorwissenschaftlichen Erkennen und in allen Bereichen
wissenschaftlichen Forschens. Die Ursachen dafür könnte man auf
seiten des Gegenstandes wie auf Seiten des Erkennenden vermuten.
Im Gegenstande lägen sie, wenn dieser sich dem Erkennenden nicht
nur schwer enthüllte, sondern sich auch anders zeigen könnte, als er
wirklich ist, wenn die Gesetze, denen sein Ansichsein untersteht, jenen
widersprächen, nach denen der Mensch dieses Ansichsein denken muß.
Wem der bekannte Satz der Alten einleuchtet : jedes Seiende ist dadurch,
daß es ist, und nach Maßgabe seines Seinsgehalts auch wahr, ontologisch



88 Die Grenzen des Geschichtlichen

wahr, der sieht sofort, daß Seiendes dann niemals ein Hindernis für
die logische Wahrheit, die Urteilswahrheit, sein kann. Weil das

Wahrsein im ontologischen Sinn das Wahrsein im logischen Sinn

ermöglicht, weil die Offenbarkeit von Seiendem der Grund ist, warum
es vom erkennenden Menschen gesehen werden kann, und diese
Offenbarkeit jedem Seienden eignet, sofern es seiend ist, gibt es auch keinen
Seinsbereich, über den grundsätzlich keine logische Wahrheit zu
gewinnen wäre. Die Wirklichkeit ist nicht nur ausschnittweise rational
erfaßbar, sie setzt sich nicht aus zwei Schichten zusammen, der

begrenzten rationalen und der sich um diese lagernden unbegrenzten
irrationalen, unerkennbaren Schicht, sie ist durch und durch rational.
Letztlich Seiendsetzung eines unendlichen Schöpfergeistes, ist sie

geistverwandt und kann darum durch den nachschöpferischen Vollzug eines

endlichen Geistes in diesen wieder aufgenommen werden.

Auf seifen des Erkennenden ist das, was man seine Individualität
und Geschichtlichkeit nennt, tatsächlich oft die Ursache vieler Irrtümer.
Aber es fragt sich, ob diese notwendig entstehen müssen, ob sie auf
allen Gebieten entstehen müssen, ob Individualität und Geschichtlichkeit

die Erkenntniswahrheit nicht nur erschweren, sondern auch
verkehren. So sehr der Mensch auch Individuum und einmalig ist, so

weitgehend er durch seinen geschichtlichen Standort geformt ist, er
bleibt doch Mensch, hat mit andern die Merkmale des Menschseins

gemeinsam, untersteht den Gesetzen des Menschseins. Die nach
Individualität und Standort so verschiedenen miteinander und nacheinander
lebenden Menschen sind im Wesentlichen gleich. Sollte der Mensch

darum auf Grund seines Wesens erkenntnismäßig zu den Dingen kommen

können, werden weder Individualität noch Geschichtlichkeit ihn
grundsätzlich daran hindern. Der Existenzphilosoph, dem es vor allem um
das Einmalige, die Ausnahme, den Sonderfall zu tun ist, versperrt sich

nur zu sehr die Aussicht für das Gemeinsame, die Freude am Typisieren,
die den heutigen Forscher auszeichnet, läßt ihn nicht mehr zum Wesentlichen

vordringen, das alle Typen durchdringt und umschließt. Der
einzelne weist über sich hinaus auf die Gruppe und die Gruppe auf die

Art, und auch die Art als endliches Sein ist nicht aus sich erklärbar
und verstehbar. Eine Philosophie, die beim Existentiellen, beim
Historischen, beim Endlichen stehen bleiben will, wird sich zuletzt im
Widerspruch verfangen.

Wie schon die Erfahrung zeigt, ist der Mensch von den Grenzen
des Geschichtlichen nicht so umschlossen, daß er die in seinem Kreise



Die Grenzen des Geschichtlichen 89

geltenden Ansichten nicht von einem andern Standort aus prüfen,
freiwillig annehmen oder verwerfen könnte. Ebensowenig ist es richtig,
daß keine Brücke von einem Kreis zum andern führt. Oft sind jene,
die die Theorie der geschlossenen Kreise vertreten, am eifrigsten dabei,
fremde Kulturen, Religionen und Wissenschaftssysteme darzustellen
und zu bewerten. Übrigens sollte man die Relativität der wissenschaftlichen

Erkenntniswahrheit nicht auch aus den gegeneinanderstehenden
religiösen, rechtlichen oder ästhetischen Ansichten in den verschiedenen
Zeiten und bei verschiedenen Völkern zu beweisen suchen. Nicht
alles, war hier für wahr gehalten wird, ist die Frucht eines
logischwissenschaftlichen Erkennens oder überhaupt eines Erkennens.

Ferner darf man nicht vergessen : sich widersprechende Ansichten
beziehen sich oft nur scheinbar auf den gleichen Gegenstand. Sie

haben nur dasselbe « Materialobjekt », die Rücksicht aber, unter der
sie dieses sehen, ist verschieden. Das ist z. B. bei der Naturwissenschaft
und Naturphilosophie der Fall. Das ist möglich, weil nicht nur die

Welt als Ganzes, sondern auch das einzelne Seiende in der Welt
zusammengesetzt und geschichtet ist. Selbst auf ein gleiches « Formalobjekt

» sich beziehende, miteinander aber nicht vereinbare Ansichten
gehen zuweilen nur in der Form der Darstellung, nicht aber in dem
durch die Form Dargestellten auseinander.

Hinsichtlich der Äußerungen des vitalen Lebens, des Strebens
und Fühlens, die die Objektivität des darin eingebetteten Erkennens

beeinträchtigen sollen, ist zunächst dieses zu beachten : Das geistige
Erkennen des Menschen strebt, vor allem in der Form des Urteilens,
zu den Dingen, zum Ansich der Dinge. Nicht nur tatsächlich, sondern

wesensnotwendig will der Mensch wissen, was die Dinge sind. Er
kommt erst zur Ruhe, wenn er sie nach ihrem Sein erkannt hat. Der
geschichtliche Mensch fragt also ungeschichtlich, und die Antwort,
die ihn allein befriedigt, ist ebenso ungeschichtlich. Eine Erkenntnis,
in der er zum Sein der Dinge vorgedrungen ist, gilt für alle Zeiten und
für alle Phasen menschlicher Entwicklung. Die verschiedenen Kräfte
und Fähigkeiten, die bei jeder menschlichen Tätigkeit mehr oder

weniger alle mitbeteiligt sind, können nicht die Aufgabe haben, sich

gegenseitig zu hindern und zu stören. Der Sinn einer solchen Zusammenarbeit

ist doch vielmehr der, die einzelne Fähigkeit in ihrer spezifischen

Tätigkeit zu unterstützen, ihr diese zu ermöglichen und zu erleichtern.
Das scheint auch die Erfahrung zu bestätigen. Ist nämlich irgendein
Vermögen vom Gesamt der andern Kräfte getrennt, dann erhöht



90 Die Grenzen des Geschichtlichen

sich seine spezifische Tätigkeit nicht, sondern sie sinkt herab, wird
zuweilen sogar ganz unmöglich. Das gilt auch vom Erkennen. Es

betätigt sich in der ihm eigenen Weise und nach der ihm eigenen

Richtung, nicht obwohl, sondern weil es in Irrationales eingebettet ist,
auf ihm aufruht. Macht man sich klar, daß auch innerhalb der

menschlichen Kräfte schichtenartige Verhältnisse bestehen und der
Geist als die höchste Schicht zu gelten hat, dann müssen auch hier
die Schichtengesetze wirken. Diese sagen aber, daß das Höhere, obgleich
es schwächer ist als das Niedere, auf ihm ruht und von ihm getragen
werden muß, sich gleichwohl durchsetzt, seine Eigenart und
Eigengesetzlichkeit bewahrt.1

Dieser auch auf dem Erfahrungswege feststellbare Sachverhalt
sollte wenigstens zur Vorsicht mahnen.

Ohne Zweifel gibt es in Philosophie und Wissenschaft der
wirklichen Abweichungen und Gegensätze mehr als genug. Die Gründe

dafür liegen weniger in der besonderen jeweiligen Situation, denn sie

treten auf allen Stufen der Entwicklung und in allen Gruppen oder

Kreisen auf. Gewiß sind auf dem Gebiet der Naturwissenschaften in
früheren Zeiten schiefe Ansichten deshalb entstanden, weil die Methoden
noch zu grob, die Instrumente noch zu unvollkommen waren oder
fehlten. Aber wie damals, so liegt auch heute noch die Ursache nicht
selten in Verstößen gegen die Logik und im voreiligen Folgern.

Wo es sich darum handelt, die Vorgänge in der Kleinwelt der

Atome erkenntnismäßig zu bewältigen, entstehen besondere Schwierigkeiten

deshalb, weil hier andere Gesetze gelten als in der Welt der

Großkörper, weil diese Kleinkörper gar keine eigentlichen Körper,
sondern nur Erstellungsgrund für Körper sind, der Mensch sie aber

trotzdem nur mit Hilfe von Begriffen fassen kann, die der Welt der

Großkörper entnonmen sind. Werden diese Begriffe dann auch unterhalb

der Grenzen des Ganzkörpers gleichsinnig ausgesagt und so

verstanden, geben sie die Wirklichkeit nur in einer entstellenden und
verfälschenden Weise wieder. Diese Fehlerquelle durch ein hinreichend

geschmeidiges Begriffssystem zu verstopfen, ist eine ebenso dringliche
wie schwierige Aufgabe. Es wären die in der eigentlichen Körperwelt
gleichsinnig geltenden Begriffe im Sinne einer Verhältnisgleichheit, also

analog, auf die Welt des körperlichen Untergrundes anzuwenden. Damit
wäre nicht nur von der übersinnlichen, sondern auch von der « unter-

1 Vgl. N. Hartmann, Der Aufbau der realen Welt, Berlin 1940, 545 ff.



Die Grenzen des Geschichtlichen 91

sinnlichen » Welt eine analoge, das ist unvollkommene Erkenntnis zu
gewinnen. Aber es wäre eine wirkliche Realerkenntnis und jedenfalls
mehr als das, was die heutige Naturwissenschaft vielfach von jener
Welt zu erkennen behauptet. Die Widersprüche, die sich ergeben,

wenn man die dem Raum der Großwelt entnommenen Begriffe gleichsinnig

auf das inneratomare Geschehen anwendet, haben manche,
denen die Möglichkeit, Begriffe zu einer analogen Bedeutung
umzuformen vielleicht unbekannt ist, zu behaupten veranlaßt : wer das

inneratomare Geschehen in einer der Körperwelt entnommenen Begriffssprache

zu deuten suche, gebe damit nur eine bildhafte und symbolhafte

Darstellung von Sachverhalten, die in sich unerkennbar seien.

Nicht selten machen Vertreter der Erfahrungswissenschaften
Aussagen philosophisch-metaphysischer Art. Sie folgen dabei einem
innern Zuge, der bei jedem Menschen als einem animal metaphysicum
festzustellen ist. Aber sie arbeiten mit unzulänglichen Mitteln. Indem
sie Theorien, die auf dem Boden der Erfahrungswissenschaft richtig
sind, oder sein können, eine philosophische Deutung geben, machen sie

die Theorie zu einem Irrtum. Das geschieht z. B., wenn der Atomismus,

die Aktualitätstheorie oder die Leugnung der Substanz mit einem

philosophischen Vorzeichen versehen werden. Ähnlich ist es, wenn
der Naturwissenschaftler seinen Gleichungen, mit denen er die Vorgänge
in der Körperwelt rechnerisch bewältigt, ontologische Bedeutung
zuschreibt, wenn er meint, sie drückten das metaphysische Sein des

Körpers aus.
Größere Schwierigkeiten als die Widersprüche auf

erfahrungswissenschaftlichem Gebiet oder die gegensätzlichen philosophischen
Theorien von Erfahrungswissenschaftlern machen die miteinander
unvereinbaren Aussagen der zünftigen Philosophen. Ihre persönliche
Eigenart oder die Verhältnisse, in denen sie leben, mögen die Auswahl
des Stoffgebietes, die besondere Sicht des Gegenstandes, den Weg,
ihn begrifflich zu erfassen, mitbestimmt haben. Aber ist man
berechtigt, daraus auch die gegensätzlichen Ergebnisse abzuleiten
Kann man die verschiedenen seelischen Strukturen oder « Denkformen »

der Urheber dafür verantwortlich machen
Man verkennt das Wesen des Menschengeistes, wenn man jenen

Denkformen, ähnlich wie den Sinnen, einen je verschiedenen Gegenstand
zuordnet und zwischen diesen Gegenständen unüberschreitbare Grenzen

errichtet. Die Geschichte kennt nicht wenige Beispiele, wo ein

Philosoph seine Ansicht von Grund auf geändert hat, obwohl seine



92 Die Grenzen des Geschichtlichen

Denkform doch gleich geblieben ist. Ebensowenig lassen sich etwa
Theismus-Pantheismus, Idealismus-Materialismus usw. ganz allgemein
aus einer verschiedenen Willenshaltung, der Gut- oder Böswilligkeit
ihrer Urheber und Anhänger erklären. Auch der jeweilige geschichtliche
Standort erklärt die Unterschiede nicht. Sind die Kreise, denen Heraklit
und Aristoteles, Thomas von Aquino und Occam, Hume und Kant,
Hegel und K. Marx angehörten, wirklich so verschieden Wie innerhalb
des gleichen Denktypus sich widersprechende Theorien entstanden sind,
so tauchen auf den verschiedenen Stufen der Entwicklung und Kultur
die gleichen gegensätzlichen Ansichten auf. Damit ist die Erklärung
einer Tatsache wohl hinfällig oder zweifelhaft geworden, die Tatsache

selbst aber ist nicht aus der Welt geschafft. Die Tatsache nämlich,
daß der Mensch bei aller Neigung, zum Ansich der Dinge zu kommen,
bei dem Absolutheitsanspruch seiner Urteile tatsächlich nicht zu
allgemein anerkannten Erkenntnissen vordringt. Die Geschichte der

Philosophie weiß über immer wieder unternommene Versuche zu

berichten, von einer klaren Grundlage aus, frei von jedem Vorurteil
eine Lehre auszubauen, der alle zustimmen müßten, ohne daß das

Ziel erreicht, die getrennten Geister geeint worden wären.

Wichtiger als den Ursachen der Gegensätze, des Scheiterns der

Einigungsversuche nachzugehen, ist es, darzulegen, daß der Mensch

wenigstens in bestimmten Erkenntnissen die Grenzen seiner
Individualität und Geschichtlichkeit überschreiten kann, daß er Wahrheiten
entdeckt, die über jene Grenzen hinaus für jedes denkende Wesen

bindend und objektiv gültig sind. Damit wird keineswegs gesagt, nur
hinsichtlich der im folgenden erwähnten Wahrheiten könne die Grenze

des Geschichtlichen überschritten werden. Das ist auch noch auf
anderen Gebieten und nach anderen Richtungen hin möglich, allerdings
nur dann, wenn die sogenannten ersten Wahrheiten, um die es hier
geht, in ihrer Geltung dem geschichtlichen Fluß entzogen sind.

Tiefer, umfassender, wirksamer und apriorischer als das individuelle,

historische, gruppen- und typenartige Apriori ist das des

Menschengeistes selbst, der in allen seinen Erscheinungen wesentlich
der gleiche bleibt. Dieses Apriori ist das Sein, das Sein nicht in dieser

oder jener Form des Seienden, sondern das Sein, sofern es alles Seiende

seiend macht. Dieses Sein « west » in allem Seienden und hat zugleich
keine wesentliche Bindung an das Seiende, wenigstens soweit es sich

um innerweltlich Seiendes handelt. Dieses Sein ist nicht das, was ist,
sondern das, wodurch etwas ist, es ist auch nicht das, was erkannt



Die Grenzen des Geschichtlichen 93

wird, sondern das, wodurch Seiendes erkannt wird, wenngleich es

auch zum Gegenstand der Erkenntnis gemacht werden kann, wie es

in der Wissenschaft vom Sein geschieht.
Der in vieler Hinsicht begrenzte Mensch setzt in seinem urteilenden

Erkennen das Seiende nicht im ontologischen Sinn, er bringt die Dinge
im Erkennen nicht schöpferisch hervor, er ist nur nachschöpferisch,
er gibt einem vorgegebenen unabhängig vom Erkennen bestehenden
Gehalt eine neue Daseinsweise, indem er es erkennt. Der an einem

innerweltlich, zeitlich und begrenzt Seienden, durch seinen Einfluß
in einem kontingenten Erkenntnisakte gewonnene Seinsbegriff wird
nicht nur als objektiv, sondern trotz seines Ursprungs, trotz der Art
und Weise, wie er zustande kam, als für jede Seinsart gültig, als auf
jedes Seiende anwendbar erkannt. Wie jeder trotz aller individuellen
und geschichtlichen Verschiedenheit den Seinsbegriff bildet und seinen,
alle Grenzen übersteigenden Wert erkennen kann, so leuchtet ihm
auch ein, daß die daraus geformten ersten Seinsgesetze die gleiche
Reichweite haben. Die mannigfache Verschiedenheit, die zwischen
dem Seienden besteht, ist nicht so, daß es keine Einheit mehr bildete,
daß die Welt der Wirklichkeit in beziehungslose Stücke auseinander

gerissen wäre, wie Jaspers meint. Das Sein ist es, das im eigentlichen
Sinn alle Arten des Seienden aufbaut, durchdringt und umspannt.
Darum gelten auch überall die Seinsgesetze, wenn auch nicht im
gleichen, so doch im eigentlichen Sinn.

Weder Körperzustand noch Charakter, weder Denktypus noch

Affekt, weder völkische Eigenart noch Kulturkreis können den Verstand
so beeinflussen, daß er als eine ihm einsichtige Wahrheit ausspricht :

das Sein ist, sofern es Sein ist, Nichtsein. Jedem leuchtet sodann

ein : nicht weil er es ist, nicht weil er so ist, muß er denken : Sein ist
nicht Nichtsein, sondern weil das in sich so ist, muß er so denken.

Weil es immer so ist, muß er es auch immer denken, müssen alle es

denken. Kein Fortschritt in der Wissenschaft, kein tieferes Eindringen
in irgend ein Seiendes nach seinem arteigenen Gehalt wird jene Einsicht
als falsch erweisen können.

Wie kann der konkret und geschichtlich eingegrenzte Mensch ein

Seiendes, in dem Sein in der begrenzten Form eines bestimmten Was

erscheint, unter der unbegrenzten Rücksicht des Seins erkennen

In der Sinneserkenntnis wird nur Raumzeitliches unter der Rücksicht
der Raumzeitlichkeit, des konkreten Hier und Heute erfaßt. Das

Konkrete wird in seinem räumlichen Nebeneinander oder seinem



94 Die Grenzen des Geschichtlichen

zeitlichen Nacheinander ohne das es innerlich zusammenhaltende
Band erkannt. Bis zum Innen, zum Was vorzudringen, ist dem Sinn
nicht gegeben. Sodann erfaßt der Sinn das Äußere nur, sofern er dieser

Sinn ist, er sieht das Gegebene nur unter der Rücksicht seines

Sinnseins. Ferner erkennt ein reines Sinnenwesen das sich ihm
bietende Äußere der Dinge nicht, wie es in sich ist, sondern soweit
und wie es in die Welt des betreffenden Sinnenwesens hineingehört.
Das Ansich wird unter der Rücksicht des Fürmich erkannt, es wird
im Erkennen subjektiviert. Das Apriori des Sinnenwesens ist sub-

jektivierend. Dieses Apriori ist die Raumzeitlichkeit des Sinnes, seine

Gebundenheit an den Stoff, die ihn nur Raumzeitliches als
Raumzeitliches und dieses wieder nur durch die Farbe seiner spezifischen
Sinnesart erkennen läßt.

Im Unterschied davon ist die geistige Erkenntniskraft innerlich
frei von Stoff und Trieb. Das ist aber nicht absolute Leere, wie

Heidegger meint, sondern besondere Erfülltheit : Aktualität, die die

Materie, die stärkste Form der Potentialität, ausschließt. Kraft dieses

Freiseins kann der Geist erkennen, was der Gegenstand ist. Selbst
durch Materie nicht veräußerlicht, kann er in das Innere sowohl des

in der Materie veräußerlichten wie jedes anderen Seienden eindringen.
Wo erkannt wird, was ein Seiendes ist, wird Sein erkannt, sofern es

in der Form und nach dem Maße eines bestimmten Wasgehaltes
verwirklicht ist. Oder, der Wasgehalt wird auf dem Hintergrund des

Seins gesehen. Wo Seiendes als Sein erkannt wird, da wird es in
seinem Kern, in seinem Wesen erkannt, und Wesenserkenntnis ist
nur möglich, wenn der Erkennende weder auf ein individuelles, noch
auf ein bestimmtes allgemeines kategoriales, noch auf kategoriales
Sein überhaupt, sondern auf das Sein schlechthin festgelegt ist.

Das Gesagte gilt auch vom Menschen-gmi. Auch wenn er die

Dinge im Erkennen nicht erschafft und nicht auf diesem Wege erfährt,
was sie sind, so ist es ihm doch auf Grund seines Apriori möglich, ihr
Inneres zu erschließen. Die Bedingungen, die es möglich machen,
daß ihm im Erkennen Seiendes erscheint, sind so, daß in der Erscheinung
das Seiende in seinem Ansich offenbar wird. Das dem Menschengeist
als solchem eigene Apriori ist stärker als das seiner Individualität und
Geschichtlichkeit. Es ist diesem vorgängig, behauptet sich gegen es

und stellt es in seinen Dienst.
Der Menschen-geist als sinngebundener und innerweltlicher Geist

erfaßt das Sein zunächst als Wesenheit des materiellen Dings. Und



Die Grenzen des Geschichtlichen 95

zwar erkennt er weder diese Wesenheit noch das Sein überhaupt
gleichsam von Angesicht zu Angesicht, er erkennt nicht unmittelbar,
sondern mit Hilfe der zu ihm geleiteten Sinneseindrücke. Diese werden

vom Verstand als seiend erkannt, in ihm wird das dem sinnlichen Gehalt
innewohnende, aber unbewußte Sein bewußt. Das geschieht im Urteil.
Dieses sagt von einem Einzelnen, daß es ist, es schreibt ihm Sein zu,
nicht einfachhin, sondern in einer durch eine Washeit (Prädikat)
eingeschränkten Weise. Aber, indem das Einzelne als so seiend gesetzt
wird, geht es ein in den umfassenderen Zusammenhang des Seins,
dessen bestimmte Ausgliederung es ist.

Ein erkennendes Wesen, das Seiendes als Sein erfaßt, muß zu

objektiv gültigen und darum zu allgemein bindenden Erkenntnissen
kommen. Das gilt auch vom Menschen und zwar von jedem Menschen.

Um zu zeigen, daß der Mensch nur als « Kind seiner Zeit » das Seiende

erkennen könne, weist man auf das Unvermögen eines « Primitiven »

hin, die Welt unserer Kultur und Technik im Einzelnen oder im Ganzen

zu verstehen. Weil er dieser Welt nicht angehöre, finde er zu ihr auch
keinen Zugang.

Gewiß wird der Kulturlose oder der einem ganz anderen Kreise

Angehörende die Erzeugnisse unserer Kultur und Technik als solche

nicht verstehen. Er weiß entweder überhaupt nichts damit anzufangen,
oder er deutet sie von seinem unzulänglichen Standpunkt aus völlig
falsch. Daraus ergibt sich ohne Zweifel die Bedeutung des geschichtlichen

Standorts für das Erkennen. Aber diese Bedeutung hat ihre
Grenzen. Sie decken sich mit denen des Dinges, sofern es ein

Erzeugnis der Kultur und Technik ist. Kein Erzeugnis dieser Art geht
aber darin auf, einer bestimmten Welt der Kultur und Technik
anzugehören, wie denn keine Kulturweit nur Kulturwelt ist. Als solche

ist sie zwar auf die sie hervorbringenden Menschen bezogen, sie ist
ihre Welt. Aber sie ist kein Ansich, sie ist etwas an ansich seienden

Körpern oder anderen Substanzen, das der schaffende Mensch an diesen

hervorgebracht hat. Träger und Voraussetzung dieser akzidentellen
Veränderungen und Verbindungen sind die Natursubstanzen. « Für
den Menschen » kann die Welt nur sein, weil sie erst ein Ansich ist,
und der Mensch dieses Ansich sowie die darin waltenden Gesetze

erkennt und anerkennt, d. h. sich ihnen unterordnet. Sofern die Dinge
dann durch den Menschen verändert und zu einem Für-ihn, zu
Kulturgebilden geworden sind, können sie freilich nur von ihrem
Schöpfer und von den mit dessen Erkennen, Fühlen und Werten



96 Die Grenzen des Geschichtlichen

vertrauten Menschen verstanden werden. Als Seiendes, als Substanzen,

Körper usw. können sie aber auch von jedem anderen erkannt werden.
Von dem betreffenden kulturellen oder technischen Wert her gesehen,

mag eine solche Erkenntnis sehr dürftig sein und vielleicht nichts
bedeuten, vom Sein aus betrachtet ist sie aber die wesentlichere. Die
allen Menschen eigene Möglichkeit, Seiendes unter dieser Rücksicht
zu betrachten, verbietet es, einen Seinsbereich ausschließlich einem

Erkenntnissubjekt bestimmter geschichtlicher Prägung zuzuordnen h
Ein Wesen, das das Innere des Äußeren, das überindividuelle Was

des Individuellen und dieses wiederum auf dem unbegrenzten Hintergrund

des Seins erfaßt, ist selbst über das Hier und Heute, über Raum
und Zeit irgendwie hinaus. Es bewegt sich erkenntnismäßig nicht
nur in einem bestimmten Teil der Welt, es erkennt nicht nur, was
für einen bestimmten Standort oder von einem bestimmten Standpunkt
aus gültig ist. Ein solches Wesen bewegt sich überall, wo Sein als

Seiendes erscheint, es sucht die Wahrheit, kann sie auch finden, und
diese Wahrheit allgemein ist auch seine persönliche Wahrheit. Der
Mensch läßt sich also mit der Kategorie des Geschichtlichen nicht
erschöpfend beschreiben. Wie es kein Kontingentes gibt, das nicht
irgendwie über sich hinausragte und mit dem Absoluten verbunden
ist, wie es kein Individuelles gibt, das nicht von überindividuellen
Strukturen durchzogen wäre, so gibt es auch kein geschichtliches Wesen,
das nicht auch übergeschichtlich wäre und wirkte. Mit Vorliebe wendet

man sich heute der Kontingenz des Kontingenten zu. Damit bleibt
man aber, auch bei der verstandesmäßigen Betrachtung der Dinge,
auf der Stufe der Sinneserkenntnis stehen. Denn nur diese erfaßt
unmittelbar die Kontingenz. Auch wo man das Was des existerenden,
geschichtlichen Menschen entdecken will, geht man in ähnlicher Weise

vor. Eine Grenze für eine begrifflich geformte Wesenserkenntnis bietet
das Einzelding als solches. Dieses kann vom Menschen wohl ver-

1 Es ist noch zu wenig bekannt, daß L. Lévy-Bruhl, der bekannte französische

Philosoph und Soziologe, der in mehreren, in alle Kultursprachen der Welt
übersetzten Werken die These vom « prä- oder alogischen Denken » der Primitiven
verfocht, diese These gegen Ende seines Lebens formell widerrufen hat. Die in
den letzten 13 Monaten seines Lebens in 11 Notizbüchlein (Carnets) von Lévy-
Bruhl niedergelegten und 1949 von dem Ethnologen Leenhardt herausgegebenen
Gedanken und Überlegungen zeigen deutlich, daß Kenner der Primitiven die
Theorie vom prälogischen Denken immer schon abgelehnt haben und daß ihre
Kritik Lévy-Bruhl viel zu schaffen machte. Nach dem Urteil der Ethnologen
denken jene Primitiven logisch und begrifflich genau wie wir.



Die Grenzen des Geschichtlichen 97

standesmäßig, aber nicht nach seinem individuellen Wesen erkannt
werden. Eine Wesenserkenntnis gibt es nur vom Allgemeinen, aber
nicht von jedem. In vielen Fällen muß der Mensch sich mit einer

empirischen Allgemeinerkenntnis zufrieden geben, so z. B. bei den

systematischen Arten. Diese Grenzen gründen nicht in einem noch
unvollkommenen Zustand der Forschung, sondern im Wesen des

Menschen selbst.

Auf die Verflochtenheit des Erkennens in die anderen
Lebenstätigkeiten, auf die Verbindung des Geistes mit dem Körper, auf die

Bedeutung der dem Urteilen und Werten vorausgehenden «

Befindlichkeit » hingewiesen zu haben, ist ein Verdienst der Lebensphilosophie
im Allgemeinen und der Existenzphilosophie im Besonderen. Das zu
tun, war notwendig gegen eine Philosophie, die den Menschen seinem
Sein und Erkennen nach dem reinen Geiste gleichzusetzen suchte.
Ebenso hat die Existenzphilosophie mit Recht hervorgehoben, von
welcher Bedeutung für die Frage nach dem Sein des Seienden die

Antwort auf die Frage nach dem Sein des Menschen ist.
Aber es ist nicht so, als habe die Stimmung den Primat vor dem

Erkennen und als ob dieses nur ein Modus des Gestimmtseins sei.

Stimmungen werden geändert durch Gegenstimmungen, diese aber
werden gesteuert und auch hervorgerufen durch Verstand und Willen.
Durch seinen Geist kann der Mensch Herr seiner Stimmung werden,
der gleiche Geist sichert die Identität des Ich im Fluß der Stimmungen,
und nicht ihnen, sondern dem Geist öffnet sich das Sein. Er erkennt
die Unzulänglichkeit jeder kontingenten Wirklichkeit, und dadurch
kann im Gefühlsbereich eine Bewegung hervorgerufen werden, die

Jaspers das «Scheitern» nennt.
Greifen wir nun die Frage wieder auf, wo denn eigentlich die

Gründe für die widersprechenden Ansichten der Philosophen auch in
Grundanliegen ihrer Wissenschaft zu suchen seien. Wenn der
Seinsbegriff die dargelegte Rolle wirklich hat, wenn er so leicht zu
gewinnen und die aus ihm gebildeten Gesetze in ihrer absoluten

Gültigkeit so leicht einzusehen sind, dann sind jene Gegensätze vollends
unverständlich.

Hier wie in anderen Fällen sind vorwissenschaftliche und
wissenschaftliche Einstellung voneinander zu unterscheiden. Was dem
vorwissenschaftlichen Erkennen selbst-verständlich scheint, ist gerade
deshalb, weil es aus sich selbst zu verstehen ist, weil es alles andere

begründend aus nichts anderem mehr begründet werden kann, wissen-

Divus Thomas 7



98 Die Grenzen des Geschichtlichen

schaftlich schwer zu behandeln. Hier läßt sich nichts mehr beweisen,
sondern nur noch aufweisen.

Was zunächst das Sein betrifft, so darf man jenes, in dem und
durch das der Verstand das Seiende sieht, nicht mit dem verwechseln,
was die Metaphysik untersucht. Zwar fallen beide materiell zusammen,
aber das im Sein sich naturhaft bewegende Erkennen ist sich der

Eigenart dieses Seinsbegriffs, seiner Immanenz und Transzendenz,
seines analogen Charakters nicht bewußt. All das erschließt sich erst
der wissenschaftlichen Untersuchung. Hier stellen sich hinsichtlich der

Gewinnung und Tragweite dieses Seinsbegriffs Schwierigkeiten, die
dem vorwissenschaftlichen Denken verborgen bleiben. Man darf sie

nicht einfach als unberechtigt beiseite schieben. Aber, und hier liegt
ein Hauptgrund für das Auseinandergehen der Ansichten, sie dürfen
auch nicht gegen die Einsichten des vorwissenschaftlichen natürlichen
Denkens gelöst werden. Gewiß ist das Konto des sogenannten gesunden
Menschenverstandes mit Irrtümern sehr belastet, und die Wissenschaft
versäumt es nicht, geziemend darauf hinzuweisen. Aber wo es um
Erkenntnisse geht, die er auf Grund seines Wesens als facultas entis

gewinnt, wo es sich um Einsichten handelt, die in den ersten
Seinsgesetzen einen Ausdruck finden, ist der Verstand unfehlbar. Wäre

er es nicht, dann könnte keine wissenschaftliche Erkenntnis Fehler
vermeiden, denn es ist weder ein andrer Verstand mit dem diese

Erkenntnis gewonnen wird, noch wird der Verstand durch
wissenschaftliche Methoden in seiner Struktur und in der Art seiner Betätigung
geändert. Die wissenschaftliche Überlegung kann nur Sinn, Umfang
und Grund der absoluten Gültigkeit jener Ur- und Ersteinsichten
ausdrücklich zum Bewußtsein bringen, sie kann sie nicht durch andere
ersetzen. Sie sind nicht durch Ergebnisse der Wissenschaft, sondern
die wissenschaftlichen Ergebnisse sind an ihnen zu prüfen. Damit
wäre auch die Antwort auf eine naheliegende Frage gegeben : Gibt
es einen übergeordneten Standpunkt, von dem aus die verschiedenen

philosophischen Lehren, berechtigterweise geprüft, anerkannt oder
verworfen werden können

Eine solche Prüfung zeigt, daß diese sich widersprechenden Systeme
nicht auf der allgemeinsten und einleuchtendsten Erkenntnis aufbauen,
über die hinaus und hinter die zurück nicht gegangen werden kann.
Sie gehen aus von einer weniger allgemeinen, die dann als allgemeinste
bezeichnet wird. Dann stimmt aber der Grundplan nicht, auf dem

man das Gebäude der Philosophie errichtet, es kann so nicht alles



Die Grenzen des Geschichtlichen 99

wirklich èe-griindet werden. Solche Ausgangspunkte, die am Sein

geprüft sich als falsch erweisen, gibt es viele : Sein ist Gedachtsein,
Substanz ist Materie, Wirklichkeit ist Werden, über die Sinnesgegebenheiten

kommt das Erkennen nicht hinaus usw. Oft stehen ideell sich

entgegengesetzte Systeme zeitlich neben- oder nacheinander. Hat ein

System versucht, von einem bestimmten Seienden her das Gesamt
der Wirklichkeit zu deuten so, daß die Einseitigkeit mehr und mehr
offenbar wird, dann setzt man am entgegengesetzten Seienden an,
und endet in einer ähnlichen Einseitigkeit wie vorher. Diesem Gesetz

ist nicht nur die Geschichte des Wissens, sondern die menschliche
Geschichte überhaupt weitgehend unterworfen.

b) Was die Geschichtlichkeit des Seins betrifft, so sind darüber
nicht allzuviele Worte zu verlieren. Sofern das Sein nicht über oder
außer einem Seienden « ist », sondern als das « Wodurch » des Seienden

immer nur in diesem und mit diesen ist, in ihm « west », ist es auch

vom Seienden abhängig. Das ist freilich nicht das endliche oder gar
das zeitliche Seiende. Sofern das Sein das « Wodurch » eines zeitlich
Seienden ist, ist es zwar mit diesem in der Zeit, aber von sich aus ist
es völlig indifferent dagegen, in einem solch Zeitlichseienden zu sein.

Vor allem ist es selbst nicht Werden oder Zeit. Gerade weil es das

nicht ist, macht es das Werden möglich. Nicht das Sein des Seienden

ändert sich im Werden, sondern das Sosein des Seienden. Änderte
sich auch das Sein schlechthin, dann gäbe es keine Veränderung. Diese

ist ja kein absoluter Wandel, sondern Wandel an einem Etwas, das

ist, das in der Veränderung durchhält. Sowohl das sich Verändernde
wie das Veränderte ist. In jeder Veränderung hält das Sein durch
und macht dadurch, das in der Veränderung auch enthaltene teilweise
Nichtsein erst möglich. Darüber hinaus gibt es noch Veränderungen,
in denen auch das spezifische Sosein bleibt, Veränderungen, die an
diesem geschehen, ohne es anzugreifen. So ist der Mensch als geschichtliches

Wesen einem ständigen Wandel und Wechsel unterworfen, aber
in jedem Augenblick und in jeder Phase der Entwicklung ist sein
Wesen als unveränderliches Ganze wirklich. Der Mensch ändert sich,
er wird etwas anderes, aber er bleibt zugleich das, was er ist.

Veränderung allgemein, in der ein Seiendes etwas verliert, was es hat,
und etwas bekommt, was es nicht hat, ist nur möglich, wenn das,
wodurch es seiend ist, nicht in die Veränderung hineingezogen wird.
Und eine unwesentliche Veränderung ist nur denkbar, wenn das Wesen



100 Die Grenzen des Geschichtlichen

bleibt. Es ist kein Seiendes ohne Sein, und kein sich veränderndes
Seiende ohne beharrendes Sein. Durch die Veränderung kann ein
Seiendes mehr oder weniger teilnehmen am Sein, das Sein selbst kennt
dagegen kein mehr oder weniger. Geschichtlich kann man darum das

Sein in einem eingeschränkten Sinne nennen : Sofern das Seiende,
dessen « Wodurch » (id quo) es ist, geschichtlich ist. Das Sein bedarf
zwar des Seienden, aber es bedarf nicht notwendig des geschichtlich
Seienden. In der Form des Geschichtlichen zu erscheinen, ist ihm
ganz äußerlich. Wo es tatsächlich als Geschichtliches erscheint, ist
es in einem gewissen Sinne dann auch geschichtlich. Das geschichtlich
Seiende kann dagegen nur geschichtlich sein, wenn das Sein selbst
schlechthin ungeschichtlich ist. Wäre das Sein des geschichtlich
Seienden auch einfachhin geschichtlich, dann ergäbe sich die reinste

Kontingenz. Diese aber ist ebenso undenkbar und in sich widerspruchsvoll

wie das reine Nichts. Daß ein Seiendes vom Sein mehr oder

weniger in sich aufnehmen, mehr oder weniger an ihm teilhaben kann,
ist eine Voraussetzung für seine Geschichtlichkeit, und eine Voraussetzung

für das Wachsen der sich um dieses Seiende bemühenden
Erkenntnis. Läßt man das Sein selbst geschichtlich sein, dann hebt
man auch die Geschichte auf, weil es keine Kontinuität mehr gibt.
Ohne diese ist aber die Geschichte nicht zu denken. An die Stelle des

Zusammenhangs träte das Gegenteil, die völlige Zusammenhanglosigkeit.
Noch aus einem andern Grunde hörte die Geschichte auf. Zu dieser

gehört auch notwendig die freie Entscheidung des Menschen. Freiheit
aber ist nur möglich auf dem Untergrund der Bindung. Diese schwindet

jedoch, wenn das Sein sich selbst auflöst, wie es geschähe, wenn es als

solches geschichtlich wäre. Daß eine logische Wahrheit unmöglich ist,
wie die ontologisch durch die Geschichtlichkeit des Seins zerstört
wird, bedarf keiner weiteren Darlegung.

Auch jene, die einen Weg zwischen Relativismus und Rationalismus

zu gehen suchen, sind beiden mehr verhaftet, als sie meinen. Das

zeigt sich z. B. wenn sie sagen, die Erkenntnis transzendenter Dinge
sei nur möglich, wenn der Mensch von diesen einen Vorentwurf in
sich habe, oder wenn sie behaupten, der einzige Sinn, den das Sein

für uns haben könne, sei : Sein für den Menschen zu sein. Das
Existierende fiele hier zusammen mit den Erscheinungen, die es

offenbaren. Das Sein in sich, das reale Sein, gilt als unerkennbar für
den Menschen. Immanenz und Transzendenz schließen sich aus. In
dem Maße, wie das Erkennen sich ein Ansichsein verinnerlicht, hebe es



Die Grenzen des Geschichtlichen 101

das Ansich des Realen auf1. In Wirklichkeit aber ist die erkenntnismäßige

Besitzergreifung und Verinnerlichung des Gegenstandes nicht
physisch, sondern intentional. Ihre Eigenart besteht gerade darin,
daß der Gegenstand in seinem Ansich nicht angetastet, daß er als

anderer behauptet wird.

1 Vgl. A. Dondeyne, Les problèmes philosophiques soulevés dans l'Encyclique

« Humani Generis», Revue philosophique de Louvain, Août 1951, 308 fi.


	Die Grenzen des Geschichtlichen

