
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Unsere Vereinigung mit Christus : im Anschluss an die Enzyklika
"Mystici Corporis"

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unsere Vereinigung mit Christus 1

Im Anschluß an die Enzyklika « Mystici Corporis »

Von Dr. P. Thomas KREIDER, O. S. B.

In der Enzyklika « Humani generis » vom 12. August 1950 nimmt
Pius XII. unter anderem auch Stellung zur Lehrautorität der päpstlichen

Rundschreiben : « Man kann, so heißt es da, auch nicht die
Auffassung vertreten, das, was in den Enzykliken gelehrt werde, verlange
an sich keine Zustimmung, da ja die Päpste hier nicht die höchste
Gewalt ihres Lehramtes betätigen Wenn aber die Päpste in ihren
Akten in einer bisan kontroversen Frage ausdrücklich Stellung nehmen,
dann ist allen klar, daß diese Sache gemäß der Absicht und dem Willen
derselben Päpste nicht mehr als eine der freien Diskussion unter den

Theologen unterstehende Frage betrachtet werden kann. »2

In diesem Sinne hat auch die Enzyklika « Mystici Corporis » in
mancherlei Fragen endgültige Entscheidungen gebracht, obwohl, wie es

im Vorwort heißt, nur einige Punkte der anziehenden Lehre vom
mystischen Leibe Jesu Christi und der Verbindung der Gläubigen mit
dem göttlichen Erlöser hervorgehoben werden3. Die Enzyklika will
also keine erschöpfende und endgültige Behandlung des gestellten
Themas bieten. Vielmehr macht der Papst denen keinen Vorwurf, « die
verschiedene Wege und Weisen aufsuchen, um dem erhabenen
Geheimnis unserer wundervollen Verbindung mit Christus näherzukommen
und es nach Kräften aufzuhellen »4.

1 Vom gleichen Verfasser erschien 1941 in der Universitätsbuchhandlung
Freiburg (Schweiz) die 179 Seiten umfassende Arbeit : Unsere Vereinigung mit
Christus, dogmatisch gesehen.

2 A. A. S. xxxxii (1950), p. 568. Deutscher Text nach der Schweizerischen
Kirchenzeitung 1950, S. 434.

3 Ich zitiere nach der im Juli 1943 im Rex-Verlag Luzern erschienenen
amtlichen Übertragung. Die angeführten Zahlen verweisen auf die Randnummern.
In Klammer füge ich jeweilen die Seitenzahl nach den Acta Apostolicae Sedis bei.
Der Originaltext findet sich : A. A. XXXV (1943), pp. 193-248.

4 79 (231).



4 Unsere Vereinigung mit Christus

I. Zweck und Thema des Rundschreibens

Das Rundschreiben behandelt das Grundanliegen des ganzen
Menschengeschlechtes und aller Religionen : wie kann der Mensch mit
Gott in Verbindung treten, oder gar mit ihm vereinigt werden « Durch
diese Lehre (vom mystischen Leib) wird die große, nie genug gepriesene
Huld unserer Verbindung mit einem so erhabenen Haupte in das rechte
Licht gestellt. »1

Die zerrissene Menschheit soll zur Einheit geführt werden in
Christus und seiner Kirche. Die Menschen, unter denen Zwietracht
und Mißgunst ins Ungemessene wachsen, sollen ihre Augen « auf die
Kirche richten und ihre gottgegebene Einheit betrachten » 2. Die
erhabene Schönheit der Kirche soll in « neuer Herrlichkeit erstrahlen, der
unvergleichliche, übernatürliche Adel der im mystischen Leibe Christi
mit Christus dem Haupt verbundenen Gläubigen, soll lichtvoll zutage
treten, und schließlich soll vielfachen Irrtümern hierüber jedweder
Zugang verschlossen werden »3.

II. Irrtümer

In der Einleitung zur Enzyklika wird eine doppelte Gruppe von
Irrtümern gebrandmarkt :

1. Der falsche Rationalismus, der alles, « was menschliche Geisteskraft

übersteigt und hinter sich läßt, für sinnlos betrachtet, während
ein diesem verwandter Irrtum, ein flacher Naturalismus, in der Kirche
Christi nichts anderes sieht noch sehen will als ein rein rechtliches und
gesellschaftliches Band »4.

2. Diesen Irrtümern « per defectum » steht entgegen ein falscher

Mystizismus, « der die unverrückbaren Grenzen zwischen Geschöpf und
Schöpfer zu beseitigen sucht und die Heilige Schrift mißdeutet » 5.

3. Dazwischen liegt der Irrtum jener, « die aus ganz unbegründeter
Furcht eine solch tiefere Lehre für gefährlich halten, ja vor ihr
erschrecken wie vor einem schönen, aber verbotenen Paradiesesapfel »6.

Vom falschen Mystizismus spricht das Rundschreiben nochmals zu
Beginn der pastoralen Ermahnungen. Es ist jener Irrtum, der « die so

notwendige Unterscheidung zwischen physischem, moralischem und
mystischem Leib unterläßt und so einen ganz verkehrten Begriff von

1 1 (193). 2 5 (195). 3 11 (198). 4 9 (197). 5 Ibid. 6 10 (197).



Unsere Vereinigung mit Christus 5

Einheit aufbringt. Sie lassen nämlich den göttlichen Erlöser und die
Glieder der Kirche zu einer einzigen physischen Person zusammenwachsen,

und während sie den Menschen göttliche Attribute beilegen,
unterwerfen sie Christus den Herrn dem Irrtum und der menschlichen

Neigung zum Bösen »1. Die Vereinigung mit Christus ist nicht so zu
verstehen, « als ob das unaussprechliche Band, womit der Sohn Gottes
eine bestimmte menschliche Natur mit sich vereinigte, auch die Gesamtkirche

umfasse »2. Diese Ausdehnung der hypostatischen Union auf die
Gesamtkirche und deren Glieder, die Verschmelzung von Christus und
den Christen, kann man mit Recht Panchristismus nennen, ähnlich wie

man die Verschmelzung von Gott und Geschöpf Pantheismus nennt.
4. Quietismus. Wer Christus und die Christen zu einer physischen

Person verschmelzen läßt, wird logischerweise dazu kommen, das

physische Person- und Selbständigsein des Menschen zu leugnen, analog
zur hypostatischen Union, auf Grund deren in Christus auch nur eine

Person, die göttliche, existiert. Das menschliche « Ich » tritt zurück und
verschwindet im Sein, Tätigsein und in der Verantwortung. Nach
diesem ungesunden Quietismus « wird das ganze geistliche Leben der
Christen und ihr Tortschritt in der Tugend nur der Wirksamkeit des

Heiligen Geistes zugeschrieben unter völliger Verkennung und Beiseitelassung

der persönlichen Mitwirkung, die wir ihm schulden »3.

Mit diesem ungesunden Quietismus ist sicher nicht jenes aszetische

Bemühen verworfen, das darin besteht, das eigene Ich zum Absterben

zu bringen, denn dadurch wird das physische oder metaphysische
Personsein nicht ausgelöscht, sondern befreit vom sündigen (moralischen)
Ich, vom Egoismus.

III. Grenzlegung

Mit der Kennzeichnung dieser Irrtümer sind schon zur Genüge die
Gefahren eines « Zuviel oder Zuwenig » aufgezeigt im Bemühen « dem
erhabenen Geheimnis unserer wundervollen Verbindung mit Christus
näherzukommen und es nach Kräften aufzuhellen » 4. Der Papst legt
aber zudem noch positiv zwei Grenzen fest, die nicht überschritten
werden dürfen. « Es gelte für alle als gemeinsamer, unumstößlicher
Grundsatz, jede Art von mystischer Vereinigung abzulehnen, wodurch
die Gläubigen irgendwie die Grenzen des Geschöpfes überschreiten und

1 84 (234). 2 52 (218). 3 85 (234). 4 79 (231).



6 Unsere Vereinigung mit Christus

so verwegen in den Bereich des Göttlichen einzudringen suchen, daß
sie sich auch nur eine einzige Eigenschaft der ewigen Gottheit selbst
beilegen. Außerdem sollen alle ohne Schwanken daran festhalten, daß
in diesen Dingen alles, was Gott als letzte Wirkursache betrifft, der

ganzen Heiligsten Dreifaltigkeit zugeschrieben werden muß. »1 Ferner
ist und bleibt unsere Vereinigung mit Christus hier auf Erden ein
verborgenes Geheimnis, das wir weder ganz durchschauen noch in menschlicher

Sprache ausdrücken können 2.

IV. Das Faktum unserer Christusvereinigung

Die Tatsache unserer Verbindung mit Christus steht fest aus der
Heiligen Schrift und der Tradition. « In der Heiligen Schrift wird sie

mit dem Band einer keuschen Ehe, mit der lebensvollen Einheit von
Weinstock und Rebzweigen und mit dem Organismus unseres Leibes
verglichen (Ephes. 5, 22 f. ; Joh. 15,1-5 ; Ephes. 4,16) Ja, unser
Heiland selbst zögert nicht, in seinem hohepriesterlichen Gebet diese

Vereinigung mit jener wunderbaren Einheit zu vergleichen, durch die
der Sohn im Vater ist und der Vater im Sohn (Joh. 17, 21-23). »3

Auch die Lehre der Tradition ist uralt und ständig von den Vätern
weitergegeben, « der Erlöser bilde zusammen mit seinem gesellschaftlichen

Leibe nur eine einzige mystische Person, oder, wie Augustinus
sagt, ,den ganzen Christus' (Vgl. Enarr. in Ps. 17, 51 und 90, 2, 1 :

Migne, PL 36, 154 und 37, 1159). »4

Unsere Verbindung mit Christus ist, wie das Rundschreiben im
Hinweis auf Augustinus sagt (vgl. Ct. Faust. 21, 8 : Migne, PL 42, 392),
etwas Erhabenes, Geheimnisvolles, Göttliches, sie ist sehr innig5.

Die aus Schrift und Tradition unleugbar feststehende Tatsache,
daß die hier auf Erden lebenden Gläubigen mit dem im Himmel
verherrlichten Gottmenschen Christus Jesus in einer sehr innigen, geheimnisvollen

und göttlichen Verbindung stehen, soll nun im Folgenden an
Hand des Rundschreibens des weiteren erklärt werden. Es ist zu diesem
Zwecke notwendig das Problem systematisch anzufassen und zu
zergliedern.

Vorbemerkung :

Die Vereinigung der Christen mit Christus begann in der Fülle
der Zeiten, sie ist geworden, deshalb kann, ja muß sie, wie jede Ver-

1 79 s. (231). 2 80 (231). 3 67 (226). 4 Ibid. 5 Ibid.



Unsere Vereinigung mit Christus 7

einigung, betrachtet werden in ihrem Werden (unio in fieri) und in
ihrem abgeschlossenen Zustand (unio in facto esse), oder als Einheit
(unitas, esse unum). Je weiter die zu einenden Teile auseinander liegen
und je verschiedener sie sind, um so schwieriger ist es auch, aus ihnen
eine Einheit zu machen. In unserem Falle handelt es sich letzten Endes

darum, zu erklären wie das ewige, unendliche, rein geistige Wesen :

Gott, und die Menschen : endliche, geschaffene und vergängliche Wesen,
eine Verbindung eingehen können : in Christus und durch ihn, weil er
als Gott-Mensch in der Mitte steht.

Damit verschiedene, getrennte Teile zu einer Einheit werden, ist
notwendig, daß sie einander nähergebracht, angepaßt und wenigstens
in etwa ähnlich gemacht werden. Das ist die sog. passive Angleichung
der Teile (immutatio passiva extremorum, oder unio in fieri passive).
Zu beachten ist auch, ob die zu einenden Teile von sich aus « einander
näherkommen », oder ob sie durch eine dritte Kraft dahin gebracht
werden müssen (unio in fieri active). Je größer die Ähnlichkeit der zu
einenden Teile, oder je wesentlicher sie einander ergänzen, um so
vollkommener wird das Einssein, die Einheit. Die Glieder einer menschlichen

Gesellschaft ergänzen sich moralisch (moralische Einheit), die
Glieder des menschlichen Leibes ergänzen sich physisch (physische
Einheit), Leib und Seele ergänzen sich metaphysisch (metaphysische
Einheit).

Wesentlich zu solcher Einheit gehört, daß die geeinten Teile in
ihrem Wesen bestehen bleiben, also nicht in einander aufgehen, oder
mit einander vermischt werden. Die aus verschiedenen Teilen
resultierende Einheit ist also ein unum compositum, indivisum und schließt
die Teilung (divisio), nicht aber die Teilbarkeit (divisibilitas) aus.

Da die Teile, obwohl von einander verschieden, trotzdem eine

Einheit bilden, kann diese Einheit auch als etwas Relatives betrachtet
werden (unio ut relatio). Fundament dieser Relation ist die immutatio
passiva extremorum (actio - passio).

Das über die Vereinigung im Allgemeinen Gesagte sei im folgenden
Schema zusammengefaßt : dadurch wird zugleich der Aufbau der

vorliegenden Arbeit ersichtlich.

Unio-

in fieri

in facto esse
unitas: una persona mystica (III. Teil)
unio ut relatio (IV. Teil)



8 Unsere Vereinigung mit Christus

I. TEIL
Sollen sich Gott und Mensch zu einer Einheit finden, so muß sich

Gott weit zu den Menschen herablassen. Das geschah in Christus Jesus
dem Gottmenschen : « Da er in Gottesgestalt war entäußerte er
sich, nahm Knechtsgestalt an, wurde den Menschen gleich und erschien
im Äußeren als Mensch. »1 Die Menschen aber müssen weit über sich
und über ihre Natur hinausgehoben werden. Das geschieht stufenweise
durch den « Geist Christi », der aus dem Menschen einen « alter Christus »

macht. Nach seiner « Verchristlichung » wird der Mensch erst durch
den Geist Christi als vinculum quo mit Christus dem Haupte zu einer

mystischen Person, um dann über Christus als vinculum quod mit Gott
vereint zu werden 2.

Wir wollen nun darangehen die verschiedenen Stufen zu betrachten,
auf denen Gott zu den Menschen herabsteigt, um dann anschließend
die verschiedenen Stufen der Christusverähnlichung emporzusteigen bis
zum Einssein in Christus mit Gott.

Gott wird den Menschen ähnlich : Jesus Christus

Wie alles in der Zeit Geschaffene und Vollbrachte existierte auch
unsere Vereinigung mit Christus, die Zusammenfassung aller unter
Christus dem Haupte, von Ewigkeit her in Gottes unabänderlichem
Wissen und Vorherbestimmen : « In Ihm (Christus) hat er uns nämlich
schon vor Grundlegung der Welt auserwählt, auf daß wir heilig und
untadelhaft vor ihm seien. In seiner Liebe hat er uns durch Jesus
Christus zu seinen Kindern vorherbestimmt Tat er uns doch das

Geheimnis seines Willens kund Danach wollte er in der Fülle der
Zeiten alles im Himmel und auf Erden in Christus unter einem Haupte
vereinigen. » 3

Dieses Wissen Gottes um alle Menschen in Christus ist notwendige
Voraussetzung und zugleich auch schon die erste Stufe unserer Gott-

1 Phil. 2, 7.
2 Vgl. S. Augustinus, Sermo 123,3 Migne PL 38, 685: « Deus Christus

patria est quo imus ; homo Christus via est qua imus. » Id., De doctr. christ. 1, 34
PL 34, 33 : « Sic enim ait, ego sum via, et Veritas, et vita (Joan. 16, 6) ; hoc est,
per me venitur, ad me pervenitur, in me permanetur. »

3 Ephes. 1, 4 s. -f- 9 s.



Unsere Vereinigung mit Christus 9

und Christusvereinigung im ewigen Wollen und Wissen Gottes. Die
Ausführung dieses Ratschlusses begann mit der Fülle der Zeiten und
findet am Ende der Zeiten seine Vollendung : Primum in intentione
est ultimum in executione. « Uns aber », so lesen wir in unserem
Rundschreiben, « hat der Eingeborene Sohn Gottes schon vor Grundlegung
der Welt mit seiner anfanglosen, unendlichen Erkenntnis und seiner

ewigen Liebe umfangen. Um diese seine Liebe auf eine ganz
augenscheinliche und wunderbare Weise zu offenbaren, erhob er unsere
Menschennatur zu persönlicher Einigung mit sich selbst » L

Mit obigen Worten ist'auch schon gesagt wie Gott seinen ewigen
Plan in der Fülle der Zeiten auszuführen begann, wie er sich den

Menschen anpaßte, Mensch wurde, «um die Menschen zu Göttern zu
machen »2.

1. Die Vereinigung von Gott und Mensch in Christus

a) Die gratia unionis

Stellen wir, bevor wir dazu übergehen, die Folgen der hypostatischen
Union für unsere Vereinigung mit Christus zu betrachten, erst fest wie
die Vereinigung von Gott- und Menschennatur in Christus geschah.

In Christus sind die beiden vollständigen 3 Naturen von Gottheit
und Menschheit substanziell4, aber unvermischt5 verbunden. Unter
Wahrung dieser Glaubenssätze folgert St. Thomas : Entweder fand die

Vereinigung von Gott und Mensch in Christus in der « Person » statt,
oder sie kommt überhaupt nicht zustande6. An die Stelle des eigenen

Suppositums der Menschennatur in Christus, tritt die zweite göttliche
Person, deshalb erhielt diese menschliche Natur in Christus auch ihre
letzte Aktualisierung, des esse existentiae, das poni extra causas,
unmittelbar durch das göttliche Suppositum, das heißt die menschliche
Natur in Christus hat nur eine Subsistenz, die göttliche, und nur eine

1 75 (229).
2 Vgl. S. Athanasius, Contra Arianos 1, 39 Migne PG 26, 92 C : « Non

igitur cum homo esset, factus est postea Deus ; sed contra, cum Deus esset, postea
homo factus est, quo nos ipse potius deos efficeret (OeoTroiTjaY}). » Id. ibid. 2, 59
PG 26, 273 A : « Verbum caro factum est, ut hominem ad divinitatem recipiendam
idoneum redderet. »

3 Conc. Chalced. DB 148.
4 Conc. Lat. DB 259-261.
5 Ibid. DB 260.
6 Summa theol. III 2, 2 : « Si ergo humana natura Verbo Dei non unitur

in persona, nullo modo ei unitur. »



10 Unsere Vereinigung mit Christus

Existenz, die göttliche1. Die Menschennatur Christi ist also, da ihre
Subsistenz und Existenz göttlich sind, selbst in ihrem Substanzsein ver-
göttlicht, ohne daß sie in ihrem esse essentiale berührt worden wäre.

Durch die gratia unionis ist also die menschliche Individualnatur
Christi substanziell vergöttlicht und in die göttliche Ordnung gehoben.
Die gratia unionis vergöttlicht die Menschennatur Christi effective,
personaliter, terminative, nicht aber formaliter, mit anderen Worten :

die Person des Logos ist der Menschennatur nicht als causa formalis
geeint, weil Gott niemals direkt causa formalis eines Geschöpfes sein
kann ; das würde das Ende des Geschöpfes bedeuten.

b) Die gratia habitualis

Da die menschliche Seele Christi, gerade wegen ihrer substanziellen

Vergöttlichung, das vollkommenste Sein ist, das innerhalb dieser Art
geschaffen werden kann, so mußte sie, wie St. Thomas 2 folgert, auch

formaliter, also in ihrem Wesen, vervollkommnet und in die göttliche
Ordnung erhoben werden. Nicht nur das principium quod, auch das

principium quo des Erlösers mußte der Übernatur angehören 3. Diese
formale und wesenhafte Vergöttlichung der Menschenseele Christi konnte

nur erwirkt werden durch die gratia creata.

Die gratia creata in Christus war, — weil ihr Subjekt so
vollkommen und so gottnah —, entitativ, intensiv und quantitativ als

habitus entitativus so vollkommen, wie Gnade es nur je sein kann ;

sie besaß den absoluten Vollkommenheitsgrad4.
Auch extensiv, als habitus operativus, war die Gnade in Christus

absolut vollendet. Christus besaß also auch alle Tugenden im höchsten

Vollkommenheitsgrad, ausgenommen jene, die in ihrem Formalobjekt
eine Unvollkommenheit einschließen 5.

1 Id. ibid. III 17, 2 ; Quodlib. 9 art. 3.
2 III. Sent. 13, 1, 1 : « Et propter haec duo oportet ponere gratiam in anima

Christi : quia cum sit perfectissima in esse spirituali oportet quod sit aliquid per-
ficiens illam formaliter in esse illo. Deitas autem non est formaliter, sed effective
perficiens ipsam. » Cf. De Verit. 29, 1 ad 10.

3 De Verit. 29, 5 ad 5 : « Et ideo requiritur praeter unionem, habitualis
gratia in Christo ad hoc quod sit mediator et caput. »

4 III 7, 9 : « Quia habuit earn (gratiam) in summo, secundum perfectissimum
modum qui potest haberi. » Vgl. De Verit. 29, 3 ad 2 : « Potest enim Deus facere
meliorem essentiam, quam sit essentia gratiae, nom tarnen aliquid melius in genere
gratiae ; cum gratia Christi omnia includat ad quae ratio gratiae se potest
extendere. »

5 III 7, 2 : « Unde cum gratia Christi fuerit perfectissima, consequens est



Unsere Vereinigung mit Christus 11

In der Enzyklika lesen wir hierüber : « Ihn (Christus) zieren jene
übernatürlichen Gaben, welche die hypostatische Vereinigung der beiden
Naturen im Gefolge hat : In Ihm wohnt der Heilige Geist in einer
derartigen Gnadenfülle, daß sie größer nicht gedacht werden kann überreich

sind in Ihm 'alle Schätze der Weisheit und Erkenntnis'
(Kol. 2, 3). »1

So ist Christus der auf die vollkommenste überhaupt mögliche Art
mit Gott geeinte Mensch. Zugleich ist er bestellt zum Haupt und Stammvater

der neuen Schöpfung. Aus ihm soll das neue Leben den Menschen

zufließen, wie sie das sündige Leben überkommt aus Adam. Christus
ist also das Universalprinzifi aller Gnaden, weil seine Gnade, die Gnade

schlechthin ist. In Christus ist die Fülle der Gnade, wie in Gott die
Fülle des Seins. Wie es kein Sein gibt außer aus Gott, so gibt es keine
Gnade außer aus Christus 2.

2. Die Gründung der Kirche

Was in Christus grundgelegt und begonnen, sollte allen Menschen

ermöglicht werden : die Vereinigung mit Gott. « Das Wort des Ewigen
Vaters hat eine menschliche Natur angenommen, damit von dem

neuen, himmlischen Adam die Gnade des Heiligen Geistes auf alle
Kinder des Stammvaters niederströme. »3 Deshalb also hat sich der
Gottessohn soweit zu den Menschen herabgelassen und deshalb hat er
eine Menschennatur soweit zu sich emporgehoben, um über und durch
diese Menschennatur den Kontakt mit dem gesamten Menschengeschlecht

zu finden.
Diesem Kontakt des Menschengeschlechtes mit Gott stand aber

noch vieles im Wege : die Sünde mit ihren vielfachen verderblichen
Folgen, Abfall von Gott, Knechtschaft des Teufels, Zorn Gottes. Diese

Abgründe zu überbrücken und das Trennende niederzureißen zwischen

quod ex ipsa processerint virtutes ad perficiendum singulas potentias animae.
quantum ad omnes animae actus. Et ita Christus habuit omnes virtutes. » Vgl,
III 7, 3 et 4.

1 46 (215).
2 De Verit. 29, 5 : « Et quia Christus in omnes creaturas rationales quodam-

modo effectus gratiarum influit, inde est quod ipse est principium quodammodo
omnis gratiae secundum humanitatem, sicut Deus est principium omnis esse :

unde sicut in Deo omnis essendi perfectio adunatur, ita in Christo omnis gratiae
plenitudo et virtutis invenitur. »

3 12 (198).



12 Unsere Vereinigung mit Christus

Gott und Mensch, war der eigentliche Zweck des ErlösungsWerkes, das

Christus einleitete und vorbereitet durch Errichtung des « Gottesreiches

». Wiederum Schritt für Schritt werden Gott und Mensch
einander näher gebracht.

Christus hätte, wie es in der Enzyklika heißt, die Fülle seiner
Gnaden selbst und unmittelbar dem gesamten Menschengeschlecht
zuteilen können, er wollte es aber tun durch seine sichtbare Kirche1.
« Wie nämlich das Wort Gottes unsere Natur gebrauchen wollte, um
durch seine Schmerzen und Peinen die Menschen zu erlösen, so gebraucht
Es ähnlicherweise im Laufe der Jahrhunderte die Kirche, um dem
begonnenen Werk Dauer zu verleihen. »2 Was der Logos seiner
angenommenen Menschennatur mitteilte an Gnadenfülle und Heiligkeit,
sollte vom physischen in den mystischen Leib einströmen, damit dieser
im Laufe der Jahrhunderte die heilsvermittelnde Aufgabe übernehme,
die bei der Erlösung dem physischen Leibe zukam. « So hat Er (Christus)
den Leib der Kirche gebildet und mit dem göttlichen Geiste beseelt

zu dem Zwecke, das ewige Glück der unsterblichen Seelen zu wirken
und zu sichern. » 3

Die Schaffung einer sichtbaren Kirche, gleichsam als Erweiterung
des physischen Leibes, dient also dem Zwecke Gott den Menschen für
alle Zeiten näher zu bringen, ist Herablassung Gottes, um die Menschen

zu Gott emporzuheben.
a) Die Fundamente zur Kirche wurden schon gelegt durch die

Inkarnation. Den sichtbaren Bau aber « des mystischen Tempels seiner
Kirche » begann der göttliche Erlöser damals, als Er predigend seine

Gebote verkündete4. Durch die Predigt vom Gottesreich offenbart
Christus immer deutlicher das Neue und Unerhörte von der
Wiedervermählung zwischen Gott und Mensch. Im Gleichnis vom Weinstock

(Joh. 15, 1-8) sagt er es klar : die Menschen sollen in ihm bleiben und
er in ihnen ; in der eucharistischen Rede gibt er das Mittel an, das dieses

1 12 (199). 2 Jbid.
3 59 (222). Diese Analogie zwischen physischem und mystischem Leib Christi

kehrt da wieder, wo der Papst die Unterscheidung zwischen Rechts- und Liebeskirche

und das Phantom einer nur unsichtbaren Kirche zurückweist mit den
Worten Leo XIII. (Satis cognitum : A. A. S. XXVIII, p. 710) : « Nein, wie Christus,
das Haupt und Urbild der Kirche, nicht ganz ist, wenn man in Ihm entweder
nur die menschliche, sichtbare oder bloß die göttliche, unsichtbare Natur
betrachtet sondern wie Er Einer aus beiden und in beiden Naturen ist
so sein mystischer Leib. » 62 (223).

4 25 (204).



Unsere Vereinigung mit Christus 13

Ineinandersein ermöglicht (Joh. 6, 48-58). Im hohepriesterlichen Gehet

aber wagt es Christus die Einheit der Menschen in Ihm zu vergleichen
mit der Einheit zwischen Ihm und dem Vater (Joh. 17, 21 f.).

b) Christus hat gehalten, was er versprochen : Er vollendete den

Bau des mystischen Tempels, « als Er verherrlicht am Kreuze hing »1.

Der Erlösertod ist die entscheidende Tat für den neuen Bund zwischen

Gott und den Menschen. Damals wurde Christus unser Friede, damals
hat er beide Teile vereint und die trennende Scheidewand
niedergerissen (Ephes. 2, 14).

Die Todesstunde Christi am Kreuze wurde also wirklich zur Geburtsstunde

der Kirche. Der Geist Christi wurde gleichsam in einen neuen,
den mystischen Leib hineingeleitet, was symbolhaft durch die Eröffnung
der Seite Christi zum Ausdruck kam. « Daß Christus sein Werk am
Kreuzesstamme vollendet habe, versichern in ununterbrochener Reihenfolge

die Zeugnisse der heiligen Väter, die darauf hinweisen, daß die

Kirche am Kreuz aus der Seite des Erlösers geboren worden sei als neue
Eva und Mutter aller Lebendigen (vgl. Gen. 3, 20). Wo der große
Ambrosius von der durchbohrten Seite Christi spricht, führt er aus :

'Jetzt wird sie gebaut, jetzt gestaltet, jetzt gebildet, und jetzt
erschaffen Jetzt erhebt sich der geistliche Bau zum heiligen
Priestertum' (In Luc. 2, 87 : Migne, PL 15, 1585). »

2

Noch einmal begegnet uns im Zusammenhang mit dem Kreuzestod

die Analogie zwischen physischem und mystischem Leibe. Wie der
Sohn des ewigen Vaters die mit ihm wesensvereinigte Menschennatur
« mit dem Vollmaß des Heiligen Geistes ausstattete, damit sie ein

geeignetes Werkzeug der Gottheit beim blutigen Erlösungswerk würde,
so wollte Er in der Stunde seines kostbaren Todes seine Kirche durch
reichere Gaben des Trösters bereichert sehen, damit sie beim Austeilen
der göttlichen Erlösungsfrüchte ein fähiges, niemals versagendes Werkzeug

des fleischgewordenen Wortes würde » 3.

So hat die Kirche Christi im Wandel der Zeiten die gleiche
Aufgabe wie die Menschennatur des geschichtlichen Christus, sie lebt ihn
weiter, er lebt in ihr4.

1 Ibid.
2 27 (205). Als Zeugen in dieser «ununterbrochenen Reihenfolge» können

noch angeführt werden : S. Chrysostomus, In Joan. hom. 85, 3 PG 59, 463.
S. Augustinus, In Joan, tract. 120, 2 PL 35, 1953. Id., Enar. in Ps. 40 n. 10.
PL 36, 461. S. Thomas Aqu., Summa theol. III 64, 2 ad 3.

3 30 (206 s.).
4 Feckes Dr. Carl, Die Kirche als Herrenleib, Verlag Bachem, Köln 1949,



14 Unsere Vereinigung mit Christus

c) Den vollendeten Bau des mystischen Tempels seiner Kirche übergab

Christus schließlich der Öffentlichkeit « als er seinen Jüngern in
sichtbarer Weise den Heiligen Geist als Tröster sandte »1. Christus
selber wurde einst bei seiner Taufe der Welt geoffenbart durch den

Heiligen Geist, nun soll derselbe Geist auch den mystischen Christus
offenbaren 2.

3. Sakramente und Priestertum

Hand in Hand mit dem Bau und der Vollendung der Kirche, ging,
als weiterer Schritt des Kommens Gottes zu den Menschen, die
Einsetzung der Sakramente und des Priestertums. « Während Er nämlich
das Amt des Predigers ausübte, wählte Er die Apostel und sandte sie

aus, wie Er selber vom Vater gesandt war (Joh. 17, 18) Er bestimmte
ihr Haupt und seinen Stellvertreter auf Erden (vgl. Mat. 16, 18-19)
ordnete die Taufe an (vgl. Joh. 3, 5), durch welche die Gläubigen dem
Leibe der Kirche eingegliedert werden sollten. Schließlich am Abend
seines Lebens angelangt, setzte Er die heilige Eucharistie, als wunderbares

Opfer und wunderbares Sakrament ein. »3

Die Sakramente, als Instrumentalursachen, haben die Aufgabe die
universale Gnadenfülle Christi des Hauptes der individuellen und
partikulären Aufnahmefähigkeit der Glieder anzupassen.

Das alles tat Gott, um mit den Menschen den « Neuen Bund » zu
schließen, uns aber ist der Weg hiezu gewiesen : die lebendige
Gliedschaft am mystischen Leibe Christi.

4. Die Folgen der hypostatischen Union und des Erlösungswerkes
für unsere Vereinigung mit Christus

Die Folgerungen, die aus der Vereinigung in Christus und dem

Erlösungswerk gezogen werden können, decken auch zugleich schon

die ersten Stufen unserer Vereinigung mit Christus auf.

schreibt hierüber in seinen Erläuterungen zur Enzyklika « Mystici Corporis » :

« Die Kirche vertritt in der Zuteilung der Erlösungsfrüchte den verklärten Herrn
nach seiner menschlichen Seite hin, weshalb sie wie diese den Vollbesitz des

Heiligen Geistes benötigt. Die Kirche ist das Arbeitsprinzip des himmlischen
Christus, sein Werkzeug, so wie es einst auf Erden bei der Erwerbung der Erlösung
seine hochheilige Menschheit war» (S. 70).

1 25 (204). 2 32 (208). 3 26 (204 s.).



Unsere Vereinigung mit Christus 15

a) Die fundamentale Vereinigung mit Christus

Die erste Folgerung aus der Inkarnation ist die sog. natürliche
fundamentale Verbindung Christi mit dem Menschengeschlecht, die
darin besteht, daß Christus, der neue Stammvater, über seine menschliche

Individualnatur mit dem ganzen Menschengeschlecht in Berührung
tritt, wodurch die Menschen durch das « menschgewordene Wort, dem
Fleische nach Brüder des eingeborenen Sohnes Gottes geworden sind »1.

Christus ist eben « in der Gebrechlichkeit, Leidensfähigkeit und
Sterblichkeit seines Leibes unser Blutsverwandter geworden » 2.

Diese natürliche Verwandtschaft mit Christus ist gleichsam Voraussetzung

und Fundament der übernatürlichen, deshalb nenne ich sie

auch fundamentale Christusvereinigung. Auch hier könnte man sagen :

gratia supponit naturam.
Das ganze Menschengeschlecht in Christus: Dadurch, daß sich der

Sohn Gottes persönlich eine menschliche Individualnatur verband, hat
er, wie die Väter bezeugen, auch schon das ganze Menschengeschlecht,
alle Menschen, in sich aufgenommen. Hilarius vergleicht die Menschennatur

Christi mit einer Stadt, in der wir als Bewohner eingeschlossen

sind3, er nennt Christus den Guten Hirten, der das verlorene Schaf
(das Menschengeschlecht) in seiner Menschennatur zurückträgt4. Die
Menschennatur Christi ist der Erstling, durch welchen die ganze Masse

unserer Natur mitgeheiligt wurde 5. « Christus ist einer, aber er ist zu
denken wie in Gestalt eines Bündels, deswegen, weil er alle Gläubigen
in sich trägt, nämlich in geistiger Einigung Denn da er aus uns
ist, sind wir mit ihm gleichen Leibes und haben die Einigung mit ihm
durch den Leib erlangt ; deswegen sagen wir, daß wir alle in ihm sind. » 6

Der Leib des Logos heißt auch unser Leib, weil Christus uns in sich
hat, insofern er unsere Natur getragen 7. Durch seine Menschwerdung
hat der Sohn Gottes sich uns und uns sich eingepflanzt, damit das

Herabsteigen Gottes zum Menschlichen eine Erhebung des Menschen
ins Göttliche werde 8.

1 12 (198).
2 44 (214).
3 S. Hilarius, In Mat. 4, 12 PL 9, 935 BC.
4 Id. ibid. 18, 6 PL 9, 1020 C.
5 Gregor von Nyssa, Adv. Appol. 15 PG 45, 1152 C.
6 Cyrill von Alex., Glaph. in Num. PG 69, 624 A.
7 Id., In Joan. 14, 20 PG 74, 280 B.
8 Leo Magn., Sermo 27, 2 PL 54, 218.



16 Unsere Vereinigung mit Christus

Es versteht sich, daß dieses Eingeschlossensein des

Menschengeschlechtes in Christus nicht ein aktuelles, sondern nur ein potenzielles,
aber doch reales war. Auch sind wir in der Menschennatur Christi nicht
eingeschlossen als Individuen, sondern als Menschen mit der gleichen
Wesenheit wie Christus der neue Adam.

Die Kirche in Christus : Wir können noch einen Schritt weitergehen.
Es heißt in der Enzyklika, daß Christus durch die Menschwerdung den
Grund zu seiner Kirche legte 1, und daß er das Urbild der Kirche sei 2.

Christus stand also durch die Menschwerdung auch schon in Beziehung

zu seiner Kirche, seinem mystischen Leibe, und zwar deshalb,
weil in Ihm, als dem Urbild und Universalprinzip, die ganze Fülle des

göttlichen Lebens, das den mystischen Leib nähren sollte,
vorausexistierte. So schrieb schon Augustinus : « Die ganze Kirche ist Braut
Christi, deren Anfang und Erstling das Fleisch Christi war. »3 Der
Schoß Mariens war das Brautgemach, in welchem sich Christus die
Kirche vermählte4. Schon die Geburt Christi wird zur Geburt des

ganzen christlichen Volkes, denn die Geburt des Hauptes ist auch die
Geburt der Glieder5.

Dem Aquinaten sind diese Gedanken der Väter nicht fremd. « Auch
schon durch seine Verwandtschaft mit uns hat Christus das ganze
Menschengeschlecht für die Aufnahme der Gnade vorbereitet, weil
dadurch, daß der Sohn Gottes eine menschliche Natur annahm, die menschliche

Natur Gott wohlgefälliger wurde. » 6

Noch auf eine besondere Art sind alle Glieder des mystischen Leibes

in Christus eingeschlossen : sie sind ihm gegenwärtig in seinem Wissen.

Christus dem Gottessohne waren, sogleich nach der Empfängnis im
Schöße der heiligen Jungfrau alle Glieder seines mystischen Leibes
unablässig gegenwärtig. Christus weiß von allen seinen Gliedern, er denkt

an sie, er lieht sie. In der Krippe, am Kreuze, in der ewigen Glorie
des Vaters, ja immer und ewig sind ihm alle Glieder der Kirche vor
Augen und im Herzen « mit weit größerer Klarheit und Liebe als eine

Mutter ihr Kind auf dem Schoß, als ein jeder sich selbst kennt und
liebt »7.

1 96 (241).
2 62 (223).
3 S. Augustinus, In epist. Joan, tract. 2, 2 PL 35, 1990.
4 Id., Sermo in Vig. Apost. Petri et Pauli 12, 2 PL 46, 853.
5 Leo Magn. 26, 2 PL 54, 213.
6 III. Sent. 13, 2, 1 ad 3.
7 76 (230).



Unsere Vereinigung mit Christus 17

Das menschgewordene Wort Gottes mit seiner oàpÇ Çwo7tot6ç \ dem
belebenden Fleische, läßt sich also wirklich vergleichen mit einer in das

gesamte Menschengeschlecht hineingelegten glühenden Kohle 2, von der
Leben, Licht und Wärme ausstrahlen bis hinein in alle Glieder dieses

Geschlechtes.

b) Aus dem Erlösungswerk selber ergeben sich ebenfalls verschiedene

objektive Bindungen zwischen Christus und den Erlösten. Die Enzyklika

zählt einige der Titel auf, die die Erlösten dem Erlöser verbinden
und verpflichten, und begründet sie mit III 42, 1 : « Denn durch den

Sieg des Kreuzes verdiente er sich, nach der Ansicht des engelgleichen,
allgemeinen Lehrers, die Macht und Herrschaft über die Völker. »3

« Am Kreuzesbaum erkaufte Er sich schließlich seine Kirche, d. h.

alle Glieder seines geheimnisvollen Leibes, die durch das Bad der Taufe
diesem mystischen Leibe einzig eingegliedert werden konnten durch die

heilbringende Kraft des Kreuzes, an dem sie in vollstem Maße Christus

zu eigen geworden sind. » 4 Wir sind also Eigentum Christi geworden
durch den Kaufpreis des Erlöserblutes. Dieses Eigentumsrecht, das

Christus auf uns hat, ist eine nicht zu übersehende Bindung an Christus.
« Ihr wißt ja, daß ihr nicht mit vergänglichen Werten, mit Gold und
Silber, von eurem verkehrten, von den Vätern ererbten Wandel
losgekauft seid, sondern durch das kostbare Blut Christi» (I Petr. I, 18).

« Durch sein am Kreuz vergossenes Blut beseitigte er das Hemmnis
des göttlichen Zornes, sodaß aus den Quellen des Heilandes alle Gaben
des Himmels, zumal die heiligen Sakramente des Neuen und Ewigen
Bundes zum Heile der Menschen, zumal der Gläubigen, erfließen
konnten. » 5

« Durch diesen Sieg (am Kreuze) vermehrte Er für uns ins unermeßliche

jenen Gnadenschatz, den Er glorreich im Himmel regierend seinen

sterblichen Gliedern austeilt. » 6

c) Christus das Haupt des Menschengeschlechtes

und des mystischen Leibes

Die Enzyklika begründet in sechs Punkten die Stellung Christi des

Hauptes. Ich führe nur jene Gründe an, die bisher noch nicht berührt

1 Cyrill von Alex., In Joan. 6, 54 PG 73, 577 C. Cf. Id. Anathematismi
DB 123.

2 Id., Adv. Nest. 2 praef. PG 76, 61 C.
3 29 (206). 4 Ibid. vgl. Apg. 20, 28. 5 Ibid. 6 Ibid.

Divus Thomas 2



18 Unsere Vereinigung mit Christus

wurden und Christus gleichsam einen neuen Titel, ein neues Recht auf
die Menschen einräumen.

Die Gnadenfülle Christi und seine natürliche Ähnlichkeit mit den
Menschen als Begründung des Hauptseins, decken sich mit dem, was
oben von der natürlichen und übernatürlichen fundamentalen
Christusvereinigung gesagt wurde. Es bedingen tatsächlich die verschiedenen
Gründe für das Hauptsein Christi, auch verschiedene Grade seiner

Vereinigung mit dem mystischen Leibe.
Inkarnation und Erlösertod brachten also, wie wir sahen, auch

insofern weitere und entscheidende Bindungen des Menschengeschlechtes

an Christus, weil durch sie Christus zum neuen Haupt und Stammvater
der Menschheit wurde. « In der Kraft des Kreuzes übt unser Heiland,
obwohl schon im Schöße der Jungfrau zum Haupt der gesamten
Menschenfamilie bestellt, das Amt des Hauptes in seiner Kirche in
vollem Umfange aus. »1

« Wir müssen demnach, wie Feckes sagt, zwischen der Bestallung
Christi zum Haupte der Menschheit und der volltätigen Ausübung seines

Hauptseins unterscheiden ; das eine geschah in seiner Menschwerdung,
das andere in seinem Opfertode. »2

1. « Zunächst ist es klar, daß Gottes und der seligen Jungfrau Sohn

wegen seiner einzigartigen Stellung Haupt der Kirche genannt werden
muß. »3 Wie es ebenda heißt, ist Christus unser Haupt und sind wir
ihm Untertan, als dem Erstgeborenen der Schöpfung (Kol. 1, 15), als

dem Erstgeborenen unter den Toten (Kol. 1, 18 ; Apok. 1, 5), als dem

einzigen und alleinigen Mittler zwischen Gott und den Menschen

(I Tim. 2, 5).
2. Wir sind an Christus gebunden, weil er allein mit Fug und

Recht seine Kirche lenkt und regiert: « Von ihm als dem mit den

vorzüglicheren Fähigkeiten ausgestatteten Glied werden naturgemäß alle

übrigen geleitet, über die es gesetzt ist, um für sie Sorge zu tragen
(vgl. Aug. de ag. christ. 20, 22 : Migne, PL 40, 301). »4

Diese Regierungsgewalt übt Christus selber auf unsichtbare Weise

aus : « Er selber regiert nämlich im Geiste und Herzen der Menschen,

beugt und spornt nach seinem Wohlgefallen sogar den widerspenstigen
Willen. » 5 Er erleuchtet die Vorsteher, er erweckt Männer und Frauen,
die durch den Glanz der Heiligkeit hervorleuchten 6.

1 Ibid. 2 Feckes 1. c. S. 68. 3 35 (208).
4 36 (209). 5 38 (209 s.). 6 38 (210).



Unsere Vereinigung mit Christus 19

Christus das Haupt lenkt seine Kirche auf sichtbare Weise durch
seinen Stellvertreter auf Erden. « Er (Christus) hört zwar nicht auf,
die Kirche auf geheimnisvolle Weise in eigener Person zu regieren. Auf
sichtbare Weise jedoch leitet Er sie durch den, der auf Erden seine

Stelle vertritt. »1

3. Der « letzte und besonders einleuchtende Beweisgrund » dafür,
daß Christus der Herr wirklich das Haupt seines mystischen Leibes ist,
besteht im Einfluß, den Christus durch die in den Leib und die Glieder
strömende Gnadenfülle ausübt. Dadurch eigentlich erst wird die
Bindung und Vereinigung des Hauptes mit den Gliedern volle Wirklichkeit.
Die « Seinsgemeinschaft » Christi mit den Menschen auf Grund der
Inkarnation und der Erlösung, wird von Christus aus gesehen, zur
Tatgemeinschaft.

Christus flößt seiner Kirche « Kraft und Stärke » ein. « Von ihm
strahlt in den Leib der Kirche alles Licht aus, wodurch die Gläubigen
übernatürliche Erleuchtung empfangen und jegliche Gnade, durch die
sie heilig werden, wie Er selber heilig ist. »2

Christus erleuchtet seine gesamte Kirche. Er erleuchtete die Apostel,
stand den Evangelisten bei und ist auch heute noch für uns, die wir
hier in der irdischen Verbannung weilen, Begründer unseres Glaubens
und einst dessen Vollender. Christus bereichert die Hirten und Lehrer
und besonders seinen sichtbaren Stellvertreter mit den übernatürlichen
Gaben der Erkenntnis, der Einsicht und Weisheit. Er ist es, der wenn
auch unsichtbar, die Konzilien leitet und erleuchtet3.

Christus ist kraft der von ihm ausströmenden Gnadenfülle «

Begründer und Urheber » der Heiligkeit. « Denn es gibt keinen
heilbringenden Akt, der nicht aus Ihm als seiner übernatürlichen Quelle
sich herleite. » 4 Gnade und Glorie entspringen aus seiner unerschöpflichen

Fülle. Besonders die hervorragenden Glieder beschenkt Christus
mit den sieben Gaben seines Heiligen Geistes. Bei der Spendung der
Sakramente bringt Christus selber die Wirkung hervor in den Seelen

der Gläubigen. Ebenso ist Er es, der die Erlösten mit seinem Fleisch
und Blute nährt. Er vermehrt die Gnade und bereitet die Glorie für
Leib und Seele. Kurz gesagt : Christus ist es, der für jedes einzelne
seiner Glieder jede einzelne Gnade auswählt, bestimmt und zuteilt 5.

Dieser vielgestaltige und lebendige Einfluß erklärt am deutlichsten
die Tatsache der Bindung und Vereinigung zwischen Haupt und

1 39 (211). 2 47 (216). 3 48 (216). 4 49 (216). 5 49 (216 s.).



20 Unsere Vereinigung mit Christus

Gliedern. « Daraus folgt, daß vom göttlichen Erlöser wie aus der

Hauptkraftquelle 'der ganze Leib zusammengefügt und zusammengehalten

wird durch jedes Band, das Dienst tut entsprechend der
Wirksamkeit jedes Teiles. Nur so erhält der Leib Wachstum zu seinem Aufbau

in Liebe' (Eph. 4, 6 ; vgl. Kol. 2, 19). »1

d) Christus der Erhalter des mystischen Leibes

Jesus Christus ist nicht nur Begründer, Erlöser und Haupt des

mystischen Leibes, sondern auch dessen Erhalter, wenn nicht gar dessen

Ernährer zu nennen, und zwar wiederum deshalb, weil Christus der
Herr « seine reichen Gaben aus seiner göttlichen Fülle heraus in die
Kirche einströmen lassen will, damit sie ihm möglichst gleichgestaltet
werde » 2. Dadurch wird Christus « Träger der Kirche » und lebt in ihr,
sodaß die Kirche selbst « gleichsam ein zweiter Christus wird »3.

Unser Erlöser teilt die Güter, die ihm vornehmlich eigen sind, seiner
Kirche mit, damit « diese in ihrem ganzen Leben, dem sichtbaren wie
dem geheimnisumhüllten, Christi Bild möglichst vollkommen zum
Ausdruck bringe » 4.

Christus der Herr läßt die Kirche an seinem übernatürlichen Leben

teilnehmen, durchdringt ihren ganzen Leib mit seiner göttlichen Kraft
und nährt und erhält die einzelnen Glieder 5. « Nachdem Christus am
Kreuze verherrlicht ist, wird sein Geist der Kirche in reichstem Maße

mitgeteilt, damit sie selbst und ihre einzelnen Glieder von Tag zu Tag

unserem Erlöser ähnlicher werden. » 6

Mit diesem Einströmen der göttlichen Gnadenfülle in die Gläubigen
erreichen die Herablassung Gottes und seine Anpassung an die Menschen

ihren Höhepunkt. Hierin findet auch die unio in fieri ex parte Christi
eigentlich ihren Abschluß.

Durch die Inkarnation ist Gott den Menschen ähnlich, ja selber

Mensch geworden. Über diese Menschennatur soll das ganze Menschengeschlecht

des göttlichen Lebens und der Wiedervereinigung mit Gott
teilhaft werden. Das Erlösungswerk schuf diese Möglichkeit in dem es

die trennenden Hindernisse beseitigte, die Menschen aus der Knechtschaft

des Teufels loskaufte und zum Eigentum Christi machte.

An den Menschen ist es nun mittels der mitgeteilten Gnadenfülle
Christi Bild zum Ausdruck zu bringen und dem Erlöser immer ähnlicher
zu werden, um als alter Christus mit Christus eins werden zu können.

1 49 (217). 2 50 (217). 3 51 (218).
4 52 (218). 5 53 (218). 6 54 (219).



Unsere Vereinigung mit Christus 21

Christus ist in allem den Menschen ähnlich geworden außer in der

Sünde. Die Menschen sollen nun ihrerseits in allem Christus ähnlich
werden ; deshalb müssen sie vorab aus dem was sie Christus am
unähnlichsten macht herausgehoben werden : aus der Sünde, um dessen

teilhaft zu werden worin sie Christus überragt : des göttlichen Lebens.

Diese Umgestaltung des Menschen zum alter Christus ist Inhalt
des folgenden zweiten Teiles : unio in fieri ex parte hominum. Erst
nachdem und insoweit die Menschen Christus ähnlich geworden sind,
kann aus Haupt und Gliedern die lebendige Einheit erwachsen : una

persona mystica (III. Teil).

II. TEIL
Der Mensch wird Christus ähnlich : alter Christus

Bevor die Frage beantwortet werden kann wie der Mensch durch
den « Geist Christi » zum alter Christus wird, müssen noch zwei andere

Fragen abgeklärt werden : Was versteht die Enzyklika unter dem
Ausdruck : Gnadenfülle, oder Geist Christi und : Besteht eine Identität
zwischen der Gnade in Christus und der Gnade in uns

A. Vorfragen

I. Was versteht die Enzyklika unter dem Ausdruck :

Gnadenfülle oder Geist Christi?

In vielerlei Umschreibungen und in mancherlei Beschreibung der

Wirkungen spricht die Enzyklika vom « Geiste Christi ».

Der Sohn des ewigen Vaters hat seine Menschennatur mit dem
« Vollmaß des Heiligen Geistes ausgestattet » (Sancti Spiritus plenitudine
ornavit) h damit die Kirche durch « reichere Gaben des Trösters »

bereichert werde (uberioribus Paracliti muneribus)2.
Christus wollte seine Brüder der göttlichen Natur teilhaft machen

(vgl. II. Petr. 1, 4), was hier auf Erden geschieht durch die
heiligmachende Gnade (per sanctitatis effectricem gratiam) 3.

Christus zieren jene übernatürlichen Gaben (superna munera), welche
der hypostatischen Vereinigung folgen 4. In Christus wohnt der Heilige
Geist in einer derartigen Gnadenfülle, daß sie größer nicht gedacht

1 30 (206). 2 30 (207). 3 44 (214). 4 46 (215).



22 Unsere Vereinigung mit Christus

werden kann ; überreich sind in Ihm « alle Schätze der Weisheit und
Erkenntnis » (Kol. 2, 3) (uberrimi thesauri sapientiae et scientiae)1.

Alle Tugenden, Gaben und Gnadenvorzüge (virtutes, dona charismata)

der christlichen Gemeinschaft strahlen in Christus aufs
vollkommenste wieder 2.

Der mystische Leib schöpft aus der Fülle und Vollkommenheit der
übernatürlichen Gaben Christi (supernorum munerum plenitudine per-
fectioneque) 3.

Kraft und Stärke (vim virtutemque) flößt der Erlöser seiner Kirche
ein ; alles Licht zur Erleuchtung der Gläubigen und jegliche Gnade zu
ihrer Heiligung (omnis lux omnisque gratia) strahlt von Christus aus 4.

Gnade und Glorie entspringen aus der unerschöpflichen Fülle
Christi5. Christus ist es, der jede einzelne Gnade für jedes einzelne
Glied auswählt, bestimmt und zuteilt, deshalb ist er die Hauptkraftquelle
(ex capitali fonte)6.

Die Enzyklika macht auch die Unterscheidung der Gnadenfülle
Christi — sei sie nun in Christus, oder in den Gliedern — in ungeschaffene
und geschaffene Gnade.

In sich selbst betrachtet und als Quelle jeder geschaffenen Gabe und
Gnade ist das göttliche und von Christus gegebene Lebens- und
Kraftprinzip (vitae virtutisque principium) nichts anderes als der Tröster Geist,

der vom Vater und vom Sohne ausgeht und in besonderer Weise Geist

Christi und Geist des Sohnes genannt wird 7. Der Heilige Geist wird
also der ungeschaffenen Gnade gleichgesetzt.

Diese innere Lebenskraft aber (si vero vitalem illam vim virtutemque),

nicht in sich selbst, sondern in den aus ihr entspringenden geschaffenen

Wirkungen betrachtet (in creatis effectibus), besteht « in den
übernatürlichen Gnaden (in coelestibus muneribus), die unser Erlöser
zugleich mit seinem Geiste der Kirche verleiht, und zugleich mit seinem

Geiste, als dem Spender übernatürlichen Lichtes und Wirker der Heiligkeit,

hervorbringt » 8.

Unter « Gnadenfülle Christi » und « Geist Christi » versteht also die

Enzyklika den Heiligen Geist (als ungeschaffene Gnade) und die

geschaffene Gnade. Der Heilige Geist ist die Quelle der geschaffenen

Gnade.

Wir wollen nun noch den Versuch unternehmen zu analysieren

i Ibid. 2 Ibid. 3 Ibid. 4 47 (215 s.).
5 49 (216). 6 49 (217). 7 54 (218 s.). 8 56 (220).



Unsere Vereinigung mit Christus 23

was alles, nach Auffassung der Enzyklika, in der geschaffenen Gnade

eingeschlossen ist :

Das erste ist die heiligmachende Gnade (sanctitatis effectrix gratia)L
Der Heilige Geist Jesu Christi als einzige Quelle des übernatürlichen

Lebens2, ist auch die Quelle aller Gaben, Tugenden und Charismen

(dona, virtutes et charismata) 3, oder wie es an anderer Stelle heißt :

der Geist unseres Erlösers ist die Quelle aller Gnaden, Gaben und
Charismen (fons gratiarum, donorum ac charismatum) 4. Alle Tugenden,
Gaben und Gnadenvorzüge der christlichen Gemeinschaft praeexistieren
in Christus (virtutes, dona, charismata) 5.

«Besonders die hervorragenden Glieder seines mystischen Leibes
beschenkt unser Erlöser unaufhörlich mit den Gaben des Rates, der
Stärke, der Furcht und Frömmigkeit » 6.

Im « Geiste Christi » sind uns also geschenkt : die ungeschaffene
Gnade und die geschaffene Gnade ; diese umschließt die heiligmachende
Gnade (habitus entitativus), die Tugenden (habitus operativi), die
Gaben des Heiligen Geistes und die Charismen. Durch diese Gnadenfülle

ist Christus wirklich der Begründer und Urheber der Heiligkeit7,
denn der Geist Christi, dieses unsichtbare Prinzip, ist ganz im Haupte,
ganz im Leibe und ganz in den einzelnen Gliedern 8.

Einen Schritt weiter bringt uns die zweite Vorfrage :

II. Besteht eine Identität zwischen der Gnade in Christus
und der Gnade in uns?

Die Enzyklika behandelt diese Frage nicht ausdrücklich. In
verschiedenen Texten kommt aber ein Dreifaches zum Ausdruck : Die
Gnadenfülle Christi ist von unserer Gnade verschieden : 1. Numerisch,
2. Im Vollkommenheitsgrad, 3. Die beiden Gnaden sind sich gleich in
ihrem Wesen.

1. Die numerische Verschiedenheit der gratia capitis et membrorum
leuchtet ohne weiteres ein : die geschaffene Gnade ist ein Akzidens ;

jedes Akzidens aber wird numerisch vermehrt dadurch, daß es

verschiedenen Subjekten anhaftet. Von dieser numerischen Verschiedenheit

vor allem ist die Mahnung der Enzyklika « Mediator Dei » zu
verstehen : « Mit gleicher Umsicht sorgt, daß sich nicht die falschen Aus-

1 44 (214).
5 46 (215).

2 85 (234).
6 49 (216).

3 78 (230).
7 Ibid.

4 61 (223).
8 55 (219).



24 Unsere Vereinigung mit Christus

legungen jener verbreiten, die da zu Unrecht behaupten und lehren
eine einzige und gleiche Gnade verbinde Christus mit den Gliedern
seines mystischen Leibes » L

2. Die Gnade in Christus ist des weitern von der unseren verschieden

im Vollkommenheitsgrad. Das geht aus der einfachen Überlegung hervor

: In Christus ist die Gnade, wie weiter oben dargetan, absolut
vollendet, weil es kein vollkommeneres subiectum quo et quod der
Gnade geben kann als den Gottmenschen Jesus Christus. Es kann also

von vornherein, aus metaphysischen Gründen, die Gnade in einem bloßen
Menschen nie den Vollkommenheitsgrad erlangen, den sie in Christus
besaß. Sollte in einem Menschen die Gnade den Vollkommenheitsgrad

erlangen, den sie in Christus besaß, so müßte dieser Mensch erst
die gratia unionis besitzen, also substanziell mit Gott vereint sein.

Für diese Verschiedenheit gibt es auch moralische Gründe ; der
erste ist darin zu suchen, daß Christus selber das Maß der ausgeteilten
Gnade bestimmt : « Während jedoch nur Christus diesen Geist in
ungemessener Fülle empfing (vgl. Joh. 3, 34), wird er den Gliedern des

mystischen Leibes aus der Fülle Christi selbst nur in dem Grade
verliehen, als Christus ihn gibt (vgl. Ephes. 1, 8 ; 4, 7). »2 Christus ist es,

der « für jeden einzelnen, jede einzelne Gnade auswählt, bestimmt
und zuwendet »3.

Daß aber die Glieder des mystischen Leibes, unter sich verglichen,
die Gnade ebenfalls in verschiedenem Vollkommenheitsgrad besitzen,

hängt nicht bloß von der verschiedenen Zuteilung, sondern auch
weitgehend von ihnen selber ab. Der Heilige Geist teilt sich und seinen

Beistand (geschaffene Gnade) den Menschen in verschiedenem Grade

mit, je nach deren verschiedenen Aufgaben und Ämtern und « je nach
dem höheren oder geringeren Maße ihrer geistlichen Gesundheit » 4. Die
« geistliche Gesundheit » (spiritualis sanitatis gradus) also wird auch
mitbestimmen inwieweit der Geist Christi in den Gliedern intensiv und
extensiv zur Auswirkung kommt. Diese geistliche Gesundheit wird sich

weitgehend decken mit dem, was später über unser « Mittun » gesagt
wird, und wie es vom Tridentinum definiert wurde : « Spiritus Sanctus

partitur singulis prout vult et secundum propriam cuiusque disposi-
tionem et cooperationem. » 5

1 A. A. S. XXXIX (1947), p. 593.
2 54 (219). 3 49 (217). 4 55 (219).
5 Cone. Trid. Sess. VI, cap. 7 (DB 799).



Unsere Vereinigung mit Christus 25

3. Diese doppelte Verschiedenheit der Gnade in Christus und in
den Gliedern — die numerische Verschiedenheit und der verschiedene

Vollkommenheitsgrad — berührt aber nicht das Wesen der Gnade, die

gratia sec. essentiam. In der natürlichen Ordnung ist der starke, heldenhafte

Mensch wesentlich auch nicht mehr Mensch als der schwache und
kranke, mag er in seinen Fähigkeiten, Kräften und Tugenden diesen

noch so weit überragen. Ähnlich ist auch die Gnade in ihrer absoluten

Vollendung und Fülle wesenhaft (sec. essentiam) auch nicht mehr Gnade
als die Anfangsgnade, weil, wie St. Thomas sagt : « magis et minus
speciem non diversificant. » 1

Es läßt sich also, trotz der Mahnung von « Mediator Dei », unter
Wahrung der numerischen und graduellen Verschiedenheit der Gnade

in Christus und in den Gliedern, deren spezifische, wesentliche Gleichheit
aufrecht erhalten.

Nirgends spricht die Enzyklika von einer wesentlichen Verschiedenheit,

positiv aber geht die Gleichheit aus verschiedenen Texten hervor.
So aus der öfters wiederkehrenden Analogie zwischen dem physischen
und mystischen Leibe Christi : « Wie also im ersten Augenblick der

Menschwerdung der Sohn des Ewigen Vaters die mit Ihm
wesensvereinigte Menschennatur mit dem Vollmaß des Heiligen Geistes
ausstattete so wollte Er in der Stunde seines kostbaren Todes seine

Kirche durch reichere Gaben des Trösters bereichert sehen. »2

Die Enzyklika spricht immer nur von einem Mitteilen, und Überleiten

der Gnadenfülle, oder des Geistes Christi auf die Glieder. « Nach
unseren Ausführungen lebt Christus in uns durch seinen Geist, den Er
uns mitteilt ...» 3 « In Christus dem Haupte wohnen zwar alle Gaben,

Tugenden und Charismen auf überragende, überreiche und wirksame
Weise », sie werden aber durch die « Mitteilung des Geistes Christi » in
alle Glieder der Kirche « übergeleitet »4. Christus der Herr läßt « die

Kirche an seinem übernatürlichen Leben teilnehmen, durchdringt ihren

ganzen Leib mit seiner göttlichen Kraft und nährt und erhält die
einzelnen Glieder » 5 Der Geist Christi aber, der als ungeschaffene
Gnade mittels der geschaffenen Gnade in uns wirkt, ist « ganz im
Haupte, ganz im Leibe, ganz in den einzelnen Gliedern »6.

1 Summa contra Gentes IV, 34.
2 30 (206 s.) 3 77 (230).
4 78 (230). 5 53 (218).
6 55 (219).



26 Unsere Vereinigung mit Christus

Solche Äußerungen scheinen die ganze Kraft und Größe ihres
Inhaltes nur zu behalten, wenn man an der spezifischen Identität der
Gnade Christi und der unseren festhält.

Nachdem nun feststeht was die Gnadenfülle Christi ist, was sie

beinhaltet, ja daß sie spezifisch in Christus und in den Gliedern gleich
ist, können wir nun zur Lösung der Kernfrage dieses II. Teiles übergehen.

(Fortsetzung folgt)


	Unsere Vereinigung mit Christus : im Anschluss an die Enzyklika "Mystici Corporis"

