Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 30 (1952)

Artikel: Unsere Vereinigung mit Christus : im Anschluss an die Enzyklika
"Mystici Corporis"

Autor: Kreider, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762298

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Unsere Vereinigung mit Christus '
Im AnschluB an die Enzyklika «Mystici Corporis »

Von Dr. P. Thomas KREIDER, O.S. B.

In der Enzyklika « Humani generis » vom 12. August 1950 nimmt
Pius XII. unter anderem auch Stellung zur Lehrautoritit der papst-
lichen Rundschreiben : « Man kann, so heilt es da, auch nicht die Auf-
fassung vertreten, das, was in den Enzykliken gelehrt werde, verlange
an sich keine Zustimmung, da ja die Papste hier nicht die hochste
Gewalt ihres Lehramtes betitigen ... Wenn aber die Pédpste in ihren
Akten in einer bisan kontroversen Frage ausdriicklich Stellung nehmen,
dann ist allen klar, daB diese Sache gemal3 der Absicht und dem Willen
derselben Pipste nicht mehr als eine der freien Diskussion unter den
Theologen unterstehende Frage betrachtet werden kann. » 2

In diesem Sinne hat auch die Enzyklika « Mystici Corporis» in
mancherlei Fragen endgiiltige Entscheidungen gebracht, obwohl, wie es
im Vorwort heiit, nur einige Punkte der anziehenden Lehre vom
mystischen Leibe Jesu Christi und der Verbindung der Gliubigen mit
dem gottlichen Erléser hervorgehoben werden®. Die Enzyklika will
also keine erschopfende und endgiiltige Behandlung des gestellten
Themas bieten. Vielmehr macht der Papst denen keinen Vorwurf, « die
verschiedene Wege und Weisen aufsuchen, um dem erhabenen Ge-
heimnis unserer wundervollen Verbindung mit Christus niherzukommen
und es nach Kriften aufzuhellen » 4.

1 Vom gleichen Verfasser erschien 1941 in der Universititsbuchhandlung
Freiburg (Schweiz) die 179 Seiten umfassende Arbeit: Unsere Vereinigung mit
Christus, dogmatisch gesehen.

2 A AL S, xxxx11 (1950), p. 568. Deutscher Text nach der Schweizerischen
Kirchenzeitung 1950, S. 434.

3 Ich zitiere nach der im Juli 1943 im Rex-Verlag Luzern erschienenen amt-
lichen Ubertragung. Die angefithrten Zahlen verweisen auf die Randnummern.
In Klammer fiige ich jeweilen die Seitenzahl nach den Acta Apostolicae Sedis bei.
Der Originaltext findet sich: A, A, XXXV (1943), pp. 193-248.

4 79 (231).



4 Unsere Vereinigung mit Christus

I. Zweck und Thema des Rundschreibens

Das Rundschreiben behandelt das Grundanliegen des ganzen
Menschengeschlechtes und aller Religionen : wie kann der Mensch mit
Gott in Verbindung treten, oder gar mit ihm vereinigt werden ? « Durch
diese Lehre (vom mystischen Leib) wird die groBe, nie genug gepriesene
Huld unserer Verbindung mit einem so erhabenen Haupte in das rechte
Licht gestellt. »!

Die zerrissene Menschheit soll zur Einheit gefithrt werden in
Christus und seiner Kirche. Die Menschen, unter denen Zwietracht
und MiBlgunst ins Ungemessene wachsen, sollen ihre Augen «auf die
Kirche richten und ihre gottgegebene Einheit betrachten »2. Die er-
habene Schénheit der Kirche soll in « neuer Herrlichkeit erstrahlen, der
unvergleichliche, iibernatiirliche Adel der im mystischen Leibe Christi
mit Christus dem Haupt verbundenen Glaubigen, soll lichtvoll zutage
treten, und schlieBlich soll vielfachen Irrtiimern hieriiber jedweder Zu-
gang verschlossen werden » 3.

II. Irrtiimer

In der Einleitung zur Enzyklika wird eine doppelte Gruppe von
Irrtiimern gebrandmarkt :

1. Der falsche Rationalismus, der alles, « was menschliche Geistes-
kraft iibersteigt und hinter sich ldft, fiir sinnlos betrachtet, wihrend
ein diesem verwandter Irrtum, ein flacher Naturalismus, in der Kirche
Christi nichts anderes sieht noch sehen will als ein rein rechtliches und
gesellschaftliches Band » 4.

2. Diesen Irrtiimern « per defectum » steht entgegen ein falscher
Mystizismus, « der die unverriickbaren Grenzen zwischen Geschépf und
Schoépfer zu beseitigen sucht und die Heilige Schrift miBdeutet » 5.

3. Dazwischen liegt der Irrtum jener, « die aus ganz unbegriindeter
Furcht eine solch tiefere Lehre fiir gefdhrlich halten, ja vor ihr er-
schrecken wie vor einem schonen, aber verbotenen Paradiesesapfel » .

Vom falschen Mystizismus spricht das Rundschreiben nochmals zu
Beginn der pastoralen Ermahnungen. Es ist jener Irrtum, der « die so
notwendige Unterscheidung zwischen physischem, moralischem und
mystischem Leib unterlit und so einen ganz verkehrten Begriff von

11 (193). %5 (195). %11 (198). 49 (197). 5 Ibid. ¢ 10 (197).



Unsere Vereinigung mit Christus b

Einheit aufbringt. Sie lassen ndmlich den géttlichen Erloser und die
Glieder der Kirche zu einer einzigen physischen Person zusammen-
wachsen, und wihrend sie den Menschen gottliche Attribute beilegen,
unterwerfen sie Christus den Herrn dem Irrtum und der menschlichen
Neigung zum Boésen » 1. Die Vereinigung mit Christus ist nicht so zu
verstehen, «als ob das unaussprechliche Band, womit der Sohn Gottes
eine bestimmte menschliche Natur mit sich vereinigte, auch die Gesamt-
kirche umfasse » 2. Diese Ausdehnung der hypostatischen Union auf die
Gesamtkirche und deren Glieder, die Verschmelzung von Christus und
den Christen, kann man mit Recht Panchristismus nennen, dhnlich wie
man die Verschmelzung von Gott und Geschépf Pantheismus nennt.

4. Quietismus. Wer Christus und die Christen zu einer physischen
Person verschmelzen liBt, wird logischerweise dazu kommen, das
physische Person- und Selbstindigsein des Menschen zu leugnen, analog
zur hypostatischen Union, auf Grund deren in Christus auch nur eine
Person, die gottliche, existiert. Das menschliche « Ich » tritt zuriick und
verschwindet im Sein, Tétigsein und in der Verantwortung. Nach
diesem ungesunden Quietismus « wird das ganze geistliche Leben der
Christen und ihr Fortschritt in der Tugend nur der Wirksamkeit des
Heiligen Geistes zugeschrieben unter vélliger Verkennung und Beiseite-
lassung der personlichen Mitwirkung, die wir ihm schulden » 3.

Mit diesem ungesunden Quietismus ist sicher nicht jenes aszetische
Bemiihen verworfen, das darin besteht, das eigene Ich zum Absterben
zu bringen, denn dadurch wird das physische oder metaphysische
Personsein nicht ausgeldscht, sondern befreit vom siindigen (moralischen)
Ich, vom Egoismus.

ITI. Grenzlegung

Mit der Kennzeichnung dieser Irrtiimer sind schon zur Geniige die
Gefahren eines « Zuviel oder Zuwenig » aufgezeigt im Bemiihen « dem
erhabenen Geheimnis unserer wundervollen Verbindung mit Christus
niherzukommen und es nach Kriften aufzuhellen »%. Der Papst legt
aber zudem noch positiv zwei Grenzen fest, die nicht iiberschritten
werden diirfen. « Es gelte fiir alle als gemeinsamer, unumst6Blicher
Grundsatz, jede Art von mystischer Vereinigung abzulehnen, wodurch
die Gldaubigen irgendwie die Grenzen des Geschopfes iiberschreiten und

1 84 (234). 2 52 (218). 3 85 (234). 1 79 (231).



6 Unsere Vereinigung mit Christus

so verwegen in den Bereich des Gottlichen einzudringen suchen, daf
sie sich auch nur eine einzige Eigenschaft der ewigen Gottheit selbst
beilegen. Awuferdem sollen alle ohne Schwanken daran festhalten, daf3
in diesen Dingen alles, was Gott als letzte Wirkursache betrifft, der
ganzen Heiligsten Dreifaltigkeit zugeschrieben werden muB. »1 Ferner
ist und bleibt unsere Vereinigung mit Christus hier auf Erden ein ver-
borgenes Geheimnis, das wir weder ganz durchschauen noch in mensch-
licher Sprache ausdriicken kénnen 2.

IV. Das Faktum unserer Christusvereinigung

Die Tatsache unserer Verbindung mit Christus steht fest aus der
Heiligen Schrift und der Tradition. «In der Heiligen Schrift wird sie
mit dem Band einer keuschen Ehe, mit der lebensvollen Einheit von
Weinstock und Rebzweigen und mit dem Organismus unseres Leibes
verglichen (Ephes. 5,22f.; Joh. 15, 1-5; Ephes. 4,16) ... Ja, unser
Heiland selbst z6gert nicht, in seinem hohepriesterlichen Gebet diese
Vereinigung mit jener wunderbaren Einheit zu vergleichen, durch die
der Sohn im Vater ist und der Vater im Sohn (Joh. 17, 21-23). » 2

Auch die Lehre der Tradition ist uralt und stindig von den Vitern
weitergegeben, « der Erlgser bilde zusammen mit seinem gesellschaft-
lichen Leibe nur eine einzige mystische Person, oder, wie Augustinus
sagt, ,den ganzem Christus’ (Vgl. Enarr. in Ps. 17,51 und 90,2, 1 :
Migne, PL 36, 154 und 37, 1159).»*%

Unsere Verbindung mit Christus ist, wie das Rundschreiben im
Hinweis auf Augustinus sagt (vgl. Ct. Faust. 21, 8 : Migne, PL 42, 392),
etwas Erhabenes, Geheimnisvolles, Gottliches, sie ist sehr innig 5.

Die aus Schrift und Tradition unleugbar feststehende Tatsache,
daB die hier auf Erden lebenden Gldubigen mit dem im Himmel ver-
herrlichten Gottmenschen Christus Jesus in einer sehr innigen, geheimnis-
vollen und géttlichen Verbindung stehen, soll nun im Folgenden an
Hand des Rundschreibens des weiteren erklirt werden. Es ist zu diesem
Zwecke notwendig das Problem systematisch anzufassen und zu zer-
gliedern.

Vorbemerkung :

Die Vereinigung der Christen mit Christus begann in der Fiille
der Zeiten, sie ist geworden, deshalb kann, ja mul} sie, wie jede Ver-

1.79s. (231). 2 80 (231). 3 67 (226). 4 Ibid. 5 Ibid.



Unsere Vereinigung mit Christus 7

einigung, betrachtet werden in ihrem Werden (unio in fieri) und in
ihrem abgeschlossenen Zustand (unio in facto esse), oder als Einheit
(unitas, esse unum). Je weiter die zu einenden Teile auseinander liegen
und je verschiedener sie sind, um so schwieriger ist es auch, aus ihnen
eine Einheit zu machen. In unserem Falle handelt es sich letzten Endes
darum, zu erkliren wie das ewige, unendliche, rein geistige Wesen :
Gott, und die Menschen : endliche, geschaffene und vergiangliche Wesen,
eine Verbindung eingehen kénnen : in Christus und durch ihn, weil er
als Gott-Mensch in der Mitte steht.

Damit verschiedene, getrennte Teile zu einer Einheit werden, ist
notwendig, daBl sie einander nihergebracht, angepafit und wenigstens
in etwa dhnlich gemacht werden. Das ist die sog. passive Angleichung
der Teile (immutatio passiva extremorum, oder unio in fieri passive).
Zu beachten ist auch, ob die zu einenden Teile von sich aus « einander
niherkommen », oder ob sie durch eine dritte Kraft dahin gebracht
werden miissen (unio in fieri active). Je groBer die Ahnlichkeit der zu
einenden Teile, oder je wesentlicher sie einander erginzen, um so voll-
kommener wird das Einssein, die Einheit. Die Glieder einer mensch-
lichen Gesellschaft erginzen sich moralisch (moralische Einheit), die
Glieder des menschlichen Leibes erginzen sich physisch (physische
Einheit), Leib und Seele erginzen sich metaphysisch (metaphysische
Einheit).

Wesentlich zu solcher Einheit gehort, daB die geeinten Teile in
ihrem Wesen bestehen bleiben, also nicht in einander aufgehen, oder
mit einander vermischt werden. Die aus verschiedenen Teilen resul-
tierende Einheit ist also ein unum compositum, indivisum und schlief3t
die Teilung (divisio), nicht aber die Teilbarkeit (divisibilitas) aus.

Da die Teile, obwohl von einander verschieden, trotzdem eine
Einheit bilden, kann diese Einheit auch als etwas Relatives betrachtet
werden (unio ut relatio). Fundament dieser Relation ist die immutatio
passiva extremorum (actio - passio).

Das iiber die Vereinigung im Allgemeinen Gesagte sei im folgenden
Schema zusammengefalt : dadurch wird zugleich der Aufbau der vor-
liegenden Arbeit ersichtlich.

active
in fieri ‘Deus fit homo : Christus (I. Teil)
passive i ; ;
homo fit Deo similis : alter Christus (II. Teil)
unitas : una persona mystica (III. Teil)

unio ut relatio (IV. Teil)

Unio

in facto esse {



8 Unsere Vereinigung mit Christus

I. TEIL

Sollen sich Gott und Mensch zu einer Einheit finden, so muB3 sich
Gott weit zu den Menschen herablassen. Das geschah in Christus Jesus
dem Gottmenschen: «Da er in Gottesgestalt war ... entiullerte er
sich, nahm Knechtsgestalt an, wurde den Menschen gleich und erschien
im AuBeren als Mensch. »! Die Menschen aber miissen weit iiber sich
und iiber ihre Natur hinausgehoben werden. Das geschieht stufenweise
durch den « Geist Christi », der aus dem Menschen einen « alter Christus »
macht. Nach seiner « Verchristlichung » wird der Mensch erst durch
den Geist Christi als vinculum quo mit Christus dem Haupte zu einer
mystischen Person, um dann iiber Christus als vinculum quod mit Gott
vereint zu werden 2,

Wir wollen nun darangehen die verschiedenen Stufen zu betrachten,
auf denen Gott zu den Menschen herabsteigt, um dann anschlieBend
die verschiedenen Stufen der Christusverdhnlichung emporzusteigen bis
zum Einssein in Christus mit Gott.

Gott wird den Menschen dhnlich: Jesus Christus

Wie alles in der Zeit Geschaffene und Vollbrachte existierte auch
unsere Vereinigung mit Christus, die Zusammenfassung aller unter
Christus dem Haupte, von Ewigkeit her in Gottes unabinderlichem
Wissen und Vorherbestimmen : « In Thm (Christus) hat er uns nimlich
schon vor Grundlegung der Welt auserwihlt, auf daB wir heilig und
untadelhaft vor ihm seien. In seiner Liebe hat er uns durch Jesus
Christus zu seinen Kindern vorherbestimmt ... Tat er uns doch das
Geheimnis seines Willens kund ... Danach wollte er in der Fiille der
Zeiten alles im Himmel und auf Erden in Christus unter einem Haupte
vereinigen. »

Dieses Wissen Gottes um alle Menschen in Christus ist notwendige
Voraussetzung und zugleich auch schon die erste Stufe unserer Gott-

1 Phil. 2, 7.

2 Vgl. S. AucusTINUs, Sermo 123, 3 Migne PL 38, 685: « Deus Christus
patria est quo imus ; homo Christus via est qua imus. » Id., De doctr. christ. 1, 34
PL 34, 33 : « Sic enim ait, ego sum via, et veritas, et vita (Joan. 16, 6) ; hoc est,
per me venitur, ad me pervenitur, in me permanetur. »

3 Ephes. 1, 4s. 4 9s.



Unsere Vereinigung mit Christus 9

und Christusvereinigung im ewigen Wollen und Wissen Gottes. Die
Ausfithrung dieses Ratschlusses begann mit der Fiille der Zeiten und
findet am Ende der Zeiten seine Vollendung : Primum in intentione
est ultimum in executione. « Uns aber », so lesen wir in unserem Rund-
schreiben, «hat der Eingeborene Sohn Gottes schon vor Grundlegung
der Welt mit seiner anfanglosen, unendlichen Erkenntnis und seiner
ewigen Liebe umfangen. Um diese seine Liebe auf eine ganz augen-
scheinliche und wunderbare Weise zu offenbaren, erhob er unsere
Menschennatur zu personlicher Einigung mit sich selbst » 1.

Mit obigen Worten ist‘auch schon gesagt wie Gott seinen ewigen
Plan in der Fiille der Zeiten auszufithren begann, wie er sich den
Menschen anpaBte, Mensch wurde, «um die Menschen zu Gottern zu
machen » 2.

1. Die Vereinigung von Gott und Mensch in Christus

a) Die gratia unionis .

Stellen wir, bevor wir dazu iibergehen, die Folgen der hypostatischen
Union fiir unsere Vereinigung mi¢ Christus zu betrachten, erst fest wie
die Vereinigung von Gott- und Menschennatur ¢z Christus geschah.

In Christus sind die beiden vollstindigen * Naturen von Gottheit
und Menschheit substanziell*, aber umvermischt® verbunden. Unter
Wahrung dieser Glaubenssitze folgert St. Thomas : Entweder fand die
Vereinigung von Gott und Mensch in Christus in der « Person » statt,
oder sie kommt iiberhaupt nicht zustande 8. An die Stelle des eigenen
Suppositums der Menschennatur in Christus, tritt die zweite gottliche
Person, deshalb erhielt diese menschliche Natur in Christus auch ihre
letzte Aktualisierung, des esse existentiae, das poni extra causas, un-
mittelbar durch das goéttliche Suppositum, das heilt die menschliche
Natur in Christus hat nur eine Subsistenz, die gottliche, und nur eine

1 75 (229).

2 Vgl. S. Aruanasius, Contra Arianos 1, 39 Migne PG 26, 92 C: « Non
igitur cum homo esset, factus est postea Deus ; sed contra, cum Deus esset, postea
homo factus est, quo nos ipse potius deos efficeret (Gsomotvey).» Id. ibid. 2, 59
PG 26, 273 A : « Verbum caro factum est, ut hominem ad divinitatem recipiendam
idoneum redderet. »

3 Conc. Chalced. DB 148.

4 Conc. Lat. DB 259-261.

5 Ibid. DB 260.

6 Summa theol. III 2, 2: « Si ergo humana natura Verbo Dei non unitur
in persona, nullo modo ei unitur. »



10 Unsere Vereinigung mit Christus

Existenz, die gottliche!. Die Menschennatur Christi ist also, da ihre
Subsistenz und Existenz géttlich sind, selbst in ihrem Substanzsein ver-
gottlicht, ohne daB sie in ihrem esse essentiale berithrt worden wire.

Durch die gratia unionis ist also die menschliche Individualnatur
Christi substanziell vergéttlicht und in die gottliche Ordnung gehoben.
Die gratia unionis vergéttlicht die Menschennatur Christi effective,
personaliter, terminative, nicht aber formaliter, mit anderen Worten :
die Person des Logos ist der Menschennatur nicht als causa formalis
geeint, weil Gott niemals direkt causa formalis eines Geschopfes sein
kann ; das wiirde das Ende des Geschopfes bedeuten.

b) Die gratia habitualis

Da die menschliche Seele Christi, gerade wegen ihrer substanziellen
Vergottlichung, das vollkommenste Sein ist, das innerhalb dieser Art
geschaffen werden kann, so muBte sie, wie St. Thomas 2 folgert, auch
formaliter, also in ihrem Wesen, vervollkommnet und in die géttliche
Ordnung’ erhoben werden. Nicht nur das principium quod, auch das
principium quo des Erlésers mufBte der Ubernatur angehéren 3. Diese
formale und wesenhafte Vergottlichung der Menschenseele Christi konnte
nur erwirkt werden durch die grafia creata.

Die gratia creata in Christus war, — weil ihr Subjekt so voll-
kommen und so gottnah —, entitativ, intensiv und quantitativ als
habitus entitativus so vollkommen, wie Gnade es nur je sein kann ;
sie besal den absoluten Vollkommenheitsgrad .

Auch extensiv, als habitus operativus, war die Gnade in Christus
absolut vollendet. Christus besal3 also auch alle Tugenden im héchsten
Vollkommenheitsgrad, ausgenommen jene, die in ihrem Formalobjekt
eine Unvollkommenheit einschliefen °.

1 Id. ibid. IIT 17, 2; Quodlib. 9 art. 3.

2 TII. Sent. 13, 1, 1 : « Et propter haec duo oportet ponere gratiam in anima
Christi : quia cum sit perfectissima in esse spirituali oportet quod sit aliquid per-
ficiens illam formaliter in esse illo. Deitas autem non est formaliter, sed effective
perficiens ipsam.» Cf. De Verit. 29, 1 ad 10.

3 De Verit. 29,5 ad 5: « Et ideo requiritur praeter unionem, habitualis
gratia in Christo ad hoc quod sit mediator et caput.»

4 TIT 7, 9 : « Quia habuit eam (gratiam) in summo, secundum perfectissimum
modum qui potest haberi. » Vgl. De Verit. 29, 3 ad 2 : « Potest enim Deus facere
meliorem essentiam, quam sit essentia gratiae, nom tamen aliquid melius in genere
gratiae; cum gratia Christi omnia includat ad quae ratio gratiae se potest
extendere. »

5111 7,2: « Unde cum gratia Christi fuerit perfectissima, consequens est



Unsere Vereinigung mit Christus 11

In der Enzyklika lesen wir hieriiber : « Ihn (Christus) zieren jene
iibernatiirlichen Gaben, welche die hypostatische Vereinigung der beiden
Naturen im Gefolge hat : In Thm wohnt der Heilige Geist in einer der-

artigen Gnadentfiille, daB3 sie groBer nicht gedacht werden kann . . . iiber-
reich sind in Thm “‘alle Schitze der Weisheit und Erkenntnis’
(Kol. 2,3).»1

So ist Christus der auf die vollkommenste {iberhaupt mogliche Art
mit Gott geeinte Mensch. Zugleich ist er bestellt zum Haupt und Stamm-
vater der neuen Schopfung. Aus ihm soll das neue Leben den Menschen
zuflieBen, wie sie das siindige Leben iiberkommt aus Adam. Christus
ist also das Universalprinzip aller Gnaden, weil seine Gnade, die Gnade
schlechthin ist. In Christus ist die Fiille der Gnade, wie in Gott die
Fiille des Seins. Wie es kein Sein gibt auBer aus Gott, so gibt es keine
Gnade auBler aus Christus 2.

2. Die Griindung der Kirche

Was in Christus grundgelegt und begonnen, sollte allen Menschen
ermoglicht werden : die Vereinigung mit Gott. « Das Wort des Ewigen
Vaters hat ... eine menschliche Natur angenommen, damit von dem
neuen, himmlischen Adam die Gnade des Heiligen Geistes auf alle
Kinder des Stammvaters niederstréme. »® Deshalb also hat sich der
Gottessohn soweit zu den Menschen herabgelassen und deshalb hat er
eine Menschennatur soweit zu sich emporgehoben, um iiber und durch
diese Menschennatur den Kontakt mit dem gesamten Menschen-
geschlecht zu finden.

Diesem Kontakt des Menschengeschlechtes mit Gott stand aber
noch vieles im Wege: die Siinde mit ihren vielfachen verderblichen
Folgen, Abfall von Gott, Knechtschaft des Teufels, Zorn Gottes. Diese
Abgriinde zu iiberbriicken und das Trennende niederzureiBlen zwischen

quod ex ipsa processerint virtutes ad perficiendum singulas potentias animae.
quantum ad omnes animae actus. Et ita Christus habuit omnes virtutes.» Vgl,
IIT 7, 3 et &.

1 46 (215).

2 De Verit. 29, 5: « Et quia Christus in omnes creaturas rationales quodam-
modo effectus gratiarum influit, inde est quod ipse est principium quodammodo
omnis gratiae secundum humanitatem, sicut Deus est principium omnis esse :
unde sicut in Deo omnis essendi perfectio adunatur, ita in Christo omnis gratiae
plenitudo et virtutis invenitur. »

312 (198).



12 Unsere Vereinigung mit Christus

Gott und Mensch, war der eigentliche Zweck des Erlésungswerkes, das
Christus einleitete und vorbereitet durch Errichtung des « Gottes-
reiches ». Wiederum Schritt fiir Schritt werden Gott und Mensch ein-
ander nidher gebracht.

Christus hitte, wie es in der Enzyklika heillt, die Fiille seiner
Gnaden selbst und unmittelbar dem gesamten Menschengeschlecht zu-
teilen kénnen, er wollte es aber tun durch seine sichtbare Kirchel.
« Wie ndmlich das Wort Gottes unsere Natur gebrauchen wollte, um
durch seine Schmerzen und Peinen die Menschen zu erldsen, so gebraucht
Es dhnlicherweise im Laufe der Jahrhunderte die Kirche, um dem
begonnenen Werk Dauer zu verleihen. »® Was der Logos seiner ange-
nommenen Menschennatur mitteilte an Gnadenfiille und Heiligkeit,
sollte vom physischen in den mystischen Leib einstrémen, damit dieser
im Laufe der Jahrhunderte die heilsvermittelnde Aufgabe iibernehme,
die bei der Erlésung dem physischen Leibe zukam. « So hat Er (Christus)
den Leib der Kirche gebildet und mit dem gottlichen Geiste beseelt
zu dem Zwecke, das ewige Gliick der unsterblichen Seelen zu wirken
und zu sichern. » 3

Die Schaffung einer sichtbaren Kirche, gleichsam als Erweiterung
des physischen Leibes, dient also dem Zwecke Gott den Menschen fiir
alle Zeiten niher zu bringen, ist Herablassung Gottes, um die Menschen
zu Gott emporzuheben.

a) Die Fundamente zur Kirche wurden schon gelegt durch die
Inkarnation. Den sichtbaren Bau aber « des mystischen Tempels seiner
Kirche » begann der gottliche Erléser damals, als Er predigend seine
Gebote verkiindete . Durch die Predigt vom Gottesreich offenbart
Christus immer deutlicher das Neue und Unerhorte von der Wieder-
vermidhlung zwischen Gott und Mensch. Im Gleichnis vom Weinstock
(Joh. 15, 1-8) sagt er es klar : die Menschen sollen in ihm bleiben und
er in ihnen ; in der eucharistischen Rede gibt er das Mittel an, das dieses

112 (199). 2 Ibid.

3 59 (222). Diese Analogie zwischen physischem und mystischem Leib Christi
kehrt da wieder, wo der Papst die Unterscheidung zwischen Rechts- und Liebes-
kirche und das Phantom einer nur unsichtbaren Kirche zuriickweist mit den
Worten Leo XIII. (Satis cognitum : A. A. S. XXVIII, p. 710) : « Nein, wie Christus,
das Haupt und Urbild der Kirche, nicht ganz ist, wenn man in Thm entweder
nur die menschliche, sichtbare ... oder blo3 die gottliche, unsichtbare Natur
betrachtet ... sondern wie Er Einer aus beiden und in beiden Naturen ist ...
so sein mystischer Leib.» 62 (223).

1 25 (204).



Unsere Vereinigung mit Christus 13

Ineinandersein ermoglicht (Joh. 6, 48-58). Im hohepriesterlichen Gebet
aber wagt es Christus die Einheit der Menschen in Thm zu vergleichen
mit der Einheit zwischen Thm und dem Vater (Joh. 17, 21 {.).

b) Christus hat gehalten, was er versprochen : Er wollendete den
Bau des mystischen Tempels, « als Er verherrlicht am Kreuze hing » 1.
Der Erlésertod ist die entscheidende Tat fiir den neuen Bund zwischen
Gott und den Menschen. Damals wurde Christus unser Friede, damals
hat er beide Teile vereint und die trennende Scheidewand nieder-
gerissen (Ephes. 2, 14).

Die Todesstunde Christi am Kreuze wurde also wirklich zur Geburts-
stunde der Kirche. Der Geist Christi wurde gleichsam in einen neuen,
den mystischen Leib hineingeleitet, was symbolhaft durch die Eréffnung
der Seite Christi zum Ausdruck kam. «DaB3 Christus sein Werk am
Kreuzesstamme vollendet habe, versichern in ununterbrochener Reihen-
folge die Zeugnisse der heiligen Viter, die darauf hinweisen, daB die
Kirche am Kreuz aus der Seite des Erlosers geboren worden sei als neue
Eva und Mutter aller Lebendigen (vgl. Gen. 3,20). Wo der groBe
Ambrosius von der durchbohrten Seite Christi spricht, fithrt er aus:
‘Jetzt wird sie gebaut, jetzt gestaltet, jetzt ... gebildet, und jetzt
erschaffen ... Jetzt erhebt sich der geistliche Bau zum heiligen
Priestertum’ (In Luc. 2, 87 : Migne, PL 15, 1585). » 2

Noch einmal begegnet uns im Zusammenhang mit dem Kreuzes-
tod die Analogie zwischen physischem und mystischem Leibe. Wie der
Sohn des ewigen Vaters die mit ihm wesensvereinigte Menschennatur
«mit dem VollmaB des Heiligen Geistes ausstattete, damit sie ein
geeignetes Werkzeug der Gottheit beim blutigen Erlésungswerk wiirde,
so wollte Er in der Stunde seines kostbaren Todes seine Kirche durch
reichere Gaben des Trosters bereichert sehen, damit sie beim Austeilen
der gottlichen Erlosungsfriichte ein fihiges, niemals versagendes Werk-
zeug des fleischgewordenen Wortes wiirde » 3.

So hat die Kirche Christi im Wandel der Zeiten die gleiche Auf-
gabe wie die Menschennatur des geschichtlichen Christus, sie lebt ihn
weiter, er lebt in ihr 4.

1 Tbid.

2 27 (205). Als Zeugen in dieser « ununterbrochenen Reihenfolge » kénnen
noch angefithrt werden: S. CurvsostomMus, In Joan. hom. 85, 3 PG 59, 463.
S. AugusTiNus, In Joan. tract. 120, 2 PL 35, 1953. Id., Enar. in Ps. 40 n. 10.
PL 36, 461. S. THOMAS AgQu., Summa theol. IIT 64, 2 ad 3.

3 30 (206s.).

4 Feckes DRr. Cart, Die Kirche als Herrenleib, Verlag Bachem, Koln 1949,



14 Unsere Vereinigung mit Christus

¢) Den vollendeten Bau des mystischen Tempels seiner Kirche iiber-
gab Christus schlieBlich der Offentlichkeit «als er seinen Jiingern in
sichtbarer Weise den Heiligen Geist als Troster sandte »!. Christus
selber wurde einst bei seiner Taufe der Welt geoffenbart durch den
Heiligen Geist, nun soll derselbe Geist auch den mystischen Christus
offenbaren 2.

3. Sakramente und Priestertum

Hand in Hand mit dem Bau und der Vollendung der Kirche, ging,
als weiterer Schritt des Kommens Gottes zu den Menschen, die Ein-
setzung der Sakramente und des Priestertums. « Wihrend Er nimlich
das Amt des Predigers ausiibte, wdhlte Er die Apostel und sandte sie
aus, wie Er selber vom Vater gesandt war (Joh. 17, 18) ... Er bestimmte
ihr Haupt und seinen Stellvertreter auf Erden (vgl. Mat. 16, 18-19) ...
ordnete die Taufe an (vgl. Joh. 3, 5), durch welche die Gliubigen dem
Leibe der Kirche eingegliedert werden sollten. SchlieBlich am Abend
seines Lebens angelangt, setzte Er die heilige Eucharistie, als wunder-
bares Opfer und wunderbares Sakrament ein. » 3

Die Sakramente, als Instrumentalursachen, haben die Aufgabe die
universale Gnadenfiille Christi des Hauptes der individuellen und parti-
kuldren Aufnahmefihigkeit der Glieder anzupassen.

Das alles tat Gott, um mit den Menschen den « Neuen Bund » zu
schlieBen, uns aber ist der Weg hiezu gewiesen : die lebendige Glied-
schaft am mystischen Leibe Christi.

4. Die Folgen der hypostatischen Union und des Erlésungswerkes
fiir unsere Vereinigung mit Christus

Die Folgerungen, die aus der Vereinigung s Christus und dem
Erlésungswerk gezogen werden kénnen, decken auch zugleich schon
die ersten Stufen unserer Vereinigung mit Christus auf.

schreibt hieriiber in seinen Erliuterungen zur Enzyklika « Mystici Corporis » :
« Die Kirche vertritt in der Zuteilung der Erlosungsfriichte den verklirten Herrn
nach seiner menschlichen Seite hin, weshalb sie wie diese den Vollbesitz des
Heiligen Geistes benotigt. Die Kirche ist das Arbeitsprinzip des himmlischen
Christus, sein Werkzeug, so wie es einst auf Erden bei der Erwerbung der Erlésung
seine hochheilige Menschheit war» (S. 70).

125 (204). 2 32 (208). 3 26 (204s.).



Unsere Vereinigung mit Christus 15

a) Die fundamentale Vereinigung mit Christus

Die erste Folgerung aus der Inkarnation ist die sog. natiirliche
fundamentale Verbindung Christi mit dem Menschengeschlecht, die
darin besteht, daB8 Christus, der neue Stammvater, iiber seine mensch-
liche Individualnatur mit dem ganzen Menschengeschlecht in Beriihrung
tritt, wodurch die Menschen durch das « menschgewordene Wort, dem
Fleische nach Briider des eingeborenen Sohnes Gottes geworden sind » 1.
Christus ist eben «in der Gebrechlichkeit, Leidensfihigkeit und Sterb-
lichkeit seines Leibes unser Blutsverwandter geworden » 2.

Diese natiirliche Verwandtschaft mit Christus ist gleichsam Voraus-
setzung und Fundament der iibernatiirlichen, deshalb nenne ich sie
auch fundamentale Christusvereinigung. Auch hier kénnte man sagen :
gratia supponit naturam.

Das ganze Menschengeschlecht in Christus: Dadurch, daB sich der
Sohn Gottes personlich eine menschliche Individualnatur verband, hat
er, wie die Viter bezeugen, auch schon das ganze Menschengeschlecht,
alle Menschen, in sich aufgenommen. Hirar1ius vergleicht die Menschen-
natur Christi mit einer Stadt, in der wir als Bewohner eingeschlossen
sind ®, er nennt Christus den Guten Hirten, der das verlorene Schaf
(das Menschengeschlecht) in seiner Menschennatur zuriicktrigt 4. Die
Menschennatur Christi ist der Erstling, durch welchen die ganze Masse
unserer Natur mitgeheiligt wurde ®. « Christus ist einer, aber er ist zu
denken wie in Gestalt eines Biindels, deswegen, weil er alle Gliubigen
in sich tragt, ndmlich in geistiger Einigung ... Denn da er aus uns
ist, sind wir mit ihm gleichen Leibes und haben die Einigung mit ihm
durch den Leib erlangt ; deswegen sagen wir, dafl wir alle in ihm sind. » &
Der Leib des Logos hei3t auch unser Leib, weil Christus uns in sich
hat, insofern er unsere Natur getragen ?. Durch seine Menschwerdung
hat der Sohn Gottes sich uns und uns sich eingepflanzt, damit das
Herabsteigen Gottes zum Menschlichen eine Erhebung des Menschen
ins Gottliche werde 8.

112 (198).

2 44 (214).

3 S. HiLarius, In Mat. 4, 12 PL 9, 935 BC.

4 Id. ibid. 18, 6 PL 9, 1020 C.

GREGOR von Nyssa, Adv. Appol. 15 PG 45, 1152 C.
CvyriLL von Alex., Glaph. in Num. PG 69, 624 A.
Id., In Joan. 14, 20 PG 74, 280 B.

Leo Magn., Sermo 27, 2 PL 54, 218.

@ 9 & ™;



16 Unsere Vereinigung mit Christus

Es versteht sich, daBl dieses Eingeschlossensein des Menschen-
geschlechtes in Christus nicht ein aktuelles, sondern nur ein potenzielles,
aber doch reales war. Auch sind wir in der Menschennatur Christi nicht
eingeschlossen als Individuen, sondern als Menschen mit der gleichen
Wesenheit wie Christus der neue Adam.

Die Kirche in Christus : Wir kénnen noch einen Schritt weitergehen.
Es heifit in der Enzyklika, daB Christus durch die Menschwerdung den
Grund zu seiner Kirche legte !, und daB er das Urbild der Kirche sei 2.

Christus stand also durch die Menschwerdung auch schon in Bezie-
hung zu seiner Kirche, seinem mystischen Leibe, und zwar deshalb,
weil in Thm, als dem Urbild und Universalprinzip, die ganze Fiille des
gottlichen Lebens, das den mystischen Leib nihren sollte, voraus-
existierte. So schrieb schon AUGUSTINUS : « Die ganze Kirche ist Braut
Christi, deren Anfang und Erstling das Fleisch Christi war.»3 Der
SchoB Mariens war das Brautgemach, in welchem sich Christus die
Kirche vermihlte 4. Schon die Geburt Christi wird zur Geburt des
ganzen christlichen Volkes, denn die Geburt des Hauptes ist auch die
Geburt der Glieder 5.

Dem Aquinaten sind diese Gedanken der Viter nicht fremd. « Auch
schon durch seine Verwandtschaft mit uns hat Christus das ganze
Menschengeschlecht fiir die Aufnahme der Gnade vorbereitet, weil da-
durch, daB der Sohn Gottes eine menschliche Natur annahm, die mensch-
liche Natur Gott wohlgefilliger wurde. » ¢

Noch auf eine besondere Art sind alle Glieder des mystischen Leibes
in Christus eingeschlossen : sie sind ithm gegenwiirtig in seinem Wissen.
Christus dem Gottessohne waren, sogleich nach der Empfingnis im
SchoBe der heiligen Jungfrau alle Glieder seines mystischen Leibes un-
ablissig gegenwiirtig. Christus weill von allen seinen Gliedern, er denkt
an sie, er liebt sie. In der Krippe, am Kreuze, in der ewigen Glorie
des Vaters, ja immer und ewig sind ihm alle Glieder der Kirche vor
Augen und im Herzen « mit weit groBerer Klarheit und Liebe als eine
Mutter ihr Kind auf dem SchoB, als ein jeder sich selbst kennt und
liebt » 7.

96 (241).

62 (223).

S. AUGUSTINUS, In epist. Joan. tract. 2, 2 PL 35, 1990.
Id., Sermo in Vig. Apost. Petri et Pauli 12, 2 PL 46, 853.
Leo Magn. 26, 2 PL 54, 213.

IIT. Sent. 13, 2, 1 ad 3.

76 (230).

PO T S I



Unsere Vereinigung mit Christus 17

Das menschgewordene Wort Gottes mit seiner co’cpZ Cwormordg?, dem
belebenden Fleische, 146t sich also wirklich vergleichen mit einer in das
gesamte Menschengeschlecht hineingelegten glithenden Kohle 2, von der
Leben, Licht und Wirme ausstrahlen bis hinein in alle Glieder dieses
Geschlechtes.

b) Aus dem Erlosungswerk selber ergeben sich ebenfalls verschiedene
objektive Bindungen zwischen Christus und den Erlgsten. Die Enzy-
klika zdhlt einige der Titel auf, die die Erlosten dem Erlgser verbinden
und verpflichten, und begriindet sie mit III 42,1 : « Denn durch den
Sieg des Kreuzes verdiente er sich, nach der Ansicht des engelgleichen,
allgemeinen Lehrers, die Macht und Herrschaft iiber die Volker. »3

« Am Kreuzesbaum erkaufte Er sich schlieBlich seine Kirche, d. h.
alle Glieder seines geheimnisvollen Leibes, die durch das Bad der Taufe
diesem mystischen Leibe einzig eingegliedert werden konnten durch die
heilbringende Kraft des Kreuzes, an dem sie in vollstem MaBe Christus
zu eigen geworden sind.»* Wir sind also Eigentum Christi geworden
durch den Kaufpreis des Erloserblutes. Dieses Eigentumsrecht, das
Christus auf uns hat, ist eine nicht zu {ibersehende Bindung an Christus.
« Thr wiBt ja, daB ihr nicht mit verginglichen Werten, mit Gold und
Silber, von eurem verkehrten, von den Vitern ererbten Wandel los-
gekauft seid, sondern durch das kostbare Blut Christi» (I Petr. 1, 18).

« Durch sein am Kreuz vergossenes Blut besestigte er das Hemmnis
des gottlichen Zornes, sodaB aus den Quellen des Heilandes alle Gaben
des Himmels, zumal die heiligen Sakramente des Neuen und Ewigen
Bundes zum Heile der Menschen, zumal der Gldubigen, erflieBen
konnten. » ®

« Durch diesen Sieg (am Kreuze) vermehrte Er fiir uns ins unermef3-
liche jenen Gnadenschatz, den Er glorreich im Himmel regierend seinen
sterblichen Gliedern austeilt. » ®

¢) Christus das Haupt des Menschengeschlechtes
und des mystischen Leibes

Die Enzyklika begriindet in sechs Punkten die Stellung Christi des
Hauptes. Ich fithre nur jene Griinde an, die bisher noch nicht beriihrt

1 Cyrirr von Alex., In Joan. 6, 54 PG 73, 577 C. Cf. Id. Anathematismi
DB 123.

2 Id., Adv. Nest. 2 praef. PG 76, 61 C.

3 29 (206). 4 Ibid. vgl. Apg. 20, 28. 5 Ibid. ¢ Ibid.

Divus Thomas 2



18 Unsere Vereinigung mit Christus

wurden und Christus gleichsam einen neuen Titel, ein neues Recht auf
die Menschen einriumen.

Die Gnadenfiille Christi und seine natiirliche Ahnlichkeit mit den
Menschen als Begriindung des Hauptseins, decken sich mit dem, was
oben von der natiirlichen und {ibernatiirlichen fundamentalen Christus-
vereinigung gesagt wurde. Es bedingen tatsichlich die verschiedenen
Griinde fiir das Hauptsein Christi, auch verschiedene Grade seiner Ver-
einigung mit dem mystischen Leibe.

Inkarnation und Erlosertod brachten also, wie wir sahen, auch
insofern weitere und entscheidende Bindungen des Menschengeschlechtes
an Christus, weil durch sie Christus zum neuen Haupt und Stammvater
der Menschheit wurde. « In der Kraft des Kreuzes iibt unser Heiland,
obwohl schon im SchoBe der Jungfrau zum Haupt der gesamten
Menschenfamilie bestellt, das Amt des Hauptes in seiner Kirche in
vollem Umfange aus.»?

« Wir miissen demnach, wie FECKES sagt, zwischen der Bestallung
Christi zum Haupte der Menschheit und der volltitigen Ausiibung seines
Hauptseins unterscheiden ; das eine geschah in seiner Menschwerdung,
das andere in seinem Opfertode. »?

1. « Zunichst ist es klar, daBB Gottes und der seligen Jungfrau Sohn
wegen seiner einzigartigen Stellung Haupt der Kirche genannt werden
muB. »3 Wie es ebenda heiBt, ist Christus unser Haupt und sind wir
ihm untertan, als dem Erstgeborenen der Schopfung (Kol. 1, 15), als
dem Erstgeborenen unter den Toten (Kol. 1, 18 ; Apok. 1, 5), als dem
einzigen und alleinigen Mittler zwischen Gott und den Menschen
(I Tim. 2, 5).

2. Wir sind an Christus gebunden, weil er allein mit Fug und
Recht seine Kirche lenkt und regiert: « Von ihm als dem mit den vor-
ziiglicheren Fihigkeiten ausgestatteten Glied werden naturgemiB alle
iibrigen geleitet, {iber die es gesetzt ist, um fiir sie Sorge zu tragen
(vgl. Aug. de ag. christ. 20, 22 : Migne, PL 40, 301).»*

Diese Regierungsgewalt iibt Christus selber auf wunsichtbare Weise
aus : « Er selber regiert nimlich im Geiste und Herzen der Menschen,
beugt und spornt nach seinem Wohlgefallen sogar den widerspenstigen
Willen. » 3 Er erleuchtet die Vorsteher, er erweckt Manner und Frauen,
die durch den Glanz der Heiligkeit hervorleuchten 6.

1 Ibid. ? FEckEs L c. S. 68. 3 35 (208).
4 36 (209). 5 38 (209s.). 6 38 (210).



Unsere Vereinigung mit Christus 19

Christus das Haupt lenkt seine Kirche auf sichtbare Weise durch
seinen Stellvertreter auf Erden. «Er (Christus) hort zwar nicht auf,
die Kirche auf geheimnisvolle Weise in eigener Person zu regieren. Auf
sichtbare Weise jedoch leitet Er sie durch den, der auf Erden seine
Stelle vertritt. »?

3. Der «letzte und besonders einleuchtende Beweisgrund » dafiir,
daB Christus der Herr wirklich das Haupt seines mystischen Leibes ist,
besteht im Einfluf, den Christus durch die in den Leib und die Glieder
stromende Gnadenfiille ausiibt. Dadurch eigentlich erst wird die Bin-
dung und Vereinigung des Hauptes mit den Gliedern volle Wirklichkeit.
Die « Seinsgemeinschaft » Christi mit den Menschen auf Grund der
Inkarnation und der Erlosung, wird von Christus aus gesehen, zur Tat-
gemeinschaft.

Christus floBt seiner Kirche « Kraft und Stirke » ein. « Von ihm
strahlt in den Leib der Kirche alles Licht aus, wodurch die Glaubigen
ibernatiirliche Erleuchtung empfangen und jegliche Gnade, durch die
sie heilig werden, wie Er selber heilig ist. » 2

Christus erleuchtet seine gesamte Kirche. Er erleuchtete die Apostel,
stand den Evangelisten bei und ist auch heute noch fiir uns, die wir
hier in der irdischen Verbannung weilen, Begriinder unseres Glaubens
und einst dessen Vollender. Christus bereichert die Hirten und Lehrer
und besonders seinen sichtbaren Stellvertreter mit den i{ibernatiirlichen
Gaben der Erkenntnis, der Einsicht und Weisheit. Er ist es, der wenn
auch unsichtbar, die Konzilien leitet und erleuchtet 3.

Christus ist kraft der von ihm ausstromenden Gnadenfiille « Be-
griinder und Urheber » der Heiligkeit. «Denn es gibt keinen heil-
bringenden Akt, der nicht aus Thm als seiner iibernatiirlichen Quelle
sich herleite. »* Gnade und Glorie entspringen aus seiner unerschopf-
lichen Fiille. Besonders die hervorragenden Glieder beschenkt Christus
mit den sieben Gaben seines Heiligen Geistes. Bei der Spendung der
Sakramente bringt Christus selber die Wirkung hervor in den Seelen
der Glaubigen. Ebenso ist Er es, der die Erlosten mit seinem Fleisch
und Blute ndhrt. Er vermehrt die Gnade und bereitet die Glorie fir
Leib und Seele. Kurz gesagt : Christus ist es, der fiir jedes einzelne
seiner Glieder jede einzelne Gnade auswihlt, bestimmt und zuteilt 5.

Dieser vielgestaltige und lebendige Einflu} erklirt am deutlichsten
die Tatsache der Bindung und Vereinigung zwischen Haupt und

139 (211). 2 47 (216). 3 48 (216). 1 49 (216). 5 49 (216s.).



20 Unsere Vereinigung mit Christus

Gliedern. «Daraus folgt, da vom gottlichen Erloser wie aus der
Hauptkraftquelle ‘der ganze Leib zusammengefiigt und zusammen-
gehalten wird durch jedes Band, das Dienst tut entsprechend der Wirk-
samkeit jedes Teiles. Nur so erhilt der Leib Wachstum zu seinem Auf-
bau in Liebe’ (Eph. 4, 6; vgl. Kol. 2,19).»*!

d) Christus der Erhalter des mystischen Leibes

Jesus Christus ist nicht nur Begriinder, Erléser und Haupt des
mystischen Leibes, sondern auch dessen Erhalter, wenn nicht gar dessen
Ernihrer zu nennen, und zwar wiederum deshalb, weil Christus der
Herr «seine reichen Gaben aus seiner goéttlichen Fiille heraus in die
Kirche einstrémen lassen will, damit sie ihm moglichst gleichgestaltet
werde » 2. Dadurch wird Christus « Trdger der Kirche » und lebt in ihr,
sodaB die Kirche selbst « gleichsam ein zweiter Christus wird » 3.

Unser Erloser teilt die Giiter, die ihm vornehmlich eigen sind, seiner
Kirche mit, damit « diese in ihrem ganzen Leben, dem sichtbaren wie
dem geheimnisumbhiillten, Christ: Bild moglichst vollkommen zum Aus-
druck bringe » 4.

Christus der Herr 148t die Kirche an seinem iibernatiirlichen Leben
teilnehmen, durchdringt ihren ganzen Leib mit seiner géttlichen Kraft
und nihrt und erhilt die einzelnen Glieder 5. « Nachdem Christus am
Kreuze verherrlicht ist, wird sein Geist der Kirche in reichstem MaBe
mitgeteilt, damit sie selbst und ihre einzelnen Glieder von Tag zu Tag
unserem Erloser dhnlicher werden. »

Mit diesem Einstrémen der gottlichen Gnadentfiille in die Gliubigen
erreichen die Herablassung Gottes und seine Anpassung an die Menschen
ihren Héhepunkt. Hierin findet auch die unio in fieri ex parte Christi
eigentlich ihren AbschluB.

Durch die Inkarnation ist Gott den Menschen dhnlich, ja selber
Mensch geworden. Uber diese Menschennatur soll das ganze Menschen-
geschlecht des gottlichen Lebens und der Wiedervereinigung mit Gott
teilhaft werden. Das Erlosungswerk schuf diese Moglichkeit in dem es
die trennenden Hindernisse beseitigte, die Menschen aus der Knecht-
schaft des Teufels loskaufte und zum Eigentum Christi machte.

An den Menschen ist es nun mittels der mitgeteilten Gnadenfiille
Christi Bild zum Ausdruck zu bringen und dem Erléser immer dhnlicher
zu werden, um als alter Christus mit Christus eins werden zu koénnen.

1 49 (217). 2 50 (217). 3 51 (218).
4 52 (218). 5 53 (218). 8 54 (219).



Unsere Vereinigung mit Christus 21

Christus ist in allem den Menschen dhnlich geworden auler in der
Siinde. Die Menschen sollen nun ihrerseits in allem Christus dhnlich
werden ; deshalb miissen sie vorab aus dem was sie Christus am unihn-
lichsten macht herausgehoben werden : aus der Siinde, um dessen teil-
haft zu werden worin sie Christus iiberragt : des gottlichen Lebens.

Diese Umgestaltung des Menschen zum alter Christus ist Inhalt
des folgenden zweiten Teiles: unio in fieri ex parte hominum. Erst
nachdem und insoweit die Menschen Christus dhnlich geworden sind,
kann aus Haupt und Gliedern die lebendige Einheit erwachsen : una
persona mystica (III. Teil).

II. TEIL
Der Mensch wird Christus dhnlich : alter Christus

Bevor die Frage beantwortet werden kann wie der Mensch durch
den « Geist Christi » zum alter Christus wird, miissen noch zwei andere
Fragen abgeklirt werden : Was versteht die Enzyklika unter dem Aus-
druck : Gnadenfiille, oder Geist Christi ? und : Besteht eine Identitit
zwischen der Gnade in Christus und der Gnade in uns ?

A. Vorfragen

I. Was versteht die Enzyklika unter dem Ausdruck :
Gnadenfiille oder Geist Christi?

In vielerlei Umschreibungen und in mancherlei Beschreibung der
Wirkungen spricht die Enzyklika vom « Geiste Christi ».

Der Sohn des ewigen Vaters hat seine Menschennatur mit dem
« Vollmaf des Heiligen Geistes ausgestattet » (Sancti Spiritus plenitudine
ornavit) !, damit die Kirche durch «reichere Gaben des Tristers »
bereichert werde (uberioribus Paracliti muneribus) 2.

Christus wollte seine Briider der gottlichen Natur teilhaft machen
(vgl. II. Petr. 1, 4), was hier auf Erden geschieht durch die heilig-
machende Gnade (per sanctitatis effectricem gratiam) 3.

Christus zieren jene dibernatiirlichen Gaben (Superna munera), welche
der hypostatischen Vereinigung folgen . In Christus wohnt der Heilige
Geist in einer derartigen Gnuadenfiille, daBl sie groBer nicht gedacht

130 (206). 2 30 (207). 8 44 (214). 4 46 (215).



22 Unsere Vereinigung mit Christus

werden kann ; iiberreich sind in Thm «alle Schitze der Weisheit und
Erkenntnis » (Kol. 2, 3) (uberrimi thesauri sapientiae et scientiae) 1.

Alle Tugenden, Gaben und Gnadenvorziige (virtutes, dona charis-
mata) der christlichen Gemeinschaft strahlen in Christus aufs voll-
kommenste wieder 2.

Der mystische Leib schépft aus der Fiille und Vollkommenheit der
tibernatiirlichen Gaben Christi (supernorum munerum plenitudine per-
fectioneque) 3.

Kraft und Stirke (vim virtutemque) floBt der Erloser seiner Kirche
ein ; alles Licht zur Erleuchtung der Gliubigen und jegliche Gnade zu
ihrer Heiligung (omnis lux omnisque gratia) strahlt von Christus aus .

Gnade und Glorie entspringen aus der unerschopflichen Fiille
Christi 8. Christus ist es, der jede einzelne Gnade fiir jedes einzelne
Glied auswihlt, bestimmt und zuteilt, deshalb ist er die Hauptkra ftquelle
(ex capitali fonte) S,

Die Enzyklika macht auch die Unterscheidung der Gnadenfiille
Christi — sei sie nun in Christus, oder in den Gliedern — in ungeschaffene
und geschaffene Gnade.

In sich selbst betrachtet und als Quelle jeder geschaffenen Gabe und
Gnade ist das gottliche und von Christus gegebene Lebens- und Kraft-
prinzip (vitae virtutisque principium) nichts anderes als der T'réster Geist,
der vom Vater und vom Sohne ausgeht und in besonderer Weise Geist
Christi und Geist des Sohnes genannt wird ?. Der Heilige Geist wird
also der ungeschaffenen Gnade gleichgesetzt.

Diese innere Lebenskraft aber (si vero vitalem illam vim virtutem-
que), nicht in sich selbst, sondern in den aus ihr entspringenden geschaf-
fenen Wirkungen betrachtet (in creatis ... effectibus), besteht « in den
tibernatiirlichen. Gnaden (in coelestibus muneribus), die unser Erloser
zugleich mit seinem Geiste der Kirche verleiht, und zugleich mit seinem
Geiste, als dem Spender iibernatiirlichen Lichtes und Wirker der Heilig-
keit, hervorbringt » &,

Unter « Gnadenfiille Christi » und « Geist Christi » versteht also die
Enzyklika den Heiligen Geist (als ungeschaffene Gnade) und die
geschaffene Gnade. Der Heilige Geist ist die Quelle der geschaffenen
Gnade.

Wir wollen nun noch den Versuch unternehmen zu analysieren

1 Ibid. 2 Ibid. 3 Ibid. 447 (215s).
5 49 (216). ® 49 (217). 7 54 (218s.). 8 56 (220).



Unsere Vereinigung mit Christus 23

was alles, nach Auffassung der Enzyklika, in der geschaffenen Gnade
eingeschlossen ist :

Das erste ist die hetligmachende Gnade (sanctitatis effectrix gratia) 1.

Der Heilige Geist Jesu Christi als einzige Quelle des iibernatiir-
lichen Lebens 2, ist auch die Quelle aller Gaben, Tugenden und Charismen
(dona, virtutes et charismata)?, oder wie es an anderer Stelle heilt :
der Geist unseres Erlosers ist die Quelle aller Guaden, Gaben und
Charismen (fons gratiarum, donorum ac charismatum) 4. Alle Tugenden,
Gaben und Gnadenvorziige der christlichen Gemeinschaft praeexistieren
in Christus (virtutes, dona, charismata) ®.

«Besonders die hervorragenden Glieder seines mystischen Leibes
beschenkt unser Erléser unaufhérlich mit den Gaben des Rates, der
Stirke, der Furcht und Frommigkeit . .. »S.

Im « Geiste Christi» sind uns also geschenkt: die ungeschaffene
Gnade und die geschaffene Gnade ; diese umschlieBt die heiligmachende
Gnade (habitus entitativus), die Tugenden (habitus operativi), die
Gaben des Heiligen Geistes und die Charismen. Durch diese Gnaden-
fiille ist Christus wirklich der Begriinder und Urheber der Heiligkeit ?,
denn der Geist Christi, dieses unsichtbare Prinzip, ist ganz im Haupte,
ganz im Leibe und ganz in den einzelnen Gliedern 8.

Einen Schritt weiter bringt uns die zweite Vorfrage :

II. Besteht eine Identitit zwischen der Gnade in Christus
und der Gnade in uns?

Die Enzyklika behandelt diese Frage nicht ausdriicklich. In ver-
schiedenen Texten kommt aber ein Dreifaches zum Ausdruck: Die
Gnadenfiille Christi ist von unserer Gnade verschieden : 1. Numerisch,
2. Im Vollkommenheitsgrad, 3. Die beiden Gnaden sind sich gleick in
ithrem Wesen.

1. Die numerische Verschiedenheit der gratia capitis et membrorum
leuchtet ohne weiteres ein : die geschaffene Gnade ist ein Akzidens ;
jedes Akzidens aber wird numerisch vermehrt dadurch, dal es ver-
schiedenen Subjekten anhaftet. Von dieser numerischen Verschieden-
heit vor allem ist die Mahnung der Enzyklika « Mediator Dei» zu ver-
stehen : « Mit gleicher Umsicht sorgt, dal sich nicht die falschen Aus-

144 (214). 2 85 (234). 3 78 (230). 4 61 (223).
5 46 (215). 6 49 (216). 7 Ibid. 8 55 (219).



24 Unsere Vereinigung mit Christus

legungen jener verbreiten, die da zu Unrecht behaupten und lehren ...
eine einzige und gleiche Gnade verbinde Christus mit den Gliedern
seines mystischen Leibes » 1.

2. Die Gnade in Christus ist des weitern von der unseren verschieden
im Vollkommenheitsgrad. Das geht aus der einfachen Uberlegung her-
vor : In Christus ist die Gnade, wie weiter oben dargetan, absolut
vollendet, weil es kein vollkommeneres subiectum quo et quod der
Gnade geben kann als den Gottmenschen Jesus Christus. Es kann also
von vornherein, aus metaphysischen Griinden, die Gnade in einem bloBen
Menschen nie den Vollkommenheitsgrad erlangen, den sie in Christus
besaB. Sollte in einem Menschen die Gnade den Vollkommenheits-
grad erlangen, den sie in Christus besaB3, so miite dieser Mensch erst
die gratia unionis besitzen, also substanziell mit Gott vereint sein.

Fiir diese Verschiedenheit gibt es auch moralische Griinde ; der
erste ist darin zu suchen, da Christus selber das Maf3 der ausgeteilten
Gnade bestimmt : « Wihrend jedoch nur Christus diesen Geist in un-
gemessener Fiille empfing (vgl. Joh. 3, 34), wird er den Gliedern des
mystischen Leibes aus der Fiille Christi selbst nur in dem Grade ver-
liehen, als Christus ihn gibt (vgl. Ephes. 1,8; 4,7).»% Christus ist es,
der «fiir jeden einzelnen, jede einzelne Gnade ... auswihlt, bestimmt
und zuwendet » 3.

DaB aber die Glieder des mystischen Leibes, unter sich verglichen,
die Gnade ebenfalls in verschiedenem Vollkommenheitsgrad besitzen,
hingt nicht bloB von der verschiedenen Zuteilung, sondern auch weit-
gehend von ihnen selber ab. Der Heilige Geist teilt sich und seinen
Beistand (geschaffene Gnade) den Menschen in verschiedenem Grade
mit, je nach deren verschiedenen Aufgaben und Amtern und «je nach
dem hoheren oder geringeren MaBe ihrer geistlichen Gesundheit »*. Die
« geistliche Gesundheit » (spiritualis sanitatis gradus) also wird auch mit-
bestimmen inwieweit der Geist Christi in den Gliedern intensiv und
extensiv zur Auswirkung kommt. Diese geistliche Gesundheit wird sich
weitgehend decken mit dem, was spiter iiber unser « Mittun » gesagt
wird, und wie es vom Tridentinum definiert wurde : « Spiritus Sanctus
partitur singulis prout vult e/ secundum propriam cuiusque disposi-
tionem et cooperationem, » 5

1 A A.S. XXXIX (1947), p. 593.
2 54 (219). 3 49 (217). 1 55 (219).
5 Conc. Trid. Sess. VI, cap. 7 (DB 799).



Unsere Vereinigung mit Christus 25

3. Diese doppelte Verschiedenheit der Gnade in Christus und in
den Gliedern — die numerische Verschiedenheit und der verschiedene
Vollkommenheitsgrad — beriithrt aber nicht das Wesen der Gnade, die
gratia sec. essentiam. In der natiirlichen Ordnung ist der starke, helden-
hafte Mensch wesentlich auch nicht mehr Mensch als der schwache und
kranke, mag er in seinen Fahigkeiten, Kriften und Tugenden diesen
noch so weit iiberragen. Ahnlich ist auch die Gnade in ihrer absoluten
Vollendung und Fiille wesenhaft (sec. essentiam) auch nicht mehr Gnade
als die Anfangsgnade, weil, wie St. Thomas sagt: «magis et minus
speciem non diversificant. »!

Es 1aBt sich also, trotz der Mahnung von « Mediator Dei», unter
Wahrung der numerischen und graduellen Verschiedenheit der Gnade
in Christus und in den Gliedern, deren spezifische, wesentliche Gleichheit
aufrecht erhalten.

Nirgends spricht die Enzyklika von einer wesentlichen Verschieden-
heit, positiv aber geht die Gleichheit aus verschiedenen Texten hervor.
So aus der o6fters wiederkehrenden Analogie zwischen dem physischen
und mystischen Leibe Christi: « Wie also im ersten Augenblick der
Menschwerdung der Sohn des Ewigen Vaters die mit Thm wesens-
vereinigte Menschennatur mit dem VollmaB des Heiligen Geistes aus-
stattete ... so wollte Er in der Stunde seines kostbaren Todes seine
Kirche durch reichere Gaben des Trosters bereichert sehen. » 2

Die Enzyklika spricht immer nur von einem Mitteilen, und U ber-
leiten der Gnadenfiille, oder des Geistes Christi auf die Glieder. « Nach
unseren Ausfithrungen lebt Christus in uns durch seinen Geist, den Er
uns maltedlt ... »3 «In Christus dem Haupte wohnen zwar alle Gaben,
Tugenden und Charismen auf iiberragende, iiberreiche und wirksame
Weise », sie werden aber durch die « Mifteilung des Geistes Christi» in
alle Glieder der Kirche «dibergeleitet »*. Christus der Herr 1i6t «die
Kirche an seinem iibernatiirlichen Leben teilnehmen, durchdringt ihren
ganzen Leib mit seiner gottlichen Kraft und ndhrt und erhilt die ein-
zelnen Glieder ... »®% Der Geist Christi aber, der als ungeschaffene
Gnade mittels der geschaffenen Gnade in uns wirkt, ist «ganz im
Haupte, ganz im Leibe, ganz in den einzelnen Gliedern » 8.

Summa contra Gentes IV, 34.
30 (206s.) 377 (230).

78 (230). 5 53 (218).

55 (219).

[ N R



26 Unsere Vereinigung mit Christus

Solche AuBerungen scheinen die ganze Kraft und GroBe ihres
Inhaltes nur zu behalten, wenn man an der spezifischen Identitit der
Gnade Christi und der unseren festhilt.

Nachdem nun feststeht was die Gnadenfiille Christi ist, was sie
beinhaltet, ja daB sie spezifisch in Christus und in den Gliedern gleich
ist, kénnen wir nun zur Lsung der Kernfrage dieses II. Teiles iibergehen.

(Fortsetzung folgt)



	Unsere Vereinigung mit Christus : im Anschluss an die Enzyklika "Mystici Corporis"

