
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Methode der Theologie

P. Glorieux : Introduction à l'étude du dogme. — Paris, Les Editions
du Vitrail. 1949. 408 pp.

Als zweiter einer Sammlung mit dem programmatischen Titel « Les
livres du prêtre » erschien dieser Band. Den Richtlinien der Sammlung
entsprechend, hat ihn der gelehrte, bestbekannte Verf. für die Priester
geschrieben, die schon in der Berufsarbeit stehen. Ihnen wurde durch die
Studien ein dogmatisches Wissen vermittelt, das nun sowohl ihr persönliches

Seelenleben wie ihr apostolisches Wirken an der heutigen Welt
befruchten sollte. Dazu müssen sie es aber stetsfort wiederauffrischen,
ergänzen, vertiefen durch weitere eigene Überdenkung im Zusammenhang
mit ihren konkreten Erfahrungen, mit den Fragen, Bedürfnissen,
Geistesströmungen der Gegenwart. Vorliegende « Anleitung zum Studium des

Dogmas » ist also nicht als ein Lehrbuch oder Kompendium für
Theologiestudierende gedacht, das erklärt G. ausdrücklich, hindert aber einen der
Rezensenten auf dem vom Verlag beigegebenen Reklamezettel nicht, zu
sagen : «... Ce livre deviendra, sans conteste, un des grands classiques
des Séminaires ; c'est incontestablement le meilleur traité de dogmatique
que nous possédions.» Kommentar überflüssig. Obschon der Inhalt mit
dem der Lehrbücher übereinstimmt, geht die Art der Behandlung eigene
Wege. Die Darstellung umgreift das Gesamtgebiet der Dogmatik, erspart
sich jedoch die eigentliche ausführliche Erörterung und Begründung. G. setzt
voraus, daß sein Leserkreis dafür andere bewährte Werke zur Hand hat.
Er selber möchte nicht so sehr fertige Urteile bieten, als zum Denken und
Forschen anregen. Darum werden eine Fülle von Problemen als solche

hervorgehoben, etwaige Unzulänglichkeiten an vorhandenen Theorien und
Lösungsversuchen angedeutet, Fragen eher der Reflexion unterbreitet als
fix und fertig beantwortet. Den theologischen Wissenstrieb, die geistige
Arbeitslust gilt es auf diese Weise im aktiven Seelsorgsklerus neu zu wecken
und wachzuhalten. Demgemäß hat das Buch mit der sog. Verkündigungstheologie

gewisse Absichten gemeinsam, unterscheidet sich aber doch davon,
indem es minder unmittelbar und ausschließlich die Verkündigungsaufgabe,
die Verwertung des Gebotenen in Predigt, Katechese usw. ins Auge faßt.
Man kann geradezu sagen, daß es den Forderungen strengwissenschaftlicher
Dogmatik durch die Objektivität, das feindifferenzierte kritische Urteil,



Literarische Besprechungen 483

ein reiches und genaues dogmenhistorisches Wissen bei aller Echtheit,
Festigkeit und Tiefe des Glaubensgeistes hervorragend gerecht wird. Klar
leuchtet diese Haltung bereits aus dem ersten Kapitel : über das
theologische Studium, Wesensbestimmung, Einteilung, Arbeitsmethode, Quellen,
Ideale der Theologie.

Es würde viel zu weit führen, wollte man alles erwähnen, was G. Wertvolles

und Wichtiges aus langjähriger Vertrautheit mit dem Gegenstand in
jedem der dreizehn Kapitel bietet. Ebenso fern liegt ihm dabei irgendwelche
Effekthascherei wie die Fachsimpelei ; er weiß wohl, daß kein einziges Fach
sich ohne eigenen großen Schaden in satter Selbstgefälligkeit einkapseln
darf. Gleich zu Beginn der Gotteslehre sehen wir ihn die bessernde Hand
anlegen. Er bedauert die eher philosophische Farbe der meisten Traktate
De Deo uno, und bleibt dennoch bei dem Schema, das zuerst von Gottes
Einheit, dann von der Dreiheit spricht, bzw. zuerst vom « Wesen » oder
von der « Wesenheit », dann von den « Personen ». Ist diese Reihenfolge
nicht doch in ihrer Art echt theologisch, insofern sie dem zeitlichen Verlauf
der Selbstoffenbarung Gottes im Alten und Neuen Testament entspricht
und folgt, wobei wir grundsätzlich festhalten, daß die des Neuen jene
ergänzt, vervollständigt, aber nicht aufhebt, nicht widerruft, daß die wahre
Dreiheit in Gott nur insofern wahr sein kann, als sie eine solche im wahrhaft

einzigen Gott ist « Konkret » und «wahr » ist also hier doch wohl
nicht minder die Eins als die Drei, beides zusammen ergibt vielmehr jene
analog richtige Gotteserkenntnis, zu der die Offenbarung im Neuen Bund
den Gläubigen hinführen will, durch beides zusammen wird der « konkrete »

Gott uns nahegebracht, während eine einseitige Bevorzugung der Drei uns
gerade von ihm wegführen würde. Das theologische Gepräge hat G. dem
Abschnitt De Deo uno sogar strenger gewahrt als den übrigen : nach einem
historisch-exegetischen Überblick des Weges der Selbstoffenbarung Gottes
werden unter dem Stichwort « Der Gott der Offenbarung » die göttlichen
Vollkommenheiten ganz im Anschluß an die Heilige Schrift dargestellt.
Diese Vollkommenheiten von echt biblischem Klang heißen : der
Allerhöchste, der Allmächtige, der Einzige, der Ewige, der Lebendige, der All-
seher (le Voyant), der Wahrhaftige, der Heilige, der Erbarmer, der Vater.
— Die Darstellung über die Trinität hat drei Teile : die Offenbarungsquellen,
die theologische Erforschung, die pastorelle Verkündigung. Im zweiten und
dritten fällt auf eine starke kritische Zurückhaltung gegenüber manchen
spekulativen Erörterungen, wie etwa der sog. psychologischen Trinitäts-
lehre, die Warnung vor den Vergleichen, die Ablehnung auch der
einfachsten Symbole zu bildlicher Veranschaulichung im Religionsunterricht.
Von einem Hervorgang per modum amoris könne nur in sehr entferntem
Sinn die Rede sein. « Man sündigt bei solchen Erklärungsversuchen oft durch
Übertreibung. Sie tragen zum authentischen Glauben nichts bei. » Bei
Bildern wie Dreieck, Kleeblatt, verschlungenen Ringen usw. bestehe Gefahr
der Festlegung auf ungenaue, irrige Vorstellungen, welche entweder die
vollkommene Gleichheit der Personen oder die schlechthinnige Einheit der
Natur verkennen, «es ist alles zu grob und unzulänglich» (S. 109). — In
der Schöpfungslehre begegnen wir denkbarer Aufgeschlossenheit bei Behand-



484 Literarische Besprechungen

lung der entwicklungstheoretischen Hypothesen. Zu begrüßen sind in einem
Buch, das dem Seelsorger von heute dienen will, die Darlegungen über die
Werte der materiellen Welt, die Würde des Leibes, die eheliche Gemeinschaft,
die Arbeit. Die geheimnisvollen Seiten an den Tatsachen der urständlichen
Gerechtigkeit unserer Stammeltern, des Sündenfalles und seiner Folgen, die
Probleme der Christologie, Erlösungslehre, die neben den eigentlichen Dogmen

und in ihnen selbst bestehen bleiben, werden durch eine ganze Reihe
von Detailfragen zum Bewußtsein gebracht. Häufung von Fragen bildet bis
zum Schluß in allen Abschnitten eine Charakteristik des Buches. Eigentlicher

Glaube und nicht von ihm garantierte theologische Spekulation
werden stets sauber auseinandergehalten. Regelmäßig macht der Verf.
aufmerksam auf unter den katholischen theologischen Schulen und Richtungen
vorhandene Meinungsverschiedenheiten. Zuweilen warnt er davor,
Umstrittenes solcher Art, das zu sehr ins Einzelne geht, für die pastorelle
Unterweisung zu berücksichtigen. Ein Hauptvorteil des Buches liegt in den
reichen Literaturangaben zu jedem Thema, allerdings mit gewollter
Einschränkung auf französische und ins Französische übersetzte Erscheinungen ;

oft begleitet ein kurzes Urteil die Anzeige.
G. wird bei seiner durchaus sachlichen Haltung gewiß der letzte sein,

der ein paar Bemerkungen zu dieser oder jener Frage verargt. Als
unzulänglich haben wir empfunden, was er nach Darlegungen über die
Gottessehnsucht der Seele zum Problem ausgebreiteter Gottlosigkeit unserer
Neuheiden bietet (S. 91 f.). Desgleichen die Erledigung des Problems des Übels
in der vernunftlosen Schöpfung. Vorzüglich schützt da gegen willkürliche
Annahmen seine nüchterne Feststellung, daß Tod und Zerstörung in der
Pflanzen- und in der Tierwelt bereits für vormenschliche Epochen geologisch
bewiesen sind. Aber genügt dann folgender Bescheid : « C'est la contrepartie

nécessaire d'une création dont les éléments sont variés et non
uniformes, changeants et non immuablement fixés, vivants et non inertes. Si
Dieu opte pour ce genre d'univers, s'il veut le monde, le cosmos (étymolo-
giquement ordre, beauté), toutes ces disparitions ou oppositions doivent se

rencontrer ; la beauté et le bien de l'ensemble les légitiment amplement.
Et notre sensibilité, puisqu'il n'y a pas douleur à ces étages inférieurs, peut
être apaisée » (S. 125) Stimmt das alles — In gar einsilbiger Weise
scheint G. erklären zu wollen, der katholische Theologe habe freie Wahl
zwischen leibseelischem Dualismus oder Trichotomie. Angesichts des

gewöhnlichen Urteiles über letztere befremdet es, es bedürfte mindestens
besserer Orientierung als sie der Satz gibt, die Theologie könne sich zur
menschlichen Geistigkeit, Freiheit, Unsterblichkeit bekennen, « sans devoir
pour cela s'inféoder nécessairement à un système philosophique, sans adhérer
plutôt à la formule âme-corps qu'à la formule trichotomique chère à
certains Pères : corps, âme, esprit » (S. 127). Gleiches gilt von der flüchtigen
Andeutung, die Entstehung der Menschenseelen sei vielleicht komplizierter
als der Kreatianismus in radikaler Ablehnung jeglichen Traduzianismus
bzw. Generatianismus wahrhaben möchte (S. 129). — Bei Behandlung des
Geheimnisses der Erbsünde dürfte man zweifeln, ob der Zauber zweifellos
schöner Zitate jedem über das Dunkel hinweghelfe. Die Erbsündigkeit sei



Literarische Besprechungen 485

« un état qui touche à l'ordre moral des relations avec Dieu ; qui n'est
pas ce qu'il devrait être, non par la mauvaise volonté de l'enfant, ni par
la sévérité et la colère de Dieu, mais bien plutôt 'parce que l'inconcevable
tendresse qui fut à l'origine demeure sans repentance'. La privation de la
grâce, en quoi consiste le péché 'n'est que l'expression négative d'une
orientation intrinsèque vers la grâce que Dieu conserve aux hommes ; et
cette orientation elle-même n'est que le correspondant et l'effet en eux
de l'éternelle donation qui ne veut pas se reprendre'. On devine bien qu'elle
appellera la rédemption, et que l'une ne fut pas prévue sans l'autre » (S. 165).
Man glaubt damit den Anthropomorphismus zu vermeiden : verfängt man
sich nicht vielleicht erst recht in seinen Netzen (Wie hier, so bringt der
Verf. noch mehrmals Zitate, offenbar aus einer der im Literaturverzeichnis
zum betreffenden Thema erwähnten Schriften, ohne nach dem Zitat den
Autor zu nennen ; uns scheint das bedauerlich, auch wenn es ein bestenfalls

wirksamer Kunstgriff sein mag, die Lesung all jener Literatur zu
fördern.) — Im Bestreben, an Christus neben der göttlichen die vollmenschliche,

damit die für uns echt vorbildliche Seite zur Geltung zu bringen,
empfiehlt G. die christologischen Anschauungen von Déodat de Basly und
L. Seiller über den Homo assumptus (S. 183). Die im Juli 1951 erfolgte
Indizierung eines einschlägigen Artikels von L. Seiller widerrät die Empfehlung

Es fällt nicht leicht, bei einem derart verdienstvollen Buch irgendwelche

Kritik anzumelden. Die obigen wenigen Kleinigkeiten verschwinden
denn auch vor den vielen Vorzügen und Lichtseiten. Die Herausgeber von
« Les livres du prêtre » haben eine beste Wahl getroffen, als sie die
Abfassung des besprochenen einem durch lebenslängliche erstklassige Arbeit
in der Theologiegeschichte wie in der Systematik so ausgezeichneten Manne
anvertrauten. Das vorliegende Werk wird der Seelsorger kaum ohne
Anstrengung « in einem Zuge » lesen, aber mit umso größerem Gewinn je bei
Einzelfragen der Glaubenslehre, die er erwägen oder verkündigen will,
immer wieder zur Hand nehmen.

Schöneck-Beckenried. C. Zimara S. M. B.

E. Marcotte 0. M. I. : La nature de la théologie d'après Melchior Cano

(Universitas catholica Ottaviensis : Dissertationes ad gradum laureae in
facultatibus ecclesiasticis consequendum conscriptae. Series theologica,
tomus 2). — Ottawa, Ed. de l'Université. 1949. 217 pp.

Mit dieser Untersuchung über Cano auf Grund des klassischen Werkes
De locis theologicis möchte M., wie Vorwort und Einleitung betonen, einen
Beitrag zur heutigen Auseinandersetzung um das sog. Theologieproblem
leisten, zur Frage, ob die jetzt übliche Auffassung vom Wesen und von den
Zielen theologischer Wissenschaft, ihre gewohnten Arbeitsmethoden dem
wahren Sinn, den echten tieferen Möglichkeiten und Aufgaben dieser Wissenschaft

entsprechen. Die herrschende Methode, vor allem der katholischen
Dogmatik, gehe ja besonders auf Cano zurück, dessen Ideen über Theologie
aber noch nicht hinlänglich erforscht seien. M. unternimmt das hier in
fünf Kapiteln: 1. Cano und die Theologen seiner Zeit; 2. Die Theologie



486 Literarische Besprechungen

im allgemeinen ; 3. Die theologischen Prinzipien ; 4. Die theologischen
Schlußfolgerungen ; 5. Die Durchführung der theologischen Arbeit (les
étapes du labeur théologique). Dieser fünfte Abschnitt wiederholt bei
geringer Überarbeitung einen Artikel von M. in Revue de l'Université
d'Ottawa, Jahrg. 1945 (section spéciale, vol. 15). Zum Schluß wird das
Bild gezeigt, das für Cano den vollendeten Theologen darstellt (la
physionomie du parfait théologien). Das Ergebnis lautet eher zu Ungunsten
Canos. Dessen Ansichten über den Zweck theologischer Bemühung stehen,
sagt M., mit dem Standpunkt des hl. Thomas nicht mehr recht in
Einklang. Ähnlich urteilte er bereits in einem zweiten Artikel der obengenannten
Revue, Jahrg. 1946 : De saint Thomas à nos manuels (sect, spéc., vol. 16).
Für Cano sei die theologische Arbeit nicht weitere beschauliche
Durchdenkung der christlichen Wahrheit, um deren Gehalt immer tiefer zu
erforschen, zu entfalten, aus den Ursachen und Gründen zu verstehen, die
einzelnen Wahrheiten in einem großen Zusammenhang zu sehen. Diese
Aufgabe, auch die Gewinnung sog. theologischer Konklusionen, halte Cano
für schon vollendet dank den Leistungen der Vorzeit. Man habe nunmehr
nur die christlichen Lehren weiterzugeben, zu beweisen und zu verteidigen.
Dazu allein seien die loci theologici und die Methode ihrer Verwendung
gedacht. Solche konkrete Ausrichtung auf Belehrung anderer oder Verteidigung

je nach den Bedürfnissen, je nach der Art des Gesprächspartners,
lege das Hauptgewicht natürlich auf die Dialektik statt der Logik, die
Analyse statt der Synthese, fordere möglichste Erudition, bringe aber auch
einen Stillstand der spekulativen Theologie, eine Haltung apriorischen,
selbstzufriedenen Dogmatismus mit sich.

Urteilt der Verf. nicht allzu pessimistisch, deutet er Cano immer
richtig Er wiederholt z. B. die Ansicht von M. Jacquin O. P., Cano habe
an Erforschung und Entfaltung der Offenbarungslehre nichts mehr erwartet
(S. 90). Ein Satz im Prooemium soll das belegen, der aber wohl
mißverstanden wird. Cano schreibt : « Certe post priores illos, in rerum inven-
tione tribuere sibi posteriores vix quidquam possunt. » M. erblickt darin
eine prinzipielle Behauptung, während es im Zusammenhang gelesen doch
eher nur Feststellung einer Tatsache zu jener Zeit sein soll, nicht etwa
auch in alle Zukunft hinein gesprochen. Cano vergleicht die früheren
Gelehrtengenerationen (es handelt sich vorerst nicht bloß um die Theologie,
sondern um die « disciplinae », um die « doctrinarum auctores » überhaupt)
mit der « iunior schola », den « recentiores », « iuniores » und anerkennt den
fortschrittlichen Beitrag der letzteren in Dingen der methodischen Ordnung
bei Behandlung und Darbietung des von den früheren Autoren stammenden
Wissensstoffes. Ordo, dispositio, perspicuitas, forma disserendi : darin haben
die « Jüngeren » vieles voraus, das soll man von ihnen lernen ; indem der
Theologe die « priores » und die « posteriores » liest, wird er seine
Disputationen vorteilhafter gestalten können (« utrisque legendis » : es handelt
sich also um bereits Vorhandenes, nicht um alle künftigen Schriften auch
noch). Hier meint Cano, nach dem ganzen Kontext zu schließen, unter
« posteriores » vorwiegend die Humanisten, von ihren Interessen und
Errungenschaften ist da die Rede. Das bestätigen z. B. manche Anspielungen



Literarische Besprechungen 487

im 12. Buch, Kap. 10, wo den « recentiores theologi » die « schola », « scholae
theologi » gegenübergestellt werden, als erster Thomas, für Cano der « per-
fectus absolutusque diligentissimus absolutusque theologus » (ib. Kap. 2).
Neben humanistisch Orientierten mag Cano noch vielfach, wenn er im
Verlauf seiner Darlegungen von den « iuniores theologi » eher geringschätzig
spricht, die Nominalisten einrechnen, die er unmißverständlich in seiner
Kritik über müßige und läppische Fragestellungen sowie über sophistisches
Wesen anprangert, mit ähnlichen Klagen, wie man sie bei Vitoria findet
(vgl. etwa 9. Buch, Kap. 1). Kap. 3 und 4 des 7. Buches befassen sich unter
anderm mit Worten Cajetans, welche die Freiheit einer neuen Schriftexegese

selbst gegen die früher in der Kirche allgemein vertretene Auslegung
zu fordern schienen, « alioqui spes nobis et posteris tolletur exponendi
Scripturam sacram, nisi transferendo, ut aiunt, de libro in quinternum ».

Canos Entgegnung lautet : « Minime vero gentium. Nam ut illud prae-
teream, quod in sacris Bibliis loci sunt multi atque adeo libri integri, in
quibus interpretum diligentiam Ecclesia desiderat, in quibusque proinde
iuniores possent et eruditionis et ingenii posteris ipsi quoque suis monumenta
relinquere ; in illis etiam, quae antiquorum sint ingenio ac diligentia ela-
borata, nonnihil nos christiano populo, si volumus, praestare et quidem
utilissime possumus ...» Mit dem ersten Teil dieses Satzes hätte sich die
Meinung, die Entfaltung der Offenbarungslehre sei abgeschlossen, doch
wohl denkbar schlecht vertragen, wie mit dem zustimmend beigefügten
langen Zitat aus Vinzenz von Lerin. Aber es mag sein, daß M. in De locis
theologicis zu sehr nach dem suchte, was Cano von vorneherein nicht bieten
wollte, der vom dialektisch bestimmten Begriff der Loci ausgeht und ihn
auf die Theologie anwendet. Hier hätte dem Verf. das Buch von A. Lang,
Die loci theologici des Melchior Cano und die Methode des dogmatischen
Beweises (München 1925), gute Dienste geleistet, das er kaum genügend
kennt, wohl nur soweit, als Gardeil es im Art. Lieux théologiques des Diet,
théol. cath. verwertet hat. Lang führt vorzüglich in ein historisches wie
inhaltliches Verständnis des Werkes von Cano ein. Ferner wäre ein Artikel
von Lang in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1943 (Die Gliederung und die Reichweite

des Glaubens II : Das Problem der theologischen Konklusionen
bei Melchior Cano von Nutzen gewesen. — Das hat M. richtig gesehen :

Canos Werk De locis theologicis, so wie es unvollendet dasteht, bietet
unserer Glaubenswissenschaft gründliche Belehrung über Quellen und
Methode positiver Beweisführung, umsonst aber sucht man darin nach
entsprechender Würdigung der Anliegen spekulativer Theologie.

Schöneck-Beckenried. C. Zimara S. M. B.

J. Hamer O. P. : Karl Barth. L'occasionalisme théologique de Karl
Barth. Etude sur sa méthode dogmatique. — Paris, Desclée de Brouwer.
1949. 297 SS.

Das Buch ist nicht ohne bestimmte Absicht französisch geschrieben
worden. Es entspricht dem heute stets wachsenden Einfluß des Basler
Theologen im französischen Sprachgebiet. Näherhin will es verschiedenen



488 Literarische Besprechungen

Unklarheiten entgegentreten, die gerade hier, und besonders in Frankreich,
auf das Nichtvorhandensein einer streng zusammenfassenden Arbeit
zurückzuführen sind. In diesem Sinn handelt es sich um das erste französische
Buch über Barth, und dies von katholischer Seite — Die Methode ist
objektiv-darstellend und zugleich kritisch-historisch. Die Knappheit und
Präzision vermag den dafür empfänglichen Leser zu begeistern. Die Sprache
ist schmucklos, exakt, deutlich.

Der Untertitel lautet « Etude sur sa méthode dogmatique ». Die
Methode hängt vom Begriff ab. Die Dogmatik aber steht für Barth zwischen
der Verkündigung der Kirche (Gegenstand der Dogmatik) und dem Wort
Gottes (Kriterium der Dogmatik). Dogma ist ein Beziehungsbegriff : das
Zuverkündende im Hinblick auf die Regel, das Wort. Die Dogmatik prüft
die Predigt von gestern und heute und bereitet so die Predigt von morgen
vor. Da aber das Kriterium, das Wort, nicht direkt erreicht werden kann,
ist, gewissermaßen zufällig und mit Vorbehalt, die Bibel als stellvertretendes
Maß und Richtschnur aufzunehmen. Daraus ergibt sich die Einteilung des
Buches : I. Das Wort Gottes (letztes, göttliches Kriterium der Dogmatik).
II. Die Bibel (stellvertretendes, menschliches [!] Kriterium). III. Die
Verkündigung (Gegenstand der Dogmatik). IV. Bewertung der Prinzipien und
kurze Quellenkritik (Synthese).

Grundlegend ist der erste Teil. Barth versteht unter Wort Gottes nicht
genau das Schriftwort (wie die alte orthodoxe Tradition), noch löst er es

völlig von ihr (Spiritualismus) ; er geht seinen eigenen Weg (Kap. 2). Der
Ausgangspunkt ist nach dem Verf. die dem Johannesprolog entnommene,
strikte Äquivalenz von Gott, Wort und göttlicher Rede (Kap. 3). Das Wort
Gottes ist also Person, Christus, Logos tou Theou. Daraus ergibt sich, daß
das Wort allmächtig und schöpferisch ist, frei, der eine göttliche Akt selber
(Aktualismus). Reden Gottes, Offenbarung, kommt nur dort zustande, wo
Gott selber, seiner ganzen Unfaßbarkeit entsprechend, gegenwärtig wird.
Die Ausführungen sind hier dem Zubehandelnden entsprechend dunkel. Es
scheint, daß Barth unter Wort und Offenbarung nur die ungeschaffene,
göttliche Tätigkeit versteht. Von einer geschaffenen Wirkung abstrahiert
er. Demzufolge auch von jeder Gabe. Wir können also nicht von einem
Sich-Geben Gottes sprechen, Gott erfaßt einzig momentan, sukzessiv, gewisse
Ereignisse und Dinge.

Daraus ergibt sich, daß das Wort, als ungeschaffenes, stets verborgen
bleibt. Überall, wo es in Erscheinung tritt, ist von einem absoluten Inkognito

zu reden (Kap. 4). — Dies gilt besonders in der Christologie. Das
Wort nahm nicht nur menschliche Natur, sondern die Natur der Sünde,
samt der Neigung zum Bösen, an. — Ferner ist das Abbild Gottes im
Menschen durch die Sünde nicht nur geschwächt, verdunkelt, sondern
vernichtet.

Die Aufnahme des Wortes im gläubigen Menschen ist weniger Erkenntnis
als Kontakt (Kap. 5). Glauben ist mehr Von-Gott-erkannt-sein als

Gotterkennen. Die analogia entis wird scharf zurückgewiesen, um allein an der
sogenannten analogia fidei festzuhalten. Die « teilweise Entsprechung » aber
besteht hier darin, daß Gott gewisse Ausdrücke für sich in Anspruch



Literarische Besprechungen 489

nehmen kann, um göttliche Wirklichkeit zu bezeichnen, die an und für
sich nichts mit dem gemeinsam hat, was die Ausdrücke im menschlichen
Sprachgebrauch bezeichnen. « Teilweise » heißt also von Gott aus, nicht
vom Menschen. Gott hat das Recht, gewisse Ausdrücke für sich zu
verwenden. Der Mensch wird damit um nichts in seinem Wissen und seiner
Erkenntnis belehrt.

Konsequent extrem sind die Schlüsse im zweiten Teil. Die Bibel ist
nicht nur nicht Wort Gottes, sondern sie ist auch nicht inspiriert. Sie ist
einzig die Grenze, innerhalb der das Wort eingreift. — Die Kirche, wird
im dritten Teil ausgeführt, ist für Barth (wie für Luther die Kirche des

Glaubens, für Calvin die Kirche der Prädestinierten) die Kirche des Wortes.
Die sichtbare Kirche ist völlig menschlich, sündhaft, relativ. Einzig beim
Eingreifen des Wortes besteht zwischen beiden eine gewisse, geheimnisvolle

Vereinigung.
Heben wir noch die Bedeutung des letzten, vierten, Teils hervor, wo

die Synthese versucht wird. Das ganze System wird auf drei Prinzipien
zurückgeführt. Erstens, Personalismus und Aktualismus des Wortes. Das
Wort ist göttliche Person, ungeschaffener Akt, sich selbst, ohne Wirkung
setzende Initiative. — Daraus folgt, daß es weder direkt erkannt noch
erfahren werden kann (Finitum non capax infiniti. — Peccator non capax
verbi divini). Das zweite Prinzip : Dem Menschen fehlt jedes Organ, um
die Ankunft des Wortes auf- und wahrzunehmen. — Der Glaubensakt ist
also nicht unser. Er wird nicht gesetzt, sondern besteht im Berührtwerden
von der Kraft des Wortes. Von Glaubensmotiven kann also keine Rede
sein, Apologetik wird hinfällig, Credo quia absurdum.

An Logik fehlt es nicht. Man versteht nun auch, mit welchem Recht
man von « theologischem Okkasionalismus » sprechen kann.

Im letzten darstellenden Kapitel (12) werden die Quellen, oder besser

gesagt die Quelle, der Einfluß Kierkegaards, untersucht. Das Problem,
wenn man so sagen darf, besteht darin, daß Barth früher Kierkegaard
entschieden zitierte, dann aber, seit der « Kirchlichen Dogmatik », dies
unterläßt. Doch bleibt die Abhängigkeit konstant, denn Barth hängt nicht
in einem sekundären Punkt von Kierkegaard ab. Das Gedankengut des

Dänen wurde auf folgende zwei Linien zurückgeführt : Dualismus und
Subjektivismus, — qualitativ unendlicher Unterschied zwischen Gott und
dem Geschöpf und existentielle Innerlichkeit, — Paradox auf der einen
Seite, Mystik auf der anderen. Barth übernimmt das Erste und verwirft
das Zweite, die « kierkegaardische Ambivalenz » wird zur « Monovalenz » der
Theologie Karl Barths. Alles liegt hier in der Unterstreichung der absoluten
Transzendenz.

So kann man denn dem Verf. nur beistimmen, wenn er in der
Konklusion zwischen Intention und Intuition unterscheidet. Die Absicht, der
Kampf, ist das Gewichtige bei Barth, das Bedeutende an seinem Werk die
Kritik — und Überwindung — des Liberalismus. (Damit ist wahrscheinlich
das höchste Lob der Zeit gespendet, — « Existenz », so heißt es, ist
Widerspruch

Die erste Frage ist natürlich die : Gibt das Buch wirklich treu die



490 Literarische Besprechungen

Gedanken Barths wieder Inhaltlich dürften wohl kaum Bedenken bestehen.
Die relativ günstige Aufnahme von protestantischer Seite scheint dies zu
bestätigen. Man könnte sich höchstens fragen, ob nicht manchmal zu
grelles Licht auf wesentliche dunkle Stellen geworfen wird (Form und
Inhalt bleiben doch eine unzertrennliche Einheit

Ähnlich mag die Beurteilung der Zurückführung auf Kierkegaard
lauten. Niemand wird die substantielle Wahrheit der Ausführungen
bezweifeln. Im einzelnen ist die Formulierung der historischen Zusammenhänge

vielleicht manchmal etwas schematisch geraten. Die Ausführungen
über Kierkegaard selbst stützen sich auf Ruttenbeck und Torsten Bohlin.

Zur Gegenüberstellung des System Barth's mit der katholischen Lehre
(Kap. 13) ist natürlich zu betonen, daß es sich weder um eine Widerlegung
noch um eine Kritik im eigentlichen Sinn handelt. Der Schwerpunkt liegt
diesbezüglich im vorausgegangenen Kapitel (12), d. h. in der historischen
Analyse. Die wesentliche Abhängigkeit eines Theologen im formellen Sinn
von einem Denker, der ausschließlich Reaktionär sein wollte, spricht an
und für sich deutlich genug. — Hier, bei den « großen Zügen des
katholischen Standpunktes », geht es einzig um vergleichende Hinweise auf einzelne
Punkte. Die Konfrontation scheint aber doch ein bißchen zu engherzig
ausgefallen zu sein. Warum sagt man nichts davon, daß doch letzten
Endes die Veritas Prima, die Locutio Increata das entscheidende Motiv
des Glaubens ist (wenigstens nach thomistischer Auffassung). Ferner wäre
das Begriffspaar « alctive-passive Offenbarung » zur weiteren Klärung nutzbar.

Die langen Ausführungen über mittelbare und unmittelbare
Offenbarung scheinen wenig mit dem zu tun haben, was Barth in Wirklichkeit
interessiert.

Damit sprechen wir aber, es versteht sich, in Bezug auf die Absicht
des Verf., am Rand, ohne den voll zu würdigenden Wert des Ganzen zu
berühren. — Das Buch ist im übrigen voll von interessanten Einzelheiten.
Man mag es nicht unterlassen, auch die letzte der ausführlichen Anmerkungen
im Anhang durchzulesen (n. 47 zu Kap. VIII und n. 48 zu Kap. XII wird
man zwar vergeblich suchen Die Gedanken werden klar im unmittelbaren

historischen Zusammenhang herausgeschält, erörtert, entwickelt und
unter dem Gesichtspunkt der Methode synthetisiert. Ein kräftiger Zug
geht von der ersten zur letzten Seite.

Schließlich ist noch ein Wort zur persönlichen Haltung gegenüber dem
Andersgläubigen zu sagen. Der Ton ist überall sachlich, ernst und intere-
siert. So mag das Buch auch in dieser Beziehung für unsere Tage
vorbildlich sein.

Tallaght-Dublin. H. Stirnimann O. P.



Literarische Besprechungen 491

Mystik

Edith Stein : KreuzesWissenschaft. Studie über Johannes a Cruce
(Edith Steins Werke I). — Louvain, Editions Nauwelaerts, 1950. xii-300 SS.

1. Vorliegende Studie über den heiligen Johannes vom Kreuze, als
synthetische Darstellung seines Lebens und seiner Schriften in ihrer
wechselseitigen Beziehung und inneren Einheit, hat die bekannte ehemalige
Husserl-Schülerin und spätere Karmelitin (seit 1934 im Karmel zu Köln-
Lindenthal), Schwester Teresia Benedicta a Cruce, für den 400. Jahrestag
seiner Geburt (1542-1942) verfaßt. Sie erscheint aber erst jetzt als erster
Band von Edith Steins Werken. Am 2. August 1942 schrieb sie noch daran.
Gegen Abend dieses Tages holte sie die deutsche Gestapo aus dem Karmel
zu Echt in Holland, in welchem sie seit 1938 weilte, um sie nach Osten
zu verbringen, wo sie um den 10. August, vermutlich in Auschwitz durch
Vergasung, den Tod fand.

« Kreuzeswissenschaft » lautet der Titel. « Wissenschaft » bedeutet hier
im Sinne der Verfasserin eine Grundüberzeugung, die, zutiefst erfaßt und
erlebt, das ganze Denken, Streben und Leben eines Menschen durchwirkt
und durchgestaltet : keine bloße Theorie, obwohl sie zur Theorie nachträglich

geformt werden mag, sondern « wohlerkannte Wahrheit. aber lebendige,

wirkliche und wirksame Wahrheit» (3, mit den anschließenden, höchst
beachtenswerten Ausführungen über «Sachlichkeit» 4/7).

Die nun gemeinte Grundüberzeugung heißt « das Kreuz » : die einzig
entscheidende Bedeutung des Kreuzes, des vom Heiland getragenen und
von den Seelen Ihm nachgetragenen Kreuzes, d. i. der Selbstverleugnung
bis zur gänzlichen Selbstopferung im Tode (26 f.). Wie Johannes vom
Kreuze schreibt : « Erst wenn die Seele in tiefster Erniedrigung förmlich
zu nichts geworden ist, kommt ihre geistige Vereinigung mit Gott zustande
Diese Vereinigung besteht einzig in einem Kreuzestode bei lebendigem Leibe,
im Sinnlichen wie im Geistigen, äußerlich wie innerlich » (27, aus Aufstieg
II 6, die Unterstreichungen vom Rez.).

Freilich, um es schon gleich zu betonen, könnte die unerbittliche
Einseitigkeit des Heiligen, gar mit der überspitzten Ausdrucksweise, die zur
mystischen Tonart zu gehören scheint, falsch gedeutet werden. Davon hat
sich schon die heilige Teresia gelegentlich zu distanzieren gewußt. Auch
Bossuet, durch seinen Kampf gegen die quietistische Bewegung gewitzigt,
hat in geistreichen Wendungen vor der Mißverständlichkeit der sankt-
juanischen Nada-Losung gewarnt. Wir kommen übrigens später auf diesen
Punkt zurück.

Daß die Verfasserin mit diesem heroischen Verleugnungsprogramm
sich selbst zu ihrer eigenen Lebensauffassung, wie auch zu ihrem eigenen
längst geahnten tragischen Lebensende bekennen wollte, fühlt der Leser
so deutlich heraus, daß er nur mit scheuer Ehrfurcht ihren eindringlichen
Ausführungen lauscht und nachgeht. (Über ihren Lebenslauf vgl. das
weitverbreitete Bändchen : Edith Stein, von Teresia Renata de Spiritu Sancto,
5. Auflage, Nürnberg 1950.)



492 Literarische Besprechungen

Edith Steins Arbeit umrahmt in recht künstlerischer Aufmachung einen
langen theoretischen Teil (II. Kreuzeslehre 29-242) zwischen zwei kürzeren
mehr biographischen Abschnitten (I. Kreuzesbotschaft 9-28 ; III.
Kreuzesnachfolge 243-280). Letzterer wird von den Herausgebern als Fragment
bezeichnet. Es fehlt ja offenbar die zu erwartende Schlußbetrachtung.

Dieses ausgebliebene Nachwort hat aber die Verfasserin doch in einem
Brief aus dem Lager, wo sie auf den Abtransport wartete, noch in letzter
Stunde schreiben dürfen. Es lautet : « Eine scientia crucis kann man nur
gewinnen, wenn man das Kreuz gründlich zu spüren bekommt. Davon bin
ich vom ersten Augenblick an überzeugt gewesen und habe von Herzen
gesagt : Ave Crux, spes unica » (im oben genannten Bändchen 227).

Sonst aber bildet besagtes Fragment ein in sich vollendetes Stück von
packender Wirkung. Es hätte eher vielleicht der große zweite Teil die
nachbessernde Gestaltung letzter Hand nötig gehabt.

Dieser zweite Teil bringt und bespricht in ausführlicher Behandlung
den Inhalt der Hauptwerke des Heiligen und zerfällt in drei Abteilungen :

§ 1. Kreuz und Nacht (Nacht der Sinne) 32-48 ;

§ 2. Geist und Glauben, Tod und Auferstehung (Nacht des Geistes) 49-165,
mit dem bedeutsamen Exkurs aus Eigenem über die Seele im Reich
des Geistes und der Geister 135-165 ;

§ 3. Die Herrlichkeit der Auferstehung 166-242, mit den zwei Unter¬
abteilungen : 1. In den Flammen der göttlichen Liebe und 2. Der
Seele Brautgesang.

Die Abteilungen § 1 und § 2 entsprechen hauptsächlich dem Aufstieg
und der Dunklen Nacht in paralleler Zusammenstellung dieser zwei Werke.

Die Abteilung § 3 befaßt sich zuerst mit der Lebendigen Liebesflamme,
die den krönenden Abschluß jener zwei ersten Schriften und wohl auch
das glänzendste Meisterwerk des Heiligen bildet und dann mit dem schwierigeren

und weniger einheitlichen Geistlichen Gesang.
Meist wird einfach der durch entsprechende Auslassungen gekürzte

Text des Heiligen wortwörtlich wiedergegeben, mit einleitenden und, wo
nötig, begleitenden Erörterungen.

Die Verfasserin will die Frage offen lassen (2, 155/6), ob die spätere
Fassung der zwei zuletzt genannten Schriften, vor allem des Brautgesanges,
als apokryph anzusehen wäre. Jedenfalls aber, soweit nachgeprüft werden
konnte, folgt sie durchwegs der zweiten Fassung (vgl. zu dieser noch
umstrittenen Frage Gregorianum 1949, 347 ff. und 1951, 247 ff., wo M. Ledrus
S. J. sich sehr entschieden [1949, 364-392] für die Echtheit der zweiten
Fassung des Cantico ausspricht).

Nebenbei werden uns in musterhafter Nachdichtung die drei
unvergleichlichen Lieder geboten, an die der große Mystiker seine Ausführungen
anknüpft : Dunkle Nacht 37/8 ; Lebendige Liebesflamme 166 ; Brautgesang
196-205, der letzte sogar in kunstvoll gereimten Versen.

Auf den letzten Seiten teilen uns die Herausgeber sehr dankenswerte
Angaben mit über das Leben und die Persönlichkeit der Verfasserin, sowie
über die Zielsetzung und Entstehung ihrer Schrift 281-300.



Literarische Besprechungen 493

2. Bei unserer tiefen Verehrung für den heiligen Kirchenlehrer und für
seine begnadete Interpretin können wir kaum wagen, es auszusprechen ;

und doch will uns scheinen, daß die begriffliche und systematische Fassung,
in welcher Johannes vom Kreuz seine Theorie der Mystik darbietet, in
doppelter Hinsicht gleichsam belastet oder beschattet ist.

Einmal durch die negative Theologie des Ps.-Areopagiten, den man
damals allgemein für einen richtigen Apostelschüler aus der Urkirche hielt
(Edith Stein scheint noch selbst dieser Meinung zu sein), nach welcher man
sich Gott eher nähert durch Nichtbegreifen als durch Begreifen, im
Nichtwissen, « im Strahl der Finsternis ». Das dient ihm, die Nacht des Geistes
als das Gesetz der mystischen Beschauung zu begründen. Nun haben die
Herausgeber von Edith Stein selbst die Notwendigkeit empfunden,
diesbezüglich eine Korrektur anzudeuten. Sie schreiben in einer Fußnote 104 :

« Es wird hier allein die negative Beschauung dargelegt, auf die der heilige
Johannes im besonderen eingeht, nicht aber der Weg zur affirmativen
Beschauung. »

Wie verhält es sich nun mit dieser « dunklen » Beschauung
Es versteht sich zunächst, daß die negative Theologie ihre Berechtigung

hat. Wie weit wir auch sonst Gott positiv erkennen mögen, Er bleibt
immer der Unbegreifliche oder richtiger der « Überbegreifliche ». Das aber
gilt und kann uns bewußt werden sowohl außerhalb als innerhalb des mystischen

Bereiches, ja sowohl außerhalb als innerhalb der Glaubenslehre ;

erhellt es doch schon durch das natürliche Wissen, ex naturali rationis luinine.
Daher die Möglichkeit und die Sehnsucht, Ihn immer besser zu erkennen,
die im mystischen Leben eine so empfindliche Rolle spielt.

Tatsächlich herrscht die eigentliche dunkle Beschauung nur auf der
ersten Stufe des mystischen Lebens, die jener göttlichen Berührungen, wo
die Seele die staunende Erfahrung der liebenden Gegenwart des
Allerhöchsten im tiefsten Seelengrunde macht, aber ohne sonstige gegenständliche

Bestimmungen, « allgemein und dunkel ».

Später aber, auf höheren Stufen, beginnen die inneren, meist rein
geistigen Ansprachen, Visionen, Erleuchtungen und Offenbarungen, die einen

ganz bestimmten Inhalt aufweisen und, wenn echt, die Seele in der Liebe
mächtig fördern, wiewohl es 106 in verkürzter Wiedergabe sanktjuanischer
Gedanken von ihnen heißt : « sie sind nicht Gott selbst und führen nicht
zu Gott ». Man weiß ja, wie in diesem Punkt die heilige Teresia von Johannes
bewußt abweicht. Sie schildert eben unbefangen die eigene Erfahrung und
kümmert sich um rein theoretische Überlegungen kaum. Für sie kam « der
dunkle Strahl der Finsternis » nicht in Betracht, mochte sie auch davon
gehört haben (vgl. 151-153).

Auf der höchsten Stufe gar, bei der mystischen Vermählung, flutet
das innere Licht in strahlender Herrlichkeit. Der heilige Johannes selbst
schildert uns mit glühenden Worten (Flamme, Strophe III, Vers 1),
wie dann die Seele Gottes Vollkommenheiten — die Feuerlampen — in
ihrer Erhabenheit, Vielheit und wesentlichen Einheit, eigentlich Identität,
selig erlebt. Dies sei « nach seiner Ansicht die höchste Offenbarung und
Erkenntnis Gottes, die es in diesem Leben geben könne ». Hier ist von



494 Literarische Besprechungen

Dunkelheit und Nichtwissen nicht mehr die Rede. « Der Strahl der
Finsternis » ist erloschen. « Wenn es auch nicht mit der gleichen Klarheit
geschieht wie im anderen Leben, so erkennt doch die Seele all diese Wahrheiten

klar und deutlich » (Flamme, Strophe III Schlußbemerkungen, bei
Edith Stein 189 ; aber der vorher zitierte Satz kommt, soviel ich sehe,
bei ihr nicht vor).

Es handelt sich um die bekannte Identität der göttlichen Attribute in der
einen einfachen Wesenheit des göttlichen Seins : « denn alles was an Gott ist,
das ist Gott selber », wie Eckhart mehrmals betont. Die rein philosophische
Spekulation kann zwar bis zum Erweis dieser Wahrheit steigen. Aber die
mystische Seele allein erfährt sie als gegenwärtige Wirklichkeit in ihrem Innersten.

Bekanntlich ist bei der heiligen Teresia diese erhabenste Stufe des

mystischen Aufstieges durch das ständige Erfahren des in der Seele
einwohnenden dreieinigen Gottes in der Verschiedenheit der Personen und
der Einheit des Wesens erkenntnismäßig gekennzeichnet. Vielleicht liegt
beim heiligen Johannes vom Kreuz eine Anspielung darauf, wenn er an
dieser Stelle schreibt : « Jedes der göttlichen Attribute ist das göttliche
Sein selbst, in einer jeden seiner Hypostaten, Vater oder Sohn oder Heiliger
Geist, denn jedes dieser Attribute ist Gott selbst» (Flamme, Strophe III,
Vers 1, anfangs ; vgl. auch ebend. Vers 5/6 gegen Schluß). Die Entsprechung
ist aber nicht ganz genau.

Ein anderer Gesichtspunkt aber muß noch in diesem Zusammenhang
beachtet werden. Nach Aussage unserer Zeugen, vor allem der heiligen
Teresia, wird für die meist kurze Dauer der mystischen Ergriffenheit das

sinnenbedingte, begrifflich-diskursive Denken der gewöhnlichen, natürlichen
oder übernatürlichen Geistestätigkeit durch eine Art innerer Hemmung
mehr oder weniger unterbunden. Diese nur vorübergehende Hemmung ist
es, die im Bereich des Erkennens die Nacht der Sinne und des Geistes vor
allem ausmacht. So kündigt sich denn der Beginn des mystischen Lebens
damit an, daß in den Übungen des inneren Gebetes die überlegende
Erwägung der Heilswahrheiten mit ihrem Nacheinander von bildlichen
Vorstellungen und begrifflichen Gedanken (Betrachtung) zurückgedrängt wird,
um einer neuen, höheren Gebetsweise (mystische Beschauung) Platz zu
machen. Auf diese Wende des inneren Gebetes sollen Seelenführer recht
acht geben, um keinen Schaden zu stiften (vgl. Flamme, Str. III, Vers 3

§ 4-16).
Diese höhere Gebetsweise kann und darf nicht aus eigenem Fleiß

angestrebt, geschweige denn eingeübt werden. Was die Seele in dieser
Hinsicht anstreben kann und darf und soll mit höchstem Fleiß, das ist
nur die Vollkommenheit der Liebe, des übernatürlichen Lebens. Ob ihr aber
Gott daraufhin mystische Gnaden erteilt, was Er ja meist früher oder
später zu tun pflegt, das liegt einzig in seinem freien Ermessen : die mystische
Erhebung des inneren Gebetes setzt erst auf göttliches Eingreifen ein,
ohne menschliches Zutun und, wie gesagt, meist nur für kurze Zeit.

Wenn nun also, um ein Beispiel zu bringen, der heilige Johannes vom
Kreuz in seinen Schaffensstunden bilderreichste Gesänge und
weitausgesponnene Erklärungen über die mystischen Erlebnisse zurückblickend



Literarische Besprechungen 495

konzipiert und zu Papier bringt — in jener wundervoll geformten
Handschrift, die von innerer Seelenruhe und von künstlerischem Sinn zugleich
zeugt —, da breitet sich bei ihm offenbar die gewöhnliche, sinnenbedingte
Geistestätigkeit ohne merkliche Einschränkung aus. Die Zeit der Hemmung
ist eben vorbei. Da ist er ebensowenig sprachlos («ftptovoç Myst. Theologia III),
wie der Ps-Areopagite in seinen nicht gerade wortkargen Traktaten.

Auf der oben erwähnten obersten Gebetsstufe aber fällt diese innere
Hemmung so weit weg, daß der begnadete Mensch, Maria und Martha in
einer Person vereinigend, zugleich all seinen sonstigen jeweiligen Obliegenheiten

unbehindert und unbeschwert nachzugehen vermag. Dies haben
insbesondere die heilige Teresia und die ihr in mancher Hinsicht ebenbürtige
Ursulinerin aus dem 17. Jahrhundert, Marie de l'Incarnation, von sich
selbst mehrfach bezeugt (vgl. Seelenburg VII. Wohnung mit den
hiezugehörigen Seelenberichten und Le témoignage de Marie de l'Incarnation,
Beauchesne, Paris 1931, 174 ss., 186 ss.).

So dürfen wir also abschließend feststellen, daß das Gesetz der dunklen
Nacht das mystische Erkennen nur in ziemlich engen Grenzen beherrscht :

im allgemeinen nämlich nur für die gemessene Dauer höhern Gebetszustandes

und nur wegen der gleichzeitigen Unterbindung der gewöhnlichen,
sinnenbedingten Geistestätigkeit ; speziell aber als Mangel an faßbaren,
gegenständlichen Bestimmungen, als Nichtwissen also, nur auf der ersten
Gebetsstufe, der eigentlichen Gebetsstufe der dunklen Beschauung. Auf der
höchsten Stufe des mystischen Gebetes hingegen — um von den Zwischenstufen

nicht zu reden — gießt sich eine Lichtfülle aus, die nur wenig noch
hinter dem Licht der ewigen Herrlichkeit zurückbleibt, und zugleich kann
sich die gewöhnliche Geistestätigkeit ungehemmt entfalten : die Nacht ist
der Morgenröte des kommenden Tages gewichen.

Noch an eines sei hier erinnert, welches bei Edith Stein und ihrem
heiligen Meister gewiß nicht verkannt wird, aber doch hin und wieder
etwas verwischt erscheint. Es darf nämlich die dunkle Beschauung der
Mystiker nicht auf die sogenannte «Dunkelheit des Glaubens» zurückgeführt

werden. Das sind recht auseinanderliegende Zuständlichkeiten.
Bei der dunklen Beschauung, auf den unteren Stufen des mystischen

Lebens, handelt es sich ex parte objecti um eine gewisse Dürftigkeit an
gegenständlichen Bestimmungen, ex parte subjecti verbunden mit einer
gewissen Hemmung der gewöhnlichen Geistestätigkeit.

Die Dunkelheit des Glaubens hingegen besteht darin, daß die in
den Glaubenssätzen vorgelegten übernatürlichen Gegebenheiten (Trinität,
Menschwerdung, Gnadenordnung usw.), obzwar nach ihrem Gehalt von der
Vernunft deutlich erfaßt, von uns für wahr gehalten werden ohne Einsicht
der Vernunft in ihre Wahrheit, aus demütig-dankbarer Unterwerfung gegen
Gott, in blindem Vertrauen auf seine Weisheit. Das spielt sich alles auf der
Ebene der gewöhnlichen Geistestätigkeit ab, ohne mystischen Einschlag.

Was der Gläubige für wahr hält, das weiß er und kann er bestimmt
bezeugen. Daß es wahr ist, das weiß er nicht und kann er gar nicht wissen,
sofern es sich nämlich um übernatürliche Geheimnisse handelt. Das kann
er nur glauben. Es bleibt seiner Vernunft in undurchdringlichem Dunkel



496 Literarische Besprechungen

verhüllt. Darin besteht eben die Dunkelheit des Glaubens. Mag man dies
auch in die Nacht des Geistes einbeziehen, mystisch ist es nicht.

In wieweit diese Dunkelheit des Glaubens auf den höheren Stufen
mystischer Erleuchtung teilweise aufgehoben wird, das ist eine Frage für
sich, die wahrscheinlich bejaht werden darf, wie es der heilige Johannes
vom Kreuz hier anscheinend tut. Über diese Frage können uns nur die
Zeugnisse der Mystiker Aufschluß geben.

3. Die zweite Belastung der mystischen Theorien des heiligen Johannes
vom Kreuz ist wohl schließlich von geringerer Bedeutung, wenn sie auch
am ehesten mißbraucht werden könnte. Sie liegt nämlich mehr in der
gewählten Formel und sonstigen Ausdrucksweise als in den eigentlichen
Gedanken des Kirchenlehrers. Damit ist die schon oben berührte Nada-
Losung gemeint, nach welcher die Seele alles Geschöpfliche gänzlich
abstreifen müsse, und mithin « förmlich zu nichts werden », um zur
Vereinigung mit Gott zu gelangen.

Die entsprechenden Forderungen werden hin und wieder mit bitterer
Folgerichtigkeit erhoben. « Sich um Gottes willen alles dessen entledigen,
was nicht Gott ist, das heißt Lieben» (52 nach Aufstieg II 4). So wird
denn auch « die Abwendung alles dessen, was nicht Gott ist » (105) verlangt.
Die verschiedenen Erleuchtungen des Geistes werden daher abgelehnt : « sie
sind nicht Gott selbst und führen nicht zu Ihm» (106). Die Seele muß
in die Nacht eingehen, wo sie Gott « von allem befreit, was nicht Gott
ist» (123) und so «in tiefster Erniedrigung bis zur Auflösung in Nichts
gelangen» (55). «Wendet sie sich zu den Geschöpfen, dann entziehet sie
sich der göttlichen Liebe» (164).

Versöhnlicher und verständlicher klingt es aber, wo die positive Seite
des Verleugnungsprogramm zum Ausdruck kommt. Was die Seele erstrebt
und erreichen soll, ist « eine feste Entschlossenheit und Entschiedenheit,
ja nichts zu tun, was sie als Beleidigung Gottes erkennt, und nichts von dem
zu unterlassen, wodurch sie Ihm dienen zu können glaubt », « eine überaus
wachsame Sorgfalt und ängstliche Aufmerksamkeit auf das, was sie für
Gott tun und unterlassen soll, um Ihm wohlzugefallen », so daß « alle
Anstrengungen, Wünsche und Fähigkeiten der Seele, nachdem sie von allen
anderen Dingen losgelöst sind », —- von den Dingen nämlich, die dem
göttlichen Wohlgefallen nicht entsprechen, — « mit ganzer Kraft und Macht
auf den Dienst Gottes hin » abzielen (123 nach Dunkler Nacht, Strophe II,
Vers 1, § 4, Kap. 16).

Nun aber ist alles, was hier verlangt wird, samt der Liebe von der
es ausgeht, ganz und gar geschöpflich, bezieht sich zudem nicht selten auf
Geschöpfliches, wenn auch nur im Hinblick auf Gott. Das Geschöpfliche
ist also nicht als solches der Seele verwehrt, sondern nur insofern es der
Vollkommenheit der Liebe im Wege steht, ihren gebieterischen Forderungen
widerspricht oder ihr weiteres und höheres Gedeihen hindert, die Liebe in
ihrem Wesen verletzt oder in ihrem Aufstreben lähmt. Denn Ziel und Wesen
der mystischen wie der asketischen Wege liegt an der Liebe allein, wie
es im Geistlichen Gesang unvergleichlich schön und prägnant geschrieben
steht : « Ni ya tengo otro oficio — Que ya solo en amar es mi ejercicio ».



Literarische Besprechungen 497

Kein Amt ist mir geblieben —
Nur eines üb' ich noch, und das ist Lieben (Cantico Str. 19, 204).

So sehr liegt alles an der Liebe, daß an und für sich die Liebe auch ohne
Mystik ausreichte, während die Mystik ohne Liebe nicht bestünde.

Das Geschöpfliche, gleichviel ob es der Ordnung der Natur angehört oder
der Gnade, ist ja von Gott selbst in ewiger Liebe erdacht und gemacht
worden, zum Wohle der Geschöpfe, vor allem der Seelen und der Geister,
jener edelsten der Geschöpfe, und damit zugleich zu seinem Ruhm und
Wohlgefallen. Und alles, wodurch die Vereinigung der Seele mit Gott
gefördert oder vollzogen wird, ist lauter Geschöpfliches, von Gott in Gnaden
der Seele zugedacht und zugeteilt, bis hinauf zu ihrer Vergöttlichung per
participationem, zunächst auf Erden in der geistlichen Vermählung, zuletzt
in der ewigen Seligkeit.

So heißt es also beim heiligen Johannes vom Kreuze recht auf die Sache
schauen und sich nicht abschrecken lassen durch die scheinbare Düsterkeit

der angewiesenen Wege. Er will einmal die Seelen aus der einschläfernden

Bequemlichkeit einer lässigen Lebensführung aufrütteln und
gebraucht dazu entsprechend scharfe Mittel. Schließlich aber löst sich alles
in wohltuende Ausgeglichenheit, wie er denn auch wegen seiner liebreichen
Milde bekannt war. So sehr war ihm ja der Sinn für richtiges Maß in der
Selbstverleugnung, die « discretio », eigen, daß sich die heilige Teresia gerade
an ihn wandte, um übertriebene Strengheiten in gewissen männlichen
Reformklöstern des Karmels abzustellen. Es bleibt auch so ernst genug :

ganze Entsagung und Ertragung durch ganze Hingabe aus ganzer Liebe
zum Ruhm und Wohlgefallen des Allerhöchsten : der Kreuzweg.

Mancher wird dennoch lieber zur heiligen Teresia in die Schule gehen.
Bei ihr, ob ihrem immer wachen und hellen Sinn für die Wirklichkeit, ob
ihrer feinfühlenden und verstehenden Menschlichkeit, ob der bezwingenden
Echtheit und Ursprünglichkeit ihrer Bekenntnisse, nicht zuletzt auch wegen
der leuchtenden Klarheit ihrer Darlegungen, fühlt sich der Leser vom
Anfang bis zum Ende, ohne je irgendwo angestoßen zu werden, zu
freudiger Zustimmung bewogen.

Anschließend wollen wir uns die Freude nicht versagen, einige
Avissprüche des großen Mystikers zu buchen, die zeigen dürften, wie weit er
von allen jenen verstiegenen Verzichtübungen entfernt war, für die man
sich in quietistischen Kreisen auf seinen Nada-Spruch zu berufen pflegte.

« Hingerissen von der Liebe, denkt die Seele nur daran, wie sie sich
durch wahre Liebe Gott weihen könne, ohne Rücksicht auf eigenen Gewinn »,

aber, heißt es sofort darauf, « man kann unmöglich zur vollkommenen Liebe
gelangen ohne den Genuß der vollkommenen Anschauung Gottes » (237 nach
Gesang, Strophe 38, Vers 5). Wir « sollen die ganze Kraft unseres Gebetes
auf das richten, was Gott am meisten wohlgefällig ist Die Bitte um
das ewige Heil ist es, die Gott am meisten gefällt In Wahrheit rufen
Ihn diejenigen an, die Ihn um die höchsten, wahren Güter bitten, wie es
jene des Heils sind» (95 nach Nacht III 43).

« Ein Beweis schwacher Liebe wäre es, die Bitte um den Eintritt in
die Vollkommenheit und Vollendung der Liebe zu unterlassen» (171 nach
Dipus Thomas 32



498 Literarische Besprechungen

Flamme, Strophe I, Vers 5). « Je größer die Liebe ist, desto ungeduldiger
ersehnt sie den Besitz Gottes ; ihn erhofft sie jeden Augenblick mit
sehnlichstem Verlangen » (185 nach Flamme, Strophe III, Vers 3, § 2).

4. Im Vorhergehenden haben wir eigentlich mehr zum Werk des heiligen
Johannes vom Kreuz als zu dessen Darbietung bei Edith Stein Stellung
genommen, und wohl insofern mit Recht, als sie sich meist sehr enge ihrem
Meister anschließt. Nur sei nebenbei noch kritisch bemerkt, daß sie im
Verlauf ihrer Erörterungen öfters (z. B. 53, 101, 104, 106) Dinge in den
Bereich des Glaubens verlegt, die an und für sich eher zum Gebiet rein
philosophischer Betrachtung gehörten, wofür übrigens der Heilige wohl
selbst verantwortlich sein dürfte.

Nun aber kommen wir zum Schluß auf den großen Exkurs aus Eigenem
(135-165), wo wir nach Ansage des Vorwortes etwas von dem finden sollen,
« was die Verfasserin in einem lebenslangen Bemühen von den Gesetzen
geistigen Seins und Lebens erfaßt zu haben glaubt » (1). Hier aber nehmen
wir nur auf das Bezug, was sie zur Aufhellung der « wesenhaften » (sub-
stanziellen) Vereinigung bzw. Berührung zwischen Gott und Seele

vorbringt. Wir übergehen also nebst manchem anderen ihre aufschlußreichen

Ausführungen über den spezifischen Unterschied zwischen der
gnadenmäßigen und der mystischen Einwohnung Gottes in der Seele (146-
161), wo sie der heiligen Teresia eher als dem heiligen Johannes zu folgen
bekennt : da dürfte sie aber den inneren Zusammenhang der beiden Arten
der Einwohnung vielleicht zu wenig beachtet haben.

Besagte Vereinigung Gottes und der Seele, eine Vereinigung von Wesenheit
zu Wesenheit, « von der reinen und bloßen Wesenheit Gottes zur reinen und
bloßen Wesenheit der Seele » wird von Edith Stein öfters herangezogen (60,
107, 134, 179, 190 vgl. Aufstieg II 14, Nacht II 23-24, Flamme, Str. II, Vers 4).

Sie muß offenbar in Verbindung mit dem gebracht werden, was die
Verfasserin eben hier über den reinen Geist und die Gedanken des Herzens
auseinandersetzt (140-143 vgl. schon 104). Der reine Geist ist es, der das
tiefere Wesen der Seele ausmacht : der Geist im eigentlichen Sinne, gelöst
von allen Bildern und Begriffen, gelöst aus der Mannigfaltigkeit verschiedener

Kräfte, geeint und vereinfacht in einem Leben, das Erkennen,
Eingedenksein und Lieben in einem ist (104). Dieses « ursprüngliche Leben
der Seele in ihrem Wesensgrunde, in einer Tiefe, die vor aller Spaltung in
verschiedene Kräfte und ihre Betätigung liegt », ist eben « der Ort der
Vereinigung» (140). «Gott selbst hat sich» dieses Innerste des Menschen
«zum Wohnsitz auserwählt» (143). Hier flutet das Eigenleben, das
UrLeben der Seele, schon « ehe das Leben der Vereinigung beginnt » (140).

Da gibt es aber « eine erste Schwelle », wo die Gedanken des Herzens,
noch bevor sie deutlich geformt und gefaßt werden können, « spürbar
werden ». Dieses Spüren liegt noch « vor der Spaltung der Kräfte und
Tätigkeiten », ist aber « schon nicht mehr das reine innere Leben der Seele »

(140). «An dieser Schwelle beginnt die Scheidung gattungsmäßiger,
kennbarer, seelischer Fähigkeiten. » « Seelisches Leben, das, was in innerer
Erfahrung faßbar ist », gehört schon nicht mehr zu diesem « Ur-Leben in der
Tiefe» (141;.



Literarische Besprechungen 499

Das sind höchst eigenartige Ausblicke in eine Tiefenpsychologie, auf
die wir nicht weiter eingehen können. Es genüge diesbezüglich
festzuhalten, daß in dieser Tiefe ein Leben flutet, « das Erkennen, Eingedenksein

und Lieben in einem ist» (104), ein «dunkles, liebendes Erkennen,
worin die Seele in ihrem Innersten von Gott berührt wird, von Mund zu
Mund, von Wesenheit zu Wesenheit» (107). Da gibt es also, bei aller Einheit

in der Tiefe, ein unterscheidbares Tätigsein und folglich ebenso ein
unterscheidbares Fähigsein, also bereits schon die Aufspaltung in
verschiedene Kräfte und Tätigkeiten. Selbst wenn man mit manchem Denker
des Mittelalters das Wesen und die Vermögen der Seele identifizieren wollte,
blieben doch die Unterschiede im Tätigsein und mithin irgendwie im
entsprechenden Fähigsein bestehen.

In einem Aufsatz über « Die mystische Vereinigung der Substanz der
Seele » (Gregorianum 1949, 562-573) verbreitet sich K. Truhlar S. J. in
betontem Anschluß an den heiligen Thomas mit großer Klarheit über unsere
Frage. Er zeigt, um hier seine Konklusion wiederzugeben, « daß die
Vereinigung der Substanz ein Geschehen umfaßt, dessen Struktur keineswegs
ohne weiteres aus der äußeren Bezeichnung erhellt. Es handelt sich dabei
zunächst um ein Erfahrbar-Werden der göttlichen Wirklichkeit in der
Substanz der Seele. Das Göttliche wirkt auf die Substanz ein. Diese nimmt
das Einwirken passiv entgegen und richtet sich auch aktiv auf das Er-
fahrbar-Gewordene. Das setzt in ihr ein erhöhtes Erkennen, Streben und
Fühlen voraus, das in seiner Erhöhung und in seinem übernatürlichen Sein
wahrnehmbar ist und nur in einer Aktivierung der höchsten Bereiche der
geistigen Vermögen bestehen kann, die dabei ihre Verschiedenheit wahren
(Unterstreichung vom Rez.). Die gewöhnliche Tätigkeit der seelischen
Vermögen kann mehr oder weniger an der Wonne der Vereinigung der Substanz
auf ihre Art teilnehmen, aber nie in diese Vereinigung konstituierend
eingehen. Als Träger des Geschehens, das in der Vereinigung der Substanz
eingeschlossen ist, wird auch die Substanz in ihrer Gottvereinigung wirklich
wahrgenommen» (1. cit. 573). Es handelt sich also um das erfahrungsmäßige

Selbsterleben der Seele in ihrem Gnadenstand samt dem
gegenwärtigen Gott, der ihn der Seele liebend verleiht und sich ihr dabei
zugleich erschließt : ein Erleben, dessen Gegenstände Substanz sind.

Damit scheint uns die Schwierigkeit im wesentlichen befriedigend
gelöst zu sein und das Stein'sche Urleben der Seele in der Tiefe seine richtige
Deutung gefunden zu haben.

Bevor wir diese lang gewordene und doch zu kurz gebliebene
Besprechung schließen, sei nur noch auf jene Seiten hingewiesen, wo Edith
Stein mit meisterhafter Einfühlungsgabe die literarische Eigenart, wie die
Denk- und Arbeitsweise des Heiligen kennzeichnet (29-31, 194-209) und als
charakteristisch für ihre persönliche Grundeinstellung folgende Stelle aus
ihrer gedankenreichen und gedankentiefen Schrift mitgeteilt.

« Das Entscheidungsrecht über sich selbst steht der Seele zu. Es ist
das große Geheimnis der persönlichen Freiheit, daß Gott selbst davor Halt
macht. Er will die Herrschaft über die geschaffenen Geister nur als ein
freies Geschenk ihrer Liebe. Er kennt die Gedanken des Herzens, Er durch-



500 Literarische Besprechungen

schaut die tiefsten Gründe und Abgründe der Seele, in die ihr eigener Blick
nicht dringt, wenn Gott sie nicht eigens dafür erleuchtet. Aber Er will
nicht von ihr Besitz ergreifen, ohne daß sie selbst es will. Doch tut Er
alles, um die freie Hingabe ihres Willens an den Seinen als Geschenk ihrer
Liebe zu erlangen und sie dadurch zur beseligenden Vereinigung führen
zu können. Das ist das Evangelium, das Johannes vom Kreuz zu verkünden
hat, dem alle seine Schriften dienen » (145, Unterstreichung vom Rez.).

Damit stimmt nun « die hebräische Überlieferung » merkwürdig genug,
die Origenes aus dem Mund eines bekehrten Juden vernommen zu haben
berichtet (Origenes, In Jerem. 19, MG 13, 501c- 503 a). Der große
Alexandriner, bei dem die freien Entscheidungen der geistigen Geschöpfe
das ganze Weltgeschehen ins Rollen bringen und bestimmen, wird wohl
daran seine Freude gehabt haben.

« Gott ist kein Tyrann sondern ein König. Er herrscht nicht durch
Gewalt, sondern durch Überredung. Er will, daß die Ihm Unterstehenden
sich seiner Hausordnung aus freien Stücken fügen, damit das Gute, was
einer tut, nicht ein erzwungenes sondern ein freiwilliges sei Gewiß
hätte Gott in seiner Allgewalt unsere guten Werke selbst in uns
hervorbringen können, so daß wir zwangsweise Almosen gäben und zwangsweise
Mäßigkeit übten. Er hat es aber nicht gewollt. Deßhalb eben schreibt
Er uns selbst vor, nicht aus Unlust oder aus Zwang (2 Cor. 9, 7) das zu
tun, was wir tun : es soll aus freier Entscheidung geschehen. »

Schon recht Das soll uns aber an den wahrhaft abschließenden
Spruch des heiligen Augustinus erinnern :

« Multa facit Deus in homine bona,
quae non facit homo ;

Nulla vero facit homo bona,

quae non Deus praestat,
ut faciat homo. »

Und eben damit schließen auch wir ab, herzlich dankend für die
hochwertige geistige Gabe, die uns Edith Stein übers Grab geschenkt hat.

Freiburg. M.-St. Morard O. P.

Geistesgeschichte

J. F. Groner O. P. : Kardinal Cajetan, eine Gestalt aus der Reformationszeit.

— Fribourg, Société Philosophique — Louvain, Editions E. Nau-
welaerts. 1951. 80 SS.

Über die Persönlichkeit und vielseitige Tätigkeit des berühmten
Dominikanerkardinals, dessen Kommentar zur Summa des Aquinaten das
unvergänglichste Denkmal der thomistischen Schule darstellt, besitzen wir, vorab
in deutscher Sprache, noch keine Gesamtdarstellung. Vorliegende Schrift
will dieses Unrecht der historischen Forschung, zum Teil wenigstens, gut
machen. Zum Teil. Denn sie bringt nur die biographische Einleitung und
die bibliographische Grundlage zu einer umfassenderen Würdigung dieses



Literarische Besprechungen 501

großen Mannes und seines großen Werkes, die bisher noch immer
ausgeblieben ist und doch ein dringendes Bedürfnis der Geistesgescliichte wäre.
In der Philosophie, in der Theologie, im Kirchenrecht, in der Polemik für
die päpstliche Autorität, im Kampf gegen die deutsche Reformation, in
der Moral, in der Exegese, in der Reformarbeit für Kirchen- und Ordensleben

hat Thomas de Vio sowohl in seiner stillen Arbeitsklause als in der
großen Öffentlichkeit Hervorragendes geleistet und zwar mit einer
Originalität und Selbständigkeit, die unverkennbar die Züge des Genialen tragen.
Man kann daraus die ungeheure Arbeit leicht ermessen, die erfordert wäre,
um die hier ins Auge gefaßte Aufgabe zu bewältigen. Ob Verf., der einen

Anfang dazu gemacht hat, die Mühe auf sich nehmen würde, diese große
Leistung zu vollbringen, wissen wir nicht. Aber wir wünschen es sehr.
Denn in diesen knappen achtzig Seiten hat er sich als ein Forscher
ausgewiesen, der mit einer gründlichen Kenntnis der damaligen Zeit und der
einschlägigen Fachgebiete eine wahrhaft glänzende Gabe der Darstellung
verbindet.

Die zwei Hauptkapitel seiner Arbeit befassen sich mit « Cajetans
Stellung in der Zeitgeschichte» (11-33) und mit der «Persönlichkeit
Cajetans» (34-56). Ein letztes Kapitel (57-65) macht uns mit dem
«wissenschaftlichen Werk Cajetans » in gedrängter Zusammenfassung bekannt.
Darauf folgt ein wertvolles « Verzeichnis der Werke Cajetans in zeitlicher
Reihenfolge » (66-73) und eine, wohl erschöpfende, « Bibliographie zu
Cajetan » (74-78) mit Auslassung allgemeiner Werke wie Lexikon,
Kirchengeschichten u. ä.

Es lag Verf. besonders daran, die sittliche Größe Cajetans
herauszustreichen. « Diese sittliche Größe wird auch beweisen, daß selbst im
vielverschmähten Rom der Renaissance jene christlichen Kräfte vorhanden
und lebendig waren, die schon immer Menschen überragenden Formats
hervorzubringen vermochten » (Vorwort).

Wir haben seine Ausführungen in einem Zug durchgelesen und wir
zweifeln nicht, daß es auch vielen anderen ähnlich ergehen wird, so sehr

hat er es verstanden, durch seine kraftvolle, farbenreiche und
vorwärtsdrängende Art die Aufmerksamkeit mitzureißen. Besonders eindrucksvoll
ist der Abschnitt über die Begegnung Cajetans mit Luther zu Augsburg
(14-23), wo es vor allem galt, die Lichter richtig zu verteilen.

Zum Schluß möchten wir Verfassers Ausführungen über Cajetans Stil
zitieren. « Abhold allem schöngeistigen Prunk, kein Wort zu wenig, keines

zu viel, eher eines zu wenig, ohne Eleganz und Klassik, das Wesentliche
in geladener Kürze sagend : so ist Cajetans Stil ein treffliches Abbild seiner

geistigen Art Von dem brillanten Wortgefunkel seiner hyperhumanistischen

Zeitgenossen wollte Cajetan nichts wissen. Dagegen hat er schon
eine prinzipielle Abneigung, denn er hielt es für angemessen, daß, die Worte
den Dingen und nicht die Dinge den Worten dienen sollen' Das soll
jedoch nicht heißen, Cajetan sei ein literarischer Barbar gewesen und ohne
sprachmusikalisches Gehör. Bisweilen findet man geradezu hochfein
geschliffene und klingende Formulierungen. Vor allem trifft man solche in
der Summula peccatorum. Dieses Büchlein, unmittelbar hingeordnet auf



502 Literarische Besprechungen

den Rettungsdienst an der Menschenseele, ist nicht nur mit ansprechendem
Ernst geschrieben, sondern auch im Wissen um die psychologische Wirkung
der gut formulierten Wahrheit auf Verstand und Wille Wenn im ganzen
unbedingt gilt, daß sich Cajetan mit Klarheit, allerdings mit einer etwas
komplizierten, ausdrückt — das hat auch seinen Grund in der Tiefe der
Komplexe, in welche er sich einbohrt — so sieht man, etwa bei der Lektüre
des Kommentars, bisweilen gerne und sozusagen zur Erholung auf den
tempelhaft einfachen Text des hl. Thomas. Denn die allzu prägnante Kürze
Cajetans grenzt manchmal an die Sprache des Rätsels, und Melchior Cano,
der schwungvolle Latinist, schreibt nicht ganz ohne Unrecht von einer
« angeborenen Dunkelheit » cajetanischer Dikta, welche eben deswegen auch
gelehrte und intelligente Leute nicht überzeugen könnten. Freilich lassen
die Zitatoren dieser Stelle geflissentlich den zweiten Teil jenes Satzes weg,
wo Cano mit einem Seitenblick auf diese 'gelehrten und intelligenten Leute'
sagt : 'oder etwa deswegen (überzeugt Cajetan nicht), weil er wenig
aufmerksam von den meisten gelesen wird' » (63-64).

Wer sich nur immer über Werk und Bedeutung Cajetans orientieren
will, wird mit größtem Nutzen —- und mit nicht geringem Vergnügen —
zu dieser Broschüre greifen, wo er alles finden kann, was zu einem weiteren
Studium dieses einzigen Mannes anregen und anleiten mag.

Freiburg. M.-St. Morard O. P.

A. Walz O. P. : Andreas Kardinal Frühwirth (1845-1933). Ein Zeit-
und Lebensbild. —- Wien, Herder. 1950. xv-619 SS.

Die Lebensbeschreibung eines Kirchenfürsten, der, geboren unter dem
bereits so fernabliegenden Pontifikate Gregors des XVI., fast neunzigjährig
starb unter der Regierung Papst Pius des XI., führt uns notwendigerweise
ein gutes Stück neuzeitlicher Kirchengeschichte vor Augen, umsomehr wenn
der Betreffende an vielen Ereignissen seiner langen Lebenszeit persönlich
beteiligt war. Kardinal Frühwirth stand von 1891 bis 1904 dem Predigerorden

als Generalmagister vor, war dann mit mehreren apostolischen Visitationen

und von 1907 bis 1916 mit der päpstlichen Nuntiatur in München
betraut und verbrachte den restlichen Teil seines Lebens als Kurienkardinal
in Rom, wobei er von 1925 bis 1927 die Stelle eines Großpönitentiars
innehatte und in den letzten Jahren (1927-1933) Kanzler der Heiligen
Römischen Kirche war. P. Angelus Walz, ehemaliger Vorsteher des Generalarchivs

des Dominikanerordens, ist seit vielen Jahren in Rom am päpstlichen

Collegio Angelico tätig als Professor der Ordens- und Kirchengeschichte.
Als Intimus des Kardinals Frühwirth während der Zeit seines Kurien-
kardinalates, war er, wie wohl kein zweiter, dazu berufen, die
Lebensgeschichte seines hohen Freundes und Gönners in einer ausführlichen
Beschreibung darzustellen. Als gewiegter Historiker hat Professor Walz sich
eine geziemende Zeit gegeben, um den für das richtige Augenmaß erforderlichen

Abstand zu gewinnen, seine persönlichen Erinnerungen zu ordnen
und namentlich auch um die vielen Einzelforschungen durchzuführen, die
sich als unumgänglich nötig zeigten für die gewissenhafte Ausarbeitung des



Literarische Besprechungen 503

Lebensbildes eines Mannes, der auf so vielen und so verschiedenen Gebieten
seine Tätigkeit entfaltet hat.

Der Biograph des Kardinals verfolgt dessen Lebensgang erst in der
Österreichischen Heimat bis zum Eintritt in den Dominikanerorden, dann
in den verschiedenen Ämtern als Dogmatikprofessor und Subprior im neu
errichteten Studienhaus von Graz, als Prior des altberühmten Wiener
Klosters, als Provinzial der damaligen « Provincia Imperii » des Predigerordens.

Als P. Frühwirth im Jahre 1891 seit wenigen Monaten zum zweiten
Male das Provinzialamt verwaltete, hatte er seine Provinz auf dem Generalkapitel

des Ordens in Lyon zu vertreten und wurde daselbst von den
Abgeordneten des gesamten Ordens zum General gewählt. Er war damals für
viele seiner Wähler noch ein « homo novus », mit dem sie kaum Gelegenheit
gehabt hatten, nähere, persönliche Bekanntschaft zu machen. Aber die
zwölfjährige Periode seines Generalates zeigte, daß P. Frühwirth seiner
vielumfassenden Aufgabe vollauf gewachsen war. Bei seinen täglichen Sorgen
um das Wohl des Gesamtordens, zahlreichen Visitationsreisen, allmählichen
Beseitigung so vieler Unzulänglichkeiten, die, als Folgen der Ausweisungen
und Klosteraufhebungen in mehreren Ländern dem Aufschwung des klösterlichen

Lebens hemmend entgegentraten, zeigte der Ordensgeneral auch ein
sehr lebhaftes Interesse für die Wiederbelebung des Studiums. Das
altangesehene Thomaskollegium (die sogenannte « Minerva ») in Rom, die junge
Universität Freiburg in der Schweiz, die ihre theologische Fakultät den
Dominikanern anvertraut hatte, und die päpstliche Kommission zur
Herausgabe der Werke des heiligen Thomas von Aquino erfreuten sich seiner
tatkräftigen Hilfe. In ganz besonderer Weise förderte General Frühwirth
ordensgeschichtliche Studien, wie die des P. Denifle, P. Chapotin, der Baronin
v. Wedel-Jarlsberg und des P. Mortier. Seiner Anregung verdankt man
auch das Erscheinen der Analecta S. Ord. Praedicatorum (1893 ff.), der
Monumenta Ord. Fratrum Praed. historica (1896), einer aszetischen Bibliothek

von älteren Dominikanerschriftstellern und der Kölner Ausgabe der
Werke des heiligen Albert des Großen.

Noch in seinen letzten Lebensjahren erwarb sich Kardinal Frühwirth
große Verdienste durch seine erfolgreichen Bemühungen um die Kanonisierung

des heiligen Albertus und dessen Erhebung zum Kirchenlehrer.
Diesen Bemühungen, an denen auch der jetztige Biograph des Kardinals
rühmlichsten Anteil hatte, wird in der Lebensbeschreibung mit vollstem
Recht ein ausführlicher Abschnitt gewidmet.

Alles in allem dürfen wir uns freuen über das vorzügliche Gelingen
dieses Lebensbildes, das uns so interessante Einblicke gestattet in eine
Zeit, deren letzte Vertreter die jetzt lebende Generation noch persönlich
gekannt und geschätzt hat.

Freiburg. AI. A. v. d. Oudenrijn O. P.



504 Literarische Besprechungen

Naturrecht

J. Meßner : Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik

und Wirtschaftsethik. — Innsbruck-Wien, Tyrolia-Verlag. 1950.
951 SS.

Jeder Kenner von Meßners «Soziale Frage» (letzte Aufl. 1938) kann
nur mit Spannung zu diesem umfangreichen Werk greifen, da er berechtigterweise

hoffen darf, hier eine ebenso gründliche Gesamtschau des sozialen
Lebens zu erhalten, wie er sie dort bezgl. eines Teiles bekommen hat. Es
ist sicherlich nicht übertrieben, wenn wir behaupten, daß wohl kein Leser
dieses monumentalen Werkes enttäuscht sein kann. Wenngleich man
vielleicht da und dort anderer Ansicht sein mag, so muß man doch eingestehen,
daß der Verfasser mit hohem wissenschaftlichen Ethos eine überaus solide,
klar durchdachte Doktrin vorträgt, die ihrerseits in sorgsamem Abwägen
mit den Ansichten der verschiedenen Autoren der Gegenwart in Vergleich
oder Gegensatz gebracht wird. Der Leser bekommt so einen Überblick über
das gesamte Wissensgebiet der Gesellschaftslehre. Aus diesem Grunde ist
das Buch wohl das geeignetste Nachschlagewerk für dieses Fach, geeigneter
noch als etwa die Beiträge zu einem Wörterbuch der Politik, die bei Herder
fortlaufend erscheinen. Denn der Stoff wird hier nicht nur lexikographisch
in Einzeldarstellungen geboten, sondern in einen systematischen,
wohlgegliederten Aufbau eingeordnet.

Die Gliederung des Werkes ist einfach und einsichtig : im ersten Buch
werden die grundlegenden Fragen behandelt : Natur des Menschen (Moral-
philosophiej, die Natur der Gesellschaft (Sozialphilosophie), die Ordnung
der Gesellschaft (Rechtsphilosophie), das Versagen der gesellschaftlichen
Ordnung (die soziale Frage). Das zweite Buch ist der Gesellschaftsethik
gewidmet : Familie, Kleinere Gemeinschaften, Nation, Völkergemeinschaft.
Das dritte Buch behandelt die Staatsethik : Natur des Staates, Souveränität
des Staates, Funktion des Staates, Dynamik des Staates. Das vierte Buch
endlich befaßt sich mit der Wirtschaftsethik : Der Prozeß der Sozialwirtschaft,

die Organisation der Sozialwirtschaft, die Integration der
Sozialwirtschaft, die Kooperation der Sozialwirtschaften, d. h. die Weltwirtschaft.

Als Hauptziel seiner Arbeit bezeichnet der Verfasser (21) « die
Darstellung der positiven, konkreten Forderungen des Naturrechts für die
moderne Gesellschaft in einer auf diesem begründeten Sozialethik ».

Ausgehend von dieser konkreten, für eine Sozialethik, die etwas nutzen soll,
erforderlichen Zielsetzung, betrachtet es der Verf. als unumgänglich, sich
um eine saubere Anthropologie zu bemühen. Hierbei sucht der Autor vor
allem, die Erfahrungstatsachen für eine philosophische Anthropologie
herauszustellen. Er erklärt dabei sogar, daß die empirische Anthropologie,
die die Erfahrungsgegebenheiten kritisch erhebt und systematisch ordnet,
feststelle, daß der Mensch ein geistbegabtes Wesen sei, während die
metaphysische Anthropologie bis zur Geistseele und zur sozialen Struktur des

Menschen aufgrund seiner geistigen Natur durchdringe. Man möchte sich



Literarische Besprechungen 505

fragen, ob solche tiefgreifenden Ergebnisse der empirischen Anthropologie
nicht schon weitgehend unter dem Eindruck der Metaphysik stehen. Allerdings

scheint der Verf. selbst nicht zu sehr auf der strengen Abtrennung
der beiden Methoden zu bestehen.

Interessant ist nun die Darstellung des Naturgesetzes, die sich von den
üblichen dadurch unterscheidet, daß sie sich stärker, als es sonst geschieht,
mit der Herausarbeitung der Erfahrungstatsachen befaßt, die der
philosophischen Überlegung zur Orientierung dienen. Der Autor begnügt sich
daher nicht mit der allgemeinen Wesensteleologie, etwa gemäß dem Prinzip :

agere sequitur formam, sondern sucht diese Teleologie konkret in den
Trieben und Antrieben des Menschen nachzuweisen. Er betont dabei mit
Nachdruck, daß keine Veranlassung bestehe, diese Triebe des Menschen
weniger als Naturgesetz zu bezeichnen, als wir es bereits gemeiniglich beim
Tier schon tun. Das Eigentümliche beim Menschen ist allerdings, so erklärt
der Autor, die Rolle der Vernunft im Ablauf dieser Triebe und Antriebe.
So erhält durch die Vernunft das Naturgesetz im Menschen eine neue,
nämlich sittliche Note. Der Verf. kommt im Verlaufe dieser Überlegungen
zu folgender Definition des Naturrechts (36) : « Das Naturgesetz ist der in
der menschlichen Natur gelegene Antrieb zu einem Verhalten im Einklang
mit ihrer wahren Wirklichkeit ». Dabei wird mehr der Gesichtspunkt der
Natur als der des Gesetzes unterstrichen. So ausdrücklich auf S. 57 :

« Das Naturgesetz ist für den Menschen zuerst Natur und dadurch, sekundär,
Gesetz ». Diese Ausdrucksweise könnte leicht mißverstanden werden, wenn
man sich nicht klar würde, daß der Verf. unter « menschlicher Natur » eben
die in die Vernunft übernommene Triebhaftigkeit der physischen Gestalt
des Menschen verstände. Wenn wir dies konsequent durchdenken, dann
kommen wir im Grunde auf die alte Bestimmung zurück, daß das Naturgesetz

eine Angelegenheit unserer Vernunft sei und zwar unserer Vernunft,
die den naturhaften d. h. physischen Antrieb unseres Seins als Forderung
ausspricht. Man wird besonders darauf achten müssen, daß zum Naturgesetz

nicht nur die physischen Antriebe unserer Natur gehören, auch nicht
nur die vernünftige Erkenntnis dieser physischen Antriebe, sondern
zugleich auch und zwar zuerst, d. h. im wesentlichen Teil die in der Vernunft
selbst liegende naturhaft gegebene Veranlagung, diese erkannten Antriebe
fordernd zu bejahen. Nur so kommt man zum Begriff der Sünde als einem
Verfehlen gegen die eigene, nicht nur physische, sondern vernünftige Natur.

Sehr treffend erklärt der Verf. (61), daß das Sittliche für den Menschen
Natur sei. Damit wird endlich aufgeräumt mit der Auffassung, als ob die
Sittlichkeit unter die entia rationis fiele. Anderseits aber wird man nicht
sagen können, daß die Ubereinstimmung des Verhaltens des Menschen mit
den Zwecken seiner Natur Sittlichkeit bedeute (61), da die Sittlichkeit auch
Nicht-Übereinstimmung sein kann. Die Realität des Sittlichen wird
vielmehr dadurch offenbar, daß der Willensakt seiner ganzen Naturhaftigkeit
nach Übereinstimmung oder Nicht-Übereinstimmung mit der Vernunft
einschließt. Das Sittliche ist demnach in die Naturhaftigkeit des Willens
eingebettet. Man gewinnt bei dieser Gelegenheit doch den Eindruck, daß
der Verf. zu stark das Physische im Naturgesetz unterstreicht in betonter



506 Literarische Besprechungen

Nachbildung des Naturgesetzes in den Tieren. Der Verf. scheint hier nicht
zur vollen Klarheit durchgedrungen zu sein, wie folgender Passus (77)
deutlich beweist : « Das Naturgesetz ist seinem Gehalt nach mehr als

nur die Kenntnis der unmittelbar einsichtigen sittlichen Prinzipien (von
der traditionellen Naturrechtslehre Synderese genannt). Es ist auch Trieb
und Antrieb. Das sittliche Bewußtsein ist nicht nur Wissen um die
sittlichen Grundwahrheiten ; es ist auch das Wissen um die Verpflichtung,
diesen Wahrheiten zu entsprechen. Das Naturgesetz ist demnach Gesetz
in doppeltem Sinn : eine Gesamtheit allgemeiner Prinzipien sowie Trieb
und Antrieb. Demzufolge ist nach der Naturrechtsethik das Sittengesetz
wesenhaft dynamischer Natur. Es ist statisch nur insofern, als die unmittelbar

einsichtigen Wahrheiten statisch sind, d. h. soweit die allgemeinen
sittlichen Prinzipien in Frage stehen. Als Antrieb ist es eine bewegende Kraft
zur zunehmenden Verwirklichung des Guten im persönlichen und im
gesellschaftlichen Leben. » Wenn der Verf. zur Bekräftigung seiner Ansicht einen
Text des hl. Thomas aus I-II 94, 3 anführt, in welchem Thomas nicht vom
Naturgesetz, sondern von der naturalis inclinatio spricht, so bestärkt dies
noch den Eindruck, als ob der Verf. zu wenig die Unterscheidung berücksichtigt

zwischen naturalis inclinatio und naturalis lex. Das Naturgesetz
setzt die naturalis inclinatio voraus. Im Wesen ist es aber nicht die
inclinatio naturalis, sondern die naturhafte Erkenntnis dieser inclinatio.
Will man also wirklich das Naturgesetz und nicht nur die Natur definieren,
dann wird man die Natur eben doch als « sekundär » bezeichnen dürfen.

Der Teil über die gesellschaftliche Natur des Menschen mit den damit
zusammenhängenden Fragen belehrt den Leser über alle einschlägigen
modernen Fragestellungen. Man würde hier vielleicht eine bessere
Unterscheidung zwischen Sozialphilosophie und Soziologie wünschen. Leopold
v. Wiese hat auf diese Unterscheidung in seiner « Ethik » (1947) mit Recht
besonderen Wert gelegt. Er wird wohl sehr entrüstet sein, unter die
Sozialphilosophen eingereiht zu werden. Auf S. 120 ist nämlich von der
Beziehungslehre « innerhalb der Sozialphilosophie » die Rede, als deren
Hauptvertreter L. v. Wiese bezeichnet wird.

Im Traktat über die Rechtsphilosophie als Ordnungsprinzip des
gesellschaftlichen Lebens kommen entscheidende Fragen wie Ursprung, Natur,
sittliches Wesen des Rechts, Einheit der Rechtsordnung, Naturrecht und
positives Recht, Menschenrechte zur Sprache. Als erstes Ordnungsprinzip
wird sogar nicht einmal das Recht, sondern die Nächstenliebe bezeichnet
(231 ff.). Den Ursprung des Rechts «in den existentiellen Zwecken des
Menschen » zu sehen (153), scheint die Sache nicht ganz zu treffen, insofern
die Zweckordnung wohl die « sittliche », nicht aber im strengen Sinn die
rechtliche ist. Allerdings ist selbstredend dem Autor unbedingt
beizupflichten, daß das Recht wesentlich sittliche Bewandtnis hat. Anderseits
sind aber die Gesichtspunkte nicht zu verwischen. Das Recht ist in der
Eigenständigkeit der Zwecke begründet. Die Zwecke geben nur die inhaltliche

Fülle, den Umfang der Eigenständigkeit an. Es wäre daher wohl
besser zu sagen, das Recht sei in der Eigenständigkeit der existentiellen
Zwecke des Menschen begründet. Die Zwecke selbst sind nicht Recht,



Literarische Besprechungen 507

sondern Pflicht begründend. Wenigstens gilt dies für das Recht als solches,
für den Rechtsbegriff, wie Del Vecchio sich ausdrücken würde. Im Recht
selbst ist natürlich, wie gesagt, das Sittliche integriert, was der Verf. meisterhaft

darstellt (161 ff.). Wenn der Verf. sodann den Pluralismus in der
Rechtsordnung verteidigt, dann nimmt er ein Grundanliegen der
Naturrechtslehre auf. Anderseits wird man nicht übersehen dürfen, daß auch
die Naturrechtslehre im Grunde einen Monismus, allerdings einen Monismus
besonderer Art verteidigt. Denn die Naturrechtslehre sieht in der
Rechtskollision nicht eigentlich eine Kollision von wirklichen Rechten, sondern
eine Kollision von einem Recht mit einem Scheinrecht. Der Positivismus
hat in der praktischen Ordnung bis heute sozusagen allein sich eingehend
mit der Verwirklichung einer konsequenten Durchgliederung der
Rechtsordnung befaßt, während die Naturrechtslehre in der abstrakten Betrachtung

des Rechtsbegriffes stehen geblieben ist (vgl. hierzu meinen Artikel
in «Die Neue Ordnung», Köln, 5. Jhg., 1951, 313-329). Bei aller
Anerkennung der Autonomie der kleineren Gemeinschaften wird man doch
eben in der Praxis irgendeine Fundierung im öffentlichen Recht suchen
müssen, wie ja der Verfasser es selbst nahezulegen scheint. Der Staat
bleibt so das letzte praktisch eingreifende Rechtsbezugssystem, wenngleich
er nicht die Quelle des Rechts ist, sondern, wenigstens bezüglich der in
der Natur vorgegebenen Rechte, nur rechtsbekräftigend wirkt.

Überraschend kommt dem Leser die Tatsache, daß nach der gründlichen

Herausarbeitung des Rechts als Ordnungsprinzip auf einmal die
Nächstenliebe als das « Grundprinzip » der gesellschaftlichen Ordnung
bezeichnet wird (221). Wir möchten dies gerade nicht empfehlen, sondern
das Recht als das erste Ordnungsprinzip bestehen lassen, weil die Gesellschaft

wesentlich ein Rechtsverband und eben kein Liebesverband ist. Man
erinnere sich, daß Thomas die Gemeinwohlgerechtigkeit in der natürlichen
Ordnung als das höchste Motiv im gesellschaftlichen Leben bezeichnet.
Für die Naturrechtslehre hat das Recht nicht den Klang eines klirrenden
Zwangsinstrumentes. Die natürliche Gemeinsamkeit, d. h. die naturgegebene
Übereinkunft durch die menschliche Wesenheit, welche der Verf. als Motiv
der natürlichen Nächstenliebe bezeichnen möchte, scheint uns zunächst
gerade die Eigenart eines bestimmten Rechtsverhältnisses auszumachen,
nämlich die Begrenzung der Individualrechte zu Gunsten des Rechtes der
Gesamtheit, die ihren eigenen Rechtsanspruch auf die Mitarbeit eines jeden
an der allgemeinen Kulturaufgabe stellen kann und muß. Erst in der Folge
tritt dann das Motiv der Liebe in Tätigkeit, dann nämlich, wenn ein Teil
des Gesellschaftsganzen seinen Beitrag aus Unvermögen oder sittlicher
Schwäche nicht leistet, so daß wir unserseits aus Liebe die Lücke über
die rechtliche Gebühr hinaus ausfüllen. Wir gelangen so zu dem Begriff
einer natürlichen sozialen Liebe.

Wie aber steht hierzu der Begriff der Caritas socialis, von welcher
Pius XI. in der Enzyklika « Quadragesimo Anno» spricht? Der Verf.
beschäftigt sich eingehend mit diesem Begriff (232 ff.). Man wäre ihm
dankbar, wenn er hier eine theologische Abklärung geben würde.
Glücklicherweise ist bei ihm nichts derart Monströses zu lesen, wie im dritten



508 Literarische Besprechungeil

Heft der Beiträge zu einem Wörterbuch der Politik (Freiburg i. Br. 1949,
Spalte 36), wo die soziale Liebe zu einer übernatürlichen sittlichen
Tugend gestempelt wird, die sogar bis zum Rang einer theologischen Tugend
« emporsteigen » kann Unser Verf. bewahrt sich vor einer solchen
theologischen Erfindung. Die Caritas socialis, sofern sie eine übernatürliche
Liebe ist, besagt nichts anderes als einen Ausschnitt aus dem umfassenden
Tätigkeitsbereich der theologischen Tugend der Caritas. Unser Verfasser
scheint sie aber leider mit einem allgemein aufgefaßten Gemeinsinn in eins

zu setzen, der im Grunde nichts anderes ist als eine recht verstandene
Gemeinwohlgerechtigkeit. So lesen wir z. B. auf S. 234 : « Die wichtigsten
Verpflichtungen der sozialen Liebe in der Gesellschaft von heute sind die
Achtung der Gruppen, Klassen und Nationen für einander als gleichwertige
Glieder der staatlichen bzw. der Völkergemeinschaft und das ernstliche
Streben nach dem Wohl derselben. »

Besonderer Erwähnung verdient innerhalb der Rechtsphilosophie des

vorliegenden Werkes der Abschnitt über « die heutige Wiederannäherung
an das Naturrecht» (236 ff.). Der Verf. bewährt sich hier, wie auch sonst
im ganzen Werk, als tüchtigen Kenner der modernen Literatur. Allerdings
glaube ich, daß die modernen Naturrechtslehrer, d. h. die Autoren, die er
als solche bezeichnet, zu einem guten Teil viel zu optimistisch ausgelegt
werden. Durchweg befürworten zwar moderne Autoren einen Rückgriff auf
vorstaatliche Rechtsquellen, nicht aber auf ein vorstaatliches Recht (vgl.
hierzu meinen andern Artikel in « Die Neue Ordnung », Köln, 5. Jhg., 1951,
201-219). Verdroß steht unter den Autoren Deutschlands, gehört aber nach
Österreich, wie dem Autor als Wiener Professor ja sicher bekannt ist. Ebenfalls

ist E. Brunner, obwohl ausdrücklich mit dem Vermerk « Schweiz »

versehen, nicht am richtigen Platz. Das sind jedoch nur kleine Schönheitsfehler.
Mit dem Teil über die soziale Frage befindet sich unser Verf. auf jenem

Gebiet, auf dem ihm wohl sogleich keiner nachkommt.
In der « Gesellschaftsethik » sieht man nur ungern die Traktate über

die politische Partei und über die Völkergemeinschaft. Man möchte diesen
wohl lieber in der Staatsethilc begegnen.

In der « Staatsethik » werden Traktate geboten, die man in den sogen,
klassischen Handbüchern schmerzlich vermißt (z. B. Bevölkerungspolitik).

Die « Wirtschaftsethik » wird man als den glanzvollsten Teil des an
ausgebreitetem und tiefem Wissen so reichen Werkes bezeichnen müssen. Hier
wird restlos ernst gemacht mit dem Hauptziel, das dem Werk zugrundeliegt

: Ausrichtung des Naturrechts auf die konkreten Forderungen. Man
findet in der Literatur aller Sprachen keinen so klar und logisch
durchgearbeiteten und mit Kenntnis der modernen Fragestellungen so

ausgestatteten Traktat, wie ihn Meßner hier vorlegt.
Man kann den Verfasser zu dieser monumentalen Leistung des ganzen

Werkes nur beglückwünschen. Die geringfügigen Ausstellungen, die ich
gemacht habe, sollen in keiner Weise den wirklichen, unbestreitbaren Wert
des umfangreichen Bandes herabsetzen. Das Werk ist in der Tat das
bedeutendste Standardwerk auf dem Gebiete der Gesellschaftslehre.

Freiburg. A. F. Utz O. P.


	Literarische Besprechungen

