Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Die Wesensfunktion der Kirche [Fortsetzung]
Autor: Stolz, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762712

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wesensfunktion der Kirche

Kritische Studie zu Emil Brunners Lehre
von der Verkiindigung des Wortes Gottes

Von Wilhelm STOLZ

(Fortsetzung)

2. Das Predigtwort der Kirche

Die Kirche ist nach den Reformatoren auf dem Worte Gottes
aufgebaut — « verbum basis est » — und lebt von ihm. Die Verkiindi-
gung dieses Wortes ist ihre wichtigste Aufgabe, ihre eigentliche Lebens-
funktion (als Heilsanstalt). Als Hauptsatz einer evangelischen Kirchen-
lehre ist daher festzuhalten : « Kirche ist nirgends als da, wo dieses
Wort verkiindet und geglaubt wird, sie ist iiberall da, wo es geschieht. » !
Als primdire Lebensiuferung der Kirche gehort die Verkiindigung zu den
bevorzugten notae ecclesiae. — Verkiindigung ist hier zunichst in
jenem allgemeinsten Sinn des Wortes zu verstehen, der jeglichen « Dienst
am Wort » — sei er nun Offentlich oder privat, ein Reden oder ein
Tun — umfaBt und als solcher geeignet ist, direkt oder indirekt Glauben

1. GO 512 ; vgl. EK 46 : « Kirche ist dort, wo Jesus Christus durch sein Wort
und durch den Heiligen Geist gegenwiirtig ist, sie ist iiberall dort, und sie ist nir-
gends als dort.» S. 21 zitiert er Luther : « Wo du nun solches Wort hérst und
siehst predigen, glauben und bekennen und darnach tun, da habe keinen Zweifel,
daB gewiBlich sein muB eine rechte Ekklesia sancta catholica, ein christlich heilig
Volk, wenn ihrer gleich wenige sind. » WA 50, 620 f. — Diese Anschaunung indessen
wird heute selbst von protestantischer Seite abgelehnt, vgl. W. HILDEBRANDT,
Das Gemeindeprinzip der christlichen Kirche, Ziirich 1951, 64 : « Als Natur der
Ekklesia hat sich dagegen wnicht ergeben : daBl die Ekklesia bedeute erstens eine
Zusammenscharung von zwei oder drei Gliubigen ... » und 136 {. : « Das Gemeinde-
prinzip schlieBt somit aus ... jene Auffassung, als ob die Gemeinde schon dort
in Erscheinung trete, ,wo zwei oder drei versammelt sind in meinem Namen’
(Matth. 18, 20), also in einer beliebigen Zusammenkunft von Christen.» -



458 Die Wesensfunktion der Kirche

zu erwecken und zu erhalten. Der Grund der Verkiindigung liegt im
gottlichen Auftrag, das Evangelium allen Geschopfen zu predigen (vgl.
Mk. 16, 15). Dieser Auftrag und damit auch die Vollmacht obliegt
nicht nur der Kirche als ganzer, sondern verpflichtet auch die ein-
zelnen Glieder kraft des allgemeinen Priestertums. « Denn das kann
niemand leugnen, daB ein jeglicher Christ Gottes Wort hat und von
Gott gelehrt und gesalbt ist zum Priester ... Ist’s aber also, daB sie
Gottes Wort haben, so sind sie auch schuldig, dasselbe zu bekennen,
zu lehren und auszubreiten », wie Luther lehrt!.

Verkiindigung im engeren Sinne bedeutet die Weitergabe und Ver-
breitung der Offenbarung in der Form der Anrede. Und da die Offen-
barung nichts anderes ist als das Kommen Gottes zu den Menschen,
stellt die Verkiindigung « selbst ein Moment dieses Zu-uns-Kommen
Gottes » dar ; ja Emil Brunner nennt sie sogar « eine Gestalt der Offen-
barung » 2. Als solche hat sie unmittelbar teil am Zweck der Offenbarung
selbst : an der Aufrichtung der Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft,
die sich im Glauben der Menschen verwirklicht. Aus diesem Zweck
ergibt sich das Wesen der Verkiindigung : Sie ist das direkte und aus-
gezeichnete Mittel, um Glauben zu schaffen, um die Menschen zur
Begegnung mit dem géttlichen Du zu fithren, denn : « fides ex auditu »
(Rom. 11, 17). Indem sie aber — als Ursache, nicht als Grund (GO
510) — den Glauben hervorbringt, begriindet sie zugleich Kirche, denn :
« Nicht die Schaffung einzelner Glaubender, sondern die Schaffung eines
glaubenden Volkes ist von Anfang an der Wille Gottes. » (Zw. d. Vkg. 51.)

Es gehort zum sozialen und geschichtlichen Charakter der Offen-
barung, daB sie durch Menschen vermittelt wird. « So wie Jesus Christus
Mensch geworden, also in die geschichtliche Existenzweise eingegangen
ist, so muBl auch das Wort von ihm in geschichtlicher Weise, das heilt
durch Menschen, zu uns kommen. Das geschieht durch menschliches
Zeugnis von Jesus Christus aller Art, durch Predigt, durch Unterricht,
durch einfaches Zeugnis von Mensch zu Mensch» (WGM 97). Diese
aber miissen selbst erfiillt und durchdrungen sein von dem, was sie
andern verkiindigen ; «ich glaube, darum rede ich ! » Leben kann nur
an Leben, Feuer nur an Feuer, Glaube nur an Glaube entziindet werden.

1 WA 11, 412, zit. EK 35; vgl. GO 511.

2. Zw. d. Vkg. 45 u. 41; vgl. 44: « Darin, daB sie auf geschehener Offen-
barung begriindet, auf die geschehen werdende Endoffenbarung ausgerichtet und
eben darin selbst Offenbarung ist — ubi et quando visum est deo —, liegt ihre
dreifache Funktion.» Vgl. OV 135; DI 22.



Die Wesensfunktion der Kirche 459

« Verkiindigung ist ein personhaftes Geschehen, sie geht ‘aus Glauben
in Glauben’ » (WB 147). Verkiindigen heiBt darum weniger lehren als
vielmehr bekennen, Zeugnis ablegen, fiir Christus werben. Emil Brunner
legt auf diesen parinetischen Charakter der Verkiindigung besonderes
Gewicht und warnt davor — im Einklang mit seiner Offenbarungs-
lehre —, « durch eine fatale, griechisch-intellektualistische — man kann
auch sagen katholische (!) — Tradition belastet, Verkiindigung als Dar-
legung einer Lehre» aufzufassen (Zw. d. Vkg. 46). Sie muB selbst
etwas von der Dynamik des Wortes Gottes in sich tragen, wenn sie
ihr Ziel : «die Menschen in die Bewegung Gottes hineinzunehmen »
(ib.), erreichen soll. Wenn das hinweisende Verkiindigungswort des
Predigers in der Er-Form : « Jesus Christus is¢ der Sohn Gottes, unser
Herr und Heiland », im Zuhérer das Glaubenswort in der Du-Form
auslost : « Jesus Christus Du bist mein Gott, mein Herr und Heiland ! »,
dann ist der Zweck der Verkiindigung erreicht : die personale Korre-
spondenz zwischen Gott und Mensch ist hergestellt, der Heilskontakt
geschlossen. — Der Verkiindigung kommt hier angesichts der reinen
Aktualitit des Glaubens, eine um so groflere Bedeutung zu, als sie
dieses Geschehen im Menschen immer wieder neu auszulsen hat.

Weil es in echter Predigt nicht so sehr darum geht, daB der Mensch
« vor eine Wahrheit gestellt wird, wie vor eine Bilderwand, sondern
daB er in eine Bewegung versetzt wird, die die ganze Person voll-
zieht » (ib.), kommt es auch nicht in erster Linie auf die Lehrrichtigkeit
des Predigtinhaltes an; denn ebenso gut wie Gott sich durch irriges
Bibelwort dem Menschen offenbaren kann, so kann er es auch durch
fehlbares Verkiindigungswort tun. «Die reine Lehre, das ‘lauter ver-
kiindete Evangelium’ ist noch nicht das Wort Gottes. Gott kann auch
durch weniger reine Lehre reden und durch die reinste Lehre nicht
reden. »? Entscheidend fiir die Wirksamkeit und Zeugniskraft des Ver-
kiindigungswortes ist vor allem die Vollmacht des Predigers, und das
heiBt fiir Brunner : das Ausgeriistetsein mit dem Heiligen Geist. « Keine
kirchliche Ordination kann diese Vollmacht verleihen ; sie muBl vom
ordinierten Prediger von Fall zu Fall erbeten und errungen sein »
(OV 141).

1 GO 514; vgl. WB 88 : « Ja, wir miissen noch weiter gehen und sagen :
Gott kann, wenn er will, einem Menschen sogar durch falsche Lehre sein Wort
sagen ...» OV 149 heiBt es allerdings etwas niichterner : « Nur wenn man richtig
von Gott lehrt, wird das Herz wirklich auf ihn gerichtet; die unrichtige Lehre
weist in der falschen Richtung, wo man gerade nicht ihn und wo er nicht uns trifft, »



460 Die Wesensfunktion der Kirche

Dadurch aber, dafl die Geistessalbung als das kerygmatisch Pri-
maére erklirt wird, soll die Lehrrichtigkeit der Verkiindigung nicht als
belanglos hingestellt werden. Auch hier gibt es objektiv eine grifere
oder geringere Beziehungsnihe des Predigtwortes zum Gotteswort ; je reiner
und sachgemiBer an sich der Lehrgehalt der Verkiindigung ist, desto
grofer ist diese Beziehungsnihe, desto stirker die Hinweiskraft des
Zeugniswortes und desto wirksamer — ceteris paribus — ist die Ver-
kiindigung selbst (vgl. WB 87 ff.). — Hieher gehért auch die pida-
gogisch-rhetorische und vor allem pastorelle Anpassung des Predigers an
den Menschen und seine Gedanken- und Gefithlswelt, die ehrliche
Bemiithung um sein vollmenschliches Ja zu Christus (Anknipfungs-
punkt !). « Verkiindigung ist nicht ein anonymes Hinausrufen einer
Wabhrheit in die Welt — und nun hére sie wer will ; sondern Evange-
lium verkiinden heiBt von Gott her den Menschen ‘entdecken’ und fiir
Gott ‘verhaften’» (OV 410). Darin kénnen wir Brunner nur bei-
pflichten !

So belangvoll und unabdingbar indessen der menschliche Einsatz
bei der Verkiindigung der biblischen Botschaft ist, so bleibt doch das
Wort Gottes als solches fiir den Menschen « unverfiigbar ». Daher die
wichtige Einschrinkung Emil Brunners: « Dem Wort der Helvetica :
praedicatio Verbi divini est Verbum divinum, ist sofort das der Augu-
stana hinzuzufiigen : ubi et quando visum est Deo. » ! Diese dialektische
Axiomatik hidngt mit seiner Lehre von der indirekten Identitit von
Gotteswort und Menschenwort zusammen, die ihrerseits das Surrogat
einer soliden dogmatischen Analogielehre darstellt. Beides geht auf den
personalistischen Offenbarungsbegriff als seine Wurzel zuriick. Weil
biblische Offenbarung nach Emil Brunner nicht géttliche Wahrheits-
mitteilung, sondern Personbegegnung und somit ein zweiseitiges Ge-
schehen ist, kann es auch keine Verkiindigung des Wortes Gottes geben,
die an und fiir sich, rein objektiv das Wort Gottes vermitteln wiirde.
Das Verkiindigungswort erhilt die Qualifikation « Wort Gottes » erst
in dem Augenblick, wo der Zuhorer durch dasselbe vom géttlichen Du
selbst innerlich angesprochen wird und er darauf gliubig antwortet.
Hier gilt der Satz: « Ist kein Glaube da, so ist auch die Offenbarung
(bzw. ihre Verkiindigung *) nicht vollzogen ... » (D I 23). Das aber

1 Vom Werk des Heiligen Geistes (zit. WHG) 51 ; vgl. GO 514 : « Wir konnen
darum wohl — im Glauben — feststellen, wo es « reine Lehre » und entsprechend
reines Bekenntnis gibt; aber wir kénnen auch im Glauben niemals feststellen,
wo Gott wirklich sein Wort redet. »



Die Wesensfunktion der Kirche 461

ist eine ungebiihrliche Verkoppelung (Korrelativierung) von Offenbarung
und Glauben, insofern die Realitit der Offenbarung (aktiv genommen)
von der tatsidchlichen Glaubensantwort abhingig gemacht wird. Es ist
aber nicht einzusehen — und vor allem aus der Bibel nicht zu beweisen !
—, daB es nicht eine wahre und eigentliche Verkiindigung des Wortes
Gottes geben konne, ohne daB seitens der Menschen eine positive
Glaubensantwort erfolgte ! War denn etwa das Predigtwort Jesu des-
halb nicht Wort Gottes, weil die Juden ihm nicht glaubten ? Oder
wurde es umgekehrt erst dadurch Wort Gottes, daB3 es von einigen
gliubig aufgenommen wurde ? War es nicht vielmehr schon vor und
unabhingig vom faktischen Glauben (oder Nichtglauben) der Zuhorer
wirkliches Wort Gottes, wahre Mitteilung go6ttlicher Lehren und
Geheimnisse ? :

Emil Brunner kann dies freilich nicht zugeben, ohne indirekt seinen
Offenbarungsbegriff zu verleugnen ; denn dieser 1iBt ja eine eigentliche
objektive und mittelbare Offenbarung, bzw. Offenbarungsverkiindigung
nicht oder doch nur unter der (lediglich fiir das Zustandekommen des
Glaubens wirklich giiltigen) Bedingung zu : «ubi et quando visum est
Deo ». Diese unbiblische Auffassung vermindert nicht nur die unbe-
dingte Wiirde und Autoritit der (wahren) Evangeliumsverkiindigung,
sondern unterstellt den kirchlichen « Dienst am Wort » einer Art Occa-
stonalismus, von dem in der Bibel keine Spur zu finden ist. Durch die
vorliegende Lehre mochte Brunner der Gefahr begegnen, daB iiber das
« Wort Gottes » von Menschen « verfiigt » werde (vgl. GO 514 usw.) ;
doch wozu anders hat denn Gott der Kirche seine Offenbarung geschenkt,
als daB sie als Braut Christi zum Heil der Menschen dariiber « ver-
fiige », das heiB3t, dieselbe immer und iiberall vollmichtig verkiinde ?
Liegt denn nicht gerade darin auch die wunderbare Kondeszendenz
Gottes in seinem Offenbarungswirken, daB3 er sein Wort schwachen
Menschen seiner Kirche anvertraut — wirklich anvertraut ! — und diese
zur vollgiiltigen Ausrichtung desselben ermichtigt, gema dem Aus-
spruch Christi : « Wer euch hért, der hért mich » ? (Lk. 10, 16). Ob es
ihm dann gefalle, durch dieses sein Wort in jedem Fall Glauben zu
wecken, das ist freilich sein Geheimnis, und hier — aber erst hier —
pflichten auch wir dem «ubi et quando visum est Deo » bei.



462 Die Wesensfunktion der Kirche

3. Das Lehrwort der Kirche

Neben dem Verkiindigungswort der Kirche hat auch das Lehr-
wort, als eine andere « Gestalt der Offenbarung » (vgl. D I 58 ; OV 150),
seine notwendige, wenn auch sekunddre Stelle. Wihrend das erstere
vorziiglich auf die Erzeugung des Glaubens und seine praktische Beta-
tigung hinzielt und darum mehr in den Funktionsbereich der einzelnen
Kultgemeinde gehort, dient das letztere unmittelbar der Reinerhaltung
und Verteidigung des Glaubens und geht als solches mehr die Gesami-
kirche an. Alles Lehren der Kirche aber ist letztlich um der Verkiindi-
gung willen da (vgl. Mi 542). Weil jede Verkiindigung des Wortes
Gottes einen gewissen Lehrgehalt aufweist, der mit der biblischen Lehre
iibereinstimmen mufB, hat die Kirche ein vitales Interesse daran, diese
Lehre in ihren wesentlichen Zusammenhingen klar und deutlich heraus-
zustellen, ihren Sinn offenbarungstreu zu erkliren und gegen allfillige
MiBverstindnisse oder Entstellungen zu schiitzen. Diese Funktion be-
sorgt die Theologie, vorab die Dogmatik, deren wichtigster Dienst fiir
die Kirche in der Bildung und steten Uberpriifung von Bekenntnis und
Dogma besteht.

a) Die Funktion der Theologie

« Die Kirche, die christliche Gemeinde ist von ihren ersten Tagen
an als lehrende aufgetreten ; sie hat in der Lehre eines ihrer wesens-
notwendigen Merkmale » (D I 4). Wohl ist alles, was die Kirche zu
lehren hat, nach reformatorischer Auffassung wesentlich in der Bibel
enthalten, aber nicht als ein schlechthin und eindeutig Gegebenes ; denn
eine unbedingte Einheit der Lehre ist darin nicht zu finden, sondern
«nur eine Konvergenz der Lehrweisen auf eine gemeinsame Mitte »
(OV 154). Es ist daher die Aufgabe der Theologie, zumal der Dogmatik
als « Zentrum der Theologie »?, aus der Mannigfaltigkeit der « von ein-
ander abweichenden apostolischen Lehren» (D I 14) die Lehrsubstanz
des Evangeliums, die eine gottliche Wahrheit, herauszuschilen, sie in

1 K. BarTH, Offenbarung, Kirche, Theologie (Theologische Existenz heute,
H. 4), Miinchen 1934, 42. — EwmIL BrRUNNER hat hauptsichlich iiber die dog-
matische Theologie geschrieben, am ausfiihrlichsten in den Prolegomena zu seiner
Dogmatik, DI 3-118 : Grund und Aufgabe der Dogmatik. Wir behandeln im
Folgenden, unserer Problemstellung entsprechend, vor allem die Funktion der
dogmatischen Theologie.



Die Wesensfunktion der Kirche 463

ithrer urspriinglichen Reinheit und Ganzheit systematisch und lebens-
nahe darzustellen und ihre Verkiindigung durch die Kirche immer
wieder auf die Ubereinstimmung mit der biblischen Norm zu priifen.

Die Geschichte und das Leben der Kirche weisen uns nach Emil
Brunner auf drei verschiedene Aufgaben der lehrenden Kirche hin, die
als solche die Wurzeln der Theologie bilden : die polemische, didaktische
und biblisch-exegetische Aufgabe. Die erste ist mit der Tatsache
gegeben, daB die Kirche in dieser Welt in einer bestindigen Kampf-
situation lebt, weshalb die « Polemik die Urform der Theologie » ist 1.
Die evangelische Botschaft ist in der Tat von aullen und innen her
bedroht. Von aufien durch die Gegner des Christentums, die den christ-
lichen Glauben und seine Grundlagen iiberhaupt ablehnen und be-
kimpfen. Von innen durch die siindige Eigenwilligkeit der Menschen,
die die biblische Lehre nach ihrem Gutdiinken auslegen, ihren wahren
Sinn entstellen und ihren Inhalt verfilschen. So hat die Kirche durch
das Wichteramt der Theologie den ihr anvertrauten géttlichen Wahr-
heitsschatz in doppelter Hinsicht zu verfeidigen : in seinem Dasein und
Sosein.. Und weil die Gegner es lieben, den Glauben der Kirche mit den
Mitteln des begrifflichen und systematischen Denkens anzugreifen, so
hat sich die Theologie derselben Waffen zur Abwehr zu bedienen. Als
eigentliche Apologettk oder, wie Emil Brunner lieber sagt, « Eristik », hat
sich die Theologie mit den Einwinden und Argumenten der zweifelnden
oder ungldubigen Welt auseinanderzusetzen und ihre geheimen Motive
aufzudecken. Nicht um « Verteidigung des Christentums vor dem Forum
der Vernunft » geht es in der rechten Eristik, sondern « um den Angriff
der Kirche auf die gegnerische Position des Unglaubens, des Aber-
glaubens, der wahnhaften Ideologien » (D I 107). Dabei ist der Nach-
weis zu erbringen, dal die Griinde der Gegner, die den christlichen
Glauben als vernunftwidrig, kulturfeindlich oder wissenschaftlich unhalt-
bar erweisen wollen, bloB Scheingriinde sind, die auf philosophischen
oder wissenschaftlichen Irrtiimern beruhen, oder aus Unkenntnis der
wirklichen biblischen Lehre stammen 2. Neben der Eristik fordert Brun-

! Die andere Aufgabe der Theologie, ZdZ 7 (1929) 258. — Vgl. zum Folgen-
den auch die gediegene Kritik und Wiirdigung von A. HorrFMaANN O. P., Zur
theologischen Erkenntnislehre Emil Brunners, in : Divus Thomas 25 (1947) 97-118.

2 Vgl. DI 107-109 ; Theologie und Kirche, in : ZdZ 8 (1930) 397-420 ; GO 48,
569 ; Mi 323 ; OV VIII, 14, 15 : « Der Unglaube ist der ,natiirliche’ Seelenzustand
des Menschen, wie er nun einmal ist. Mit der Wahrheit der Offenbarung gegen
die Siinde des Unglaubens zu kimpfen, ist die Aufgabe der lehrenden Kirche. »



464 Die Wesensfunktion der Kirche

ner, als deren positives Gegenstiick, auch eine sog. «missionarische
Theologie ». Er geht dabei von der praktischen Feststellung aus, daB
der nichtchristliche Hérer, an den der Missionar sich wendet, aus einer
ganz besonderen geistigen Situation herauskommt und durch ein be-
stimmtes, mit dem Evangelium rivalisierendes Lebens- und Selbstver-
stindnis gepragt ist, das bei der missionarischen Verkiindigung beriick-
sichtigt sein will. Missionarische Theologie ist « Seelsorge in der Form
der Reflexion »; sie nimmt das «cor inquietum » des christusfernen
Menschen ernst (vgl. 2. Kor. 10, 4 f.) und «rdumt die Hindernisse aus
dem Weg, die zwischen dem Evangelium und dem Hérer liegen —, die
Hindernisse nimlich, die der gedanklichen Reflexion zuginglich sind » 1,
— Von besonderer Wichtigkeit ist schlieBlich der Kampf der Theologie
gegen den Irrtum, der sich innerhalb der Kirche selbst erhebt. Den
Verfilschungen, Abschwichungen, Surrogaten der Heilsbotschaft mul
die wahre biblische Lehre in ihrer urspriinglichen Kraft und Reinheit
entgegengestellt und alles Irrige und Gegensitzliche unerbittlich aus-
geschieden werden. So ruft die Irrlehre, die Lehrverfilschung, not-
wendig der dogmatischen Begriffsklirung, Beweisfithrung und Syste-
matik. Als klassisches Beispiel theologisch-polemischer Arbeit zitiert
Emil Brunner Zwinglis Commentarius de vera et falsa religione (WB
11; D I 13).

Die Funktion der christlichen Theologie erschopft sich aber nicht
darin, den Glauben nach auBen und innen zu verteidigen ; ist es doch
eine ureigenste Aufgabe der lehrenden Kirche, die Gliubigen auch
positiv zu unterrichten und sie mit dem Inhalt der biblischen Botschaft
vertraut zu machen. Fiir diesen didaktischen Zweck sollen die Haupt-
tatsachen und -wahrheiten, die dem Glauben der Kirche zugrunde liegen,
aus dem groBen Reichtum von Gedanken und Begebenheiten, welche
die Bibel fiillen, herausgehoben, erklirt und in einem verstindlichen Zu-
sammenhang dargestellt werden. Dariiber hinaus muB dem gliaubigen
Verstand Sinn und Bedeutung der wichtigsten biblischen Begriffe er-
schlossen werden, damit er wei, was er z. B. unter Siinde, Gesetz,
Erlosung, Gnade, Kirche usw. zu verstehen habe und er imstande sei,
die zentralen Lehraussagen der Schrift offenbarungsgemal zu erfassen.

Eine positive apologetische Begriindung des christlichen Glaubens aus den motiva
credibilitatis lehnt Brunner indessen entschieden ab.

1D I 110; ib.: « Missionarische Theologie hat die Form des Gespriachs
eines Glaubenden mit dem Nichtglaubenden. Sie geht ein auf seine Fragen ; sie
anerkennt auch das, was er wirklich weil und erkennt» usw. ; vgl. 109-111.



Die Wesensfunktion der Kirche 465

Es kann ja keinen rechten Glauben geben ohne ein gewisses, richtiges
Verstandnis der Lehre ; « auch der schlichteste christliche Glaube ent-
hilt ein Lehrelement » 1. Es ist deshalb fiir die Kirche unerlaBlich, dem
glaubigen Volk den elementaren Lehrgehalt der Bibel zu explizieren
und «in einer Art von kurzem Kompendium oder Katechismus mit-
zuteilen » (WB 11).

Jenen Christen aber, die am Denken der Zeit Anteil haben und
sich eine umfassendere Kenntnis der Heilslehre aneignen und tiefer in
die Glaubenswahrheiten eindringen méchten, hat die Kirche eine aus-
fiithrlichere und reflektiertere Darlegung ihrer Lehre zu bieten ; dies um-
somehr, als ja die christliche Botschaft nicht nur das Herz, sondern
auch das Denken des Menschen « gefangennehmen » und durchdringen
will. So weitet sich der Taufunterricht fiir den Gebildeten aus zur
Dogmatik (vgl. D I 12). Wohl ist es nicht Sache der Theologie, die
Mysterien des Glaubens zu erkliren, aber ihre Aufgabe ist es allerdings,
« zum Verstindnis zu bringen und in moglichst klare Worte zu fassen,
was mit diesen Mysterien gemeint sei ... Das Wort Mysterium darf
uns nicht zum asylum ignorantiae, zum Schlupfwinkel irrationalistischer
Willkiirlichkeiten und mystischer Uberschwenglichkeiten werden, denn
das Evangelium gibt uns eine helle, klare Botschaft vom Kreuz. » 2
Es ist gerade fiir den modernen Gebildeten wichtig, zu wissen, daB sein
Denken an den Toren der Offenbarung nicht haltzumachen braucht,
daB es vielmehr fiir seinen geistigen und religiésen Fortschritt von Nutzen
ist, sich mit den Problemen, die der Glaube dem forschenden Geist
aufgibt, ernsthaft auseinanderzusetzen ; nur muB er sich dabei klar sein,
daB sich hier seine Vernunft nicht als normierende, sondern als genormte
betitigen muB, wenn anders er der Gefahr offenbarungsfremder, logi-
zistischer Spekulation entgehen will. — Als kirchengeschichtlich weg-
weisende Typen didaktischer Theologie erwihnt Emil Brunner die Insti-

1 DI 12; vgl. OV 408 ff., 148 ff., 149 ; WB 83 ff. — Dem kritischen Leser
wird es nicht entgehen, wie Emil Brunner, der sonst das Personhafte im Glauben
nicht genug hervorheben kann, nun auf einmal, wo es um die Begriindung der
Theologie und ihrer Funktion geht, auch das verstandesmifige und lehrhafte
Element im Glauben ergiebig zur Geltung kommen liBt!

2 Mi 393 ; vgl. Die Absolutheit Jesu 14 ; OV 410 : « Wir werden das Geheim-
nis in Ehrfurcht Geheimnis bleiben lassen ; aber das enthebt uns nicht der Be-
miithung, so viel davon zu verstehen zu versuchen, als wir eben kénnen ... » —
Es ist fiir Brunners konsequente Hinwendung zum totalen Glaubenspersonalismus
bezeichnend, daBl er in seinen neueren Schriften bedeutend sparlicher von
« Glaubensmysterien » spricht — offenbar um den Glauben an seine Lehre von
der absoluten Personhaftigkeit des Glaubensgegenstandes nicht zu erschiittern . .. !

Divus Thomas 30



466 Die Wesensfunktion der Kirche

tutio christianae religionis von Calvin und Augustins Enchiridion (WB
11: D I 43,

Als dritte Aufgabe obliegt der Theologie die biblisch-exegetische
Arbeit. « Die Gemeinde braucht Hilfe im Umgang mit der Heiligen
Schrift, und zwar nicht nur Hilfe in der Auslegung der einzelnen Schrift-
stellen oder -stiicke, sondern in der Erfassung der Zusammenhinge, in
der Beziehung der einzelnen Begriffe auf das Ganze der Offenbarung »
(WB 10). Der geistig aufgeschlossene Christ hat das Bediirfnis, tiefer
in die Heilige Schrift einzudringen, den Reichtum ihrer Begriffe und
deren Sinnfiille méglichst auszuschépfen. Darum geniigt es ihm nicht,
die Bedeutung besonders offenbarungstrichtiger Worte an einer gerade
vorliegenden Bibelstelle zu kennen, sondern er will wissen, was dieselben,
oder sinngleiche Worte, an anderen Stellen und bei anderen biblischen
Autoren bedeuten, und so in vergleichender Hermeneutik sich das Ver-
stindnis des gesamten biblischen Offenbarungszeugnisses erschlieBen.
Desgleichen verlangt der ordnende Geist nach einer Gesamtschau der
verschiedenen biblischen Lehren ; er interessiert sich fiir ihre verborgenen
Zusammenhinge und ihre jeweilige Heilsbedeutung. So erhebt sich ein
immer neues Fragen von Seiten des Gldubigen, auf das die Theologie
Antwort geben soll. Auf diese Weise entstanden seinerzeit, als « Bib-
lisches Worterbuch fiir den Bibelleser », die « Loci theologici» eines
Melanchthons, aus denen dann die lutherische Dogmatik herausge-
wachsen ist (vgl. D I 13, 82; WB 10).

Die erwihnte dreifache Aufgabe erfiillt die Theologie auf dem Wege
der Reflexion, durch Begriffsbildung und -bestimmung und durch syste-
matische Darstellung der biblischen Lehrinhalte und ihrer Zusammen-
hinge. Nun ist aber auch der Glaube selbst « ein Denken, nimlich das
durch die Offenbarung, durch Gottes Wort bestimmte Denken » ; auch
er « vollzieht sich in Begritfen und in Verbindung von Begriffen », « auch
der Glaube hat seine Klarheit und seine Zusammenhinge» (D I 85).
Worin also unterscheiden sich Glaube und Theologie, worin hebt sich
das Denken des Glaubens ab von jenem Denken, das der Theologie
eigen ist ? Die Beantwortung dieser Frage wird uns noch tiefer ein-
fiihren in das Brunnersche Verstindnis der Theologie und ihrer spezi-
fischen Funktion.

Zunichst haben wir uns Emil Brunners wichtige Unlerscheidung der
beiden Wahrheitsdimensionen zu vergegenwirtigen : die Dimension der
Du-Wahrheit oder Person-Wahrheit (Begegnen) und die Dimension der
Es-Wahrheit oder Lehr- (Sach-)Wahrheit (Denken). Wir wissen, daB



Die Wesensfunktion der Kirche 467

die Offenbarungswahrheit als Begegnungswahrheit in die erste Dimen-
sion gehort ; ihr entspricht unmittelbar die Urform des apostolischen
Zeugnisses, « das Bekenntnis des Glaubens in der Gestalt der Du-Antwort
auf das anredende Du-Wort Gottes» (D I 45). Das Apostelzeugnis, von
dem wir genetisch ausgehen, kann zweifacher Art sein : Berichterstattung
und Lehrzeugnis. Schon im Bericht des Apostels, der primdren Form
seines Zeugnisses, findet ein gewisser « Frontwechsel von Gott weg zur
Welt hin» (l. c.) statt und damit ein gewisses Heraustreten aus der
Du-ich-Dimension des Glaubens ; aus dem « Du» wird das « Er», aus
der unmittelbaren Anrede in der zweiten Person die Rede « iiber » Ihn
in der dritten Person. Das gilt in noch stirkerem Male vom aposto-
lischen Lehrzeugnis, das sich im Gegensatz zur schlichten, referierenden
Erzihlung bereits im Raum der Reflexion bewegt und im Medium des
Gedankens das ausspricht und deutlich macht, was im Bericht bloB « hin-
weisend » angedeutet war. Gott wird da vollends der « Besprochene »,
der « Gegenstand der Belehrung » ; je mehr aber die Lehrhaftigkeit der
Rede iiber Gott zunimmt, desto mehr verliert das Glaubenszeugnis an
personhafter Unmittelbarkeit. Nun gehort es freilich nach Emil Brunner
zur wesentlichen Eigenart der biblischen, namentlich der neutestament-
lichen « Lehre », daB in ihr das MaB der reflektierten Lehrhaftigkeit ein
minimales ist. «Die Lehre geht immer wieder iiber in die Anbetung,
in den Dank, in den Lobpreis, in die Unmittelbarkeit der personlichen
Ergriffenheit » (D I 46). Die Reflexion wird abgelést von Akten der
Devotion. Zu dieser « Brechung », die in der apostolischen Lehre vor
sich geht, gesellt sich noch eine zweite hinzu. Auch dort, wo der
Apostel eigentlich «lehrt », ist es nicht eine unpersénliche, theoretische
Unterweisung, in der das « Du» ginzlich verschwunden wire ; es ist
nicht verschwunden, sondern hat nur gewechselt ; war es vorher an
Gott gerichtet, so gilt es nun — im Namen und Auftrag Gottes — dem
Menschen. Er ist es, der jetzt als Du angesprochen wird, und eben
dieses Du nimmt der apostolischen Lehre den unverbindlich-neutralen
Charakter der Theorie und macht sie zur Glauben und Gehorsam for-
dernden Rede, «zur Rede, die den anderen in die Glaubenshaltung
einschlieBen will » (D I 46) : « Wir bitten euch an Christi Statt, lasset
euch verséhnen mit Gott» (2. Kor. 5, 20). So ist also, um dieses Du
willen, die apostolische Unterweisung nicht eigentlich reflektierte Lehre,
sondern antwortheischendes Zeugnis.

Im Unierricht der Kirche (Brunner erinnert in diesem Zusammen-
hang an den urchristlichen Taufunterricht) setzt schon eine entschie-



468 Die Wesensfunktion der Kirche

denere Wendung von der zweiten zur dritten Person ein. Die keryg-
matische Unterweisung (der Bibel) weicht der katechetischen Lehrform,
in der das didaktische Moment vorherrscht, und die sich weniger an
das Herz als an den Verstand wendet. Ihr erstes und unmittelbares
Ziel ist nicht, den Glauben der Lernenden zu erwecken — das will
die Katechese mehr mittelbar —, sondern die Glaubenslehre zu er-
klaren, damit sie begrifflich und sachlich verstanden werde. Die Du-
Beziehung wird aber hier nicht véllig verdringt, denn « noch bleibt die
lehrende Unterbrechung der Glaubenshaltung, der Existenz in der Dimen-
sion des Du, eng begrenzt auf die Erklirung des Elementar-Notwen-
digen» (D I 47). Das dndert sich nun (nicht grundsitzlich zwar, aber
praktisch) im Bereich der eigentlichen Theologie ; wir denken wieder vor-
nehmlich an die Dogmatik, wo bei einem tieferen und intellektuell an-
spruchsvolleren Fragen auch ein eindringenderes und reflektierteres
Antworten statthat. Hier ist der Ubergang von der Du-Dimension zur
Sach-Dimension sozusagen vollendet. Die Glaubensbegegnung ist vom
gliubigen Denken abgelost worden ; dies jedoch nicht im Sinn eines
Gegeneinander (oppositio), sondern im Sinn eines Nacheinander (suc-
cessio). « Man ist jetzt denkend mit der Sache beschaftigt, nicht fithlend
und nicht wollend ; der Akt personaler Entscheidung, als welcher ja
immer Glaube sich vollzieht, liegt gleichsam hinter einem, gilt als voll-
zogen» (D I 86). Damit ist die Verbindung mit dem Glauben keines-
wegs abgebrochen — sollte es wenigstens normalerweise nicht sein | —,
denn wahrhaft theologisches Denken ist nicht nur Denken idiber den
Glauben, sondern ebensosehr Denken aus dem Glauben, das heit, die
theologische Reflexion geschieht unter stindiger « Beziehung auf die im
Glauben erfaBte ‘Sache’ selbst: eine Beziehung, die sich ihrerseits
wieder nur im Glauben vollziehen kann » (D I 88f.).

Was aber den theologisch-dogmatischen Akt als solchen spezifiziert,
das ist die prizisive Konzentration auf das Denkelement im Glauben.
Vom Totalakt des Glaubens wird also nur der Denkakt beibehalten und
entfaltet ; alle personalen Elemente, die nicht zur gegenstindlichen Er-
fassung der « Sache » dienen, werden dabei ausgeschaltet. Damit ist ein
erster Unterschied zwischen Glauben und Theologie vom Subjekt her
gegeben, das sich aus dem Raum der persénlichen Begegnung in den
Raum der unpersonlichen Reflexion begibt. Der andere Unterschied
ergibt sich, ganz entsprechend, vom Objekt her. Das Gegeniiber des
Glaubens ist das konkrete géttliche Du ; der Gegenstand der Theologie
aber ist der in der Schrift bezeugte Offenbarungsgott bzw. die biblische



Die Wesensfunktion der Kirche 469

Aussage iiber ihn. Aufgabe der (dogmatischen) Theologie ist es nun,
diese Aussage rational zu analysieren und zu explizieren. Wihrend der
Glaube betend bekennt : « Du, Gott, bist mein Herr ! », greift die Dog-
matik aus diesem Bekenntnisganzen das eine Glied, z. B. den Begriff
« Herr » heraus und fragt, was dieser inhaltlich besagt. «Der logische
Gehalt des Satzes, vielmehr der logische Gehalt eines Elementes in
diesem Satz wird isoliert und zum Gegenstand des Nachdenkens
gemacht. » 1

Es geht also um die Klirung und Verstindlichmachung der Begriffe
sowie um die Aufhellung ihrer Zusammenhdnge und damit um die
Weiterentwicklung des Denkelements tm Glauben. Das geschieht und kann
nicht anders geschehen als in den natiirlichen Begriffen und Denk-
formen der Vernunft und mit den Beweisverfahren der Logik ; daraus
erhellt, « wie ungeheuer groB der Anteil des rein rationalen Elementes,
der logischen Denkkraft, an der theologischen Reflexion oder Dogmatik
ist» (D I 88). Was den Dogmatiker vom gewdhnlichen Glaubigen
unterscheidet, ist darum nicht der gréBere Glaube, sondern die tiefere
intellektuelle Durchdringung des logischen Elementes im Glauben.

Die Rationalitit des Verfahrens fithrt die Dogmatik in das Grenz-
gebiet der Wissenschaft. Mit ihr hat sie das Bestreben nach Prizision
und Klarheit der Begriffe, nach logischem Zusammenhang der Gedanken,
nach Systematik gemeinsam. Je mehr sich das Glaubensdenken aus der
Dimension des Du in die Dimension des Es, der Sache, begibt, je reflek-
tierter und abstrakter die Begriffe werden, je systematischer der Auf-
bau der Lehre, desto mehr entfernt sich die theologische Arbeit von der
Unmittelbarkeit des Glaubens und néhert sich dem Bereich der Wissen-
schaft, ihren Methoden und Kriterien. Emil Brunner meint, es sei
lediglich eine Frage der Terminologie, ob man die Dogmatik um dieser
Eigentiimlichkeit willen Wissenschaft nennen wolle oder nicht . Jeden-

1 DI 87; vgl ib.: « In der theologischen Reflexion wird das Denkelement
des Glaubens isoliert weiterentwickelt. »

Z L. c. 73; vgl. Philosophie und Offenbarung, Tiibingen 1925, 28. — Der
Philosophie gleicht die Dogmatik durch ihre Bezogenheit auf das Unbedingte,
Letzte, durch ihr Streben nach der Wahrheit, die hinter allem Tatsachlich-Vorfind-
baren steht; sie unterscheidet sich aber von aller Philosophie dadurch, daB sie
diese Wahrheit nicht durch eigenes Denkbemiihen zu suchen, sondern als eine
durch Offenbarung und Glauben positiv gegebene rational zu durchleuchten hat.
Und wahrend es die Philosophie mit dem zeitlos-ewigen, abstrakt-ideenhaften
Logos zu tun hat, befaBt sich die Theologie mit dem in der Geschichte geoffenbarten,
fleischgewordenen Wort Gottes, das der Sohn des Vaters ist. Vgl. DI 72 f. ; WHG
11 ; Die andere Aufgabe der Theologie, 1. c. 269 : « Theologie ... unterscheidet



470 Die Wesensfunktion der Kirche

falls eignet der Theologie eine Wissenschafilichkeit sui gemeris, da ihr
Gegenstand keine innerweltliche, rationale Gegebenheit ist, sondern das
in der Glaubensbegegnung erfaffite absolute Subjekt, auf das sie sich
im Verlaufe ihrer Reflexion immer wieder glaubend zuriickbeziehen
muB. Ihre Denkrichtung verlduft, bildlich gesprochen, nicht geradlinig,
sondern kreisférmig : « Theologisches Denken ist eine rationale Denk-
bewegung, deren rationale Konsequenz stindig, in jedem Punkt, durch
den Glauben abgebogen, gehemmt oder gestért wird » (D I 89). Infolge-
dessen sind fiir Brunner systematische Einheit und logische Konsequenz
im unbedingten Sinne ein Zeichen falscher theologischer Arbeitsrichtung,
da sie fiir sich allein, ohne die stete Brechung durch die direkte Be-
ziehung auf die Offenbarung zur rational-spekulativen Theologie fiithren !.
Darum kann rechte Theologie, rechte Dogmatik nur entstehen, wo
Glaube und Rationalitit richtig ineinandergreifen. Und darum auch
gehort es zu den wesentlichsten Merkmalen und wichtigsten Kriterien
echter Theologie, als der «wissenschaftlichen Form des christlichen
Glaubens » (Rph. 4), « daB3 die Begriindung der christlichen Lehren oder
Lehrsidtze in der Offenbarung deutlich gemacht wird, und daB die
spezifische Autoritit, die alle christliche Lehre fiir sich beansprucht, aus
dieser Quelle allein hergeleitet wird » (D I 91).

Mit der Erorterung der Eigenart und Funktion der Theologie stellen
sich aber auch Bedenken gegen diese « logische Funktion der lehrenden
Kirche» (D I 96, 91) ein; ja Brunner scheut sich nicht, von einer
« wirklichen Fragwiirdigkeit der christlichen Lehrwissenschaft» (D I 7)
zu sprechen. Eine solche Ausdrucksweise kann allerdings nicht allzu-
sehr iiberraschen im Munde eines Theologen, der es seit Jahrzehnten
als seine besondere Aufgabe betrachtet, gegen die « Intellektualisierung
des Glaubens » zu kimpfen. — Ein erstes Bedenken richtet sich nach
Brunner gegen den mit der dogmatischen Denkarkeit notwendig ver-
bundenen « Verlust der Unmittelbarkeit oder Naivitit des Glaubens »
(ib.). Das gldubige Verstindnis des schlichten Evangeliums, das in der

sich darin von der Philosophie, daB sie, auch wo sie die Sprache der theoretischen
Vernunft spricht, dabei immer vom Wissen um das Existenzielle begleitet
ist ... » usw.

1Vgl. DI 89; 84: «... die geschlossene Einheit des Gedankens, ist in der
Dogmatik das untriigliche Zeichen eines Irrwegs. Die Offenbarung liBt sich in
kein System fassen, auch nicht in ein dialektisches.» — Wir fragen: Liegt in
Brunners rigoros-systematischer Anwendung des « dialektischen Personalismus » in
seiner Theologie nicht auch ein gewisses System ? Vgl. dazu. D II Vorwort !



Die Wesensfunktion der Kirche 471

lebendigen Anschaulichkeit seiner Berichterstattung und in der Kraft
und Deutlichkeit seines wesentlichen Lehrzeugnisses auch dem ungebil-
deten Menschen zugénglich ist, scheint nichts zu gewinnen von einer
Glaubenswissenschaft mit ihrem komplizierten Reflexions- und Begriffs-
apparat und dem ganzen Aufwand an subtilen Distinktionen und ab-
strakten Definitionen. Eine solche « Vivisektion des lebendigen Glau-
bens » (ib.) muB der Ergriffenheit und Spontaneitit der Glaubens-
begegnung eher abtriglich als férderlich sein. AuBerdem {iibten die von
der Glaubenswissenschaft veranlaBten Theologenstreitigkeiten und er-
regten dogmatischen Kampfe erfahrungsgemdB3 auf das Glaubensleben
der Kirche nicht immer einen giinstigen EinfluB} aus.

Eine zweite Warnung vor der (besonders dogmatischen) Theologie
wird von seiten der aktiven Tatchristen erhoben, die es dem Evangelium
angemessener finden, der leiblichen und seelischen Not gefihrdeter Mit-
menschen tatkriftig abzuhelfen, als die Zeit mit lebensfremden Speku-
lationen iiber die Glaubensgeheimnisse zu vertrodeln ; ja das Herein-
ziehen der Glaubenswahrheit in die Wirklichkeitsferne der ideenhaften
Reflexion kénne dem der werktitigen Liebe, nicht der abstrakten Lehre
zugewandten Glauben nichts niitzen, sondern nur schaden. — Der dritte
Einwand stiitzt sich auf die Befiirchtung, die Dogmatik (von « Dogma » !)
bringe zwangslaufig die Aufrichtung einer unpersénlichen Lehrautoritit
mit sich, die sich zwischen die Gliubigen und Christus einschiebe ; sie
begriinde eine kirchliche Heteronomie, welche zur Freiheit der Kinder
Gottes im Widerspruch stehe. — SchlieBlich gibt es solche, die zwar
die Notwendigkeit einer gewissen Besinnung auf das Evangelium zu-
geben, aber die tatsichliche Richtung dieses Denkens beanstanden. Sie
wollen, der heutigen Glaubenskrise und Entfremdung der Masse gegen-
iber der Kirche entsprechend, die eigentlich dogmatische Theologie
durch die « eristische » und « missionarische » ersetzen, also die Theologie
unmittelbar dem praktischen Leben und seinen aktuellen Erfordernissen
dienstbar machen.

Die Antwort Emil Brunners auf diese Bedenken, die von ihm
nicht nur methodisch, sondern sachlich gemeint sind, haben wir bereits
vorweggenommen durch die Darstellung der dreifachen Aufgabe der
Theologie. « Die Umwandlung des anbetenden Bekenntnisses in Lehre-
tiber-Gott muf geschehen — nicht an sich, nicht aus Nétigungen des
Glaubens selbst, aber — um der Glaubenden willen, angesichts der Lehr-
verfilschungen oder Irrlehren, angesichts der aus unserem eigenen
Denken notwendig entstehenden Fragen und angesichts der Schwierig-



472 Die Wesensfunktion der Kirche

keiten, die die urspriingliche, biblische Lehre dem Verstehen bereitet »
(D I 48; vgl. 75).

Diese Antwort Brunners, die an sich auch von der katholischen
Theologie gebilligt wird, vermag indessen, angesichts der dadurch un-
widerlegten Behauptung, da die wissenschaftlichen Bemiithungen der
(dogmatischen) Theologie nun einmal « auf Kosten der personalen Glau-
benshaltung und Glaubenswahrheit gehen » (D I 75), die Daseinsberech-
tigung der Theologie nicht restlos zu erweisen. Jedenfalls erweckt
Brunners Gesamtbewertung der Theologie den Eindruck, dalB es sich
bei diesem Unternehmen eher um ein notwendiges Ubel als um ein
wirkliches, der Sache des Glaubens dienliches Gut handle. Ist denn
tatsichlich beim legitimen Vollzug dogmatischen Denkens die « Verinde-
rung », die « mit dem Glaubensbekenntnis vor sich geht, ... so groB,
und die Gefahr, sich ganz vom Ursprung und vom Ziel zu entfernen,
so akut», daB man von einer « wirklichen Fragwiirdigkeit der christ-
lichen Lehrwissenschaft » reden kann ? 1 Wir sind demgegeniiber der
Meinung, daB sich diese Fragwiirdigkeit in Wirklichkeit viel eher auf
Brunners Anschauung von der Theologie als auf diese selbst beziehe !
Diese Fragwiirdigkeit betrifft vor allem seine Unierscheidung von Glauben
und Theologie. Wenn ndamlich diese beiden wirklich, wie er behauptet,
durch einen dimensionalen Graben voneinander getrennt sind 2, und also
jede dieser beiden GroBen sich in ihrem eigenen Bereiche betitigen kann,
so ist nicht einzusehen, wieso die eine die andere gefihrden koénne !
Der Unterschied zwischen beiden ist ja «nicht einer der Sache, des
Inhalts, sondern einer der Existenzform, der Existenzdimension » (D I
48) ; infolgedessen sollte doch, mochte man glauben, das theologische
Erkennen den Glauben in sich ebensowenig beeintrichtigen als die
Reflexion iiber irgendeinen anderen, profanwissenschaftlichen Gegen-
stand, es sei denn in dem selbstverstindlichen Sinne, daB der Mensch,
der sich der Reflexion hingibt, nicht zugleich (in sensu composito) den
Glaubensakt setzen kann. Wenn daher Brunner sagt : « Man ist in dem
Moment, wo man Theologie treibt, nicht in der Existenzform des betend

1 DI 47; S. 75 spricht er von einer « Transformation, die unweigerlich mit
der Glaubenserkenntnis vor sich geht» (namlich in der theologischen Reflexion).
Vgl. OV 151 f., 384.

2 Vgl. OV 416 : « Der Graben, der die Welt und das Gottesreich, die Vernunft
und die Offenbarung Jesu Christi voneinander trennt, ist nicht der zwischen
Theologie und anderer Lehre, sondern der zwischen Gottes Wort und Theologie ... »
vgl. 415.



Die Wesensfunktion der Kirche 473

gehorchenden Jiingers, sondern man ist ... Forscher, Denker » (D I 48),
so gilt das ebensogut von jeder anderen wissenschaftlichen Betitigung.
Aber um diese Gegensitzlichkeit der Existenzform kann es hier im
Ernste doch nicht gehen, sonst miite ja jedes wissenschaftliche Denken
— das profanwissenschaftliche noch mehr als das theologische, da dieses
ja mit dem Glauben immerhin den Gegenstand gemeinsam hat — « als
ein Verlust fir den Glauben gebucht werden» (D I 75).

Der dimensionale Unterschied zwischen Glauben und Theologie ver-
mag mithin das in Frage stehende Problem nicht zu erkliren — es sei
denn, daB derselbe in gewisser Hinsicht ein bloB relativer, gradueller,
und also die Grenze zwischen beiden eine flieBende wire, in welchem
Fall sich dann tatsichlich das eine auf Kosten des anderen ausdehnen
konnte. Dall dem wirklich so ist, erhellt aus Brunners eigenen Worten,
wenn er z. B. schreibt, daB « eine scharfe Grenzziehung zwischen Glau-
benserkenntnis und theologischer Erkenntnis nicht mdglich », weil eben
die Unterscheidung zwischen beiden nur «eine relative » sei (D I 49).
Das Uberraschende ist hier fiir uns vielleicht weniger die Feststellung,
daB der «dimensionale Graben », den Brunner sonst nicht tief genug
ziehen kann, nun auf einmal von ihm sachte iiberbriickt und verharm-
lost wird, als vielmehr die Tatsache, daB damit der Vorwurf, den er
falschlicherweise der katholischen Kirche wmacht, sie habe die Grenze
zwischen Glaubenserkenntnis und theologischer Erkenntnis verwischt,
so daB nun fiir sie der Ubergang vom Glauben zum Denken «kein
Ubergang in eine andere Dimension, sondern lediglich eine Erweiterung
des Denkraumes bedeutet»?!, awuf thn selbst zuriickfilll. Denn nach
Brunner schlieBt ja auch der schlichte Glaube notwendig ein Lehr- oder
Denkelement in sich — «auch Gottes Wort enthilt irgendwie Lehre,
und auch der Glaube, der Gebetsantwort ist, enthilt ein Wissen » 2 —,
auf Grund dessen er aber, wie wir logischerweise annehmen miissen,
bereits in den Rawm des Denkens hineinreicht — mag er auch inbezug
auf das (fiir Brunner primire) affektive Element im Raum der Begegnung
bleiben. (Hier wird nun auch vollends klar, da Brunners Unter-
scheidung zwischen Glauben und Denken nur eine inaddquate ist, und
daB es darum nicht angeht, dieselben so kategorisch gegeneinander
auszuspielen, wie er es zu tun beliebt ) Wenn nun die Dogmatik das

1 OV 384 ; vgl. 17 : « Viel schirfer als der Scholastik steht uns der Wesens-
gegensatz von gliubiger Offenbarungserkenntnis und Vernunfterkenntnis vor
Augen ...» — Vgl. dazu L. VoLkeN, Der Glaube bei Emil Brunner 91-93, 196 ff.

2 WB 68; vgl. DI 12, 80, 851f.; OV 148 ff. usw.



474 Die Wesensfunktion der Kirche

« Denkelement des Glaubens isoliert weiter entwickelt» (D I 87), so
kann fiir ihn von hier aus gesehen grundsitzlich gar kein dimensionaler
Ubergang mehr stattfinden ; es ist im Grunde nur ein tieferes Ein-
dringen in den Denkraum bzw. eine quantitative Ausweitung des Denk-
elementes, und so ist es tatsichlich, wie Brunner selbst uns gesteht,
nur «das gréfiere Maf von Denkarbeit, das die Theologie, die Dogmatik
vom schlichten Glaubensdenken unterscheidet»'. Dasselbe wird durch
Brunners wichtigen Proportionalsatz bestitigt : « Je mehr in der christ-

lichen Lehre die Reflexion ... zunimmt, desto mehr ndhert sie sich
der Wissenschaft und desto mehr entfernt sie sich von der urspriing-
lichen Glaubenserkenntnis ... » (D I 75). Dieses « mehr » (oder weniger)

kann aber sachlich nach dem oben Gesagten nur einen quantitativen,
nicht qualitativen Unterschied begrinden — also einen Unterschied, der
hier, wo es um qualitative GroBen geht, nicht entscheidend sein kann.
Es bleibt somit dabei, daf8 nach Brunners Voraussetzungen der Unter-
schied zwischen Glaubensdenken und theologischem Denken grumdsdtzlich
etn relativer ist, und eben in dieser mangelhaften Unterscheidung, die
letztlich auf seinen falschen, einseitig personalistischen Glaubensbe-
griff zuriickgeht, sehen wir die Wurzel fiir die von ihm behauptete
Antinomie zwischen Glanben und Theologie bzw. fiir seine Furcht vor
dem extremen « Theologismus », der — man erschrecke nicht : extrema
se tangunt ! — ebenfalls auf der Nichtunterscheidung von Glaubens-
erkenntnis und theologischer Erkenntnis beruhen soll! (D I 49).
Wenn wir uns anderseits vergegenwirtigen, welch untergeordnete
Rolle Emil Brunner dem Denkelement im Glauben beimiBt, so wird der
fragliche Zusammenhang mit seinen theologischen Hintergriinden voll-
ends aufgehellt : Je mehr nimlich das (bloB sekundire) Denkelement
im Glauben durch die Theologie gepflegt und entwickelt wird, desto
groBer wird fiir Brunner die Gefahr, daf8 dieses Element sowohl theo-
retisch als auch praktisch von der sekundiren an die primire Stelle
riicke, und daB so aus dem affektiven der intellektuelle, aus dem « Herz-
glauben » der « Kopfglauben » werde ! Darum ist fiir Brunner begreif-
licherweise « nur soviel Theologie vom guten, als sie nicht der Haltung

1 DI 87 (von mir gesperrt) ; vgl. 85f. — P. Wysgr O. P., Theologie als
Wissenschaft. Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre, Salzburg-Leipzig
1938, 173 : « ... Die wissenschaftliche Reflexion der theologischen Begriffsanalyse
und Begriffsbestimmung fithrt zu nichts anderem als zu einer tieferen, volleren
und priziseren Einsicht jenes Verstindnisses der Glaubenslehre, das in einem
gewissen Mindestmalle schon im schlichten Wissen des einfachen Gliaubigen not-
wendigerweise vorhanden sein muB. »



Die Wesensfunktion der Kirche 475

des Glaubensgehorsams selbst Abbruch tut » (ib. ; vgl. 98 f. ; WB 133).
Eine solche Einstellung offenbart aber nicht nur die Unzulinglichkeit
seines Theologiebegriffes, sondern auch die noch grofiere Problematik des
thm zugrundeliegenden Glaubensbegriffes.

Scheint das in der Tat nicht eine fragwiirdige Wissenschaft zu sein
(Brunner wagt es darum auch nicht, die Dogmatik schlechthin eine
Wissenschaft zu nennen, vgl. D I 72 ff.), die sich auf Schritt und Tritt
hiiten muB, die Reflexion iiber ihren Gegenstand ja nicht zu weit zu
treiben — «dem lebendigen Glauben ist eine solche spekulative Aus-
weitung der Lehre verdachtig ... » (OV 152, vgl. 412) — also ja nicht
zu sehr das zu werden, was sie ist und sein sollte : Glaubenswissen-
schaft! ! Brunner miiBte eigentlich sagen: Je wissenschaftlicher die
Theologie, desto untheologischer, weil glaubensfremder und -gefihrlicher
ist sie. Und doch wiire es das naturgemiBe Ziel einer jeden Wissenschalft,
durch methodisches Vorgehen ihren eigentiimlichen Gegenstand immer
tiefer, klarer und allseitiger zu erfassen und die durch Erfahrung oder
SchluBfolgerung gewonnenen Erkenntnisse in einen mdglichst geschlos-
senen Begriindungszusammenhang zu bringen. Aber gerade diesen
strengen immanenten Begriindungszusammenhang, die klare Konse-
quenz wissenschaftlicher Forschung, das System méchte Emil Brunner
in der Theologie — aus Furcht vor dem « Theologismus », die ihm aber
nur als willkommene Tarnung fiir seinen heimlichen Agnostizismus
dient ! — vermeiden. Frither vertrat er allerdings die Auffassung :
« Was wir nicht in seinem Notwendigkeitszusammenhang (!) mit der
christlichen Zentralaussage — dem Kyrios Christos (der fiir Brunner
wie fiir die protestantische Theologie {iberhaupt das eigentliche Subjekt
der Theologie darstellt, wiahrend es fiir die katholische Theologie der
dreieinige Gott ist) — aufweisen koénnen, das haben wir auf keinen
Fall theologisch verstanden ... Die Notwendigkeit dieses Zusammen-
hanges ist das Kriterium der theologischen Erkenntnis» (WHG 11 ;
vgl. Rph. 4). Heute aber steht fiir ihn « jedes theologische Lehrsystem
in einem unaufhebbaren Widerspruch zu seinem Gegenstand » (OV 197) ;
darum gibt es auch «kein abgeschlossenes theologisches Lehrsystem »
(OV 154). Er meint, der Glaube miisse in der Theologie die Tendenz
der Logik, von jedem gegebenen Punkt aus geradlinig weiterzugehen,
stindig durch den Zug zum Zentrum abbiegen (D I 89).

Diese Anschauung wird allerdings etwas verstindlicher, wenn wir
uns vergegenwartigen, daB nach Brunner die Lehre der Bibel — der
Ausgangspunkt jeder theologischen Reflexion — nur in einer indirekten



476 Die Wesensfunktion der Kirche

Identitdtsbeziehung zur gemeinten Sache steht 1. Da ist es begreiflich,
daB sich die Dogmatik nicht durch allzugroBe Denkbewegung aus dem
Bereich der Beziehungsnihe des biblischen Zeugnisses zum Worte Gottes
entfernen darf, sondern in einer zirkularen Bewegung um ihren gegen-
stindlichen Mittelpunkt kreisen mul3, wenn anders ihre Aussagen diesen
Mittelpunkt nicht verfehlen sollen ! Infolgedessen kennt und anerkennt
Emil Brunner als legitimes theologisches Arbeiten nur die wissenschaft-
liche Analyse biblischer Begriffe und die Bildung dogmatischer Hilfs-
begriffe (vgl. D I 81 {.), nebst einem gewissen Aufweis der Zusammen-
hinge der biblischen Lehren, der aber nicht bis zu einem streng wissen-
schaftlichen Begriindungszusammenhang vordringt. Folgerichtig gibt es
fiir ihn auch keinen eigentlichen theologischen Diskurs, der durch die
rationale Entfaltung der Virtualitit der Glaubenssitze zu begrifflich
neuen Erkenntnissen fithrt. Das dogmatische Denken erhebt sich somit
bei ihm (trotzdem er einmal sagt, die Dogmatik sei « notwendigerweise
deduktiv» [D I 110]) prinzipiell bloB bis zur ersten wissenschaftlichen
Stufe, zur Stufe der Begriffsklirung und -prizisierung, womit das Fort-
schreiten von der konfusen, unklaren, zur begrifflich klaren und deut-
lichen Erkenntnis gegeben ist. Dieser erste Schritt dogmatischer Re-
flexion (den Brunner iibrigens, in weitgehender Ubereinstimmung mit
der katholischen Auffassung, teils meisterhaft expliziert !) dient wohl
auch einem tieferen, explizierteren Verstindnis der Offenbarungswahr-
heit, bleibt aber, da kein spezifisch neuer Wesensaspekt aufgezeigt wird,
wesentlich innerhalb des unmittelbaren, formellen Sinnes einer Offen-
barungsaussage und bedeutet mithin noch keinen eigentlichen Denkfort-
schritt. Ein solcher ist erst mit der eigentlichen theologischen SchluB-
folgerung moglich, in welcher ein « procedere de uno in aliud secundum
rationem », bzw. «ex uno cognito in aliud cognitum » stattfindet 2, in-
sofern man von der im Glauben gegebenen Wesenserkenntnis eines

1 Vgl. z. B. OV 154: « Wir sahen ja schon, dal in der Bibel selbst eine
unbedingte Einheit der Lehre nicht zu finden ist, sondern nur eine Convergenz
der Lehrweisen auf eine gemeinsame Mitte. Die ‘richtige’ Lehre wird also
wortlich als die ‘recht-gerichtete’, richtig abgezielte Lehre zu verstehen sein,
niemals im Sinn einer Deckung von gemeinter Sache und Begriff, sondern immer
nur im Sinne des bestimmten, eindeutigen Hinweises.» Vgl. 128; D I 30 ff. ;
WB 82 ff. usw.

2 In Boeth. de Trin. q. 6 a. 1 ad 3 quaestionen, co. und S. Th. I q. 58 a. 3.
Vgl. In Boeth. ... q. 2 a. 2 ¢ : « Sicut Deus ex hoc ipso quod cognoscit se, cognoscit
alia modo suo, id est simplici intuitu non discurrendo : ita nos ex his quae fide
capimus primae veritati inhaerendo, venimus in cognitionem aliorum secundum
modum nostrum, scil. discurrendo de principiis ad conclusiones. »



Die Wesensfunktion der Kirche 477

Offenbarungsgegenstandes durch mittelbare Analyse zur Erkenntnis des
ihm eigentiimlichen Sachverhaltes (Wesenseigenschaften) gelangt. (Auf
diese Weise kann z. B. aus der menschlichen Natur Christi auf seinen
menschlichen freien Willen geschlossen werden.) Diese Art der logischen
Entfaltung einer Grundwahrheit stellt die eigentliche Form des wissen-
schaftlichen Erkenmens dar, weil es ein Erkennen aus dem Grunde, so-
wohl dem Real —, als auch dem Ideal- oder Erkenntnisgrunde ist.
« In diesem Sinne ist der theologische Beweis (conclusio theologica) als
metaphysisches Kausalerkennen derselben transzendenten Wirklichkeit,
die uns im Glauben offenbar wird, ein neuer intellectus fidei, der den
Glaubensinhalt nicht nur klarer und deutlicher zu erfassen sucht,
sondern auch begrifflich weiter bildet, entsprechend der in unserer
Glaubenserkenntnis liegenden Virtualitit. Das ist die letzte Entwick-
lungsmoglichkeit, die letzte Form von Erkenntnisfortschritt, den die
gliubige Vernunft innerhalb der Erkenntnis der géttlichen Geheimnisse
zu machen imstande ist.»!

Diese rationale Weiterentwicklung der Glaubenswahrheit baut
wesentlich auf der Eigenart unserer Glaubenserkenninis, die sich der
Wesensstruktur unseres natiirlich-verniinftigen Denkens anpalt, auf und
setzt voraus, daB3 dem vom Glaubenslicht gelduterten und durchlichteten
natiirlichen Begriffsmaterial, das fiir die Offenbarungsaussage verwendet
wurde, eine wahre logische Intentionskraft auf den transzendenten
Offenbarungsinhalt hin innewohne. Nur wenn die in die iibernatiirliche
Synthese des Glaubensurteils aufgenommenen natiirlichen Begriffe onto-
logisch-transzendentalen Erkenntniswert besitzen, sodaBl wir in und
mit ihnen die iibernatiirliche Realitdt eigentlich und formell, wenn auch
nur analog erkennen konnen, ist eine solche diskursive Explikation der
Glaubenssitze moglich, sinnvoll und fruchtbar. Wenn niimlich, wie dies
nach Brunners Offenbarungsverstindnis der Fall ist, zwischen dem

1 P. Wyser O. P, Lc. 199f.; vgl. 159 ff. : Die Natur und der Erkenntnis-
wert der theologischen Demonstration. — Quaest. quodlibet. IV q. 18 : « Dispu-
tatio (theologica) autem ad duplicem finem potest ordinari. Quaedam enim dis-
putatio ordinatur ad removendum dubitationem an ita sif. (Zu diesem Zweck
dient hauptsichlich die positive Theologie, die sich mit der Tatsachenerkenntnis
der geoffenbarten Wahrheit und mit der Feststellung und Abklarung ihres unmittel-
baren, formellen Sinnes befaBt.) ... Quaedam vero disputatio est magistralis
in scholis non ad removendum errorem, sed ad instruendum auditores uf indu-
cantur ad intellectum veritatis quam intendit: et tunc oportet rationibus inniti
investigantibus veritatis radicem et facientibus scire quomodo sit verum quod
dicitur. » (Aufgabe der systematischen oder spekulativen Theologie.)



478 Die Wesensfunktion der Kirche

begrifflichen, lehrhaften Offenbarungsausdruck und der gemeinten Sache
nur eine indirekie Identitdt, nur ein mehr oder weniger deutliches Hin-
weisverhiltnis besteht, eine bloBe Beziehungsnihe und keine wirkliche
Beziehungseinheit im Sinne der eigentlichen Analogie, dann bedeutet
jede theologische SchluBfolgerung wesentlich eine Denkbewegung in der
Horizontalen, nicht in der Vertikalen, und die entsprechende Erkenntnis-
bereicherung ist mehr eine extensive als eine intensive ; dann nidmlich
vermittelt die Aussage des Schluflsatzes keine wesentlich tiefere Einsicht
in den Subjektsbegriff als jene des Obersatzes. Im Gegenteil, dann
sichert die unmittelbare Begriffsanalyse ein besseres und zuverlissigeres
Verstindnis der Offenbarungsaussage als die mittelbare Analyse, denn
diese fordert ja einen formell neuen (wenn auch mit dem geoffenbarten
Grundbegriff metaphysisch konnexen) Begriff zutage, dessen Hinweis-
kraft (weil nicht formell im Offenbarungszeugnis enthalten) offenbar
geringer ist als jene des urspriinglichen Begriffes; so kann also die
Enifaltung der Virtualitit des rationalen Elementes sogar zu einer Debi-
litdt seiner Hinweiskraft fithren und damit die « fides quaerens intel-
lectum » um den Ertrag ihrer Miihe bringen! Ist es dagegen so, wie
die katholische Theologie annimmt, daB3 dem von der Offenbarung ver-
wendeten menschlichen Vorstellungs- und Begriffssubstrat kraft seiner
intentionalen Seinsbezogenheit eine, im {bernatiirlichen Glaubensurteil
aktuierte, wahre und eigentliche, analoge Reprisentativkraft inbezug
auf die Offenbarungsinhalte eigen ist, dann ist auch ohne weiteres die
Moglichkeit einer spekulativen Entfaltung und Weiterbildung der Er-
kenntnis dieser Inhalte gegeben. Denn da die Glaubenserkenntnis die
Eigenart unserer verniinftigen Erkenntnisweise annimmt und sich unse-
rer natiirlichen Denkformen bedient, verliert das natiirliche Begriffs-
material durch die Aufnahme in die iibernatiirliche Glaubenssynthese
nichts von seiner metaphysischen Virtualitit und ist somit jener logi-
schen Explizitation fihig, die das eigentliche « scibile in credito » heraus-
schilt. Dadurch wird der Sinngehalt der Glaubenssitze in ihrer Tiefen-
dimension aufgehellt und ausgeschopft und so dem Verstand eine
gewisse Einsicht in den Glaubensinhalt erschlossen.

Diese Einsicht und die damit verbundene GewiBheit ist ganz beson-
derer, eben theologischer Art, es ist ein Wissen, das in seinem Wesen
natiirlich, in seiner Wurzel aber iibernatiirlich ist, es ist mit einem Wort
Glaubenswissen 1. Das bedeutet freilich nicht, daB, wie das Brunnersche

1 Vgl. P. Wyser O. P, l.c. 2001ff.; M. J. ScHEEBEN, Dogmatik I 369 ff.
(§ 48). — R. GARRIGOU-LAGRANGE, De Revelatione I 16 : « Sacra Theologia non



Die Wesensfunktion der Kirche 479

MiBverstindnis meint, der katholische Glaube « hinterher durch ver-
niinftige Begriindung zum Wissen werden soll » (OV 174) ; das wiirde
ja heiBlen, dalB die katholische Theologie die Glaubenssdtze rational beweise,
was geradezu absurd ist. Denn die Glaubenswahrheiten koénnen, weil
nicht der natiirlich-verniinftigen, sondern der iibernatiirlichen Wahr-
heitsordnung entstammend, durch Vernunftgriinde iiberhaupt nicht ein-
sichtig gemacht werden (die Behauptung des Gegenteils wire Semi-
rationalismus !) ; infolgedessen kommen die Glaubenssitze als solche
nicht als Zielpunkt, sondern als Ausgangspunkt der theologischen Demon-
stration in Frage und werden in dieser Eigenschaft als Beweisprinzipien
(wie die Prinzipien jeder andern Wissenschaft) von der Theologie als
objektiv und subjektiv feststehend vorausgesetzt bzw. glaubend hinge-
nommen '. Diese Tatsache stempelt die Theologie zu einer subalternen
Wissenschaft (im analogen Sinn), zu deren Natur es gehort, daB sie ihre
Prinzipien von der iibergeordneten Wissenschaft empfingt und darum
ihre SchluBfolgerungen nicht selbst auf evidente Grundsitze zuriick-
fiihrt, sondern dies der héheren Wissenschaft iiberliBt. In diesem Sinne
lehrt der hl. Thomas : «Sacra doctrina est scientia, quia procedit ex
principiis notis lumine superioris scientiae, quae scil. est Dei et
beatorum. » 2

Weil nun die theologische SchluBfolgerung von einer geglaubten
und darum wesentlich inevidenten Grunderkenntnis ausgeht, bleibt auch
die Konklusion in sich notwendig uneinsichtig. Denn das syllogistische
Beweisverfahren vermag durch sich selbst nur die rationale Evidenz des

est habitus entitative seu intrinsece supernaturalis ... tamen est habitus radi-
caliter et originative supernaturalis. » Dadurch unterscheidet sich grundsitzlich
die Theologie einerseits von der Glaubenserkenntnis, die innerlich und wesentlich
iibernatiirlich ist, und anderseits von den Profanwissenschaften, die ausschlieBlich
vom Vernunftlicht geleitet werden. — Vgl. I Sent. prol. a. 4 ¢ : « Haec enim scientia
in hoc ab omnibus aliis differt, quia per inspirationem fidei procedit. »

1 Vgl. S. Th. I q.1 a.2c: « Doctrina sacra credit principia revelata sibi a
Deo.» Und a. 8 ad 2 : « Utitur sacra doctrina etiam ratione humana, non quidem
ad probandum fidem ... sed ad manifestandum aliqua alia quae traduntur in hac
doctrina. » — Vgl. dazu Conc. Vatican. D n 1800 : « Neque enim fidei doctrina,
quam Deus revelavit, velut philosophicum inventum proposita est humanis in-
geniis perficienda, sed tanquam divinum depositum Christi Sponsae tradita,
fideliter custodienda et infallibiliter declaranda.» Vgl. n 1796 : « Ac ratio quidem,
fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie quaerit, aliquam Deo dante mysteriorum
intelligentiam eamque fructuosissimam assequitur ... »

2S. Th.Iq.1a.2;vgl a. 3:«... sacra doctrina (est*) quaedam impressio
divinae scientiae ... » De Ver. q. 14 a. 9c u. ad 3. — A. HorvaTH O. P., Eigen-
art der theologischen Wissenschaft, in : Divus Thomas 24 (1946) 349-392, 370-372.



480 Die Wesensfunktion der Kirche

kausalen Zusammenhangs zwischen Folgesatz und Vordersiizen (evidentia
consequentiae) zu erzeugen, nicht aber das evidente Erkennen des
Gefolgerten selbst (evidentia consequentis), geschweige denn der Vorder-
sitze. Weil somit der Theologie die evidentia rei abgeht, ist sie eine
wesentlich unvollkommene Wissenschaft (scientia in statu imperfecto) ;
dieser Unvollkommenheit steht aber anderseits die hochstmaogliche
Gewifiheit gegeniiber, eine GewiBheit, die nicht nur hypothetische,
sondern absolute Geltung hat. Denn die Theologie leitet ihr Wissen
aus Prinzipien ab, die mit der unfehlbaren GewiBheit des Glaubens,
welche jede natiirliche GewiBheit ibertrifft, festgehalten werden. Das
will indessen nicht heiBen, daB die der Glaubenswissenschaft eigene
GewiBheit in sich eine iibernatiirliche sei. Der theologische Beweis
kommt ja als solcher wesentlich durch die Titigkeit der Vernunft zu-
stande, die das objektiv-virtuelle Enthaltensein der gefolgerten Erkennt-
nis in der geoffenbarten Ausgangswahrheit (im Obersatz) einsichtig
macht, weshalb denn auch die GewiBheit der Konklusion formell eine
natiirliche ist.

Aus dem Gesagten ergibt sich fiir ein legitimes theologisches Denken
die Notwendigkeit einer engen Synthese zwischen dem Logos der Offen-
barung und dem Logos der Vernunft, die der Glaubenswissenschaft ihr
spezifisches Geprige gibt !. « Mit Riicksicht auf den Tatbestand, da(
in der Theologie das Glaubenslicht einerseits, namlich hinsichtlich der
Prinzipien, und anderseits das natiirliche Verstandeslicht, nimlich hin-
sichtlich Entfaltung des in den Prinzipien virtuell Gegebenen, wirksam
ist, hat man das der Theologie eigentiimliche Erkenntnislicht ein lumen
mixtum, ein Zwielicht, genannt. Dem harmonischen Zusammenwirken
beider verdankt die spekulative Theologie ihr ganzes Dasein. » 2 — Bei

1 Auch E. Brunner hat dies gut erfaBt, wenn er lehrt : Was das theologische
Denken « von allem anderen Denken unterscheidet, das ist die stindige Bezichung
auf die im Glauben erfaBte ,Sache’ selbst, eine Beziehung, die sich ihrerseits
wieder nur im Glauben vollzichen kann». D I 88, vgl. ff. ; OV 16 {., 307 : « Theo-
logie als Wissenschaft betreiben heiBt, die Vernunft in den Dienst des Gottes-
wortes stellen, also an die Brauchbarkeit der Vernunft fiir diesen Dienst, damit
aber auch an eine wenigstens mogliche positive Beziehung zwischen den beiden
GroBen glauben. » — Aus dieser Erkenntnis heraus hat die katholische Theologie
von jeher auch die Philosophie und andere Wissenschaften in ihren Dienst
genommen. « Cum enim gratia non tollat naturam, sed perficiat, oportet quod
naturalis ratio subserviat fidei.» S. Th. I q.I a. 8 ad 2.

2 A. HorrMANN O. P., Zur theologischen Erkenntnislehre Emil Brunners,
l. c. 113 1. ; vgl. 114 : « Da die mittels des Glaubenslichtes hingenommenen Prinzi-
pien das Grundlegende sind, kommt dem Glaubenslichte in der theologischen Er-



Die Wesensfunktion der Kirche 481

Emil Brunner kommt dieses harmonische Zusammenwirken — so sehr
er es theoretisch fordert — leider nicht, oder wenigstens nicht befrie-
digend zustande, weil dessen Voraussetzung, die saubere und sach-
gerechte Unterscheidung zwischen Glauben und Denken (die ihrerseits
den richtigen Glaubensbegriff voraussetzte) nicht vorhanden ist ! ; des-
halb kann es fiir ihn auch keine spekulative Theologie im eigentlichen
(nicht etwa idealistischen !) Sinne geben. Das hat zur Folge, daB diese
Glaubenswissenschaft nicht jene Vollendung erreicht, die sie an sich
erreichen konnte, weil sie nicht die ganze und volle Leuchtkraft ihres
Formalgegenstandes, der revelatio virtualis, zur Geltung bringt. Darum
kann sie weder den berechtigten Anspriichen des denkenden Glaubigen,
vorab des Dogmatikers, nach Vertiefung des intellectus fidei durch all-
seitige rationale Durchdringung und konsequente, organische Entwick-
lung der Offenbarungswahrheiten restlos geniigen, noch fiir eine zeit-
gemibBe Vervollkommnung und Weiterbildung des Glaubensverstindnisses
(nicht des Glaubensdepositums, das ja in sich unverinderlich ist !) der
Gesamtkirche die notwendige dogmatisch-spekulative Vorarbeit leisten ;
und doch sollte sich u. E. die « Gegenwirtigkeit der Dogmatik », wor-
iiber Brunner iibrigens Treffliches geschrieben hat (vgl. D I 77-84;
Rph. 98 usw.), gerade auch darin bewihren und auszeichnen. — Welche
Riickwirkung diese Auffassung der Theologie auf das Verstindnis von
Bekenntnis und Dogma ausiibt, wird im Folgenden ersichtlich werden.

(SchlupB folgt)

kenntnisweise der Vorrang zu, womit nur ein Ordnungsverhiltnis, nicht aber eine
Schmilerung der Verstandesbetitigung behauptet wird. »

1 Die Unterscheidung zwischen Glauben und Denken ist nach katholischer
Auffassung nicht eine Unterscheidung zwischen Dimension und Dimension, zwi-
schen personhafter und sachenhafter Erkenntnis, die iibrigens wesentlich eine
inaddquate ist (weil ja auch die personhafte Erkenntnis notwendig ein Denk-
element enthilt), sondern es ist grundsitzlich eine Unterscheidung zwischen Natur
und Ubernatur, zwischen menschlicher Vernunftserkenntnis und gottgewirkter
Mpysterienerkenntnis. Sie kommen darin iibevein, daB die eine wie die andere eine
geistige, begriffliche Evkenntnis ist ; daher die Moglichkeit ihrer Verbindung, aber
stets so, daB3 die eine der anderen wesentlich untergeordnet ist. Sie unterscheiden
sich darin, daB die eine im Lichte der Vernunft, auf Grund der evidentia rei, die
andere im Lichte des Glaubens, auf Grund der evidentia credibilitatis supernatu-
ralis, urteilt. Dieses richtige « divide et compone » des Gottlichen und Mensch-
lichen, das allein das Problem der Theologie (wie iiberhaupt alle theologischen
Probleme, soweit sie menschlicher Erklirung fihig sind) befriedigend 16sen kann,
wird bei Brunner letztlich durch seinen Natur-Gnade = Monismus verunméglicht,
dessen radikale Nivellierung durch keinen «dimensionalen Unterschied » mehr
korrigiert werden kann.

Divus Thomas 31



	Die Wesensfunktion der Kirche [Fortsetzung]

