
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Die Wesensfunktion der Kirche [Fortsetzung]

Autor: Stolz, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wesensfunktion der Kirche

Kritische Studie zu Emil Brunners Lehre

von der Verkündigung des Wortes Gottes

Von Wilhelm STOLZ

(Fortsetzung)

2. Das Predigtwort der Kirche

Die Kirche ist nach den Reformatoren auf dem Worte Gottes

aufgebaut — « verbum basis est » — und lebt von ihm. Die Verkündigung

dieses Wortes ist ihre wichtigste Aufgabe, ihre eigentliche
Lebensfunktion (als Heilsanstalt). Als Hauptsatz einer evangelischen Kirchenlehre

ist daher festzuhalten : « Kirche ist nirgends als da, wo dieses

Wort verkündet und geglaubt wird, sie ist überall da, wo es geschieht. »1

Als primäre Lebensäußerung der Kirche gehört die Verkündigung zu den

bevorzugten notae ecclesiae. — Verkündigung ist hier zunächst in

jenem allgemeinsten Sinn des Wortes zu verstehen, der jeglichen « Dienst
am Wort » — sei er nun öffentlich oder privat, ein Reden oder ein

Tun — umfaßt und als solcher geeignet ist, direkt oder indirekt Glauben

1 GO 512 ; vgl. EK 46 : « Kirche ist dort, wo Jesus Christus durch sein Wort
und durch den Heiligen Geist gegenwärtig ist, sie ist überall dort, und sie ist
nirgends als dort. » S. 21 zitiert er Luther : « Wo du nun solches Wort hörst und
siehst predigen, glauben und bekennen und darnach tun, da habe keinen Zweifel,
daß gewißlich sein muß eine rechte Ekklesia sancta catholica, ein christlich heilig
Volk, wenn ihrer gleich wenige sind. » WA 50, 620 f. — Diese Anschauung indessen
wird heute selbst von protestantischer Seite abgelehnt, vgl. W. Hildebrandt,
Das Gemeindeprinzip der christlichen Kirche, Zürich 1951, 64 : «Als Natur der
Ekklesia hat sich dagegen nicht ergeben : daß die Ekklesia bedeute erstens eine
Zusammenscharung von zwei oder drei Gläubigen ...» und 136 f. : « Das Gemeindeprinzip

schließt somit aus jene Auffassung, als ob die Gemeinde schon dort
in Erscheinung trete, ,wo zwei oder drei versammelt sind in meinem Namen'
(Matth. 18, 20), also in einer beliebigen Zusammenkunft von Christen. » -



458 Die Wesensfunktion der Kirche

zu erwecken und zu erhalten. Der Grund der Verkündigung liegt im
göttlichen Auftrag, das Evangelium allen Geschöpfen zu predigen (vgl.
Mk. 16, 15). Dieser Auftrag und damit auch die Vollmacht obliegt
nicht nur der Kirche als ganzer, sondern verpflichtet auch die
einzelnen Glieder kraft des allgemeinen Priestertums. « Denn das kann
niemand leugnen, daß ein jeglicher Christ Gottes Wort hat und von
Gott gelehrt und gesalbt ist zum Priester Ist's aber also, daß sie

Gottes Wort haben, so sind sie auch schuldig, dasselbe zu bekennen,

zu lehren und auszubreiten », wie Luther lehrt1.
Verkündigung im engeren Sinne bedeutet die Weitergabe und

Verbreitung der Offenbarung in der Form der Anrede. Und da die

Offenbarung nichts anderes ist als das Kommen Gottes zu den Menschen,

stellt die Verkündigung « selbst ein Moment dieses Zu-uns-Kommen
Gottes » dar ; ja Emil Brunner nennt sie sogar « eine Gestalt der

Offenbarung » 2. Als solche hat sie unmittelbar teil am Zweck der Offenbarung
selbst : an der Aufrichtung der Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft,
die sich im Glauben der Menschen verwirklicht. Aus diesem Zweck

ergibt sich das Wesen der Verkündigung : Sie ist das direkte und
ausgezeichnete Mittel, um Glauben zu schaffen, um die Menschen zur
Begegnung mit dem göttlichen Du zu führen, denn : « fides ex auditu »

(Rom. 11, 17). Indem sie aber — als Ursache, nicht als Grund (GO
510) — den Glauben hervorbringt, begründet sie zugleich Kirche, denn :

« Nicht die Schaffung einzelner Glaubender, sondern die Schaffung eines

glaubenden Volkes ist von Anfang an der Wille Gottes. » (Zw. d. Vkg. 51.)
Es gehört zum sozialen und geschichtlichen Charakter der

Offenbarung, daß sie durch Menschen vermittelt wird. « So wie Jesus Christus
Mensch geworden, also in die geschichtliche Existenzweise eingegangen
ist, so muß auch das Wort von ihm in geschichtlicher Weise, das heißt
durch Menschen, zu uns kommen. Das geschieht durch menschliches

Zeugnis von Jesus Christus aller Art, durch Predigt, durch Unterricht,
durch einfaches Zeugnis von Mensch zu Mensch » (WGM 97). Diese

aber müssen selbst erfüllt und durchdrungen sein von dem, was sie

andern verkündigen ; « ich glaube, darum rede ich » Leben kann nur
an Leben, Feuer nur an Feuer, Glaube nur an Glaube entzündet werden.

1 WA 11, 412, zit. EK 35 ; vgl. GO 511.
2 Zw. d. Vkg. 45 u. 41 ; vgl. 44 : « Darin, daß sie auf geschehener

Offenbarung begründet, auf die geschehen werdende Endoffenbarung ausgerichtet und
eben darin selbst Offenbarung ist — ubi et quando visum est deo —, liegt ihre
dreifache Funktion. » Vgl. OV 135 ; D I 22.



Die Wesensfunktion der Kirche 459

« Verkündigung ist ein personhaftes Geschehen, sie geht 'aus Glauben
in Glauben' » (WB 147). Verkündigen heißt darum weniger lehren als
vielmehr bekennen, Zeugnis ablegen, für Christus werben. Emil Brunner
legt auf diesen paränetischen Charakter der Verkündigung besonderes
Gewicht und warnt davor — im Einklang mit seiner Offenbarungslehre

—, « durch eine fatale, griechisch-intellektualistische — man kann
auch sagen katholische — Tradition belastet, Verkündigung als
Darlegung einer Lehre » aufzufassen (Zw. d. Vkg. 46). Sie muß selbst
etwas von der Dynamik des Wortes Gottes in sich tragen, wenn sie

ihr Ziel : « die Menschen in die Bewegung Gottes hineinzunehmen »

(ib.), erreichen soll. Wenn das hinweisende Verkündigungswort des

Predigers in der Er-Form : « Jesus Christus ist der Sohn Gottes, unser
Herr und Heiland », im Zuhörer das Glaubenswort in der Du-Form
auslöst : « Jesus Christus Du bist mein Gott, mein Herr und Heiland »,

dann ist der Zweck der Verkündigung erreicht : die personale
Korrespondenz zwischen Gott und Mensch ist hergestellt, der Heilskontakt
geschlossen. — Der Verkündigung kommt hier angesichts der reinen
Aktualität des Glaubens, eine um so größere Bedeutung zu, als sie

dieses Geschehen im Menschen immer wieder neu auszulösen hat.
Weil es in echter Predigt nicht so sehr darum geht, daß der Mensch

« vor eine Wahrheit gestellt wird, wie vor eine Bilderwand, sondern
daß er in eine Bewegung versetzt wird, die die ganze Person
vollzieht » (ib.), kommt es auch nicht in erster Linie auf die Lehrrichtigkeit
des Predigtinhaltes an ; denn ebenso gut wie Gott sich durch irriges
Bibelwort dem Menschen offenbaren kann, so kann er es auch durch
fehlbares Verkündigungswort tun. « Die reine Lehre, das 'lauter
verkündete Evangelium' ist noch nicht das Wort Gottes. Gott kann auch
durch weniger reine Lehre reden und durch die reinste Lehre nicht
reden. »1 Entscheidend für die Wirksamkeit und Zeugniskraft des

Verkündigungswortes ist vor allem die Vollmacht des Predigers, und das

heißt für Brunner : das Ausgerüstetsein mit dem Heiligen Geist. « Keine
kirchliche Ordination kann diese Vollmacht verleihen ; sie muß vom
ordinierten Prediger von Fall zu Fall erbeten und errungen sein »

(OV 141).

1 GO 514 ; vgl. WB 88 : « Ja, wir müssen noch weiter gehen und sagen :

Gott kann, wenn er will, einem Menschen sogar durch falsche Lehre sein Wort
sagen ...» OV 149 heißt es allerdings etwas nüchterner : « Nur wenn man richtig
von Gott lehrt, wird das Herz wirklich auf ihn gerichtet ; die unrichtige Lehre
weist in der falschen Richtung, wo man gerade nicht ihn und wo er nicht uns trifft. »



460 Die Wesensfunktion der Kirche

Dadurch aber, daß die Geistessalbung als das kerygmatisch
Primäre erklärt wird, soll die Lehrrichtigkeit der Verkündigung nicht als

belanglos hingestellt werden. Auch hier gibt es objektiv eine größere
oder geringere Beziehungsnähe des Predigtwortes zum Gotteswort; je reiner
und sachgemäßer an sich der Lehrgehalt der Verkündigung ist, desto

größer ist diese Beziehungsnähe, desto stärker die Hinweiskraft des

Zeugniswortes und desto wirksamer •— ceteris paribus — ist die

Verkündigung selbst (vgl. WB 87 ff.). — Hieher gehört auch die
pädagogisch-rhetorische und vor allem pastoreile Anpassung des Predigers an
den Menschen und seine Gedanken- und Gefühlswelt, die ehrliche

Bemühung um sein vollmenschliches Ja zu Christus (Anknüpfungspunkt

«Verkündigung ist nicht ein anonymes Hinausrufen einer
Wahrheit in die Welt — und nun höre sie wer will ; sondern Evangelium

verkünden heißt von Gott her den Menschen 'entdecken' und für
Gott 'verhaften' » (OV 410). Darin können wir Brunner nur
beipflichten

So belangvoll und unabdingbar indessen der menschliche Einsatz
bei der Verkündigung der biblischen Botschaft ist, so bleibt doch das

Wort Gottes als solches für den Menschen « unverfügbar ». Daher die

wichtige Einschränkung Emil Brunners : « Dem Wort der Helvetica :

praedicatio Verbi divini est Verbum divinum, ist sofort das der Augustana

hinzuzufügen : ubi et quando visum est Deo. » 1 Diese dialektische
Axiomatik hängt mit seiner Lehre von der indirekten Identität von
Gotteswort und Menschenwort zusammen, die ihrerseits das Surrogat
einer soliden dogmatischen Analogielehre darstellt. Beides geht auf den

personalistischen Offenbarungsbegriff als seine Wurzel zurück. Weil
biblische Offenbarung nach Emil Brunner nicht göttliche Wahrheitsmitteilung,

sondern Personbegegnung und somit ein zweiseitiges
Geschehen ist, kann es auch keine Verkündigung des Wortes Gottes geben,
die an und für sich, rein objektiv das Wort Gottes vermitteln würde.
Das Verkündigungswort erhält die Qualifikation « Wort Gottes » erst
in dem Augenblick, wo der Zuhörer durch dasselbe vom göttlichen Du
selbst innerlich angesprochen wird und er darauf gläubig antwortet.
Hier gilt der Satz : « Ist kein Glaube da, so ist auch die Offenbarung
(bzw. ihre Verkündigung *) nicht vollzogen ...» (D I 23). Das aber

1 Vom Werk des Heiligen Geistes (zit. WHG) 51 ; vgl. GO 514 : « Wir können
darum wohl —- im Glauben — feststellen, wo es « reine Lehre » und entsprechend
reines Bekenntnis gibt ; aber wir können auch im Glauben niemals feststellen,
wo Gott wirklich sein Wort redet. »



Die Wesensfunktion der Kirche 461

ist eine ungebührliche Verkoppelung (Korrelativierung) von Offenbarung
und Glauben, insofern die Realität der Offenbarung (aktiv genommen)
von der tatsächlichen Glaubensantwort abhängig gemacht wird. Es ist
aber nicht einzusehen — und vor allem aus der Bibel nicht zu beweisen

—, daß es nicht eine wahre und eigentliche Verkündigung des Wortes
Gottes geben könne, ohne daß seitens der Menschen eine positive
Glaubensantwort erfolgte War denn etwa das Predigtwort Jesu
deshalb nicht Wort Gottes, weil die Juden ihm nicht glaubten Oder
wurde es umgekehrt erst dadurch Wort Gottes, daß es von einigen
gläubig aufgenommen wurde War es nicht vielmehr schon vor und
unabhängig vom faktischen Glauben (oder Nichtglauben) der Zuhörer
wirkliches Wort Gottes, wahre Mitteilung göttlicher Lehren und
Geheimnisse

Emil Brunner kann dies freilich nicht zugeben, ohne indirekt seinen

Offenbarungsbegriff zu verleugnen ; denn dieser läßt ja eine eigentliche
objektive und mittelbare Offenbarung, bzw. Offenbarungsverkündigung
nicht oder doch nur unter der (lediglich für das Zustandekommen des

Glaubens wirklich gültigen) Bedingung zu : « ubi et quando visum est

Deo ». Diese unbiblische Auffassung vermindert nicht nur die
unbedingte Würde und Autorität der (wahren) Evangeliumsverkündigung,
sondern unterstellt den kirchlichen « Dienst am Wort » einer Art Occa-

sionalismus, von dem in der Bibel keine Spur zu finden ist. Durch die

vorliegende Lehre möchte Brunner der Gefahr begegnen, daß über das

« Wort Gottes » von Menschen « verfügt » werde (vgl. GO 514 usw.) ;

doch wozu anders hat denn Gott der Kirche seine Offenbarung geschenkt,
als daß sie als Braut Christi zum Heil der Menschen darüber «

verfüge », das heißt, dieselbe immer und überall vollmächtig verkünde

Liegt denn nicht gerade darin auch die wunderbare Kondeszendenz
Gottes in seinem Offenbarungswirken, daß er sein Wort schwachen

Menschen seiner Kirche anvertraut — wirklich anvertraut — und diese

zur vollgültigen Ausrichtung desselben ermächtigt, gemäß dem
Ausspruch Christi : « Wer euch hört, der hört mich » (Lk. 10, 16). Ob es

ihm dann gefalle, durch dieses sein Wort in jedem Fall Glauben zu
wecken, das ist freilich sein Geheimnis, und hier — aber erst hier —
pflichten auch wir dem « ubi et quando visum est Deo » bei.



462 Die Wesensfunktion der Kirche

3. Das Lehrwort der Kirche

Neben dem Verkündigungswort der Kirche hat auch das Lehrwort,

als eine andere « Gestalt der Offenbarung » (vgl. D I 58 ; OV 150),
seine notwendige, wenn auch sekundäre Stelle. Während das erstere

vorzüglich auf die Erzeugung des Glaubens und seine praktische
Betätigung hinzielt und darum mehr in den Funktionsbereich der einzelnen

Kultgemeinde gehört, dient das letztere unmittelbar der Reinerhaltung
und Verteidigung des Glaubens und geht als solches mehr die Gesamtkirche

an. Alles Lehren der Kirche aber ist letztlich um der Verkündigung

willen da (vgl. Mi 542). Weil jede Verkündigung des Wortes
Gottes einen gewissen Lehrgehalt aufweist, der mit der biblischen Lehre
übereinstimmen muß, hat die Kirche ein vitales Interesse daran, diese

Lehre in ihren wesentlichen Zusammenhängen klar und deutlich
herauszustellen, ihren Sinn offenbarungstreu zu erklären und gegen allfällige
Mißverständnisse oder Entstellungen zu schützen. Diese Funktion
besorgt die Theologie, vorab die Dogmatik, deren wichtigster Dienst für
die Kirche in der Bildung und steten Überprüfung von Bekenntnis und
Dogma besteht.

a) Die Funktion der Theologie

« Die Kirche, die christliche Gemeinde ist von ihren ersten Tagen
an als lehrende aufgetreten ; sie hat in der Lehre eines ihrer
wesensnotwendigen Merkmale » (D I 4). Wohl ist alles, was die Kirche zu
lehren hat, nach reformatorischer Auffassung wesentlich in der Bibel
enthalten, aber nicht als ein schlechthin und eindeutig Gegebenes ; denn
eine unbedingte Einheit der Lehre ist darin nicht zu finden, sondern
« nur eine Konvergenz der Lehrweisen auf eine gemeinsame Mitte »

(OV 154). Es ist daher die Aufgabe der Theologie, zumal der Dogmatik
als « Zentrum der Theologie » \ aus der Mannigfaltigkeit der « von
einander abweichenden apostolischen Lehren » (D I 14) die Lehrsubstanz
des Evangeliums, die eine göttliche Wahrheit, herauszuschälen, sie in

1 K. Barth, Offenbarung, Kirche, Theologie (Theologische Existenz heute,
H. 4), München 1934, 42. — Emil Brunner hat hauptsächlich über die
dogmatische Theologie geschrieben, am ausführlichsten in den Prolegomena zu seiner
Dogmatik, D I 3-118 : Grund und Aufgabe der Dogmatik. Wir behandeln im
Folgenden, unserer Problemstellung entsprechend, vor allem die Funktion der
dogmatischen Theologie.



Die Wesensfunktion der Kirche 463

ihrer ursprünglichen Reinheit und Ganzheit systematisch und lebensnahe

darzustellen und ihre Verkündigung durch die Kirche immer
wieder auf die Übereinstimmung mit der biblischen Norm zu prüfen.

Die Geschichte und das Leben der Kirche weisen uns nach Emil
Brunner auf drei verschiedene Aufgaben der lehrenden Kirche hin, die
als solche die Wurzeln der Theologie bilden : die polemische, didaktische
und biblisch-exegetische Aufgabe. Die erste ist mit der Tatsache

gegeben, daß die Kirche in dieser Welt in einer beständigen
Kampfsituation lebt, weshalb die « Polemik die Urform der Theologie » istL
Die evangelische Botschaft ist in der Tat von außen und innen her
bedroht. Von außen durch die Gegner des Christentums, die den christlichen

Glauben und seine Grundlagen überhaupt ablehnen und
bekämpfen. Von innen durch die sündige Eigenwilligkeit der Menschen,
die die biblische Lehre nach ihrem Gutdünken auslegen, ihren wahren
Sinn entstellen und ihren Inhalt verfälschen. So hat die Kirche durch
das Wächteramt der Theologie den ihr anvertrauten göttlichen
Wahrheitsschatz in doppelter Hinsicht zu verteidigen: in seinem Dasein und
Sosein. Und weil die Gegner es lieben, den Glauben der Kirche mit den

Mitteln des begrifflichen und systematischen Denkens anzugreifen, so

hat sich die Theologie derselben Waffen zur Abwehr zu bedienen. Als

eigentliche Apologetik oder, wie Emil Brunner lieber sagt, « Eristik », hat
sich die Theologie mit den Einwänden und Argumenten der zweifelnden
oder ungläubigen Welt auseinanderzusetzen und ihre geheimen Motive
aufzudecken. Nicht um « Verteidigung des Christentums vor dem Forum
der Vernunft » geht es in der rechten Eristik, sondern « um den Angriff
der Kirche auf die gegnerische Position des Unglaubens, des

Aberglaubens, der wahnhaften Ideologien » (D I 107). Dabei ist der Nachweis

zu erbringen, daß die Gründe der Gegner, die den christlichen
Glauben als vernunftwidrig, kulturfeindlich oder wissenschaftlich unhaltbar

erweisen wollen, bloß Scheingründe sind, die auf philosophischen
oder wissenschaftlichen Irrtümern beruhen, oder aus Unkenntnis der

wirklichen biblischen Lehre stammen 2. Neben der Eristik fordert Brun-

1 Die andere Aufgabe der Theologie, ZdZ 7 (1929) 258. — Vgl. zum Folgenden

auch die gediegene Kritik und Würdigung von A. Hoffmann O. P., Zur
theologischen Erkenntnislehre Emil Brunners, in : Divus Thomas 25 (1947) 97-118.

2 Vgl. D I 107-109 ; Theologie und Kirche, in : ZdZ 8 (1930) 397-420 ; GO 48,
569 ; Mi 323 ; OV VIII, 14, 15 : « Der Unglaube ist der .natürliche' Seelenzustand
des Menschen, wie er nun einmal ist. Mit der Wahrheit der Offenbarung gegen
die Sünde des Unglaubens zu kämpfen, ist die Aufgabe der lehrenden Kirche. »



464 Die Wesensfunktion der Kirche

ner, als deren positives Gegenstück, auch eine sog. « missionarische

Theologie ». Er geht dabei von der praktischen Feststellung aus, daß

der nichtchristliche Hörer, an den der Missionar sich wendet, aus einer

ganz besonderen geistigen Situation herauskommt und durch ein
bestimmtes, mit dem Evangelium rivalisierendes Lebens- und Selbstverständnis

geprägt ist, das bei der missionarischen Verkündigung
berücksichtigt sein will. Missionarische Theologie ist « Seelsorge in der Form
der Reflexion » ; sie nimmt das « cor inquietum » des christusfernen
Menschen ernst (vgl. 2. Kor. 10, 4 f.) und « räumt die Hindernisse aus
dem Weg, die zwischen dem Evangelium und dem Hörer liegen —, die
Hindernisse nämlich, die der gedanklichen Reflexion zugänglich sind »1.

— Von besonderer Wichtigkeit ist schließlich der Kampf der Theologie

gegen den Irrtum, der sich innerhalb der Kirche selbst erhebt. Den

Verfälschungen, Abschwächungen, Surrogaten der Heilsbotschaft muß
die wahre biblische Lehre in ihrer ursprünglichen Kraft und Reinheit
entgegengestellt und alles Irrige und Gegensätzliche unerbittlich
ausgeschieden werden. So ruft die Irrlehre, die Lehrverfälschung,
notwendig der dogmatischen Begriffsklärung, Beweisführung und
Systematik. Als klassisches Beispiel theologisch-polemischer Arbeit zitiert
Emil Brunner Zwingiis Commentarius de vera et falsa religione (WB
11 ; D I 13).

Die Funktion der christlichen Theologie erschöpft sich aber nicht
darin, den Glauben nach außen und innen zu verteidigen ; ist es doch
eine ureigenste Aufgabe der lehrenden Kirche, die Gläubigen auch

positiv zu unterrichten und sie mit dem Inhalt der biblischen Botschaft
vertraut zu machen. Für diesen didaktischen Zweck sollen die
Haupttatsachen und -Wahrheiten, die dem Glauben der Kirche zugrunde liegen,
aus dem großen Reichtum von Gedanken und Begebenheiten, welche
die Bibel füllen, herausgehoben, erklärt und in einem verständlichen
Zusammenhang dargestellt werden. Darüber hinaus muß dem gläubigen
Verstand Sinn und Bedeutung der wichtigsten biblischen Begriffe
erschlossen werden, damit er weiß, was er z. B. unter Sünde, Gesetz,

Erlösung, Gnade, Kirche usw. zu verstehen habe und er imstande sei,
die zentralen Lehraussagen der Schrift offenbarungsgemäß zu erfassen.

Eine positive apologetische Begründung des christlichen Glaubens aus den motiva
credibilitatis lehnt Brunner indessen entschieden ab.

1 D I 110; ib.: «Missionarische Theologie hat die Form des Gesprächs
eines Glaubenden mit dem Nichtglaubenden. Sie geht ein auf seine Fragen ; sie
anerkennt auch das, was er wirklich weiß und erkennt» usw. ; vgl. 109-111.



Die Wesensfunktion der Kirche 465

Es kann ja keinen rechten Glauben geben ohne ein gewisses, richtiges
Verständnis der Lehre ; « auch der schlichteste christliche Glaube
enthält ein Lehrelement » L Es ist deshalb für die Kirche unerläßlich, dem

gläubigen Volk den elementaren Lehrgehalt der Bibel zu explizieren
und « in einer Art von kurzem Kompendium oder Katechismus
mitzuteilen » (WB 11).

Jenen Christen aber, die am Denken der Zeit Anteil haben und
sich eine umfassendere Kenntnis der Heilslehre aneignen und tiefer in
die Glaubenswahrheiten eindringen möchten, hat die Kirche eine

ausführlichere und reflektiertere Darlegung ihrer Lehre zu bieten ; dies um-
somehr, als ja die christliche Botschaft nicht nur das Herz, sondern

auch das Denken des Menschen « gefangennehmen » und durchdringen
will. So weitet sich der Taufunterricht für den Gebildeten aus zur
Dogmatik (vgl. D I 12). Wohl ist es nicht Sache der Theologie, die

Mysterien des Glaubens zu erklären, aber ihre Aufgabe ist es allerdings,
« zum Verständnis zu bringen und in möglichst klare Worte zu fassen,

was mit diesen Mysterien gemeint sei Das Wort Mysterium darf
uns nicht zum asylum ignorantiae, zum Schlupfwinkel irrationalistischer
Willkürlichkeiten und mystischer Überschwenglichkeiten werden, denn
das Evangelium gibt uns eine helle, klare Botschaft vom Kreuz. » 2

Es ist gerade für den modernen Gebildeten wichtig, zu wissen, daß sein

Denken an den Toren der Offenbarung nicht haltzumachen braucht,
daß es vielmehr für seinen geistigen und religiösen Fortschritt von Nutzen
ist, sich mit den Problemen, die der Glaube dem forschenden Geist

aufgibt, ernsthaft auseinanderzusetzen ; nur muß er sich dabei klar sein,
daß sich hier seine Vernunft nicht als normierende, sondern als genormte
betätigen muß, wenn anders er der Gefahr offenbarungsfremder, logi-
zistischer Spekulation entgehen will. — Als kirchengeschichtlich
wegweisende Typen didaktischer Theologie erwähnt Emil Brunner die Insti-

1 D I 12 ; vgl. OV 408 fi., 148 ff., 149 ; WB 83 ff. — Dem kritischen Leser
wird es nicht entgehen, wie Emil Brunner, der sonst das Personhafte im Glauben
nicht genug hervorheben kann, nun auf einmal, wo es um die Begründung der
Theologie und ihrer Funktion geht, auch das verstandesmäßige und lehrhafte
Element im Glauben ergiebig zur Geltung kommen läßt

2 Mi 393 ; vgl. Die Absolutheit Jesu 14 ; OV 410 : « Wir werden das Geheimnis

in Ehrfurcht Geheimnis bleiben lassen ; aber das enthebt uns nicht der
Bemühung, so viel davon zu verstehen zu versuchen, als wir eben können ...» —
Es ist für Brunners konsequente Hinwendung zum totalen Glaubenspersonalismus
bezeichnend, daß er in seinen neueren Schriften bedeutend spärlicher von
« Glaubensmysterien » spricht — offenbar um den Glauben an seine Lehre von
der absoluten Personhaftigkeit des Glaubensgegenstandes nicht zu erschüttern

Divus Thomas 30



466 Die Wesensfunktion der Kirche

tutio christianae religionis von Calvin und Augustins Enchiridion (WB
11 ; D I 13).

Als dritte Aufgabe obliegt der Theologie die biblisch-exegetische
Arbeit. « Die Gemeinde braucht Hilfe im Umgang mit der Heiligen
Schrift, und zwar nicht nur Hilfe in der Auslegung der einzelnen Schriftstellen

oder -stücke, sondern in der Erfassung der Zusammenhänge, in
der Beziehung der einzelnen Begriffe auf das Ganze der Offenbarung »

(WB 10). Der geistig aufgeschlossene Christ hat das Bedürfnis, tiefer
in die Heilige Schrift einzudringen, den Reichtum ihrer Begriffe und
deren Sinnfülle möglichst auszuschöpfen. Darum genügt es ihm nicht,
die Bedeutung besonders offenbarungsträchtiger Worte an einer gerade

vorliegenden Bibelstelle zu kennen, sondern er will wissen, was dieselben,
oder sinngleiche Worte, an anderen Stellen und bei anderen biblischen
Autoren bedeuten, und so in vergleichender Hermeneutik sich das
Verständnis des gesamten biblischen Offenbarungszeugnisses erschließen.

Desgleichen verlangt der ordnende Geist nach einer Gesamtschau der
verschiedenen biblischen Lehren ; er interessiert sich für ihre verborgenen
Zusammenhänge und ihre jeweilige Heilsbedeutung. So erhebt sich ein
immer neues Fragen von Seiten des Gläubigen, auf das die Theologie
Antwort geben soll. Auf diese Weise entstanden seinerzeit, als
«Biblisches Wörterbuch für den Bibelleser », die « Loci theologici » eines

Melanchthons, aus denen dann die lutherische Dogmatik herausgewachsen

ist (vgl. D I 13, 82 ; WB 10).

Die erwähnte dreifache Aufgabe erfüllt die Theologie auf dem Wege
der Reflexion, durch Begriffsbildung und -bestimmung und durch
systematische Darstellung der biblischen Lehrinhalte und ihrer Zusammenhänge.

Nun ist aber auch der Glaube selbst « ein Denken, nämlich das

durch die Offenbarung, durch Gottes Wort bestimmte Denken » ; auch

er « vollzieht sich in Begriffen und in Verbindung von Begriffen », « auch
der Glaube hat seine Klarheit und seine Zusammenhänge » (D I 85).

Worin also unterscheiden sich Glaube und Theologie, worin hebt sich
das Denken des Glaubens ab von jenem Denken, das der Theologie
eigen ist Die Beantwortung dieser Frage wird uns noch tiefer
einführen in das Brunnersche Verständnis der Theologie und ihrer
spezifischen Funktion.

Zunächst haben wir uns Emil Brunners wichtige Unterscheidung der

beiden Wahrheitsdimensionen zu vergegenwärtigen : die Dimension der

Du-Wahrheit oder Person-Wahrheit (Begegnen) und die Dimension der

Es-Wahrheit oder Lehr- (Sach-)Wahrheit (Denken). Wir wissen, daß



Die Wesensfunktion der Kirche 467

die Offenbarungswahrheit als Begegnungswahrheit in die erste Dimension

gehört ; ihr entspricht unmittelbar die Urform des apostolischen
Zeugnisses, « das Bekenntnis des Glaubens in der Gestalt der Du-Antwort
auf das anredende Du-Wort Gottes» (D I 45). Das Apostelzeugnis, von
dem wir genetisch ausgehen, kann zweifacher Art sein : Berichterstattung
und Lehrzeugnis. Schon im Bericht des Apostels, der primären Form
seines Zeugnisses, findet ein gewisser « Frontwechsel von Gott weg zur
Welt hin » (1. c.) statt und damit ein gewisses Heraustreten aus der
Du-ich-Dimension des Glaubens ; aus dem « Du » wird das « Er », aus
der unmittelbaren Anrede in der zweiten Person die Rede « über » Ihn
in der dritten Person. Das gilt in noch stärkerem Maße vom apostolischen

Lehrzeugnis, das sich im Gegensatz zur schlichten, referierenden

Erzählung bereits im Raum der Reflexion bewegt und im Medium des

Gedankens das ausspricht und deutlich macht, was im Bericht bloß «

hinweisend » angedeutet war. Gott wird da vollends der « Besprochene »,

der « Gegenstand der Belehrung » ; je mehr aber die Lehrhaftigkeit der
Rede über Gott zunimmt, desto mehr verliert das Glaubenszeugnis an

personhafter Unmittelbarkeit. Nun gehört es freilich nach Emil Brunner
zur wesentlichen Eigenart der biblischen, namentlich der neutestament-
lichen « Lehre », daß in ihr das Maß der reflektierten Lehrhaftigkeit ein
minimales ist. « Die Lehre geht immer wieder über in die Anbetung,
in den Dank, in den Lobpreis, in die Unmittelbarkeit der persönlichen
Ergriffenheit » (D I 46). Die Reflexion wird abgelöst von Akten der
Devotion. Zu dieser «Brechung», die in der apostolischen Lehre vor
sich geht, gesellt sich noch eine zweite hinzu. Auch dort, wo der
Apostel eigentlich « lehrt », ist es nicht eine unpersönliche, theoretische
Unterweisung, in der das « Du » gänzlich verschwunden wäre ; es ist
nicht verschwunden, sondern hat nur gewechselt ; war es vorher an
Gott gerichtet, so gilt es nun — im Namen und Auftrag Gottes — dem
Menschen. Er ist es, der jetzt als Du angesprochen wird, und eben
dieses Du nimmt der apostolischen Lehre den unverbindlich-neutralen
Charakter der Theorie und macht sie zur Glauben und Gehorsam
fordernden Rede, « zur Rede, die den anderen in die Glaubenshaltung
einschließen will » (D I 46) : « Wir bitten euch an Christi Statt, lasset
euch versöhnen mit Gott » (2. Kor. 5, 20). So ist also, um dieses Du
willen, die apostolische Unterweisung nicht eigentlich reflektierte Lehre,
sondern antwortheischendes Zeugnis.

Im Unterricht der Kirche (Brunner erinnert in diesem Zusammenhang

an den urchristlichen Taufunterricht) setzt schon eine entschie-



468 Die Wesensfunktion der Kirche

denere Wendung von der zweiten zur dritten Person ein. Die keryg-
matische Unterweisung (der Bibel) weicht der katechetischen Lehrform,
in der das didaktische Moment vorherrscht, und die sich weniger an
das Herz als an den Verstand wendet. Ihr erstes und unmittelbares
Ziel ist nicht, den Glauben der Lernenden zu erwecken — das will
die Katechese mehr mittelbar —, sondern die Glaubenslehre zu
erklären, damit sie begrifflich und sachlich verstanden werde. Die Du-
Beziehung wird aber hier nicht völlig verdrängt, denn « noch bleibt die
lehrende Unterbrechung der Glaubenshaltung, der Existenz in der Dimension

des Du, eng begrenzt auf die Erklärung des Elementar-Notwendigen

» (D I 47). Das ändert sich nun (nicht grundsätzlich zwar, aber

praktisch) im Bereich der eigentlichen Theologie ; wir denken wieder
vornehmlich an die Dogmatik, wo bei einem tieferen und intellektuell
anspruchsvolleren Fragen auch ein eindringenderes und reflektierteres
Antworten statthat. Hier ist der Übergang von der Du-Dimension zur
Sach-Dimension sozusagen vollendet. Die Glaubens fegegwmg ist vom
gläubigen Denken abgelöst worden ; dies jedoch nicht im Sinn eines

Gegeneinander (oppositio), sondern im Sinn eines Nacheinander (suc-

cessio). « Man ist jetzt denkend mit der Sache beschäftigt, nicht fühlend
und nicht wollend ; der Akt personaler Entscheidung, als welcher ja
immer Glaube sich vollzieht, liegt gleichsam hinter einem, gilt als

vollzogen » (D I 86). Damit ist die Verbindung mit dem Glauben keineswegs

abgebrochen — sollte es wenigstens normalerweise nicht sein —,
denn wahrhaft theologisches Denken ist nicht nur Denken über den

Glauben, sondern ebensosehr Denken aus dem Glauben, das heißt, die

theologische Reflexion geschieht unter ständiger « Beziehung auf die im
Glauben erfaßte 'Sache' selbst : eine Beziehung, die sich ihrerseits
wieder nur im Glauben vollziehen kann » (D I 88 f.).

Was aber den theologisch-dogmatischen Akt als solchen spezifiziert,
das ist die präzisive Konzentration auf das Denkelement im Glauben.
Vom Totalakt des Glaubens wird also nur der Denkakt beibehalten und
entfaltet ; alle personalen Elemente, die nicht zur gegenständlichen
Erfassung der « Sache » dienen, werden dabei ausgeschaltet. Damit ist ein
erster Unterschied zwischen Glauben und Theologie vom Subjekt her

gegeben, das sich aus dem Raum der persönlichen Begegnung in den

Raum der unpersönlichen Reflexion begibt. Der andere Unterschied

ergibt sich, ganz entsprechend, vom Objekt her. Das Gegenüber des

Glaubens ist das konkrete göttliche Du ; der Gegenstand der Theologie
aber ist der in der Schrift bezeugte Offenbarungsgott bzw. die biblische



Die Wesensfunktion der Kirche 469

Aussage über ihn. Aufgabe der (dogmatischen) Theologie ist es nun,
diese Aussage rational zu analysieren und zu explizieren. Während der
Glaube betend bekennt : « Du, Gott, bist mein Herr », greift die Dog-
matik aus diesem Bekenntnisganzen das eine Glied, z. B. den Begriff
« Herr » heraus und fragt, was dieser inhaltlich besagt. « Der logische
Gehalt des Satzes, vielmehr der logische Gehalt eines Elementes in
diesem Satz wird isoliert und zum Gegenstand des Nachdenkens

gemacht. »1

Es geht also um die Klärung und Verständlichmachung der Begriffe
sowie um die Aufhellung ihrer Zusammenhänge und damit um die

Weiterentwicklung des Denkelements im Glauben. Das geschieht und kann
nicht anders geschehen als in den natürlichen Begriffen und
Denkformen der Vernunft und mit den Beweisverfahren der Logik ; daraus

erhellt, « wie ungeheuer groß der Anteil des rein rationalen Elementes,
der logischen Denkkraft, an der theologischen Reflexion oder Dogmatik
ist » (D I 88). Was den Dogmatiker vom gewöhnlichen Gläubigen
unterscheidet, ist darum nicht der größere Glaube, sondern die tiefere
intellektuelle Durchdringung des logischen Elementes im Glauben.

Die Rationalität des Verfahrens führt die Dogmatik in das Grenzgebiet

der Wissenschaft. Mit ihr hat sie das Bestreben nach Präzision
und Klarheit der Begriffe, nach logischem Zusammenhang der Gedanken,
nach Systematik gemeinsam. Je mehr sich das Glaubensdenken aus der
Dimension des Du in die Dimension des Es, der Sache, begibt, je reflektierter

und abstrakter die Begriffe werden, je systematischer der Aufbau

der Lehre, desto mehr entfernt sich die theologische Arbeit von der
Unmittelbarkeit des Glaubens und nähert sich dem Bereich der Wissenschaft,

ihren Methoden und Kriterien. Emil Brunner meint, es sei

lediglich eine Frage der Terminologie, ob man die Dogmatik um dieser

Eigentümlichkeit willen Wissenschaft nennen wolle oder nicht 2. Jeden-

1 D I 87 ; vgl. ib. : « In der theologischen Reflexion wird das Denkelement
des Glaubens isoliert weiterentwickelt. »

2 L. c. 73 ; vgl. Philosophie und Offenbarung, Tübingen 1925, 28. — Der
Philosophie gleicht die Dogmatik durch ihre Bezogenheit auf das Unbedingte,
Letzte, durch ihr Streben nach der Wahrheit, die hinter allem Tatsächlich-Vorfindbaren

steht ; sie unterscheidet sich aber von aller Philosophie dadurch, daß sie
diese Wahrheit nicht durch eigenes Denkbemühen zu suchen, sondern als eine
durch Offenbarung und Glauben positiv gegebene rational zu durchleuchten hat.
Und während es die Philosophie mit dem zeitlos-ewigen, abstrakt-ideenhaften
Logos zu tun hat, befaßt sich die Theologie mit dem in der Geschichte geoffenbarten,
fleischgewordenen Wort Gottes, das der Sohn des Vaters ist. Vgl. D I 72 f. ; WHG
11; Die andere Aufgabe der Theologie, I.e. 269: «Theologie unterscheidet



470 Die Wesensfunktion der Kirche

falls eignet der Theologie eine Wissenschaftlichkeit sui generis, da ihr
Gegenstand keine innerweltliche, rationale Gegebenheit ist, sondern das

in der Glaubensbegegnung erfaßte absolute Subjekt, auf das sie sich
im Verlaufe ihrer Reflexion immer wieder glaubend zurückbeziehen
muß. Ihre Denkrichtung verläuft, bildlich gesprochen, nicht geradlinig,
sondern kreisförmig : « Theologisches Denken ist eine rationale
Denkbewegung, deren rationale Konsequenz ständig, in jedem Punkt, durch
den Glauben abgebogen, gehemmt oder gestört wird » (D I 89). Infolgedessen

sind für Brunner systematische Einheit und logische Konsequenz
im unbedingten Sinne ein Zeichen falscher theologischer Arbeitsrichtung,
da sie für sich allein, ohne die stete Brechung durch die direkte
Beziehung auf die Offenbarung zur rational-spekulativen Theologie führen 1.

Darum kann rechte Theologie, rechte Dogmatik nur entstehen, wo
Glaube und Rationalität richtig ineinandergreifen. Und darum auch

gehört es zu den wesentlichsten Merkmalen und wichtigsten Kriterien
echter Theologie, als der «wissenschaftlichen Form des christlichen
Glaubens » (Rph. 4), « daß die Begründung der christlichen Lehren oder
Lehrsätze in der Offenbarung deutlich gemacht wird, und daß die

spezifische Autorität, die alle christliche Lehre für sich beansprucht, aus
dieser Quelle allein hergeleitet wird » (D I 91).

Mit der Erörterung der Eigenart und Funktion der Theologie stellen
sich aber auch Bedenken gegen diese « logische Funktion der lehrenden
Kirche » (D I 96, 91) ein ; ja Brunner scheut sich nicht, von einer
« wirklichen Fragwürdigkeit der christlichen Lehrwissenschaft » (D I 7)

zu sprechen. Eine solche Ausdrucksweise kann allerdings nicht allzusehr

überraschen im Munde eines Theologen, der es seit Jahrzehnten
als seine besondere Aufgabe betrachtet, gegen die « Intellektualisierung
des Glaubens » zu kämpfen. — Ein erstes Bedenken richtet sich nach
Brunner gegen den mit der dogmatischen Denkarkeit notwendig
verbundenen « Verlust der Unmittelbarkeit oder Naivität des Glaubens »

(ib.). Das gläubige Verständnis des schlichten Evangeliums, das in der

sich darin von der Philosophie, daß sie, auch wo sie die Sprache der theoretischen
Vernunft spricht, dabei immer vom Wissen um das Existenzielle begleitet
ist » usw.

1 Vgl. D I 89 ; 84 : « die geschlossene Einheit des Gedankens, ist in der
Dogmatik das untrügliche Zeichen eines Irrwegs. Die Offenbarung läßt sich in
kein System fassen, auch nicht in ein dialektisches. » — Wir fragen : Liegt in
Brunners rigoros-systematischer Anwendung des « dialektischen Personalismus » in
seiner Theologie nicht auch ein gewisses System Vgl. dazu. D II Vorwort



Die Wesensfunktion der Kirche 471

lebendigen Anschaulichkeit seiner Berichterstattung und in der Kraft
und Deutlichkeit seines wesentlichen Lehrzeugnisses auch dem ungebildeten

Menschen zugänglich ist, scheint nichts zu gewinnen von einer
Glaubenswissenschaft mit ihrem komplizierten Reflexions- und Begriffsapparat

und dem ganzen Aufwand an subtilen Distinktionen und
abstrakten Definitionen. Eine solche « Vivisektion des lebendigen Glaubens

» (ib.) muß der Ergriffenheit und Spontaneität der
Glaubensbegegnung eher abträglich als förderlich sein. Außerdem übten die von
der Glaubenswissenschaft veranlaßten Theologenstreitigkeiten und
erregten dogmatischen Kämpfe erfahrungsgemäß auf das Glaubensleben
der Kirche nicht immer einen günstigen Einfluß aus.

Eine zweite Warnung vor der (besonders dogmatischen) Theologie
wird von Seiten der aktiven Tatchristen erhoben, die es dem Evangelium
angemessener finden, der leiblichen und seelischen Not gefährdeter
Mitmenschen tatkräftig abzuhelfen, als die Zeit mit lebensfremden
Spekulationen über die Glaubensgeheimnisse zu vertrödeln ; ja das Hereinziehen

der Glaubenswahrheit in die Wirklichkeitsferne der ideenhaften
Reflexion könne dem der werktätigen Liebe, nicht der abstrakten Lehre

zugewandten Glauben nichts nützen, sondern nur schaden. — Der dritte
Einwand stützt sich auf die Befürchtung, die Dogmatik (von « Dogma »

bringe zwangsläufig die Aufrichtung einer unpersönlichen Lehrautorität
mit sich, die sich zwischen die Gläubigen und Christus einschiebe ; sie

begründe eine kirchliche Heteronomie, welche zur Freiheit der Kinder
Gottes im Widerspruch stehe. — Schließlich gibt es solche, die zwar
die Notwendigkeit einer gewissen Besinnung auf das Evangelium
zugeben, aber die tatsächliche Richtung dieses Denkens beanstanden. Sie

wollen, der heutigen Glaubenskrise und Entfremdung der Masse gegenüber

der Kirche entsprechend, die eigentlich dogmatische Theologie
durch die « eristische » und « missionarische » ersetzen, also die Theologie
unmittelbar dem praktischen Leben und seinen aktuellen Erfordernissen
dienstbar machen.

Die Antwort Emil Brunners auf diese Bedenken, die von ihm
nicht nur methodisch, sondern sachlich gemeint sind, haben wir bereits

vorweggenommen durch die Darstellung der dreifachen Aufgabe der
Theologie. « Die Umwandlung des anbetenden Bekenntnisses in Lehre-
über-Gott muß geschehen — nicht an sich, nicht aus Nötigungen des

Glaubens selbst, aber — um der Glaubenden willen, angesichts der
Lehrverfälschungen oder Irrlehren, angesichts der aus unserem eigenen
Denken notwendig entstehenden Fragen und angesichts der Schwierig-



472 Die Wesensfunktion der Kirche

keiten, die die ursprüngliche, biblische Lehre dem Verstehen bereitet »

(D I 48 ; vgl. 75).
Diese Antwort Brunners, die an sich auch von der katholischen

Theologie gebilligt wird, vermag indessen, angesichts der dadurch un-
widerlegten Behauptung, daß die wissenschaftlichen Bemühungen der

(dogmatischen) Theologie nun einmal « auf Kosten der personalen
Glaubenshaltung und Glaubenswahrheit gehen » (D I 75), die Daseinsberechtigung

der Theologie nicht restlos zu erweisen. Jedenfalls erweckt
Brunners Gesamtbewertung der Theologie den Eindruck, daß es sich
bei diesem Unternehmen eher um ein notwendiges Übel als um ein

wirkliches, der Sache des Glaubens dienliches Gut handle. Ist denn

tatsächlich beim legitimen Vollzug dogmatischen Denkens die « Veränderung»,

die «mit dem Glaubensbekenntnis vor sich geht, so groß,
und die Gefahr, sich ganz vom Ursprung und vom Ziel zu entfernen,
so akut », daß man von einer « wirklichen Fragwürdigkeit der christlichen

Lehrwissenschaft » reden kann 1 Wir sind demgegenüber der

Meinung, daß sich diese Fragwürdigkeit in Wirklichkeit viel eher auf
Brunners Anschauung von der Theologie als auf diese selbst beziehe
Diese Fragwürdigkeit betrifft vor allem seine Unterscheidung von Glauben

und Theologie. Wenn nämlich diese beiden wirklich, wie er behauptet,
durch einen dimensionalen Graben voneinander getrennt sind 2, und also

jede dieser beiden Größen sich in ihrem eigenen Bereiche betätigen kann,
so ist nicht einzusehen, wieso die eine die andere gefährden könne
Der Unterschied zwischen beiden ist ja « nicht einer der Sache, des

Inhalts, sondern einer der Existenzform, der Existenzdimension » (D I
48) ; infolgedessen sollte doch, möchte man glauben, das theologische
Erkennen den Glauben in sich ebensowenig beeinträchtigen als die
Reflexion über irgendeinen anderen, profanwissenschaftlichen Gegenstand,

es sei denn in dem selbstverständlichen Sinne, daß der Mensch,
der sich der Reflexion hingibt, nicht zugleich (in sensu composito) den

Glaubensakt setzen kann. Wenn daher Brunner sagt : « Man ist in dem

Moment, wo man Theologie treibt, nicht in der Existenzform des betend

1 D I 47 ; S. 75 spricht er von einer « Transformation, die unweigerlich mit
der Glaubenserkenntnis vor sich geht » (nämlich in der theologischen Reflexion).
Vgl. OV 151 f., 384.

2 Vgl. OV 416 : « Der Graben, der die Welt und das Gottesreich, die Vernunft
und die Offenbarung Jesu Christi voneinander trennt, ist nicht der zwischen
Theologie und anderer Lehre, sondern der zwischen Gottes Wort und Theologie ...»
vgl. 415.



Die Wesensfunktion der Kirche 473

gehorchenden Jüngers, sondern man ist Forscher, Denker » (D I 48),
so gilt das ebensogut von jeder anderen wissenschaftlichen Betätigung.
Aber um diese Gegensätzlichkeit der Existenzform kann es hier im
Ernste doch nicht gehen, sonst müßte ja jedes wissenschaftliche Denken

— das profanwissenschaftliche noch mehr als das theologische, da dieses

ja mit dem Glauben immerhin den Gegenstand gemeinsam hat — « als
ein Verlust für den Glauben gebucht werden » (D I 75).

Der dimensionale Unterschied zwischen Glauben und Theologie
vermag mithin das in Frage stehende Problem nicht zu erklären — es sei

denn, daß derselbe in gewisser Hinsicht ein bloß relativer, gradueller,
und also die Grenze zwischen beiden eine fließende wäre, in welchem

Fall sich dann tatsächlich das eine auf Kosten des anderen ausdehnen

könnte. Daß dem wirklich so ist, erhellt aus Brunners eigenen Worten,
wenn er z. B. schreibt, daß « eine scharfe Grenzziehung zwischen
Glaubenserkenntnis und theologischer Erkenntnis nicht möglich », weil eben

die Unterscheidung zwischen beiden nur « eine relative » sei (D I 49).
Das Überraschende ist hier für uns vielleicht weniger die Feststellung,
daß der « dimensionale Graben », den Brunner sonst nicht tief genug
ziehen kann, nun auf einmal von ihm sachte überbrückt und verharmlost

wird, als vielmehr die Tatsache, daß damit der Vorwurf, den er

fälschlicherweise der katholischen Kirche macht, sie habe die Grenze
zwischen Glaubenserkenntnis und theologischer Erkenntnis verwischt,
so daß nun für sie der Übergang vom Glauben zum Denken « kein
Übergang in eine andere Dimension, sondern lediglich eine Erweiterung
des Denkraumes bedeutet »1, auf ihn selbst zurückfällt. Denn nach
Brunner schließt ja auch der schlichte Glaube notwendig ein Lehr- oder
Denkelement in sich — « auch Gottes Wort enthält irgendwie Lehre,
und auch der Glaube, der Gebetsantwort ist, enthält ein Wissen » 2

—,
auf Grund dessen er aber, wie wir logischerweise annehmen müssen,
bereits in den Raum des Denkens hineinreicht — mag er auch inbezug
auf das (für Brunner primäre) affektive Element im Raum der Begegnung
bleiben. (Hier wird nun auch vollends klar, daß Brunners
Unterscheidung zwischen Glauben und Denken nur eine inadäquate ist, und
daß es darum nicht angeht, dieselben so kategorisch gegeneinander
auszuspielen, wie er es zu tun beliebt Wenn nun die Dogmatik das

1 OV 384 ; vgl. 17 : « Viel schärfer als der Scholastik steht uns der
Wesensgegensatz von gläubiger Offenbarungserkenntnis und Vernunfterkenntnis vor
Augen ...» — Vgl. dazu L. Volken, Der Glaube bei Emil Brunner 91-93, 196 ff.

2 WB 68 ; vgl. D I 12, 80, 85 f. ; OV 148 ff. usw.



474 Die Wesensfunktion der Kirche

« Denkelement des Glaubens isoliert weiter entwickelt» (D I 87), so

kann für ihn von hier aus gesehen grundsätzlich gar kein dimensionaler
Ubergang mehr stattfinden ; es ist im Grunde nur ein tieferes
Eindringen in den Denkraum bzw. eine quantitative Ausweitung des

Denkelementes, und so ist es tatsächlich, wie Brunner selbst uns gesteht,
nur « das größere Maß von Denkarbeit, das die Theologie, die Dogmatik
vom schlichten Glaubensdenken unterscheidet »L Dasselbe wird durch
Brunners wichtigen Proportionalsatz bestätigt : « Je mehr in der christlichen

Lehre die Reflexion zunimmt, desto mehr nähert sie sich
der Wissenschaft und desto mehr entfernt sie sich von der ursprünglichen

Glaubenserkenntnis » (D I 75). Dieses « mehr » (oder weniger)
kann aber sachlich nach dem oben Gesagten nur einen quantitativen,
nicht qualitativen Unterschied begründen — also einen Unterschied, der

hier, wo es um qualitative Größen geht, nicht entscheidend sein kann.
Es bleibt somit dabei, daß nach Brunners Voraussetzungen der Unterschied

zwischen Glaubensdenken und theologischem Denken grundsätzlich
ein relativer ist, und eben in dieser mangelhaften Unterscheidung, die
letztlich auf seinen falschen, einseitig personalistischen Glaubensbegriff

zurückgeht, sehen wir die Wurzel für die von ihm behauptete
Antinomie zwischen Glauben und Theologie bzw. für seine Furcht vor
dem extremen « Theologismus », der — man erschrecke nicht : extrema
se tangunt — ebenfalls auf der Nichtunterscheidung von
Glaubenserkenntnis und theologischer Erkenntnis beruhen soll (D I 49).

Wenn wir uns anderseits vergegenwärtigen, welch untergeordnete
Rolle Emil Brunner dem Denkelement im Glauben beimißt, so wird der

fragliche Zusammenhang mit seinen theologischen Hintergründen
vollends aufgehellt : Je mehr nämlich das (bloß sekundäre) Denkelement
im Glauben durch die Theologie gepflegt und entwickelt wird, desto

größer wird für Brunner die Gefahr, daß dieses Element sowohl
theoretisch als auch praktisch von der sekundären an die primäre Stelle

rücke, und daß so aus dem affektiven der intellektuelle, aus dem «

Herzglauben » der « Kopfglauben » werde Darum ist für Brunner
begreiflicherweise « nur soviel Theologie vom guten, als sie nicht der Haltung

1 D I 87 (von mir gesperrt) ; vgl. 85 f. — P. Wyser O. P., Theologie als
Wissenschaft. Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre, Salzburg-Leipzig
1938, 173 : « Die wissenschaftliche Reflexion der theologischen Begriffsanalyse
und Begriffsbestimmung führt zu nichts anderem als zu einer tieferen, volleren
und präziseren Einsicht jenes Verständnisses der Glaubenslehre, das in einem
gewissen Mindestmaße schon im schlichten Wissen des einfachen Gläubigen
notwendigerweise vorhanden sein muß. »



Die Wesensfunktion der Kirche 475

des Glaubensgehorsams selbst Abbruch tut » (ib. ; vgl. 98 f. ; WB 133).
Eine solche Einstellung offenbart aber nicht nur die Unzulänglichkeit
seines Theologiebegriffes, sondern auch die noch größere Problematik des

ihm zugrundeliegenden Glaubensbegriffes.
Scheint das in der Tat nicht eine fragwürdige Wissenschaft zu sein

(Brunner wagt es darum auch nicht, die Dogmatik schlechthin eine

Wissenschaft zu nennen, vgl. D I 72 ff.), die sich auf Schritt und Tritt
hüten muß, die Reflexion über ihren Gegenstand ja nicht zu weit zu
treiben — « dem lebendigen Glauben ist eine solche spekulative
Ausweitung der Lehre verdächtig ...» (OV 152, vgl. 412) — also ja nicht
zu sehr das zu werden, was sie ist und sein sollte : Glaubenswissenschaft!

Brunner müßte eigentlich sagen: Je wissenschaftlicher die

Theologie, desto untheologischer, weil glaubensfremder und -gefährlicher
ist sie. Und doch wäre es das naturgemäße Ziel einer jeden Wissenschaft,
durch methodisches Vorgehen ihren eigentümlichen Gegenstand immer
tiefer, klarer und allseitiger zu erfassen und die durch Erfahrung oder

Schlußfolgerung gewonnenen Erkenntnisse in einen möglichst geschlossenen

Begründungszusammenhang zu bringen. Aber gerade diesen

strengen immanenten Begründungszusammenhang, die klare Konsequenz

wissenschaftlicher Forschung, das System möchte Emil Brunner
in der Theologie — aus Furcht vor dem « Theologismus », die ihm aber

nur als willkommene Tarnung für seinen heimlichen Agnostizismus
dient — vermeiden. Früher vertrat er allerdings die Auffassung :

« Was wir nicht in seinem Notwendigkeitszusammenhang mit der
christlichen Zentralaussage — dem Kyrios Christos (der für Brunner
wie für die protestantische Theologie überhaupt das eigentliche Subjekt
der Theologie darstellt, während es für die katholische Theologie der

dreieinige Gott ist) •—• aufweisen können, das haben wir auf keinen

Fall theologisch verstanden Die Notwendigkeit dieses Zusammenhanges

ist das Kriterium der theologischen Erkenntnis» (WHG 11;
vgl. Rph. 4). Heute aber steht für ihn « jedes theologische Lehrsystem
in einem unaufhebbaren Widerspruch zu seinem Gegenstand » (OV 197) ;

darum gibt es auch « kein abgeschlossenes theologisches Lehrsystem »

(OV 154). Er meint, der Glaube müsse in der Theologie die Tendenz
der Logik, von jedem gegebenen Punkt aus geradlinig weiterzugehen,
ständig durch den Zug zum Zentrum abbiegen (D I 89).

Diese Anschauung wird allerdings etwas verständlicher, wenn wir
uns vergegenwärtigen, daß nach Brunner die Lehre der Bibel — der
Ausgangspunkt jeder theologischen Reflexion — nur in einer indirekten



476 Die Wesensfunktion der Kirche

Identitätsbeziehung zur gemeinten Sache steht1. Da ist es begreiflich,
daß sich die Dogmatik nicht durch allzugroße Denkbewegung aus dem

Bereich der Beziehungsnähe des biblischen Zeugnisses zum Worte Gottes
entfernen darf, sondern in einer zirkulären Bewegung um ihren
gegenständlichen Mittelpunkt kreisen muß, wenn anders ihre Aussagen diesen

Mittelpunkt nicht verfehlen sollen Infolgedessen kennt und anerkennt
Emil Brunner als legitimes theologisches Arbeiten nur die wissenschaftliche

Analyse biblischer Begriffe und die Bildung dogmatischer
Hilfsbegriffe (vgl. D I 81 f.), nebst einem gewissen Aufweis der Zusammenhänge

der biblischen Lehren, der aber nicht bis zu einem streng
wissenschaftlichen Begründungszusammenhang vordringt. Folgerichtig gibt es

für ihn auch keinen eigentlichen theologischen Diskurs, der durch die

rationale Entfaltung der Virtualität der Glaubenssätze zu begrifflich
neuen Erkenntnissen führt. Das dogmatische Denken erhebt sich somit
bei ihm (trotzdem er einmal sagt, die Dogmatik sei « notwendigerweise
deduktiv » [D I 110]) prinzipiell bloß bis zur ersten wissenschaftlichen

Stufe, zur Stufe der Begriffsklärung und -präzisierung, womit das

Fortschreiten von der konfusen, unklaren, zur begrifflich klaren und
deutlichen Erkenntnis gegeben ist. Dieser erste Schritt dogmatischer
Reflexion (den Brunner übrigens, in weitgehender Übereinstimmung mit
der katholischen Auffassung, teils meisterhaft expliziert dient wohl
auch einem tieferen, explizierteren Verständnis der Offenbarungswahrheit,

bleibt aber, da kein spezifisch neuer Wesensaspekt aufgezeigt wird,
wesentlich innerhalb des unmittelbaren, formellen Sinnes einer
Offenbarungsaussage und bedeutet mithin noch keinen eigentlichen Denkfortschritt.

Ein solcher ist erst mit der eigentlichen theologischen
Schlußfolgerung möglich, in welcher ein « procedere de uno in aliud secundum
rationem », bzw. « ex uno cognito in aliud cognitum » stattfindet 2,

insofern man von der im Glauben gegebenen Wesenserkenntnis eines

1 Vgl. z.B. OV 154: «Wir sahen ja schon, daß in der Bibel selbst eine
unbedingte Einheit der Lehre nicht zu finden ist, sondern nur eine Convergenz
der Lehrweisen auf eine gemeinsame Mitte. Die 'richtige' Lehre wird also
wörtlich als die 'recht-gerichtete', richtig abgezielte Lehre zu verstehen sein,
niemals im Sinn einer Deckung von gemeinter Sache und Begriff, sondern immer
nur im Sinne des bestimmten, eindeutigen Hinweises. » Vgl. 128 ; DI 30 ff. ;

WB 82 ff. usw.
2 In Boeth. de Trin. q. 6 a. 1 ad 3 quaestionen, co. und S. Th. I q. 58 a. 3.

Vgl. In Boeth. q. 2 a. 2 c : « Sicut Deus ex hoc ipso quod cognoscit se, cognoscit
alia modo suo, id est simplici intuitu non discurrendo : ita nos ex his quae fide
capimus primae veritati inhaerendo, venimus in cognitionem aliorum secundum
modum nostrum, seil, discurrendo de prineipiis ad conclusiones. »



Die Wesensfunktion der Kirche 477

Offenbarungsgegenstandes durch mittelbare Analyse zur Erkenntnis des

ihm eigentümlichen Sachverhaltes (Wesenseigenschaften) gelangt. (Auf
diese Weise kann z. B. aus der menschlichen Natur Christi auf seinen

menschlichen freien Willen geschlossen werden.) Diese Art der logischen

Entfaltung einer Grundwahrheit stellt die eigentliche Form des

wissenschaftlichen Erkennens dar, weil es ein Erkennen aus dem Grunde,
sowohl dem Real —, als auch dem Ideal- oder Erkenntnisgrunde ist.
« In diesem Sinne ist der theologische Beweis (conclusio theologica) als

metaphysisches Kausalerkennen derselben transzendenten Wirklichkeit,
die uns im Glauben offenbar wird, ein neuer intellectus fidei, der den

Glaubensinhalt nicht nur klarer und deutlicher zu erfassen sucht,
sondern auch begrifflich weiter bildet, entsprechend der in unserer
Glaubenserkenntnis liegenden Virtualität. Das ist die letzte
Entwicklungsmöglichkeit, die letzte Form von Erkenntnisfortschritt, den die

gläubige Vernunft innerhalb der Erkenntnis der göttlichen Geheimnisse

zu machen imstande ist. » 1

Diese rationale Weiterentwicklung der Glaubenswahrheit baut
wesentlich auf der Eigenart unserer Glaubenserkenntnis, die sich der

Wesensstruktur unseres natürlich-vernünftigen Denkens anpaßt, auf und

setzt voraus, daß dem vom Glaubenslicht geläuterten und durchlichteten
natürlichen Begriffsmaterial, das für die Offenbarungsaussage verwendet

wurde, eine wahre logische Intentionskraft auf den transzendenten

Offenbarungsinhalt hin innewohne. Nur wenn die in die übernatürliche
Synthese des Glaubensurteils aufgenommenen natürlichen Begriffe onto-
logisch-transzendentalen Erkenntniswert besitzen, sodaß wir in und
mit ihnen die übernatürliche Realität eigentlich und formell, wenn auch

nur analog erkennen können, ist eine solche diskursive Explikation der
Glaubenssätze möglich, sinnvoll und fruchtbar. Wenn nämlich, wie dies

nach Brunners Offenbarungsverständnis der Fall ist, zwischen dem

1 P. Wyser O. P., 1. c. 199 f. ; vgl. 159 ff. : Die Natur und der Erkenntniswert

der theologischen Demonstration. — Quaest. quodlibet. IV q. 18 : « Dispu-
tatio (theologica) autem ad duplicem finem potest ordinari. Quaedam enim dis-

putatio ordinatur ad removendum dubitationem an ita sit. (Zu diesem Zweck
dient hauptsächlich die positive Theologie, die sich mit der Tatsachenerkenntnis
der geoffenbarten Wahrheit und mit der Feststellung und Abklärung ihres unmittelbaren,

formellen Sinnes befaßt.) Quaedam vero disputatio est magistralis
in scholis non ad removendum errorem, sed ad instruendum auditores ut indu-
cantur ad intellectum veritatis quam intendit : et tunc oportet rationibus inniti
investigantibus veritatis radicem et facientibus scire quomodo sit verum quod
dicitur. » (Aufgabe der systematischen oder spekulativen Theologie.)



478 Die Wesensfunktion der Kirche

begrifflichen, lehrhaften Offenbarungsausdruck und der gemeinten Sache

nur eine indirekte Identität, nur ein mehr oder weniger deutliches
Hinweisverhältnis besteht, eine bloße Beziehungsnähe und keine wirkliche
Beziehungseinheit im Sinne der eigentlichen Analogie, dann bedeutet
jede theologische Schlußfolgerung wesentlich eine Denkbewegung in der

Horizontalen, nicht in der Vertikalen, und die entsprechende
Erkenntnisbereicherung ist mehr eine extensive als eine intensive ; dann nämlich
vermittelt die Aussage des Schlußsatzes keine wesentlich tiefere Einsicht
in den Subjektsbegriff als jene des Obersatzes. Im Gegenteil, dann
sichert die unmittelbare Begriffsanalyse ein besseres und zuverlässigeres
Verständnis der Offenbarungsaussage als die mittelbare Analyse, denn
diese fördert ja einen formell neuen (wenn auch mit dem geoffenbarten
Grundbegriff metaphysisch konnexen) Begriff zutage, dessen Hinweiskraft

(weil nicht formell im Offenbarungszeugnis enthalten) offenbar

geringer ist als jene des ursprünglichen Begriffes ; so kann also die

Entfaltung der Virtualität des rationalen Elementes sogar zu einer Debilität

seiner Hinweiskraft führen und damit die « fides quaerens intel-
lectum » um den Ertrag ihrer Mühe bringen Ist es dagegen so, wie
die katholische Theologie annimmt, daß dem von der Offenbarung
verwendeten menschlichen Vorstellungs- und Begriffssubstrat kraft seiner

intentionalen Seinsbezogenheit eine, im übernatürlichen Glaubensurteil
aktuierte, wahre und eigentliche, analoge Repräsentativkraft inbezug
auf die Offenbarungsinhalte eigen ist, dann ist auch ohne weiteres die

Möglichkeit einer spekulativen Entfaltung und Weiterbildung der
Erkenntnis dieser Inhalte gegeben. Denn da die Glaubenserkenntnis die

Eigenart unserer vernünftigen Erkenntnisweise annimmt und sich unserer

natürlichen Denkformen bedient, verliert das natürliche Begriffsmaterial

durch die Aufnahme in die übernatürliche Glaubenssynthese
nichts von seiner metaphysischen Virtualität und ist somit jener
logischen Exploitation fähig, die das eigentliche « scibile in credito » herausschält.

Dadurch wird der Sinngehalt der Glaubenssätze in ihrer
Tiefendimension aufgehellt und ausgeschöpft und so dem Verstand eine

gewisse Einsicht in den Glaubensinhalt erschlossen.

Diese Einsicht und die damit verbundene Gewißheit ist ganz besonderer,

eben theologischer Art; es ist ein Wissen, das in seinem Wesen

natürlich, in seiner Wurzel aber übernatürlich ist, es ist mit einem Wort
Glaubenswissen h Das bedeutet freilich nicht, daß, wie das Brunnersche

1 Vgl. P. Wyser O. P., 1. c. 200 ff. ; M. J. Scheeben, Dogmatik I 369 ff.
(§ 48). — R. Garrigou-Lagrange, De Revelatione I 16 : «Sacra Theologia non



Die Wesensfunktion der Kirche 479

Mißverständnis meint, der katholische Glaube « hinterher durch
vernünftige Begründung zum Wissen werden soll » (OV 174) ; das würde
ja heißen, daß die katholische Theologie die Glaubenssätze rational beweise,

was geradezu absurd ist. Denn die Glaubenswahrheiten können, weil
nicht der natürlich-vernünftigen, sondern der übernatürlichen
Wahrheitsordnung entstammend, durch Vernunftgründe überhaupt nicht
einsichtig gemacht werden (die Behauptung des Gegenteils wäre Semi-

rationalismus ; infolgedessen kommen die Glaubenssätze als solche

nicht als Zielpunkt, sondern als Ausgangspunkt der theologischen Demonstration

in Frage und werden in dieser Eigenschaft als Beweisprinzipien
(wie die Prinzipien jeder andern Wissenschaft) von der Theologie als

objektiv und subjektiv feststehend vorausgesetzt bzw. glaubend
hingenommen 1. Diese Tatsache stempelt die Theologie zu einer subalternen

Wissenschaft (im analogen Sinn), zu deren Natur es gehört, daß sie ihre

Prinzipien von der übergeordneten Wissenschaft empfängt und darum
ihre Schlußfolgerungen nicht selbst auf evidente Grundsätze zurückführt,

sondern dies der höheren Wissenschaft überläßt. In diesem Sinne

lehrt der hl. Thomas : « Sacra doctrina est scientia, quia procedit ex

principiis notis lumine superioris scientiae, quae seil, est Dei et
beatorum. » 2

Weil nun die theologische Schlußfolgerung von einer geglaubten
und darum wesentlich inevidenten Grunderkenntnis ausgeht, bleibt auch
die Konklusion in sich notwendig uneinsichtig. Denn das syllogistische
Beweisverfahren vermag durch sich selbst nur die rationale Evidenz des

est habitus entitative seu intrinsece supernaturalis tarnen est habitus radi-
caliter et originative supernaturalis. » Dadurch unterscheidet sich grundsätzlich
die Theologie einerseits von der Glaubenserkenntnis, die innerlich und wesentlich
übernatürlich ist, und anderseits von den Profanwissenschaften, die ausschließlich
vom Vernunftlicht geleitet werden. — Vgl. I Sent. prol. a. 4 c : « Haec enim scientia
in hoc ab omnibus aliis differt, quia per inspirationem fidei procedit. »

1 Vgl. S. Th. I q. 1 a. 2 c : « Doctrina sacra credit prineipia revelata sibi a
Deo. » Und a. 8 ad 2 : « Utitur sacra doctrina etiam ratione humana, non quidem
ad probandum fidem sed ad manifestandum aliqua alia quae traduntur in hac
doctrina. » — Vgl. dazu Cone. Vatican. D n 1800 : « Neque enim fidei doctrina,
quam Deus revelavit, velut philosophicum inventum proposita est humanis in-
geniis perficienda, sed tanquam divinum depositum Christi Sponsae tradita,
fideliter custodienda et infallibiliter declaranda. » Vgl. n 1 796 : « Ac ratio quidem,
fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie quaerit, aliquam Deo dante mysteriorum
intelligentiam eamque fruetuosissimam assequitur ...»

2 S. Th. I q. 1 a. 2 ; vgl. a. 3 : « sacra doctrina (est*) quaedam impressio
divinae scientiae ...» De Ver. q. 14 a. 9 c u. ad 3. —- A. Horvath O. P., Eigenart

der theologischen Wissenschaft, in : Divus Thomas 24 (1946) 349-392, 370-372.



480 Die Wesensfunktion der Kirche

kausalen Zusammenhangs zwischen Folgesatz und. Vordersätzen (evidentia
consequentiae) zu erzeugen, nicht aber das evidente Erkennen des

Gefolgerten selbst (evidentia consequents), geschweige denn der Vordersätze.

Weil somit der Theologie die evidentia rei abgeht, ist sie eine
wesentlich unvollkommene Wissenschaft (scientia in statu imperfecto) ;

dieser Unvollkommenheit steht aber anderseits die höchstmögliche
Gewißheit gegenüber, eine Gewißheit, die nicht nur hypothetische,
sondern absolute Geltung hat. Denn die Theologie leitet ihr Wissen

aus Prinzipien ab, die mit der unfehlbaren Gewißheit des Glaubens,
welche jede natürliche Gewißheit übertrifft, festgehalten werden. Das

will indessen nicht heißen, daß die der Glaubenswissenschaft eigene
Gewißheit in sich eine übernatürliche sei. Der theologische Beweis

kommt ja als solcher wesentlich durch die Tätigkeit der Vernunft
zustande, die das objektiv-virtuelle Enthaltensein der gefolgerten Erkenntnis

in der geoffenbarten Ausgangswahrheit (im Obersatz) einsichtig
macht, weshalb denn auch die Gewißheit der Konklusion formell eine

natürliche ist.
Aus dem Gesagten ergibt sich für ein legitimes theologisches Denken

die Notwendigkeit einer engen Synthese zwischen dem Logos der
Offenbarung und dem Logos der Vernunft, die der Glaubenswissenschaft ihr
spezifisches Gepräge gibt L « Mit Rücksicht auf den Tatbestand, daß

in der Theologie das Glaubenslicht einerseits, nämlich hinsichtlich der

Prinzipien, und anderseits das natürliche Verstandeslicht, nämlich
hinsichtlich Entfaltung des in den Prinzipien virtuell Gegebenen, wirksam
ist, hat man das der Theologie eigentümliche Erkenntnislicht ein lumen
mixtum, ein Zwielicht, genannt. Dem harmonischen Zusammenwirken
beider verdankt die spekulative Theologie ihr ganzes Dasein. » 2 — Bei

1 Auch E. Brunner hat dies gut erfaßt, wenn er lehrt : Was das theologische
Denken « von allem anderen Denken unterscheidet, das ist die ständige Beziehung
auf die im Glauben erfaßte .Sache' selbst, eine Beziehung, die sich ihrerseits
wieder nur im Glauben vollziehen kann ». D I 88, vgl. ff. ; OV 16 f., 307 : « Theologie

als Wissenschaft betreiben heißt, die Vernunft in den Dienst des Gotteswortes

stellen, also an die Brauchbarkeit der Vernunft für diesen Dienst, damit
aber auch an eine wenigstens mögliche positive Beziehung zwischen den beiden
Größen glauben. » — Aus dieser Erkenntnis heraus hat die katholische Theologie
von jeher auch die Philosophie und andere Wissenschaften in ihren Dienst
genommen. « Cum enim gratia non tollat naturam, sed perficiat, oportet quod
naturalis ratio subserviat fidei. » S. Th. I q. I a. 8 ad 2.

2 A. Hoffmann O. P., Zur theologischen Erkenntnislehre Emil Brunners,
1. c. 113 f. ; vgl. 114 : « Da die mittels des Glaubenslichtes hingenommenen Prinzipien

das Grundlegende sind, kommt dem Glaubenslichte in der theologischen Er-



Die Wesensfunktion der Kirche 481

Emil Brunner kommt dieses harmonische Zusammenwirken — so sehr

er es theoretisch fordert — leider nicht, oder wenigstens nicht
befriedigend zustande, weil dessen Voraussetzung, die saubere und
sachgerechte Unterscheidung zwischen Glauben und Denken (die ihrerseits
den richtigen Glaubensbegriff voraussetzte) nicht vorhanden ist1 ;

deshalb kann es für ihn auch keine spekulative Theologie im eigentlichen
(nicht etwa idealistischen Sinne geben. Das hat zur Folge, daß diese

Glaubenswissenschaft nicht jene Vollendung erreicht, die sie an sich
erreichen könnte, weil sie nicht die ganze und volle Leuchtkraft ihres

Formalgegenstandes, der revelatio virtualis, zur Geltung bringt. Darum
kann sie weder den berechtigten Ansprüchen des denkenden Gläubigen,
vorab des Dogmatikers, nach Vertiefung des intellectus fidei durch
allseitige rationale Durchdringung und konsequente, organische Entwicklung

der Offenbarungswahrheiten restlos genügen, noch für eine

zeitgemäße Vervollkommnung und Weiterbildung des Glaubensverständnisses

(nicht des Glaubensdepositums, das ja in sich unveränderlich ist der
Gesamtkirche die notwendige dogmatisch-spekulative Vorarbeit leisten ;

und doch sollte sich u. E. die « Gegenwärtigkeit der Dogmatik »,

worüber Brunner übrigens Treffliches geschrieben hat (vgl. D I 77-84 ;

Rph. 98 usw.), gerade auch darin bewähren und auszeichnen. — Welche

Rückwirkung diese Auffassung der Theologie auf das Verständnis von
Bekenntnis und Dogma ausübt, wird im Folgenden ersichtlich werden.

[Schluß folgt)

kenntnisweise der Vorrang zu, womit nur ein Ordnungsverhältnis, nicht aber eine
Schmälerung der Verstandesbetätigung behauptet wird. »

1 Die Unterscheidung zwischen Glauben und Denken ist nach katholischer
Auffassung nicht eine Unterscheidung zwischen Dimension und Dimension,
zwischen personhafter und sachenhafter Erkenntnis, die übrigens wesentlich eine
inadäquate ist (weil ja auch die personhafte Erkenntnis notwendig ein
Denkelement enthält), sondern es ist grundsätzlich eine Unterscheidung zwischen Natur
und Übernatur, zwischen menschlicher Vernunftserkenntnis und gottgewirkter
Mysterienerkenntnis. Sie kommen darin überein, daß die eine wie die andere eine
geistige, begriffliche Erkenntnis ist ; daher die Möglichkeit ihrer Verbindung, aber
stets so, daß die eine der anderen wesentlich untergeordnet ist. Sie unterscheiden
sich darin, daß die eine im Lichte der Vernunft, auf Grund der evidentia rei, die
andere im Lichte des Glaubens, auf Grund der evidentia credibilitatis supernatu-
ralis, urteilt. Dieses richtige « divide et compone » des Göttlichen und Menschlichen,

das allein das Problem der Theologie (wie überhaupt alle theologischen
Probleme, soweit sie menschlicher Erklärung fähig sind) befriedigend lösen kann,
wird bei Brunner letztlich durch seinen Natur-Gnade Monismus verunmöglicht,
dessen radikale Nivellierung durch keinen « dimensionalen Unterschied » mehr
korrigiert werden kann.

Divus Thomas 31


	Die Wesensfunktion der Kirche [Fortsetzung]

