
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und
Betätigungsweisen [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das objektive Erkenntnislicht

Sein Wesen, seine Arten und Betätigungsweisen

Von Dr. P. Alexander M. HORVÂTH 0. P.

Fortsetzung)

8. Umfang des Abstraktionslichtes

Nach den bisherigen Ausführungen können wir vom Erkenntnislichte

in zweifachem Sinne sprechen. Erstens bezeichnet es die Quelle,

aus welcher die motio quoad obiectum hervorgeht: das Offenbarwerden der

ontologischen Wahrheit des Seienden. In diesem Sinne stellt das

Erkenntnislicht einen objektiven Wert dar, ist mit dem objektiven Sein
identisch. Es ist der Grund der Vergegenständlichung des Ansichseins,
die gesetzgeberische Kraft für die Seinsvollendung des Verstandes.
Zweitens sprechen wir vom Erkenntnislicht, insofern es den Wahrheitsgehalt

des objektiv bestimmten Vermögens ausdrückt und seine Verwirklichung

nach den Zügen der ontologischen Wahrheit bezeichnet. Im
ersten Falle haben wir es mit einer Art von Ursächlichkeit zu tun,
welche auf die vorbildliche Ursache (causa exemplaris) zurückzuführen
ist. Im zweiten Falle ist der Wahrheitsgehalt eine Formalursache des

verwirklichten Verstandes, also ein Lebensprinzip auf dem Gebiete der

Vernunfttätigkeit, wie auch der objektiv bestimmende Erkenntnisgrund
jedes ausdrücklichen und inbegriffenen Wesenszuges. Hiermit sind wir
bei den Ideen als rein objektiven Gegebenheiten angelangt, durch
welche jede Bewegung des Verstandes geregelt und gewertet wird. Das

objektive Licht kommt als ratio formalis und materialis in Betracht,
sofern es die Wahrheit in sich, oder bloß in ihrer Umrandung enthüllt.
So ist der Sinn der gewöhnlichen Redensarten, z. B. von der Blindheit
des Verstandes leicht erklärlich. Fehlt dem Erkenntnisvermögen der
Kontakt mit der ontologischen Wahrheit, so ist es in privativem oder



430 Das objektive Erkenntnislicht

negativem Sinne blind. So bei jenen, die z. B. die Verkündigung des

Evangeliums nie vernommen haben. Läßt aber jemand die aufleuchtende

ontologische Wahrheit auf sich nicht einwirken, oder widersteht
er der Verwirklichung derselben als eines Lebensprinzips, so ist sein

Verstand positiv blind. Dies trifft bei den Ungläubigen zu, die sich
der bewegenden, leitenden Kraft der Glaubenswahrheiten entziehen und
deren Gegenteil zum Lebensprinzip erwählen.

Jedes objektive Erkenntnislicht erfüllt eine zweifache Aufgabe :

a) die Mitteilung des Erkenntnismaterials, 6) die Gestaltung desselben.

Je mehr die beiden Funktionen voneinander getrennt werden, umso
unvollkommener ist das Erkenntnislicht. Nach diesem Prinzip können
wir seine Grade folgendermaßen bestimmen :

Das Abstraktionslicht ist dort vorhanden, wo die ontologische Wahrheit

nicht actu, sondern bloß in potentia ihre Wirkkraft ausüben kann,
und darum das Erkenntnismaterial eigens versinnbildet werden muß,
um sich zu offenbaren und um seinen Sinn aufleuchten zu lassen. Als
formales objektives Licht betätigt es sich in gewissen allgemeinen
primären Eindrücken, die das erkennende Subjekt gleichsam nötigen (capti-
vatio intellectus), sie als ersterkennbare Gegebenheiten anzunehmen,
und von ihrer Gestaltung zu weiteren Erkenntnissen, zur Zergliederung
des potentiellen Sinnes der Objekte fortzuschreiten. Die zuerst
aufscheinenden Wesenszüge des Gegenstandes sind das Sein und die mit
ihm naturnotwendig zusammenhängenden objektiven Gegebenheiten,
die das Sein als letzte Instanz offenbaren, indem es sich selbst begründet,
kraft des eigenen Seinsgehaltes vom Nicht-sein getrennt ist und das

eigene Seinsgebiet statisch und dynamisch beherrscht. Das formale
abstraktive Licht bezeichnet demnach die Notwendigkeit, alle Gegenstände

in den vom Objekt ausgeprägten allgemeinen Prinzipien zu erkennen, auf
sie zurückzuführen, oder aus ihrem Inhalt abzuleiten. Das formale
Erkenntnismittel (ratio formalis cognoscendi) ist deshalb auf dem Gebiete
des sinnenhaften Seins jenes Licht, in dessen Kraft es zuerst aufscheint
und sich offenbart : es ist « id quod primo cognoscitur et quo alia a se

cognoscuntur ». Näher ausgedrückt, ist dieses Licht das esse confor-
mabile des ens in quidditate sensibili, sofern es geeignet ist, den Verstand
nach allgemein gültigen, zur Anerkennung notwendig drängenden
Prinzipien zu gestalten und mit deren Hilfe alle Äußerungen des Verstandeslebens

zu leiten. Das Abstraktionslicht ist seiner Wirkkraft nach

allgemein. Es begleitet und durchdringt, sowohl materiell als auch formal

genommen, die gesamte Verstandestätigkeit. Seine Wirkkraft ist aber



Das objektive Erkenntnislicht 431

nur potentiell umfassend. Nur stückweise vermag sie eine offenbarende

Wirkung auszuüben. Aus diesem Grunde ist es ein unvollkommenes
Erkenntnislicht. Das sinnenhafte Sein kann, eben wegen seiner Poten-

tialität, in einem einzigen Erkenntnismittel nicht aufleuchten. Die
materiellen Gegenstände können nur stückweise im Nach- und
Nebeneinander offenbar werden. Hieraus leitet man die Notwendigkeit einer

Erkenntnis per compositionem et divisionem ab, worin das eigentlich
unterscheidende Merkmal sowohl des objektiven, wie auch des subjektiven

Lichtes besteht h Deshalb ist auch das formal-objektive Licht,
welches aus diesem Seienden hervorströmt, unvollkommen. Die
einzelnen Gegenstände sind in ihm nicht wirklich (actu), sondern bloß in

potentia (möglich-wirklich) enthalten. Es gestaltet den Erkenntnisstoff,

der in Einzeleindrücken vorgelegt wird, in allen Fällen zu
festerfaßbaren Gegenständen : es ist die Form derselben, das letzte
vergegenständlichende Prinzip auf dem ganzen Gebiete des ens in quiddi-
tate sensibili. Der allgemeine Grundsatz : « in principio continentur et

cognoscibilia sunt omnia, ad quae virtus eius sese extendit », hat in
diesem Falle bloß den Sinn, daß die Potentialität, die Gestaltungsmöglichkeit

der einzelnen Materialobjekte ausgedrückt wird. Dies vor
Augen haltend, können wir sagen, daß in den vom sinnenhaften Sein

vorgelegten allgemeinsten objektiven Prinzipien sein ganzer Sinn — vir-
tualiter in potentia — geoffenbart ist. Das tatsächliche, aktuale
Aufscheinen der einzelnen Objekte ist weiteren Eindrücken überlassen,
wobei die grundlegende, allgemeine Formung als ein instrumentum
abstractionis stets mitwirkt und den Wert der Einzelerkenntnisse
bestimmt. Aus dem potentiellen Seins- und Wahrheitsgehalt des sinnenhaften

Seins ist auch die schematisierte Beschaffenheit der menschlichen

Erkenntnis zu erklären. Sowohl die logischen Schemata als auch
der skizzenhaft allgemeine Charakter der inhaltlichen Begriffe hängt
hiervon ab. Nicht der subjektive Bestand (formae a priori) des Verstandes

gestaltet und vergegenständlicht die Erkenntnisse, sondern timgekehrt: der

subjektive Erkenntnisapparat ist von der Aufscheinungsmöglichkeit des

sinnenhaften Seins bedingt, dessen Bedingungen und Forderungen
angepaßt.

Der Einfluß des Abstraktionslichtes ist allgemein und erstreckt
sich auf das ganze Gebiet, auf welchem Gegenstände der mit dem Leib
verbundenen Seele vorgelegt werden. Die Intuition bezeichnet eine Er-

1 I 85, 4.



432 Das objektive Erkenntnislicht

höhung über die Herrschaft der logischen Schemata. Inhaltlich finden
wir in ihren Angaben die Beziehungen zur Abstraktion. Bei ihrem Beweis,
bei ihrem Vorlegen für die Erkenntnis der übrigen Menschen treten
auch die logischen Schemata auf, ohne welche sie allgemein nicht
verständlich und annehmbar sind. Bei der Prophétie und bei der Vorlegung
der mittelbaren Offenbarung kommen sie bloß als Hilfsmittel (ratio
materialis cognoscendi) in Betracht. Zur formalen Vergegenständlichung

können sie nicht benutzt werden. Bei der Prophétie werden
Erkenntnismittel eingegeben, die den aus der Abstraktion geschöpften
Species ähnlich, mit ihrer Hilfe erkennbar sind, oder gar deren verschiedene

Kombination darstellen k Bei der Verkündigung der Offenbarung
wird sogar einfachhin die « menschliche Sprache » verwendet und so

geordnet, daß der übernatürliche Inhalt als Terminus der Verkündigung
erscheint2. Nur ist in all diesen Fällen das Abstraktionslicht ein medium

quo et ex quo, nie aber ein medium in quo cognoscendi.
Das Abstraktionslicht ist demnach ein materieller Erkenntnisgrund

bei jeder, auch der übernatürlichen Verstandestätigkeit, die von der Seele

im status coniunctionis cum corpore ausgeübt wird. Nach den durch
die Abstraktion gebildeten Begriffen wird sowohl die Prophétie als auch

die mittelbare Offenbarung zum Verstand geleitet 3. Eine conversio ad

phantasmata ist dieser Erkenntnisweise derartig eigen, daß davon nicht
abgesehen werden kann. In diesem Sinne ist das Abstraktionslicht ein
medium quo et ex quo. Als formeller Erkenntnisgrund kann es nur für
jene Gegebenheiten in Betracht kommen, die völlig im sinnenhaften
Sein verankert sind und die Reichweite der ihnen eigenen ontologischen
Wahrheit nicht übersteigen.

9. Die Vergegenständlichung im göttlichen Lichte

Hierdurch unterscheidet sich das göttliche Licht von der
Abstraktion. Etwas unmittelbar Göttliches ist das Prinzip der
Vergegenständlichung, der formale Erkenntnisgrund. In der visio beata ist
auf dessen Einfluß sowohl das Aufleuchten der einzelnen Objekte,
als auch ihre formale Vergegenständlichung zurückzuführen : omnia
videntur in essentia Divina in se visa. Bei der Prophétie ist die Mit-

1 II-II 173, 2. 2 II-II 1, 2.
3 Das Abstraktionslicht ist bloß ein instrumentum disponens. Vgl. Synth.

Theol. fund., S. 161.



Das objektive Erkenntnislicht 433

teilung des Materialobjektes auf ein tätiges Eingreifen Gottes
zurückzuführen, welches man infusio specierum nennt1. Bei der Verkündigung
des Glaubens ist die Mitteilung des Erkenntnisstoffes menschlich gebildeten

Sätzen anheimgestellt. In beiden Fällen hängt aber die formale

Vergegenständlichung vom göttlichen Lichte ab. In der Prophétie
scheinen die Objekte im Spiegel der Ewigkeit auf, bei der Verkündigung
des Glaubens aber im überwältigenden Zeugnis Gottes. Demnach führt
das göttliche Licht die Vergegenständlichung der Objekte in dreifacher

Form mit sich : 1. in lumine essentiae divinae in se visae, 2. in lumine

(speculo) aeternitatis, 3. in lumine auctoritatis Dei 2. Man könnte unter
2. noch eine weitere Abbiendung anführen : in lumine inspirationis hagio-

graphicae. Dieser Unterschied dürfte indessen nicht wesentlich sein 3.

1 Die einzelnen Formen dieses Eingreifens vgl. Synth. Theol. fund., S. 93.
2 Die Übersicht ist in Synth. Theol. fund., S. 97 zu finden.
3 Thomas bestimmt die Grade der Prophétie II-II 174, 2-3. Jede Erkenntnis

wird im Urteil abgeschlossen, in welchem die Seinsgebundenheit, die Wahrheit
der Erkenntnis, sowie auch die Seinsvollendung des Verstandes ausgesprochen,
objektiv und subjektiv festgelegt wird. Soweit und solange also diese
Seinsverbindung des Verstandes von einem reinen Verstandeslicht abhängt, dessen
erleuchtendem Einflüsse er sich nicht entziehen kann, können wir auf dem Gebiete
eines Erkenntnislichtes von verschiedenen Graden sprechen, die nicht notwendig
spezifisch von einander getrennt sind. So bei der Prophétie. Die prophetische
Erkenntnis wird im Urteil abgeschlossen. Der Prophet nimmt instinktmäßig
wahr, daß er mit dem Wissen Gottes, mit den ewigen Seinsgründen in Kontakt
steht. Dieser « sensus divinorum » wird ihm dadurch mitgeteilt, daß seine
Erkenntnisbilder den rationes aeternae nachgebildet werden, in praesentia aeternitatis

leuchten. Haec dicit Dominus, sagt der Prophet unter dem überwältigenden
Einflüsse, der in seine Seele strömt. Die Prophétie erhält demnach einen
vollkommenen Bestand, wenn das ganze Erkenntnismaterial eingegeben wird, oder
wenigstens sein natürlicher Bestand vom äußeren Prinzip, d. h. von Gott selbst,
neugeordnet und der Erfassung des geoffenbarten Inhaltes angepaßt wird : cognitio
perfecta in genere prophetiae. Vermittelt das göttliche Licht bloß das unfehlbare
Urteil über einen Erkenntnisstoff, welcher nicht durch Eingießung vermittelt
wird, so ist die Erkenntnisweise zwar prophetisch, aber unvollkommen in dieser
Art. So bei der hagiographischen Beeinflussung, die unter dem Namen Inspiration
bekannt ist. Das Inspirationslicht ist seinem Wesen nach prophetisch, weil es

in den ewigen Wesenszügen die Vergegenständlichung, die endgültige Beurteilung
der Objekte vornimmt ; es fehlt ihm aber die materielle Voraussetzung der
Prophétie, d.h. die Mitteilung des Materialobjektes (II-II 174, 2 ad 3). Ganz
anders verhält es sich beim Glauben, dessen objektives Licht ein lumen intellec-
tuale habens coniunctam voluntatem ist. Zu seiner Wirksamkeit sind die rationes
boni notwendig erfordert, die aber keinen zwingenden Einfluß ausüben und daher
die Vergegenständlichung, die captivatio intellectus nicht in gleicher Weise
bewerkstelligen wie das lumen propheticum.

Bei allen diesen Erkenntnissen scheint das Offenbarungslicht auf, stellt die
Objekte im Spiegel der Ewigkeit vor und übernimmt für deren Vergegenständlichung

die volle Verantwortung.

Divus Thomas 28



434 Das objektive Erkenntnislicht

In der Prophétie scheinen die Gegenstände direkt in lumine aeternitatis
auf, in der hagiographischen Inspiration aber in einer vermittelten
Form, abgeblendet durch die rationes temporales der Mentalität des

Hagiographen. Man könnte sagen, daß der Hagiograph durch die
Vermittlung seiner rationes temporales unter dem Einflüsse der Inspiration
mit den rationes aeternae quoad indicium unfehlbar in Beziehung kommt,
wie dies in der natürlichen Erkenntnisweise im Lichte der Abstraktion
in fehlbarer Form der Fall ist. Diese unfehlbare Erkenntnisform wird
kraft des Durchdrungenseins all seiner Fähigkeiten von der Inspiration
vermittelt, deren Licht und Kraft bei den natürlichen Erkenntnisweisen
und -mittein fehlt.

In allen Fällen sind die ewigen Seins- und Wesensgründe (rationes
aeternae) die letzten Wertmesser jeder geschaffenen Erkenntnis. Auf dem
Gebiete der menschlichen Erkenntnis ist die nächste Wertung dem

sinnenhaften Sein zu entnehmen. Das dunkle, schwache Abstraktionslicht

weist auf die rationes aeternae, als auf durchaus transzendente

Prinzipien hin, die nur durch eine schwierige Schlußfolgerung erschlossen

werden können. Auf diese Weise ist selbst ihr Dasein ein Problem für
den menschlichen Verstand, ihr wertender Einfluß aber derart
verborgen und geheimnisvoll vermittelt, daß kaum eine bewußte Erfassung
zustande kommt. Deshalb kann man auf dem Gebiete der natürlichen
Erkenntnis nie sagen oder als Argument anführen : haec dicit Dominus,
oder vidi Dominum. Die Verbindung mit der ersten, ewigen Wahrheit
vermitteln ausschließlich die nach den rationes aeternae abgebildeten
Wesenszüge des sinnenhaften Seins, welche im Abstraktionslicht offenbar
werden. Wegen der Schwäche, ja im gewissen Sinne wegen der
Kraftlosigkeit dieses Lichtes heißt es : cogitationes mortalium timidae sunt
et incertae providentiae nostrae 1.

In allen Fällen der übernatürlichen Erkenntnis sind die rationes

aeternae der formale Erkenntnisgrund. Sie verbinden den Verstand mit
dem Materialobjekt, kurz : die Vergegenständlichung hängt von ihnen
ab. Deshalb ist der einzige Beweis des Propheten : haec dicit Dominus.
Zur Bekräftigung seiner Glaubwürdigkeit kann er äußere Zeichen
vorlegen. Aber nicht diese, sondern das gehörte, im Spiegel der Ewigkeit
aufscheinende Wort des Herrn verbindet ihn und seine Zuhörer mit dem

vorgelegten Inhalt. Bei der Verkündigung des Glaubens (inspiratio
kerygmatica) ist der Appell an das göttliche Licht, an die rationes

1 Sap. 9, 14.



Das objektive Erkenntnislicht 435

aeternae, derart maßgebend, daß ohne ihren Einfluß der vorgelegte
Erkenntnisstoff direkt lächerlich und vollständig unannehmbar erscheint:
Judaeis quidem scandalum, Gentibus autem stultitia 1. Nur die
Herrlichkeit des ewigen Lichtes kann sie so durchdringen, daß sie feststehende,
reale Wahrheiten darstellen. Die Scheidewand zwischen der natürlichen
und übernatürlichen Erkenntnisweise bildet das Aufscheinen des

göttlichen Lichtes. In beiden muß seine Leuchtkraft betätigt werden, auf
die Gegenstände ausströmen : aber im ersten Falle durch Vermittlung
des Abstraktionslichtes, in dem es sich nur verborgen zeigt und als

primum movens mitwirkt, im zweiten Falle jedoch in sich, unvermittelt,
sodaß die natürlichen Erkenntnismittel und Gegebenheiten bloß seine

Werkzeuge und Hilfsmittel sind 2.

Die Begründung des Gläubigen in der Wahrheit, in der realen
Vergegenständlichung der Objekte besteht darin, daß Gott geoffenbart hat.
Für die visio beata ist dieselbe durch das unmittelbare Aufscheinen
der Wesenheit Gottes gegeben, für die Prophétie durch die ewigen
Seinsgründe, deren Abbildung ihre Erkenntnismittel vertreten. In
diesen Fällen ist das ewige Erkenntnislicht in sich, oder als obiectum
terminativum gegenwärtig, bei dem Glauben aber als einmaliges (in
der Vergangenheit) Aufleuchten des sprechenden und in seinem Reden
für die Wahrheit des Gesagten zeugnisablegenden Gottes. Wie dies
auch unvermittelt gefaßt werden kann, haben wir oben angedeutet.

10. Die Wirkkraft der äußeren Ursachen

a) Die physische Bewegung der Wirkursache

Unter Wirkkraft (potentia, virtus, principium agendi) verstehen wir
im allgemeinen den im Kausalitätsprinzip ausgesprochenen Einguß, der

zur Seinsverwirklichung eines Dinges (effectus, productum) nötig ist. Der
Sitz der Wirkkraft ist die Ursache, ihr Produkt (terminus) ist die

Wirkung. Die Betätigung der Wirkkraft nennen wir im allgemeinen
actio, die nichts anderes ist, als die Seinverwirklichung derselben (actio
active sumpta) : eductio de potentia in actum. Die Betätigungsweise
ist nach den einzelnen Ursachen verschieden. Bei der Wirkursache

1 r Cor. 1, 23.
2 In welchem Sinn dieses geschieht, darüber vgl. Synth. Xheol. fund., S. 77.



436 Das objektive Erkenntnislicht

(causa efficiens) sprechen wir von einem motus physicus, bei den übrigen
äußeren Ursachen von einem motus obiectivus. Bei der physischen
Bewegung handelt es sich um eine actio, motio quad exercitium, quoad
usum, um Ausübung, Betätigung und ein Wirklichwerden bestimmter
vorhandener Möglichkeiten oder Vermögen (potentia inquantum est

principium agendi), aus denen die Bewegung oder Einwirkung als reale,
zwischen Ursache und Wirkung vermittelnde Gegenebenheit hervorgeht.
Die Ursache ist wirklich durch die Bereitschaft aller realen Prinzipien,
aus welchen die Einwirkung, als Bewegung, fließt und das Sein der

Wirkung hervorbringt. Diese Vermögen können entweder durch die

Natur gegeneben sein, oder durch Erwerb (habitus) als Tätigkeitsprinzipien

verwendet werden und so zur erwähnten Bereitschaft beitragen.
Neben diesen inneren Prinzipien kommen auch äußere in Betracht,

welche die Überführung aus dem Bereich des Möglichen in den des

Wirklichen (eductio de potentia in actum), die physische Bewegung,
zustande bringen. Diese Wirkweise kann nach den Gesetzen der Mechanik,

Chemie oder Physik vor sich gehen, aber auch nach anderer
Seinsforderung sich richten, wie dies z. B. beim kausalen Einfluß Gottes auf
das Geschöpf (creatio, motio) der Fall istl.

Das Prinzip der physischen Tätigkeit (id quod movet ad exercitium
actus, principium elicitivum), unmittelbarer Tätigkeitsgrund ist die

Kraft, die Macht, die im allgemeinen eine dynamische Seinswirklichkeit

— actus — bezeichnet. « Potentia dicitur ab actu ; actus autem est

duplex, scilicet primus qui est forma, et secundus, qui est operatio. Et
sicut videtur ex communi hominum intellectu, nomen actus primo fuit
attributum operationi : sie enim quasi omnes intelligunt actum. Secundo

autem exinde fuit translatum ad formam, inquantum forma est principium

operationis et finis. Unde et similiter duplex est potentia : una
activa, cui correspondet actus, qui est operatio ; et huic primo nomen
potentiae videtur fuisse attributum. Alia est potentia passiva, cui

respondet actus primus, qui est forma ; ad quam similiter videtur secun-
dario nomen potentiae devolutum. Sicut autem nihil patitur, nisi
ratione potentiae passivae, ita nihil agit, nisi ratione actus primi, qui
est forma »2. Der Tätigkeitsgrund muß demnach mit bestimmten
Kräften versehen sein ; sonst vermag er eine abgeschlossene Wirkung

1 So sprechen wir auf diesem Gebiet von einer actio formaliter transiens und
von der actio formaliter immanens, virtualiter transiens.

2 I Pot. 1.



Das objektive Erkenntnislicht 437

nicht hervorzubringen : nihil agit, nisi inquantum est actu. Die Wirkung
ist eine Seinsverwirklichung, deren Grundlagen der Möglichkeit nach
(potentia) im Tätigkeitsprinzip als aktiv (virtus, virtualitas), im Stoffe
aber (in potentia passiva) als passiv vorhanden sind. Der Einfluß des

Tätigkeitsgrundes besteht demnach in der SeinsVerwirklichung der

potentiellen Bestände. Die Kraftäußerung aber, durch welche dies
erreicht wird, nennen wir physische Bewegung, die auch subjektiv genannt
wird, weil sie in der Veranlagung des Vollwesens (suppositum) wurzelt
und nach dessen Ausdehnung und Maß betätigt wird. Je weniger also

eine Wirkkraft der Beihilfe der potentia passiva bedarf, umso kräftiger
und machtvoller ist sie, wie auch umgekehrt. Besteht die Möglichkeit,
die näheren Prinzipien der Tätigkeit (principium quo proximum) aus

eigenem Antrieb zu erwerben, oder über sie nach Belieben zu verfügen,
so sprechen wir von einer Eigenbewegung (movere se ad exercitium).
Sind sie aber als Naturanlagen gegeben, so kann man nur von einem
moveri ad exercitium (in Bewegung versetzt werden) sprechen. In
diesem Sinne äußert sich der hl. Thomas XI. Ver. 3 ad 11 über die
Sinnesvermögen, deren Betätigung in Bezug auf die Ausübung ein
bloßes moveri ist. « In nobis sunt quaedam vires, quae coguntur ex
subiecto, sicut vires sensitivae, quae excitantur et per coniunctionem
organi et per formationem obiecti ». Beim Verstand und Willen ist eine
solche subjektive Nötigung nicht vorhanden. Sie sind indessen Prinzipien

einer subjektiven Bewegung, indem sie im Besitz der notwendigen
näheren Prinzipien die eigene Seinsvollendung verwirklichen. Bei dieser
SeinsVerwirklichung gehen sie unmittelbar erzeugend (elicitive) vor.
Der Vorgang wird nach Art einer Bewegung (motus) aufgefaßt ; ohne
daß hierbei ein motus in sensu stricto vorhanden sein müßte. Die
Seinsvollendung des Verstandes hängt von den Erkenntnismitteln ab, die
in ihrem repräsentativen Gegenwert (als species) den Verstand bestimmen

und zum Hervorbringen des actus intellectus befähigen. Die
Erzeugung (productio) der Seinsvollendung als actio, stammt aus der

Naturanlage (potentia) des Verstandes und aus den näheren Prinzipien
seiner Tätigkeit (species) und wird als physische Wirkung, motio physica,
gekennzeichnet. Die Seinsvollendung des Willens hängt von seinem

eigenen Antrieb ab b In diesem triebmäßigen Vorgang besteht die
Willensbetätigung, die motio quoad exercitium, die physisch-subjektive
Bewegung, die physische eductio de potentia in actum und die subjek-

1 3 Dist. 27, 1, 2.



438 Das objektive Erkenntnislicht

tive Seinsvollendung des WillensVermögens. « Bewegung », « physische
Bewegung » und dgl. sind analoge Redeweisen, wenn sie auf die Tätigkeit

des Willens und des Verstandes bezogen werden. Bei der aus sich

hinausgehenden Tätigkeit (actio transiens) können wir von einem

Vorgang sprechen, der von der Seinsvollendung der Wirkung verschieden
ist ; bei der immanenten (in sich bleibenden) Tätigkeit ist aber diese

selbst die Seinsvollendung der Fähigkeit ; daher ist auch die reale
eductio de potentia in actum das, was wir motus subiectivus, usus,
exercitium nennen. Physisch bedeutet demnach real, dessen Sosein

nach Analogie der mechanischen Bewegung aufgefaßt wird, ohne deren

Unvollkommenheiten zu teilen ; die actio immanens ist einfachhin die
reale Seinsvollendung einer Fähigkeit.

b) Die motio obiectiva quoad verum

Neben dieser Art der Bewegung (motus quoad exercitium) müssen

wir eine andere feststellen und näherhin bestimmen, die wir, im Gegensatz

zur subjektiven Bewegung, motus intentionalis, obiectivus, gegenüber

der Verwirklichung quoad exercitium aber eine motio quoad specifi-
cationem nennen können. Als potentia in actu primo geht jedes
Vermögen in seiner Betätigung, Ausübung und Anwendung triebhaft vor.
Als reine Potenz ist sie indessen unvollendet und vermag eine bestimmte

Wirkung nicht hervorzubringen. Sie muß in dieser Richtung ergänzt
werden, quoad specificationem actus eine Vollendung erhalten. Alle
Prinzipien, welche dies bewerkstelligen, nennen wir objektiv bestimmende

Wirkkräfte. Sie sind den physisch und subjektiv wirkenden
Kräften gegenüber intentional. Sie beziehen sich auf das Objekt der

Tätigkeit und stellen dessen Intentionen dar. Unter Intention verstehen

wir in diesem Falle jene Bedingungen und Prinzipien, die zur
Seinsverwirklichung der Wirkung oder Fähigkeit (in actu secundo) notwendig sind.

Die Fähigkeit ist angewiesen, mit ihrem Objekt in Kontakt zu treten.
Dadurch wird ihr beabsichtigtes, intentionales Sein bestimmt. « Potentia

sec. illud, quod est potentia, ordinatur ad actum. Unde oportet
rationem potentiae accipi ex actu, ad quem ordinatur, et per con-

sequens oportet, quod ratio potentiae diversificatur, ut diversificatur
actus. Ratio autem actus diversificatur sec. diversam rationem obiecti :

omnis enim actio vel est potentiae activae, vel passivae. Obiectum
autem comparatur ad actum potentiae passivae sicut principium et

causa movens ; color enim, inquantum movet visum, est principium



Das objektive Erkenntnislicht 439

visionis. Ad actum autem potentiae activae comparatur obiectum, ut
terminus et finis, sicut augmentativae virtutis obiectum est quantum
perfectum, quod est finis augmenti. Ex his autem duobus actio speciem

recipit, sei. ex prineipio et ex fine seu termino. »1 « Actus, licet sit
posterior potentia in esse, est tarnen prior in intentione et sec. rationem,
sicut finis agente. »2 Das, wovon die allgemeinste Artbestimmung der

Fähigkeit abhängt, nennen wir Materialobjekt, das den letzten Ruhepunkt

(terminus) der Tätigkeit bildet. Die näheren Bedingungen und
Prinzipien, die zur ihrer Betätigung erfordert sind (prineipia proxima
agendi), werden objektiv und intentional ähnlich bestimmt, wie die

grundlegende Hinordnung und Artbestimmung der Fähigkeit. Das

objektive Prinzip derselben ist das Formalobjekt des Vermögens. Wie
das Hervorbringen der Fähigkeit nach den objektiven Zügen des Materialobjektes

einer Wirkursache anheimgestellt ist, so auch jene der näheren

Prinzipien. In dieser ihrer realen Wirklichkeit sind sie Wirkkräfte der

subjektiven Bewegung und Tätigkeit, während ihre Bestimmung und
Hinordnung zu einer spezifisch abgeschlossenen Tätigkeit von einem

vorausgehenden intentionalen Einfluß abhängt. In dieser Hinsicht
stellen sie die Intentionen des Objektes dar, deren objektiven Einfluß die

ganze Dynamik der Fähigkeit regelt und begleitet, ihre Arteigenheit bestimmt.

Der objektive Einfluß ist demnach auch eine Wirkkraft, aber in einem
andern Sinn, als die physisch-subjektive : von dieser hängt die
Ausübung der Tätigkeit, von jener aber deren Artbestimmung ab.

Wenn man das Verhältnis der Intention zum physischen Sein
bestimmen will, so kann man sagen, daß die Intention die Gegenwerte des

physischen Seins darstellt. Dieses ist eine forma permanens, d. h. ein
absolutes oder transzendental bezogenes Sein ; die Intention aber ist
eine forma vialis, gleichsam der Reflex oder die Widerspiegelung aller
Werte, die im Seinsgehalt enthalten sind. Dies kann aber in seiner
Ähnlichkeit als esse conformabile, nach den Wesenszügen des Wahren, oder

in seiner Anziehungskraft als esse appetibile aufscheinen und nach
beiden Eigenschaften eine entsprechende Wirkkraft betätigen 3. Wenn

1 I 73, 3. 2 Ib. ad 1.
3 Zur Klärung unserer Terminologie möchten wir bemerken, daß im Ansich-

sein bloß die reinen Seinsbeziehungen der physisch, in sich bestehenden Gegebenheiten

eingeschlossen sind. Betrachten wir das Seiende relativ, in seinen
Beziehungen, resp. seiner Beziehbarkeit, so steht es vor uns als Wert. Der Wert ist
materiell mit dem Ansichsein identisch, formell aber verschieden, insofern das
Seiende Grundlagen zur Beziehbarkeit aufweist. Seine Arteigenschaft ist also, in
Gegenwerten auftreten zu können. Die Eignung des Seienden an sich, anziehungs-



440 Das objektive Erkenntnislicht

wir in dieser Beziehung von einer forma permanens und vialis sprechen,
wollen wir nicht so fast auf die Dauerhaftigkeit der Formen Rücksicht
nehmen, sondern vielmehr die bezeichnete Anhängigkeit ausdrücken.

Das objektiv bestimmende Prinzip ist entweder die Natur, oder
die künstliche Ordnung durch die Vernunft. « In creaturis aliquid pro-
ducitur per potentiam naturalem, et hoc producitur per similitudinem
naturae ipsius producentis, sicut homo generat hominem. Producitur
etiam aliquid per potentiam rationalem, et hoc producitur in
similitudinem producentis quantum ad speciem non naturae, sed in ratione
existentem, cum omne agens agat sibi simile aliquo modo, sicut domus

producitur ab artifice, et recipit similitudinem speciei, quam artifex
habet in mente. »1 « In tantum aliquid indiget moveri ab aliquo,
inquantum est in potentia ad plura. Oportet enim, ut id, quod

weise (per modum ponderis) als begehrenswerter Gegenstand auftreten zu können,
ist die appetibilitas (Begehrbarkeit, die Güte, das Gutsein). Die Grundlage dieser
Eigenschaft ist die Vollkommenheit des Seienden, wodurch es geeignet ist, sich
zu behaupten, dem Nichtseienden gegenüber als das zu gelten, was es ist : also
den eigenen Bestand geltend zu machen, auszubreiten und ausströmen zu lassen.
In dieser Begehrbarkeit des eigenen Bestandes, der eigenen Vollkommenheit,
besteht die ratio formalis der Anziehungsfähigkeit, Begehrbarkeit, der appetibilitas.

Hiermit ist die Möglichkeit des Seienden ausgedrückt, aus sich herauszugehen

und über das reine Ansichsein auch etwas anderes, den Wesenszug des
Wertes darzustellen. Hiermit wird das Ansich des Seienden als Prinzip der Dynamik
bezeichnet, sein objektives Sein und sein Wert als esse appetibile ausgedrückt. Als
esse, Sein, ist es mit dem Aussichsein materiell identisch, durch das « appetibile »

erhält es aber einen objektiv erfaßbaren Wesenszug, der im Ansichsein formell
nicht ausgesprochen ist. Deshalb ist es durch die Möglichkeit des Aus-sich-heraus-
gehen-könnens eine andere objektive Gegebenheit, als das reine Ansichsein.
Dasselbe gilt von der Eignung des Seienden, in abbildlichem Gegenwert erscheinen
zu können. Aus der Beziehbarkeit des Seienden zur Möglichkeit, im abgebildeten
Gegenwert auftreten zu können, wird es durch einen von den übrigen verschiedenen
Wesenszug gekennzeichnet und so steht es vor unserm geistigen Auge als Wahr-
heits- oder Erkenntniswert. Im Abbildlichsein (esse conformabile oder auch con-
formatum) besteht und scheint das Merkmal des objektiven Seins, der Erkennbarkeit

und der Vergegenständlichung des Seienden auf.
Wir können das Seiende als solches und als Wert folgendermaßen schematisch

darstellen :

i sich : Ansichsein, Bestand : id quod est

zum Strebevermögen : begehrbar (esse appetibile),
Prinzip der Dynamik : id ex quo est : Aussichsein

zum Erkenntnisvermögen : Abbildlichsein (esse conforma¬
bile) : id per quod est in esse repraesentativo, et
inquantum est directivum ordinis dynamici

1 1. Dist. 7, 1, 1 ; 3. Dist. 27, 11.

Das

Seiende

aDsoiui, n

relativ,
in seiner
Beziehbarkeit

:

Wert



Das objektive Erkenntnislicht 441

est in potentia, reducatur in actum per aliquod, quod est actu, et hoc
est movere. Dupliciter autem aliqua vis animae invenitur in potentia
ad diversa. Uno modo quantum ad agere et non agere, alio modo

quantum ad agere hoc vel illud ; sicut visus quandoque videt album,
et quandoque videt nigrum. Indiget igitur movente quantum ad duo,
sel. quantum ad exercitium vel usum actus, et quantum ad determina-
tionem actus. Quorum primum est ex parte subiecti, quod quandoque
invenitur agens, quandoque non agens. Aliud autem est ex parte
obiecti, sec. quod specificatur actus. Motio autem ipsius subiecti est

ex agente aliquo. Et cum omne agens agat propter finem, prineipium
huius motionis est ex fine Sed obiectum movet determinando actum
ad modum prineipii formalis, a quo in rebus naturalibus actio specificatur,

sicut calefactio a calore 1.

Der eigentliche und eigentümliche ursächliche Einfluß der objektiven
Bewegung besteht im Vorlegen des Objektes. Daher ist diese Betätigungsweise

intentional, d. h. es werden im vorgelegten Objekte die Grundzüge

angegeben, nach welchen irgendeine Fähigkeit sich mit ihrem
Gegenstande vereinigen oder ihn verwirklichen kann. Dieser intentio-
nale Einfluß unterscheidet die objektive Bewegung von der physischen
und subjektiven. Sie ist dem Muster und der Zweckursache eigen.
« Exemplar, proprie si aeeipiatur, importât causalitatem respectu exem-
platorum, quia exemplar est, ad cuius imitationem fit aliud. »

2 In der

Vorlegung der abzubildenden Wesenszüge besteht die causalitas exem-
plaris in actu primo remoto, in der Intention aber, die deren Verwirklichung,

als Bedingungen der Dynamik, vorschreibt, in actu primo
proximo. Ihr Einfluß in actu secundo besteht in der Aufnahme ins
Tätigkeitsprinzip, in der Gestaltung und Bestimmung der entsprechenden
Wirkursache nach der Artbestimmung der Tätigkeit.

Der kausale Einfluß dieser Ursächlichkeit gründet sich auf die

Wesenszüge des Seins. Man kann das Seiende synthetisch, ohne jede
Unterscheidung, als Substrat und Inbegriff der übrigen transzendentalen

Züge betrachten 3. In dieser Form umfaßt es alle Wirkkräfte, die dem
Seienden eigen sein können : operari sequitur esse. Daher ist das Seiende

in dieser Fassung Prinzip und Untergrund des spezifisch bestimmten
ursächlichen Vorganges, quoad exercitium et quoad specificationem.
Wird aber das Seiende nach dem abstrakten, analytischen und von den

übrigen Transzendentalien formal verschiedenen Wesenszug betrachtet,

1 I-II 9, 1. 2 8. Ver. 8 ad 1. 8 21. Ver. 2.



442 Das objektive Erkenntnislicht

so beschränkt sich sein ursächlicher Einfluß auf die Form. So bestimmt
Thomas diese Wirkweise dem Guten gegenüber : « Esse non habet causa-
litatem, nisi forte sec. rationem causae exemplaris. »1 In I 5, 2 ad 2

äußert er sich näher : « Ens non importât habitudinem causae, nisi
formalis tantum, vel inhaerentis, vel exemplaris. » Forma exemplata
realiter existens vel inhaerens, und forma exemplaris et imitanda beschreiben

die Reichweite der Ursächlichkeit des Seienden in diesem Sinne. Die
abzubildende Form übt ihren Einfluß nach dem Wesenzug des Wahren
intentional aus, da hierbei die Verähnlichung der Tätigkeitsprinzipien
und somit die der Wirkung mit der Ursache beabsichtigt wird. « Appropriate

causae ad effectum attenditur sec. assimilationem effectus ad

causam. Assimilatio autem creaturae ad Deum attenditur sec. hoc,

quod creatura implet id, quod de ipsa est in intellectu et voluntate
Dei, sicut artificiata similantur artifici inquantum in eis exprimitur
forma artis et ostenditur voluntas artificis de eorum constitutione. Nam
sicut res naturalis agit per suam formam, ita artifex per suum intel-
lectum et voluntatem. »2 In Bezug auf die Reichweite dieser Ursächlichkeit

aber sagt er : « Quando exemplatum perfecte repraesentat
exemplar, ab uno exemplari non est nisi unum exemplatum, nisi per
accidens, inquantum exemplata materialiter distinguuntur. Creaturae

vero non perfecte imitantur suum exemplar. Unde diversimode possunt
ipsum imitari et sic esse diversa exemplata. Perfectus autem modus
imitandi est unus tantum, et propter hoc Filius, qui perfecte imitatur
Patrem, non potest esse nisi unus. »3 Hinsichtlich der Intensität äußert
sich der Aquinate folgendermaßen : « Exemplata oportet conformari
exemplari sec. rationem formae, non autem sec. modum essendi. Nam
alterius modi esse habet forma quandoque in exemplari et in exemplato ;

sicut forma domus in mente artificis, habet esse immateriale et intelli-
gibile, in domo autem, quae est extra animam, habet esse materiale
et sensibile 4.

c) Die motio obiectiva quoad bonum

Den gleichen intentionalen Einfluß übt die Zweckursache aus, mit
dem Unterschied, daß dieser nicht bei einer einfachen Abbildung stehen

bleibt — also nicht nach den Wesenszügen der Wahrheit geschieht —,
sondern die Mitteilung der triebmäßig wirkenden Prinzipien beabsichtigt. Der
allgemeine Wesenszug des Guten wird in der Begehrungswürdigkeit

1 Ibid. ad 2. 2 3. Pot. 16 ad 5. 3 Ibid. ad 12. 4 I 18, 4 ad 2'



Das objektive Erkenntnislicht 443

(appetibilitas) gesehen. Diese ist eine Anziehung, ein an sich Ziehen,
also gleichsam ein Ausgießen des eigenen Seinsgehaltes (bonum est
diffusivum sui). Hierdurch unterscheidet sich der eigentliche Wesenszug

des Guten von allen übrigen transzendentalen Begriffen. Das synthetisch

gestaltete Sein ist der Inbegriff und die Grundlage aller einzelnen

analytisch bestimmten Wesenszüge. Wird das bloße Sein in Betracht
gezogen, in dem die absolute Seinsvollkommenheit ausgesprochen wird,
so erhalten wir den Seinsbegriff in analytischer Gestaltung mit dem die

Seinsvollkommenheit, sei es als wirkliche, sei es als mögliche Gegebenheit,

zu vereinbaren ist. Wollen wir im synthetisch Seienden den Wert,
die Selbstbehauptung und das Selbstgenügen hervorheben, so erhalten
wir die Wesenszüge des Guten, des Begehrenswerten und jenen des

Wahren, der in objektiven Merkmalen abbildungsfähigen, auszudrückenden

Gegebenheit (esse conformabile). Aus dem Wesenszug des Wahren
entstehen die Gegenwerte des synthetisch Seienden, die das objektive
Sein (esse obiectivum) darstellen und zunächst als termini connotati
der ontologischen Wahrheit ein objektives Sein besitzen, dann aber

in ihrem Erfaßtsein als Erkenntniswahrheit (veritas cognitionis) den

Gegenwert des synthetisch Seienden ausdrücken.

Das Begehrenswertsein des Seienden drückt eine innere triebmäßig
wirkende Kraft aus, die alle dynamischen Erscheinungen auf dem Gebiete

des Seins begründet und regelt. Man kann sie näherhin als die allgemeine
innere Selbstbegründung des Seienden beschreiben. Diese äußert sich

vor allem im Widerstand dem Nichtseienden gegenüber. Das Seiende
widersteht kraft eines inneren Triebes der Vernichtung, erhält sich im
Sein und entfaltet den eigenen Vollkommenheitsgehalt nach innen und
nach außen. Hierin sind die Grenzen des Begehrenswertseins des

Seienden in großen Zügen umschrieben. Des Näheren richtet es sich

nach dem jeweiligen Seinsgehalt und nimmt die wohlbekannten Gestaltungen

als appetitus naturalis, sensitivus und intellectivus an.
Das Begehrenswertsein ist demnach ein relativer Begriff. In ihm

werden die Beziehungen der Begehrungsfähigkeit zu einem Gegenstand
ausgedrückt. Der Gegenstand wirkt anziehend (per modum ponderis),
gleichsam anlockend, indem er die in ihm niedergelegten Seinsgehalte

vorlegt und sie als erreichbare, zu besitzende oder auch als besessene

Vollkommenheiten darstellt. Dies ist das objektive Begehrenswertsein,
dessen Wirkkraft durch die Anziehung, während der gegenständliche
Wert durch die Seinsvollkommenheit gekennzeichnet wird. Beides
können wir im Begriffe der coaptatio zusammenfassen. Diesen Ausdruck



444 Das objektive Erkenntnislicht

kennt auch der hl. Thomas, obwohl er ihn meist im subjektiven Sinne

verwendet, wie I-II 26, 1. Nach Forcellini bezeichnet das Wort « aptam
coniunctionem ». Er zitiert den hl. Augustin 1, der in ihm die Bedeutung
von Harmonie wiederzufinden glaubt. Jedenfalls ist in ihm die Bedeutung

des « aeque aptum reddere », des « accomodare » eingeschlossen.

Nimmt man den Ausdruck im passiven Sinne für das Resultat der

aktiven coaptatio, so bezeichnet er das « Entsprechende », « Zusagende »,

« Angemessene ». In dieser objektiven Fassung können wir das

Begehrenswertsein ein esse coaptabile nennen, ähnlich wie der Wesenszug des

Wahren als esse conformabile bezeichnet wird.
Dem objektiv Begehrenswerten entspricht die subjektive Fähigkeit,

deren Aufgabe es ist, dessen Vollkommenheitsgehalt entweder zu bewahren

und zu besitzen, oder nach ihm in irgendeiner Form zu streben. Dies

nennen wir Strebevermögen (appetitus). Sein Hauptmerkmal ist die

Anpassung an den Gegenstand und die Übereinstimmung mit ihm, so-

daß es sich mit ihm vereinigen, ihn besitzen, oder nach ihm greifen
kann. Ist diese Angemessenheit (coaptatio) nicht mit der Natur des

StrebeVermögens gegeben, so muß sie erworben werden. Eine Naturanlage

muß unter allen Umständen vorausgehen. Sie kann in dieser

Form gewisse Beschränkungen aufweisen ; sie kann aber auch so

allgemein sein, daß sie das ganze Gebiet des Seins zu umfassen vermag.
Das Erste ist bei dem sinnlichen Strebevermögen der Fall, das Zweite
aber beim Willen. Jede Begehrungsfähigkeit setzt eine Verwirklichung
nach den Wesenszügen der Abbildung voraus, die aus der Erfassung der

zu gestaltenden Merkmale hervorgeht. Deshalb wird das Strebevermögen
im Allgemeinen als inclinatio consequens ad apprehensionem beschrieben 2.

Nur der prinzipielle Voluntarismus oder dessen einzelne Schattierungen
wollen an dieser Definition Korrekturen vornehmen. Die Reichweite
des Strebevermögens, wie auch seine Wirkweise hängt demnach von
der Natur der Erkenntnisfähigkeit ab, die den Gegenstand vorlegt,
nachdem sie ihn in jeder Richtung und Beziehung beurteilt und nach
seinem Werte abgeschätzt hat. In einem solchen Endurteil (ultimum
judicium practicum, imperium) wird die objektive Anpassung (coaptatio)

ausgesprochen und als vis motiva (motivum), als intentionale
Wirkkraft vorgelegt. Das Vermögen, welches einer solchen Wirkkraft zu-

1 Aug. 22. Civ. Dei 24.
2 Hierin kommt der intentionale Charakter der appetibilitas obiectiva

besonders zum Vorschein. Bei dem Begehrungsvermögen wird dies in der
transzendentalen Hinordnung zum Gegenstand vertreten.



Das objektive Erkenntnislicht 445

gänglich ist und somit etwas objektiv Begehrenswertes in Kontakt treten

kann, muß die im Endurteil enthaltenen Intentionen als subjektiv
wirkende Kräfte und Prinzipien aufweisen, d. h. der A bschätzung der

Erkenntnisfähigkeit angepaßt werden. In der potentiellen coaptatio
müssen wir die Wesensdefinition des Strebevermögens suchen, in der

coaptatio in actu secundo aber sein Wirklichwerden, die Verwirklichung
des Kontaktes zwischen ihm und dem Gegenstande erblicken. Das

objektiv Begehrenswerte beeinflußt intentional sowohl die coaptatio
oder inclinatio potentialis, als auch die actualis. Seine Wirkkraft ist
einfachhin objektmäßig, eine motio quoad specificationem, tum poten-
tiae, tum operationis. Die seinsmäßige Anpassung des Strebevermögens
kann dem realen Sein des Gegenstandes vorangehen, oder ihm folgen.
Beide können auch zusammenfallen. So bei den Transzendentalien und
in Gott. Bei'den Transzendentalien ist das synthetische Sein der

begehrenswerte Gegenstand, sofern er eine zu erlangende Vollkommenheit
bezeichnet ; es ist aber auch das Strebevermögen, wenn man es nach
der Sicht der Selbstbegründung und des Selbstgenügens des Seienden

betrachtet. Beide sind im Vollkommenheitsgehalte des Seienden materiell

identisch, nach den genannten Merkmalen aber in den formalen

Wesenszügen verschieden. In diesem Sinne sagt der hl. Thomas : ens

sec. rationem prius est quam bonum, die Grundlage des Guten, des

Begehrenswerten ist das Seiende ; dieses wurzelt sowohl objektiv, als

auch subjektiv im Seienden, es stellt die formalen Bestimmungen des

Seienden dar 1. Noch mehr läßt sich das von Gott sagen, dessen An-
sichsein, das esse per se subsistens, die Güte und Begehrenswürdigkeit
notwendig in sich schließt. 2

Betrachtet man die kausale Ordnung, so ist die Priorität, der

Vorrang des Guten anzunehmen. Das Begehrenswerte, das Gute ist das

Prinzip der Dynamik. Alle Bedingungen der dynamischen Äußerung
sind in seinen Wesenszügen bestimmt, ihnen restlos entnommen. Die

Tätigkeit kann nur dann abgeschlossen werden, wenn sie auf einen

bestimmten Gegenstand hingeordnet ist, also ziel- und zweckmäßig ist.
Das Gute, als ratio agendi, als Ordnungsprinzip der Tätigkeit, wird
Ziel oder Zweck (finis) genannt. « Bonum, cum habeat rationem appe-
tibilis, importât habitudinem causae finalis, cuius causalitas prima est,

quia agens non agit, nisi propter finem, et ab agente materia movetur
ad formam. Unde dicitur, quod finis est causa causarum. Et sic in

1 I 5, 2. 2 I 19, 1 et ad 3.



446 Das objektive Erkenntnislicht

causando bonum est prius quam ens, sicut finis, quam forma. »
1 Aus

diesem Grunde ist die reale Existenz des Begehrenswerten nicht erfordert

; es genügt seine ideale Erfassung als eines beabsichtigten Zweckes.

« Bonum extenditur ad existentia et non existentia, non sec. praedica-
tionem, sed sec. causalitatem, ut per non existentia intelligamus non
ea, quae penitus non sunt, sed ea, quae sunt in potentia et non in actu,
quia bonum habet rationem finis, in quo non solum quiescunt, quae
sunt in actu, sed ad ipsum etiam ea moventur, quae in actu non sunt,
sed in potentia tantum. »2

Hierin sind die oben angeführten Sätze begründet. Die Anpassung
des Strebevermögens und der näheren Prinzipien der Tätigkeit können dem

Gegenstand vorausgehen, wie dies beim appetitus naturalis der Fall ist.
Hier ist die eigene Erfassung durch Erkenntnis nicht nötig : die coap-
tatio ist mit der Natur gegeben. « Est enim quidam appetitus, non

consequens apprehensionem ipsius appetentis, sed alterius. Et huius-
modi dicitur appetitus naturalis. Res enim naturales appetunt, quod
eis convenit sec. suam naturam, non per apprehensionem propriam,
sed per apprehensionem instituentis naturam. »3 « Quaelibet autem res

ad suam formam naturalem hanc habet habitudinem, ut quando non habet

ipsam, tendat in eam, et quando habet ipsam, quiescat in ea. Et idem
est de qualibet perfectione naturali, quod est bonum naturae. Et haec

habitudo in carentibus cognitione vocatur appetitus naturalis. » 4 Die

Hinordnung des Natur-Strebevermögens zum Guten ist eine direkte,
seine Zielstrebigkeit aber ist rein exekutiv: es führt nur den vorgefaßten
Plan des Schöpfers aus.

Wollen wir den Begriff des appetitus naturalis auf Gott anwenden,

so steht dessen analogem Gebrauch nichts im Wege. Das Sein Gottes,
als esse per se subsistens, stellt einen Gegenstand von unendlicher
Vollkommenheit und von unendlichem Werte dar ; die jeden äußeren Einfluß

ausschließende Selbstbegründung aber entfaltet in ihm jenes
Verhalten zum Gegenstand, den wir soeben aus Thomas zitiert haben :

« Quantum ad hoc voluntas in Deo ponitur, quae semper habet bonum,
quod est eius obiectum, cum sit indifferens ab eo sec. essentiam. » 5

Nur die Zweckursache ist in dieser Beziehung von Gott dem Sein und
der innem Dynamik nach völlig ausgeschlossen und kann nicht einmal

1 I 5, 2 ad 1. Daher sagt Thomas öfters : Verum est bonum intellectus,
d. h. der Verstand strebt nach der Seinsvollendung kraft eines Naturtriebes. So

geht die ratio boni der Verähnlichung voraus.
2 I 5. 2 ad 2. 3 I-II 26, 1. 4 I 19. 1. 5 I 19. 1 ad 2



Das objektive Erkenntnislicht 447

analog von ihm ausgesagt werden. Gottes Sein ist nicht verursacht,
kann infolgedessen nicht aus einem vorgefaßten Zweck hervorgehen.
Dasselbe ist von den innern Hervorgängen zu sagen, die nicht in einem
Willensentschluß wurzeln, sondern reine Ausströmungen der göttlichen
Natur als solcher sind 1. Nur in einem ganz eminenten Sinne könnte
man den Zweckbegriff auf Gott anwenden, sofern in ihm die

Seinsvollendung ausgedrückt wird. In dieser Hinsicht kann man Gott finis
sui, causa sui nennen. Er ist das höchste Gut, dem der Wesenszug des

Begehrungswürdigen, als dem Urgrund alles Guten wesentlich und
unendlich zukommt, ohne irgendeinen Bezug auf etwas anderes, als sein

eigener Seinsgehalt in sich dargestellt. «Bonum universale est, quod
est per se et per suam essentiam bonum, quod est ipsa essentia bonitatis
bonum autem particulare est, quod est per participationem. »2 Bei
dem durch Teilnahme Guten und zweckmäßig gestalteten Sein wird die

Anpassung des Strebevermögens und des Gegenstandes mit der Natur
mitgeschaffen, oder sonst mit ihr hervorgerufen und gegeben. Für solche

triebmäßigen Erscheinungen ist quoad specificationem nur die Natur
verantwortlich ; ihre tatsächliche Betätigung (quoad exercitium) hängt
indessen vom äußeren Milieu ab, welches entweder einfachhin hindernd
auftritt, wie dies beim Naturgeschehen der Fall ist, oder die Betätigung
der Triebe höheren Gesetzen unterwirft, nach denselben regelt, wie dies
bei den niederen Strebevermögen festzustellen ist, wenn sie der Führung
des Verstandes unterstellt sind 3.

Ein höherer Grad des Strebevermögens steht vor uns, wenn die coap-
tatio actualis eine Folge der eigenen Erfassung ist. Die Naturanlage kann
hierbei nicht fehlen. Sie ist entweder mit dem Seinsgehalt gegeben, wie
bei Gott, oder durch den Schöpfer bestimmt und gegeben. Auf diese

Gegebenheiten wirkt die eigene Erfassung ein und bestimmt sie quoad
specificationem oder quoad exercitium. Erstreckt sie sich bloß auf die
tatsächliche Betätigung, so haben wir den appetitus sensitivus vor uns.

Vermag sie darüber hinaus intentional auch die Art der Tätigkeit zu
bestimmen, so ist sie Prinzip der tatsächlichen Anpassung quoad
specificationem. Dieses Strebevermögen heißt appetitus rationalis oder
intellectivus. « Aliud est appetitus consequens apprehensionem ipsius
appetentis, sed ex necessitate, non ex iudicio libero ; et talis est appetitus

sensitivus in brutis, qui tarnen in hominibus aliquid libertatis
participât, inquantum obedit rationi. Alius autem est appetitus con-

1 I 41, 2. 2 I 103, 2. ä I 81i 3.



448 Das objektive Erkenntnislicht

sequens apprehensionem appetentis sec. liberum iudicium : et talis est

appetitus rationalis sive intellectivus, qui dicitur voluntas. »
1

Für das vemimftgeleitete Strebevermögen ist das meist charakteristische

Merkmal die Beherrschung des Objektes, dessen intentionaler Einfluß nicht
in zwingender Form auftritt. « Intellectus non cogitur ex subiecto »

— sagt der Aquinate — cum non utatur organo corporali, sed cogitur
ex obiecto quia ex efficacia demonstrationis cogitur quis conclusioni
consentire. Affectus vero neque ex subiecto neque ex obiecto cogitur,
sed proprio instinctu movetur in hoc vel illud. »2 Aus diesem Grunde
müssen wir sagen, daß die Betätigung des Willens sich nicht auf eine

bloß physische, subjektive Selbstbewegung beschränkt, sondern sich

auch auf die Artbestimmung der Tätigkeit erstreckt. Von ihm hängt
auch die specificatio actus ab. Dies nicht in dem Sinne, als ob er den

Gegenstand aus dem eigenen Seinsgehalt schöpfen oder hervorbringen
würde, sondern daß er die Gestaltung der vom Verstände vorgelegten
Objekte hauptsächlich in Bezug auf ihre Wertung und Abschätzung
beeinflußt und leitet. Der Wille ist eine facultas suppositi, die das

Gesamtwohl des handelnden Subjektes anstrebt. Strebt er nach diesem

Gemeinwohl in Unterordnung unter höhere Güter, so wird das reine
Verstandesurteil (sub ratione veri universalis et necessarii) nicht
ungünstig beeinflußt, sodaß das Endurteil, in welchem auch die partikulären

Gesichtspunkte zur Geltung und Erwägung gelangen, den

wohlgeordneten Willen (appetitus rectus) widerspiegeln. Ist aber das eigene
Wohl des Handelnden vorherrschend, so ist die ungünstige Färbung
unvermeidlich. Gar manche Verstandesprinzipien und die Abschätzung
nach den Wesenszügen der reinen Sittlichkeit werden verdunkelt und
gelangen in einer entstellten Form im Endurteil zum Ausdruck 3. In

1 I-II 26, 1. 2 11. Ver. 3 ad 11.
3 I-II 9, 2. Die materielle Grundlage des wohlgeordneten Willens ist demnach

in der objektiven Einstellung zum Gemeinwohl des Suppositums zu suchen :

voluntas materialiter recta. Ihm entspricht von Seiten des Willens eine derartig
eingestellte Neigung. Diese Ichbeziehung ist objektiv, als appetibilitas obiectorum
für die handelnde Person, und subjektiv, als Neigung zu überhaupt begehrenswerten

Objekten, von der Willenstätigkeit untrennbar. Sie ist indes nicht ratio
formalis, Wertmesser der Willensäußerungen. Nur beim Willen, der nichts Höheres
über sich kennt, also sein eigener Gesetzgeber ist, können beide zusammenfallen.
(I 63, 1). Der geschaffene Wille, als ens participatum dem esse per se subsistens
im Sein und in der Tätigkeit vollständig untergeordnet, muß die formalen
Tätigkeitsgründe solchen Prinzipien entnehmen, die seine volle Unterordnung regeln.
Ihr Einfluß muß in allen Einzelhandlungen zum Vorschein kommen, damit sie

gut, recht und gerecht erscheinen. Die Unterstellung des Strebens nach dem



Das objektive Erkenntnislicht 449

diesem Sinne sagen wir, daß der Wille seine Objekte, die nicht das

wesenhafte Gute darstellen, auch quoad specificationem beherrscht,
konträr entgegengesetzten Gegenständen nach Belieben sich zuwenden
und die zu wählenden Objekte nach Gutdünken färben kann. « Nemo
respiciens ad malum operatur. » « Id, in quod tendit appetitus animalis
vel voluntarius, est bonum apprehensum. Ad hoc igitur, quod voluntas
in aliquod tendat, non requiritur, quod sit bonum sec. rei veritatem,
sed quod apprehendatur in ratione boni. Et propter hoc Philosophus
dicit, quod finis est bonum vel apprehensum bonum. »1 Wie jemand
dem Affekte nach beschaffen ist, so urteilt er über die Objekte seiner

Handlungen : qualis unusquisque est, talis finis ei videtur. Der inten-
tionale Einfluß, die motio quoad specificationem ist demnach unter
allen Umständen auf das Objekt zurückzuführen, nur hängt dessen

Gestaltung oder die Entscheidung über dasselbe vom Willen ab : er
bewegt sich vermittelst des Verstandes zur Artbestimmung der Tätigkeit,
verschafft sich durch eigene Selbstbestimmung die zur Aneignung des

Gegenstandes nötige Anpassung. Hierin besteht die coaptatio actualis
des Willens, in welcher seine Wirkkraft sowohl als subjektive, wie auch
als objektive Bewegung zum Ausdruck gelangt.

Daß der Wille die übrigen Fähigkeiten zur Ausübung ihrer Tätigkeit

bewegt, lehrt der hl. Thomas 2. Inwiefern seine praktischen
Anordnungen (imperium) zur Artbestimmung dieser Tätigkeiten beitragen,
ist aus I-II 18-20 zu ersehen.

Gemeinwohl des Suppositums, dieser höchsten, unerläßlichen Forderung, stellt uns
die voluntas formaliter recta objektiv vor Augen, die praeparatio animi, dies
im Tun und Lassen tatsächlich zu verwirklichen, die voluntas formaliter recta
im subjektiven Sinne. Daß das Wohl des Individuums sich auch nach dem
allgemeinen Wohl der Gesellschaft richten muß, ist bekannt. Daher ist zur Rechtheit

und Gerechtigkeit der einzelnen Tätigkeiten auch die Rücksicht auf das Wohl
der Gesellschaft erfordert, wie dies Thomas I-II 21, 3 ausführt. Hieraus ist zu
ersehen, daß die ratio boni in den Seinsbeziehungen begründet ist und nur nach
diesen richtig aufscheinen kann. Diese sind aber in der seinsmäßigen
Unterordnung derr Güter in sich und ihrer Gesamtheit unter dem Esse per se Subsistens
gegeben. Daher ist die objektive Verwirklichung der voluntas formaliter recta
im ewigen Gesetz enthalten, wie wir dies oben betont haben. Das Gute hat ein
objektives Sein in einem transzendentalen Prinzip, von welchem die Begehrbar-
keit und deren Rangordnung abhängt. Das innerweltliche objektive Sein ist in
der Ordnung der Güter enthalten, sofern sie in ihrer zeitlichen Begehrbarkeit nach
der gesetzgeberischen Kraft des ewigen Gesetzes bestimmt und geordnet sind.
Das objektive Sein des Guten ist demnach im Ansichsein gegeben, sofern es die
leitenden und regelnden Gründe der Begehrbarkeit nach dem obersten Seinsgesetz
darstellt.

1 I-II 8, 1. 2 I-II 9, 1.

Divus Thomas 29



450 Das objektive Erkenntnislicht

11. Übersicht über die Wirkweise der einzelnen Ursachen

Die Wirkkraft gehört der dynamischen Seinsordnung an, welche
aber die statische voraussetzt, aus ihr den Umfang und die Intensität
schöpft. Dies drückt der bekannte Satz aus : operari sequitur esse.

Zur dynamischen Ordnung gehört alles, was auf das Aussichgehen
des statischen Seins bezogen werden kann, mit ihm in irgendeiner Form
verbunden ist. Zwei unvertauschbare Korrelate stehen einander gegenüber

: producens und productum. Beide werden in einer gleichsam
transzendentalen Allgemeinheit gebraucht, die erst in den einzelnen
Formen prädikamental und spezifisch bestimmt wird. Die aktive
(tätige) Wirkkraft verhält sich von Seiten des producens ; ihre passiven
(aufnehmenden) Erscheinungen kennzeichnen das productum.

Unter Wirkkraft im allgemeinen und näherhin in verschiedenen
Formen bestimmbarer Fassung verstehen wir also jeden Bestand oder

jede Gegebenheit, die auf dem Gebiete der Dynamik, in strenger
Unterscheidung von der Statik, irgendeine Rolle spielt. Das Endresultat der

dynamischen Bewegung oder Veränderung ist das Produkt, ein

Erzeugnis, eine Seinsweise, die vorher nicht bestand, und so ihr Hervorgehen

der Dynamik verdankt. In dieser Sicht können wir die Wirkkraft

also beschreiben : jede Gegebenheit, die auf das Zustandekommen
einer Neuerscheinung, eines neuen Bestandes (Wirkung) einen Einfluß
ausübt. Dieser Einfluß kann sich auf das Sein der Wirkung beziehen,
mit ihr so zusammenhängen, daß ohne sie weder ihr Dasein noch ihr
Sosein erklärt werden kann. Hinsichtlich des Daseins zeigt sich der
Einfluß darin, daß in seiner Kraft das Endresultat in sich auftritt
als ein tatsächlicher, von dem beeinflussenden Prinzip real verschiedener

Bestand. In Bezug auf das Sosein erscheint die gegenseitige
Beziehung in einer Verähnlichung der Wirkung mit den beeinflussenden

Prinzipien, was in den mannigfachsten Formen vorkommen kann.
Der Einfluß kann aber auch bloß als Prinzip sich betätigen, dem

zwar ein Productum gegenübersteht, das aber weder im Dasein noch

im Sosein von ihm abhängt : es geht von ihm irgendwie hervor, wie

z. B. der Tag aus der Nacht, oder in Gott der Sohn vom Vater. Dieses

Hervorgehen (processio) ist nicht eine Kraftäußerung, die zwischen
beiden Termini vermitteln würde, sondern eine kontinuierliche,
dynamische Äußerung, welche sie nicht unbedingt trennt, wohl aber
verbindet.



Das objektive Erkenntnislicht 451

Die Möglichkeiten auf dem Gebiete des reinen Prinzipseins beiseitelassend,

betrachten wir die Arten und Weisen des Einflusses, wo er
zwischen dem eigenen Sein und dem der Wirkung vermittelnd dasteht,
von dem einen Terminus ausgeht und auf das Sein des anderen
einwirkt. Je nach dem Zusammenhange zwischen beiden Endpunkten
können wir feststellen, daß es Bestände gibt, die auf das Sein der Wirkung
einen direkten Einfluß ausüben, ohne welche sie nicht zustande
gekommen wären. Es gibt andere, die in dieser Beziehung nicht in Betracht
kommen können. Ihr Einfluß ist bloß indirekt und berührt nur die

Umrandung der Wirkung, nicht aber diese in sich selbst. Die erste Art
des Einflusses nennen wir kausal, die andere umrandend, beitragend,
irgendetwas, was bei der Dynamik mitwirkt, berührend, die Wirkung
nicht in sich, sondern bloß äußerlich betreffend : das Sein der

Wirkung ist von ihm nicht abhängig und im Sosein spiegelt sich der
Einfluß nicht in der Form einer Verähnlichung wider. Dies pflegen wir
auszusprechen im Satz : causa continet effectum, ceteri modi influxus
autem non.

In dieser Allgemeinheit werden also dem Begriffe « Wirkkraft » alle
Einflüsse unterstellt, welche die Dynamik regeln und bewerkstelligen.
So die occasio, conditio, Signum und causa.

Die Veranlassung oder Gelegenheit (occasio) gehört nicht im eigentlichen

Sinne zur dynamischen Ordnung, da aus ihr keine Beeinflussung
erfolgt. Die Gegenwart eines statischen Seins bietet die Veranlassung
für eine Ursache, sich zu betätigen und irgendeine Wirkung hervorzubringen,

in welcher das statische Sein oder dessen Einfluß sich keineswegs

widerspiegelt. Die ganze Dynamik ist auf das Agens allein
zurückzuführen. Die Gelegenheit hat mit ihr nur soviel zu tun, daß das Agens
ohne sie sich eventuell nicht betätigen würde. Hieraus sind die
Eventualitäten und Zufälle auf dem Gebiete der Dynamik zu erklären 1.

Die Bedingung (conditio) bestimmt die Erfordernisse, welche die

Tätigkeit des Agens erleichtern, ihre Hindernisse beseitigen, ohne auf
die Wirkung selbst einen Einfluß auszuüben. So ist z. B. das öl eine

Bedingung des leichteren Funktionierens einer Maschine, die Erkenntnis
der materiellen Glaubwürdigkeit (motiva materialia credibilitatis) für
das Aufleuchten des Glaubenslichtes.

1 Wie der Okkasionalismus zur Zeit des hl. Thomas erklärt wurde, ist aus
3. Pot. 7 zu ersehen. Hier Sprech,en wir von dem Zufall nach den objektiven
Veranlassungen zum Aktivsein der Ursachen, denn von Seiten des Agens ist jede



452 Das objektive Erkenntnislicht

Etwas höher steht die dynamische Kraft des Zeichens (signum).
Was darunter zu verstehen ist, haben wir im Tract. Phil. S. 214 ff.
beschrieben. Es wird in ihm die Absicht einer ordnenden causa principalis
ausgedrückt und jenen vorgelegt, die den Sinn des Zeichens erfassen und
ihre Tätigkeit darnach einrichten können oder gar sollen. Der Zeichen-
Einfluß erstreckt sich nicht auf das Sein der Wirkung, sondern auf das

Agens, welches zur Ausführung der Absicht in verschiedenen Formen

angeregt wird. Hierin erkennen wir die Merkmale der sog. moralischen

Ursächlichkeit, die in vielfacher Form auftritt. Ihre vollkommenste

Art ist jene, nach welcher ein agens principale seine Absicht
derartig ausdrückt, daß es die Setzung eines Zeichens als eines

Werkzeuges seiner eigenen Tätigkeit benützt. Das Zeichen verliert keineswegs

seine Artbestimmtheit. Es verbleibt ein Zeichen. Aber durch
die Setzung gewinnt es einen Einfluß auf die Hervorbringung des

Produktes. M. a. W. : durch seine Vermittlung wird irgendein Prinzip
oder gar das Agens principale zur Tätigkeit bewogen. Die Wirkweise des

Zeichens nennen wir influxus instrumentalis intentionalis oder moralis 1.

Die Wirkkraft als eine dynamische Gegebenheit kommt in voller
Entwicklung bei der ursächlichen Beeinflussung (causalitas) zum
Vorschein. Zum synthetischen Begriff der ursächlichen Wirkkraft gehören
alle statischen Elemente, aus deren Wirklichwerden (in actu secundo),
die zwischen dem producens und productum vermittelnde Kraft (actio)
stammt und in welcher der analytische Begriff der Wirkkraft zu suchen

ist. Die ursächliche Wirkkraft unterscheidet sich von den bisher
beschriebenen dynamischen Äußerungen dadurch, daß sie einen direkten

Einfluß auf das Sein der Wirkung ausübt. Das Tätigkeitsprinzip, seine

Ausrüstung, aus welchen Quellen immer sie schöpfen, dienen in jedem
Falle nur dazu, das Sein der hervorzubringenden Wirkung im Keime

zu enthalten (causa in actu primo) und durch die Kraftäußerung (causa

in actu secundo) tatsächlich im Sein zu verwirklichen. In dieser un-
vertauschbaren Beziehung sprechen wir von Ursache und Wirkung im

strengen Sinne, und in diesem Wirklichwerden der statischen Prinzipien
im Hervorbringen des neuen Seins besteht die Kausalität.

Das statische Sein ist die Quelle der Wirkkraft als einer dynamischen
Gegebenheit und wird in Vergleich zu deren wirklichen Betätigung

unvorhergesehene, nicht beabsichtigte oder in seinen Wirkkräften nicht enthaltene
Gegebenheit zufällig.

1 Siehe Synth. Theol. fund., S. 150 ff.



Das objektive Erkenntnislicht 453

(in actu secundo) Ursache genannt. So sagen wir, daß die substantielle
Natur ein entferntes principium formale, die Form das principium
radicale des Tätigseins ist, sodaß durch diese Bereitschaft die causa in
actu primo remoto aufscheint. Das nähere Prinzip ist das Vermögen
(potentia), welches eine transzendentale Hinordnung zu gewissen
Tätigkeiten naturhaft in sich schließt : causa in actu primo propinquo. Durch
den Hinzutritt jener Erfordernisse, die zur konkreten, artbestimmten

Tätigkeit notwendig sind, entsteht die causa in actu primo proximo,
aus welcher die Kraftäußerung naturgemäß erfolgt und die causa in
actu secundo darstellt.

Das Gebundensein an das statische Sein ist allen Formen der
Ursächlichkeit gemeinsam. Am auffallendsten sieht man dies bei der

Wirkursache, der wir die aufgezählten Teilsichten entnommen haben.

Auch bei der intentionalen Kausalität können wir dies feststellen. Eine
Verankerung des statischen Seins ist nach dem Prinzip zu behaupten,
daß jede partikuläre Bewegung auf einen Urgrund zurückzuführen ist,
dessen bewegende Kraft sich in den Einzelvorgängen kundgibt. Das
bonum particulate ist im bonum universale, das verum particulare im
verum universale verankert. Ontologisch wirkt sich dieses Prinzip im
vierten Gottesbeweis des hl. Thomas aus, psychologisch aber in der
transzendentalen Hinordnung des Willens auf das bonum universale,
und des Verstandes auf das allgemeine Sein (sub ratione veri). Der
artbestimmende Einfluß, die intentionale Bewegung dieser psychologisch

letzten Objekte und Prinzipien gestaltet auch diese Art der
Ursächlichkeit nach jenen Gesichtspunkten, die wir aufgezählt haben.

Hieraus ist zu entnehmen, daß die dynamische Seinsordnung nicht
bloß die statische voraussetzt, sondern auch alle ihre Äußerungen aus
der Statik schöpft. Daß ein statisches Sein ganz in Kräfte umgesetzt
werde, ist philosophisch nicht unmöglich.

Über die Wirkkraft der äußeren Ursachen haben wir oben

gesprochen. Hier müssen wir nur auf eine eigene Art der physischen
Ursächlichkeit hinweisen, die den inneren Ursachen (materia et forma)
zukommt. Sie ist in den Tabellen angedeutet, näher aber ist sie aus
der Philosophia naturalis bekannt.



454 Das objektive Erkenntnislicht

I. Allgemeine Übersicht der Wirkkraft, sofern ihr alle Äußerungen
auf dem Gebiet der Dynamik unterstellt werden können

Wirkkraft

bloß als
Prinzip

als
mittelnder

Einfluß

dungsweise

ursächlich

kausal

die Dynamik in sich nicht beeinflussend, mit ihr
bloß per accidens (zufällig) verknüpft : Gelegenheit

(occasio)
die Tätigkeit erleichternd :

Bedingung (conditio)

das Agens mahnend, anlockend,
befehlend usw., mit moralischem
Einfluß bewegend :

Zeichen (Signum)

äußere : Wirkursache

die Prinzipien
der Dynamik
berührend

durch physische
Kraftäußerung
die Wirkung
hervorbringend

durch objektive
Bestimmung die
Spezifikation
(Art) der
Wirkung beeinflussend

innere : Materie und Form

in Bezug auf die Begehrbarkeit

in Bezug auf die Abbildlichkeit

II. Übersicht der Kräfte, nach welchen die einzelnen Ursachen

ihre Wirkung (Produkt) im Entstehen beeinflussen

Wirkkraft

in Bezug auf die
subjektive
physische Verwirklichung

in Bezug auf die
intentionale,
objektive,
artbestimmende
Verwirklichung

als äußeres Prinzip, auf welches die Betätigung
zurückzuführen ist : motio quoad exercitium,
usum : bei der Wirkursache

als inneres
Prinzip des
physischen,
realen Seins

als potentielle Grundlage :

Materialursache

als bestimmendes Prinzip des
Soseins und des Seins :

Formalursache
nach den Wesenszügen des Wahren, für die
bloße Abbildung : bei dem Muster (causa exem-
plaris)

nach den Wesenszügen des Guten und
Zweckmäßigen für die Anpassung der Tätigkeitsprinzipien

: bei der Zweckursache (causa finalis)



Das objektive Erkenntnislicht 455

III. Conspectus diversorum modorum, quibus potentia
influendi (Wirkkraft) sumi potest

Potentia

Wirkkraft

movendi sec.
esse physicum

1

movendi inten-
tionaliter, ob-
iective quoad
specificationem

subiective, quoad exercitium, quoad usum : edu-
cendo subiectum de potentia in actum : causa
efficiens

Iper

modum potentiae : causa
materialis

per modum actus : causa for-
malis

| sec. rationem veri, movendo ad similitudinem :
| causa exemplaris
I sec. rationem boni, quoad coaptationem : causa
I finalis

IV. Conspectus diversorum modorum, quibus potentia singu-
larum causarum exprimitur

formaliter,

Potentia

physica : influ-
ens per modum
formae perma-
nentis, sive a
natura inditae
sive per acqui-
sitionem vel in-
fusionem super-
additae

subiective actuans i. e.
subiectum constituens
in actu secundo agendi
quoad exercitium vel-
usum : causa efficiens-
principium extrinse-
cum effectus

actione
transe-
unte

<

sec. motum
proprie dictum
virtualiter,
sec. motum
late sumptum,
producens
tarnen effectum
ab agente
distinctum

per modum principii
intrinseci ingrediendo
esse effectus

actione immanente, sec.
motum late sumptum

sec. rationem potentiae
actuabilis : causa materialis

sec. rationem actus dan-
tis esse et specificationem
in essendo : causa for-
malis

sec. rationem veri : causa
exemplaris movens ad as-
similationem

sec. rationem boni : causa
finalis movens ad
coaptationem, repraesentando
pondus (perfectionem) at-
trahens

NB Permanentia et vialitas formae non refertur ad durationem vel
consistentiam in esse. Prima significat formam per modum entitatis ab-
solutae transcendentaliter relativae seu entitatem physicam. Vialitas vero
sumitur pro eadem forma repraesentata in esse obiectivo, seu sec. eius
valorem in ratione veri et boni.

intentionaliter movens vel influens per
modum formae transeuntis, vialis, sec.
esse obiectivum distinctae a forma physica

(naturali) et ab ea dependents'
sec. valorem obiectivum et specifica-
tivum, artificiale



456 Das objektive Erkenntnislicht

V. Conspectus diversorum modorum, quibus actus potentiae
exprimitur

Poten-
tia

Influens
physice
sec. motionem
subiectivam

per modum principii extrinseci
relate ad productum ; quoad
exercitium vel usum ; actus eius
est actio exercita, usus virium
productivarum potentiae, educ-
tio de potentia in actum agendi :

causa efficiens

per motum
proprie dictum :

actio transiens

per motum
late sumptum :

actio immanens

per modum
principii
intrinseci
constituendo
esse producti

sec. rationem potentiae : causa
materialis ; causalis influxus
eius consistit in subiici, sub-
sterni

sec. rationem actus : causa for-
malis ; causalis influxus eius
consistit in actuatione specifi-
cativa esse rei absolutum
constituendo

influens inten- sec. rationem veri : causa exemplaris, cuius actus
tionaliter, ob- est assimilare
iective, quoad
specificationem •

esse rei
relativum sec. rationem boni : causa finalis, cuius actus est
constituentem (coaptare, ponderare, pondéré movere, attrahere

VI. Conspectus singulorum modorum, quibus esse a diversis
causis productum notificatur

constitui in esse
physico
(naturali)

a prmcipio seu
causa distincto

Esse
produc- <

tum

m esse principii
vel causae

simpliciter, novum esse et pro-
priam perfectionem habendo
ratione actionis formaliter vel
virtualiter transeuntis

sec. quid, sec. actuationem principii

vel causae quoad exercitium,

quoad usum, utpote
termini actionis immanentis

potentialis, subiectae, substra-
tae : esse formabile

actuantis, esse producti consti-
tuentis et intrinsece specifican-
tis : esse formate m

constitui in esse intentionali,
obiectivo, specificato

assimilari causae exemplari :

esse assimilatum

coaptari causae finali, ponderare,

gravitare in bonum inten-
tum : esse coaptatum, ponde-
rans

(Schluß folgt)


	Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und Betätigungsweisen [Fortsetzung]

