Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und
Betatigungsweisen [Fortsetzung]

Autor: Horvath, Alexander M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762711

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das objektive Erkenntnislicht
Sein Wesen, seine Arten und Betitigungsweisen

Von Dr. P. Alexander M. HORVATH O. P.

( Fortsetzung)

8. Umfang des Abstraktionslichtes

Nach den bisherigen Ausfiihrungen kénnen wir vom Erkenntnis-
lichte in zweifachem Sinne sprechen. Erstens bezeichnet es die Quelle,
aus welcher die motio quoad obiectum hervorgeht: das Offenbarwerden der
ontologischen Wahrheit des Seienden. In diesem Sinne stellt das Er-
kenntnislicht einen objektiven Wert dar, ist mit dem objektiven Sein
identisch. Es ist der Grund der Vergegenstindlichung des Ansichseins,
die gesetzgeberische Kraft fiir die Seinsvollendung des Verstandes.
Zweitens sprechen wir vom Erkenntnislicht, insofern es den Wakrheits-
gehalt des objektiv bestimmten Vermogens ausdriickt und seine Verwirk-
lichung nach den Ziigen der ontologischen Wahrheit bezeichnet. Im
ersten Falle haben wir es mit einer Art von Ursichlichkeit zu tun,
welche auf die vorbildliche Ursache (causa exemplaris) zuriickzufiihren
ist. Im zweiten Falle ist der Wahrheitsgehalt eine Formalursache des
verwirklichten Verstandes, also emn Lebensprinzip auf dem Gebiete der
Vernunfititigkeit, wie auch der objektiv bestimmende Erkenntnisgrund
jedes ausdriicklichen und inbegriffenen Wesenszuges. Hiermit sind wir
bei den Ideen als rein objektiven Gegebenheiten angelangt, durch
welche jede Bewegung des Verstandes geregelt und gewertet wird. Das
objektive Licht kommt als ratio formalis und materialis in Betracht,
sofern es die Wahrheit in sich, oder bloB in ihrer Umrandung enthiillt.
So ist der Sinn der gewdhnlichen Redensarten, z. B. von der Blindheit
des Verstandes leicht erklirlich. Fehlt dem Erkenntnisvermégen der
Kontakt mit der ontologischen Wahrheit, so ist es in privativem oder



430 Das objektive Erkenntnislicht

negativem Sinne blind. So bei jenen, die z. B. die Verkiindigung des
Evangeliums nie vernommen haben. LaiBt aber jemand die aufleuch-
tende ontologische Wahrheit auf sich nicht einwirken, oder widersteht
er der Verwirklichung derselben als eines Lebensprinzips, so ist sein
Verstand positiv blind. Dies trifft bei den Ungliubigen zu, die sich
der bewegenden, leitenden Kraft der Glaubenswahrheiten entziehen und
deren Gegenteil zum Lebensprinzip erwihlen.

Jedes objektive Erkenntnislicht erfiillt eine zweifache Aufgabe :
a) die Mitteilung des Erkenntnismaterials, b) die Gestaltung desselben.
Je mehr die beiden Funktionen voneinander getrennt werden, umso
unvollkommener ist das Erkenntnislicht. Nach diesem Prinzip kénnen
wir seine Grade folgendermafBen bestimmen :

Das Abstraktionslicht ist dort vorhanden, wo die ontologische Wahr-
heit nicht actu, sondern bloB in potentia ihre Wirkkraft ausiiben kann,
und darum das Erkenntnismaterial eigens versinnbildet werden muB,
um sich zu offenbaren und um seinen Sinn aufleuchten zu lassen. Als
formales objektives Licht betétigt es sich in gewissen allgemeinen pri-
miren Eindriicken, die das erkennende Subjekt gleichsam nétigen (capti-
vatio intellectus), sie als ersterkennbare Gegebenheiten anzunehmen,
und von ihrer Gestaltung zu weiteren Erkenntnissen, zur Zergliederung
des potentiellen Sinnes der Objekte fortzuschreiten. Die zuerst auf-
scheinenden Wesensziige des Gegenstandes sind das Sein und die mit
ithm naturnotwendig zusammenhingenden objektiven Gegebenheiten,
die das Sein als letzte Instanz offenbaren, indem es sich selbst begriindet,
kraft des eigenen Seinsgehaltes vom Nicht-sein getrennt ist und das
eigene Seinsgebiet statisch und dynamisch beherrscht. Das formale
abstraktive Licht bezeichnet demmach die Notwendigkeit, alle Gegenstinde
in den vom Qbjekt ausgeprigten allgemeinen Prinzipien zu erkennen, auf
sie zuriickzufiihven, oder aus threm Inhalt abzuleiten. Das formale Er-
kenntnismittel (ratio formalis cognoscendi) ist deshalb auf dem Gebiete
des sinnenhaften Seins jenes Licht, in dessen Kraft es zuerst aufscheint
und sich offenbart : es ist «id quod primo cognoscitur et quo alia a se
cognoscuntur ». Nédher ausgedriickt, ist dieses Licht das esse confor-
mabile des ens in quidditate sensibili, sofern es geeignet ist, den Verstand
nach allgemein giiltigen, zur Anerkennung notwendig dringenden Prin-
zipien zu gestalten und mit deren Hilfe alle AuBerungen des Verstandes-
lebens zu leiten. Das Abstraktionslicht ist seiner Wirkkraft nach all-
gemein. Es begleitet und durchdringt, sowohl materiell als auch formal
genommen, die gesamte Verstandestitigkeit. Seine Wirkkraft ist aber



Das objektive Erkenntnislicht 431

nur potentiell umfassend. Nur stiickweise vermag sie eine offenbarende
Wirkung auszuiiben. Aus diesem Grunde ist es ein unvollkommenes
Erkenntnislicht. Das sinnenhafte Sein kann, eben wegen seiner Poten-
tialitit, in einem einzigen Erkenntnismittel nicht aufleuchten. Die
materiellen Gegenstinde kénnen nur stiickweise im Nach- und Neben-
einander offenbar werden. Hieraus leitet man die Notwendigkeit einer
Erkenntnis per compositionem et divisionem ab, worin das eigentlich
unterscheidende Merkmal sowohl des objektiven, wie auch des subjek-
tiven Lichtes besteht . Deshalb ist auch das formal-objektive Licht,
welches aus diesem Seienden hervorstromt, unvollkommen. Die ein-
zelnen Gegenstinde sind in ihm nicht wirklich (actu), sondern blo8 in
potentia (moglich-wirklich) enthalten. Es gestaltet den Erkenntnis-
stoff, der in Einzeleindriicken vorgelegt wird, in allen Fillen zu fest-
erfaBbaren Gegenstinden : es ist die Form derselben, das letzte ver-
gegenstindlichende Prinzip auf dem ganzen Gebiete des ens in quiddi-
tate sensibili. Der allgemeine Grundsatz : «in principio continentur et
cognoscibilia sunt omnia, ad quae virtus eius sese extendit», hat in
diesem Falle bloB den Sinn, daB die Potentialitit, die Gestaltungs-
moglichkeit der einzelnen Materialobjekte ausgedriickt wird. Dies vor
Augen haltend, kénnen wir sagen, daB in den vom sinnenhaften Sein
vorgelegten allgemeinsten objektiven Prinzipien sein ganzer Sinn — vir-
tualiter in potentia — geoffenbart ist. Das tatsichliche, aktuale Auf-
scheinen der einzelnen Objekte ist weiteren Eindriicken iiberlassen,
wobei die grundlegende, allgemeine Formung als ein instrumentum
abstractionis stets mitwirkt und den Wert der Einzelerkenntnisse be-
stimmt. Aus dem potentiellen Seins- und Wahrheitsgehalt des sinnen-
haften Seins ist auch die schematisierte Beschaffenheit der mensch-
lichen Erkenntnis zu erkliren. Sowohl die logischen Schemata als auch
der skizzenhaft allgemeine Charakter der inhaltlichen Begriffe hingt
hiervon ab. Nicht der subjektive Bestand (formae a priovi) des Verstandes
gestaltet und vergegenstindlicht die Evkenntnisse, sondern umgekehrt: der
subjektive Erkenntnisapparat ist von der Aufscheinungsmoglichkeit des
sinmenhaften Seins bedingt, dessen Bedingungen und Forderungen an-
gepafit.

Der EinfluB des Abstraktionslichtes ist allgemein und erstreckt
sich auf das ganze Gebiet, auf welchem Gegenstinde der mit dem Leib
verbundenen Seele vorgelegt werden. Die Intuition bezeichnet eine Er-

171 85, 4.



432 Das objektive Erkenntnislicht

héhung tiber die Herrschaft der logischen Schemata. Inhaltlich finden
wir in ihren Angaben die Beziehungen zur Abstraktion. Bei ihrem Beweis,
bei ihrem Vorlegen fiir die Erkenntnis der iibrigen Menschen treten
auch die logischen Schemata auf, ohne welche sie allgemein nicht ver-
stindlich und annehmbar sind. Bei der Prophetie und bei der Vorlegung
der mittelbaren Offenbarung kommen sie bloB als Hilfsmittel (ratio
materialis cognoscendi) in Betracht. Zur formalen Vergegenstind-
lichung kénnen sie nicht benutzt werden. Bei der Prophetie werden
Erkenntnismittel eingegeben, die den aus der Abstraktion geschopften
Species dhnlich, mit ihrer Hilfe erkennbar sind, oder gar deren verschie-
dene Kombination darstellen 1. Bei der Verkiindigung der Offenbarung
wird sogar einfachhin die « menschliche Sprache » verwendet und so
geordnet, daB der iibernatiirliche Inhalt als Terminus der Verkiindigung
erscheint 2. Nur ist in all diesen Fillen das Abstraktionslicht ein medium
quo et ex quo, nie aber ein medium in quo cognoscendi.

Das Abstraktionslicht ist demnach ein materieller Erkenninisgrund
bei jeder, auch der ibernatiirlichen Verstandestitigkeit, die von der Seele
im status coniunctionis cum corpore ausgeiibt wird. Nach den durch
die Abstraktion gebildeten Begriffen wird sowohl die Prophetie als auch
die mittelbare Offenbarung zum Verstand geleitet 3. Eine conversio ad
phantasmata ist dieser Erkenntnisweise derartig eigen, daB davon nicht
abgesehen werden kann. In diesem Sinne ist das Abstraktionslicht ein
medium quo et ex quo. Als formeller Erkenninisgrund kann es nur fir
jene Gegebenheiten in Betracht kommen, die véllig im sinnenhaften
Sein verankert sind und die Reichweite der ihnen eigenen ontologischen
Wahrheit nicht iibersteigen.

9. Die Vergegenstindlichung im géttlichen Lichte

Hierdurch unterscheidet sich das goéttliche Licht von der Ab-
straktion. Etwas unmittelbar Géttliches ist das Prinzip der Vergegen-
stindlichung, der formale Erkenntnisgrund. In der visio beata ist
auf dessen EinfluB sowohl das Aufleuchten der einzelnen Objekte,
als auch ihre formale Vergegenstindlichung zuriickzufithren: omnia
videntur in essentia Divina in se visa. Bei der Prophetie ist die Mit-

1 II-1IT 173, 2. 2 II-IT 1, 2.
3 Das Abstraktionslicht ist blof ein instrumentum disponens. Vgl. Synth.
Theol. fund., S. 161.



Das objektive Erkenntnislicht 433

teilung des Materialobjektes auf ein tdtiges Eingreifen Gottes zuriick-
zufithren, welches man infusio specierum nennt . Bei der Verkiindigung
des Glaubens ist die Mitteilung des Erkenntnisstoffes menschlich gebil-
deten Sitzen anheimgestellt. In beiden Fillen hingt aber die formale
Vergegenstindlichung vom géttlichen Lichte ab. In der Prophetie
scheinen die Objekte im Spiegel der Ewigkeit auf, bei der Verkiindigung
des Glaubens aber im iiberwiltigenden Zeugnis Gottes. Demnach fiihrt
das gottliche Licht die Vergegenstindlichung der Objekte in dreifacher
Form mit sich : 1. in lumine essentiae divinae in se visae, 2. in lumine
(speculo) aeternitatis, 3. in lumine auctoritatis Dei 2. Man kénnte unter
2. noch eine weitere Abblendung anfiihren : in lumine inspirationis hagio-
graphicae. Dieser Unterschied diirfte indessen nicht wesentlich sein 3.

1 Die einzelnen Formen dieses Eingreifens vgl. Synth. Theol. fund., S. 93.

2 Die Ubersicht ist in Synth. Theol. fund., S. 97 zu finden.

3 Thomas bestimmt die Grade der Prophetie IT-IT 174, 2-3. Jede Erkenntnis
wird im Urteil abgeschlossen, in welchem die Seinsgebundenheit, die Wahrheit
der Erkenntnis, sowie auch die Seinsvollendung des Verstandes ausgesprochen,
objektiv und subjektiv festgelegt wird. Soweit und solange also diese Seins-
verbindung des Verstandes von einem reinen Verstandeslicht abhingt, dessen er-
leuchtendem Einflusse er sich nicht entzichen kann, kénnen wir auf dem Gebiete
eines Erkenntnislichtes von verschiedenen Graden sprechen, die nicht notwendig
spezifisch von einander getrennt sind. So bei der Prophetie. Die prophetische
Erkenntnis wird im Urteil abgeschlossen. Der Prophet nimmt instinktmailig
wahr, daB er mit dem Wissen Gottes, mit den ewigen Seinsgriinden in Kontakt
steht. Dieser «sensus divinorum» wird ihm dadurch mitgeteilt, da8 seine Er-
kenntnisbilder den rationes aeternae nachgebildet werden, in praesentia aeterni-
tatis leuchten. Haec dicit Dominus, sagt der Prophet unter dem iiberwiltigenden
Einflusse, der in seine Seele stromt. Die Prophetie erhidlt demnach einen voll-
kommenen Bestand, wenn das ganze Erkenntnismaterial eingegeben wird, ocer
wenigstens sein natiirlicher Bestand vom &dufleren Prinzip, d. h. von Gott selbst,
neugeordnet und der Erfassung des geoffenbarten Inhaltes angepaf3t wird : cognitio
perfecta in genere prophetiae. Vermittelt das gottliche Licht bloB das unfehlbare
Urteil iiber einen Erkenntnisstoff, welcher nicht durch EingieBung vermitielt
wird, so ist die Erkenntnisweise zwar prophetisch, aber unvollkommen in dieser
Art. So bei der hagiographischen Beeinflussung, die unter dem Namen Inspiration
bekannt ist. Das Inspirationslicht ist seinem Wesen nach prophetisch, weil es
in den ewigen Wesensziigen die Vergegenstindlichung, die endgiiltige Beurteilung
der Objekte vornimmt; es fehlt ihm aber die materielle Voraussetzung der
Prophetie, d. h. die Mitteilung des Materialobjektes (II-II 174, 2 ad 3). Ganz
anders verhiilt es sich beim Glauben, dessen objektives Licht ein lumen intellec-
tuale habens coniunctam voluntatem ist. Zu seiner Wirksamkeit sind die rationes
boni notwendig erfordert, die aber keinen zwingenden EinfluB ausiiben und daher
die Vergegenstindlichung, die captivatio intellectus nicht in gleicher Weise bewerk-
stelligen wie das lumen propheticum.

Bei allen diesen Erkenntnissen scheint das Offenbarungslicht auf, stellt die
Objekte im Spiegel der Ewigkeit vor und iibernimmt fiir deren Vergegenstind-
lichung die volle Verantwortung.

Diyvus Thomas 28



434 Das objektive Erkenntnislicht

In der Prophetie scheinen die Gegenstinde direkt in lumine aeternitatis
auf, in der hagiographischen Inspiration aber in einer vermittelten
Form, abgeblendet durch die rationes temporales der Mentalitit des
Hagiographen. Man kénnte sagen, daBl der Hagiograph durch die Ver-
mittlung seiner rationes temporales unter dem Einflusse der Inspiration
mit den rationes aeternae quoad sudicium unfehlbar in Beziehung kommt,
wie dies in der natiirlichen Erkenntnisweise im Lichte der Abstraktion
in fehlbarer Form der Fall ist. Diese unfehlbare Erkenntnisform wird
kraft des Durchdrungenseins all seiner Fihigkeiten von der Inspiration
vermittelt, deren Licht und Kraft bei den natiirlichen Erkenntnisweisen
und -mitteln fehlt.

In allen Fillen sind die ewigen Seins- und Wesensgriinde (rationes
aeternae) die letzten Wertmesser jeder geschaffenen Erkenninis. Auf dem
Gebiete der menschlichen Erkenntnis ist die nichste Wertung dem
sinnenhaften Sein zu entnehmen. Das dunkle, schwache Abstraktions-
licht weist auf die rationes aeternae, als auf durchaus transzendente
Prinzipien hin, die nur durch eine schwierige Schlufolgerung erschlossen
werden konnen. Auf diese Weise ist selbst ihr Dasein ein Problem fiir
den menschlichen Verstand, ihr wertender EinfluB aber derart ver-
borgen und geheimnisvoll vermittelt, da kaum eine bewuBte Erfassung
zustande kommt. Deshalb kann man auf dem Gebiete der natiirlichen
Erkenntnis nie sagen oder als Argument anfiihren : haec dicit Dominus,
oder vidi Dominum. Die Verbindung mit der ersten, ewigen Wahrheit
vermitteln ausschlieBlich die nach den rationes aeternae abgebildeten
Wesensziige des sinnenhaften Seins, welche im Abstraktionslicht offenbar
werden. Wegen der Schwiche, ja im gewissen Sinne wegen der Kraft-
losigkeit dieses Lichtes heiBt es: cogitationes mortalium timidae sunt
et incertae providentiae nostrael.

In allen Fdllen der iibernatiirlichen Erkemninis sind die rationes
aeternae der formale Evkenntnisgrund. Sie verbinden den Verstand mit
dem Materialobjekt, kurz : die Vergegenstindlichung hingt von ihnen
ab. Deshalb ist der einzige Beweis des Propheten : haec dicit Dominus.
Zur Bekriftigung seiner Glaubwiirdigkeit kann er duBlere Zeichen vor-
legen. Aber nicht diese, sondern das gehérte, im Spiegel der Ewigkeit
aufscheinende Wort des Herrn verbindet ihn und seine Zuhorer mit dem
vorgelegten Inhalt. Bei der Verkiindigung des Glaubens (inspiratio
kerygmatica) ist der Appell an das gottliche Licht, an die rationes

1 Sap. 9, 14.



Das objektive Erkenntnislicht 435

aeternae, derart malgebend, daB ohne ihren EinfluB der vorgelegte
Erkenntnisstoff direkt lacherlich und vollstindig unannehmbar erscheint:
Judaeis quidem scandalum, Gentibus autem stultitia . Nur die Herr-
lichkeit des ewigen Lichtes kann sie so durchdringen, daB sie feststehende,
reale Wahrheiten darstellen. Die Scheidewand zwischen der natiirlichen
und iibernatiirlichen Erkenntnisweise bildet das Aufscheinen des gott-
lichen Lichtes. In beiden muB seine Leuchtkraft betitigt werden, auf
die Gegenstinde ausstromen : aber im ersten Falle durch Vermittlung
des Abstraktionslichtes, in dem es sich nur verborgen zeigt und als
primum movens mitwirkt, im zweiten Falle jedoch in sich, unvermittelt,
sodaB die natiirlichen Erkenntnismittel und Gegebenheiten bloB seine
Werkzeuge und Hilfsmittel sind 2.

Die Begriindung des Gliubigen in der Wahrheit, in der realen Ver-
gegenstindlichung der Objekte besteht darin, dal3 Gott geoffenbart hat.
Fiir die visio beata ist dieselbe durch das unmittelbare Aufscheinen
der Wesenheit Gottes gegeben, fiir die Prophetie durch die ewigen
Seinsgriinde, deren Abbildung ihre Erkenntnismittel vertreten. In
diesen Fillen ist das ewige Erkenntnislicht in sich, oder als obiectum
terminativum gegenwirtig, bei dem Glauben aber als einmaliges (in
der Vergangenheit) Aufleuchten des sprechenden und in seinem Reden
fir die Wahrheit des Gesagten zeugnisablegenden Gottes. Wie dies
auch unvermittelt gefaBt werden kann, haben wir oben angedeutet.

10. Die Wirkkraft der duBeren Ursachen

a) Die physische Bewegung der Wirkursache

Unter Wirkkraft (potentia, virtus, principium agendi) verstehen wir
im allgemeinen den im Kausalititsprinzip ausgesprochenen Einflufl, der
zur Seinsverwirklichung eines Dinges (effectus, productum) nétig ist. Der
Sitz der Wirkkraft ist die Ursache, ihr Produkt (terminus) ist die
Wirkung. Die Betitigung der Wirkkraft nennen wir im allgemeinen
actio, die nichts anderes ist, als die Seinverwirklichung derselben (actio
active sumpta) : eductio de potentia in actum. Die Betitigungsweise
ist nach den einzelnen Ursachen verschieden. Bei der Wirkursache

11 Cor. 1, 23.
? In welchem Sinn dieses geschieht, dariiber vgl. Synth. Theol. fund., S. 77.



436 Das objektive Erkenntnislicht

(causa efficiens) sprechen wir von einem motus physicus, bei den iibrigen
duBeren Ursachen von einem motus obiectivus. Bei der physischen
Bewegung handelt es sich um eine actio, motio quad exercitium, quoad
usum, um Ausiibung, Betdtigung und ein Wirklichwerden bestimmter
vorhandener Moglichkeiten oder Vermogen (potentia inquantum est
principium agendi), aus denen die Bewegung oder Einwirkung als reale,
zwischen Ursache und Wirkung vermittelnde Gegenebenheit hervorgeht.
Die Ursache ist wirklich durch die Bereitschaft aller realen Prinzipien,
aus welchen die Einwirkung, als Bewegung, flielt und das Sein der
Wirkung hervorbringt. Diese Vermogen koénnen entweder durch die
Natur gegeneben sein, oder durch Erwerb (habitus) als Tatigkeitsprin-
zipien verwendet werden und so zur erwdhnten Bereitschaft beitragen.

Neben diesen inneren Prinzipien kommen auch duflere in Betracht,
welche die Uberfithrung aus dem Bereich des Méglichen in den des
Wirklichen (eductio de potentia in actum), die physische Bewegung,
zustande bringen. Diese Wirkweise kann nach den Gesetzen der Mecha-
nik, Chemie oder Physik vor sich gehen, aber auch nach anderer Seins-
forderung sich richten, wie dies z. B. beim kausalen Einflul Gottes auf
das Geschopf (creatio, motio) der Fall ist 1.

Das Prinzip der physischen Tétigkeit (id quod movet ad exercitium
actus, principium elicitivum), unmittelbarer Tiétigkeitsgrund st die
Kraft, die Macht, die 1m allgemeinen eine dynamische Seinswirklichkert
— actus — bezeichnet. « Potentia dicitur ab actu; actus autem est
duplex, scilicet primus qui est forma, et secundus, qui est operatio. Et
sicut videtur ex communi hominum intellectu, nomen actus primo fuit
attributum operationi : sic enim quasi omnes intelligunt actum. Secundo
autem exinde fuit translatum ad formam, inquantum forma est princi-
pium operationis et finis. Unde et similiter duplex est potentia: una
activa, cul correspondet actus, qui est operatio ; et huic primo nomen
potentiae videtur fuisse attributum. Alia est potentia passiva, cuil
respondet actus primus, qui est forma ; ad quam similiter videtur secun-
dario nomen potentiae devolutum. Sicut autem nihil patitur, nisi
ratione potentiae passivae, ita nihil agit, nisi ratione actus primi, qui
est forma»? Der Titigkeitsgrund muB demnach mit bestimmten
Kriften versehen sein ; sonst vermag er eine abgeschlossene Wirkung

1 So sprechen wir auf diesem Gebiet von einer actio formaliter transiens und
von der actio formaliter immanens, virtualiter transiens.

9

2 1 Pot. 1.



Das objektive Erkenntnislicht 437

nicht hervorzubringen : nihil agit, nisi inquantum est actu. Die Wirkung
ist eine Seinsverwirklichung, deren Grundlagen der Méoglichkeit nach
(potentia) im Tétigkeitsprinzip als aktiv (virtus, virtualitas), im Stoffe
aber (in potentia passiva) als passiv vorhanden sind. Der Einflu} des
Tétigkeitsgrundes besteht demnach in der Seinsverwirklichung der
potentiellen Bestinde. Die KraftiufBerung aber, durch welche dies er-
reicht wird, nennen wir physische Bewegung, die auch subjektiv genannt
wird, weil sie in der Veranlagung des Vollwesens (suppositum) wurzelt
und nach dessen Ausdehnung und Maf3 betédtigt wird. Je weniger also
eine Wirkkraft der Beihilfe der potentia passiva bedarf, umso kriftiger
und machtvoller ist sie, wie auch umgekehrt. Besteht die Méglichkeit,
die niheren Prinzipien der Tétigkeit (principium quo proximum) aus
eigenem Antrieb zu erwerben, oder iiber sie nach Belieben zu verfiigen,
so sprechen wir von einer Eigenbewegung (movere se ad exercitium).
Sind sie aber als Naturanlagen gegeben, so kann man nur von einem
moveri ad exercitium (in Bewegung versetzt werden) sprechen. In
diesem Sinne duBert sich der hl. Thomas XI. Ver. 3 ad 11 iiber die
Sinnesvermdégen, deren Betdtigung in Bezug auf die Ausiibung ein
bloBes moveri ist. « In nobis sunt quaedam vires, quae coguntur ex
subiecto, sicut vires sensitivae, quae excitantur et per coniunctionem
organi et per formationem obiecti ». Beim Verstand und Willen ist eine
solche subjektive Né&tigung nicht vorhanden. Sie sind indessen Prinzi-
pien einer subjektiven Bewegung, indem sie im Besitz der notwendigen
niheren Prinzipien die eigene Seinsvollendung verwirklichen. Bei dieser
Seinsverwirklichung gehen sie unmittelbar erzeugend (elicitive) vor.
Der Vorgang wird nach Art einer Bewegung (motus) aufgefaBt ; ohne
daB hierbei ein motus in sensu stricto vorhanden sein miiBte. Die Seins-
vollendung des Verstandes hingt von den Erkenntnismitteln ab, die
in ihrem reprisentativen Gegenwert (als species) den Verstand bestim-
men und zum Hervorbringen des actus intellectus befihigen. Die
Erzeugung (productio) der Seinsvollendung als actio, stammt aus der
Naturanlage (potentia) des Verstandes und aus den niheren Prinzipien
seiner Tatigkeit (species) und wird als physische Wirkung, motio physica,
gekennzeichnet. Die Seinsvollendung des Willens hingt von seinem
eigenen Antrieb ab!. In diesem triebmiBigen Vorgang besteht die
Willensbetéitigung, die motio quoad exercitium, die physisch-subjektive
Bewegung, die physische eductio de potentia in actum und die subjek-

1 3 Dist. 27, 1, 2.



438 Das objektive Erkenntnislicht

tive Seinsvollendung des Willensvermogens. « Bewegung », « physische
Bewegung » und dgl. sind analoge Redeweisen, wenn sie auf die Titig-
keit des Willens und des Verstandes bezogen werden. Bei der aus sich
hinausgehenden Tatigkeit (actio transiens) kénnen wir von einem Vor-
gang sprechen, der von der Seinsvollendung der Wirkung verschieden
ist ; bei der immanenten (in sich bleibenden) Titigkeit ist aber diese
selbst die Seinsvollendung der Fihigkeit; daher ist auch die reale
eductio de potentia in actum das, was wir motus subiectivus, usus,
exercitium nennen. Physisch bedeutet demnach real, dessen Sosein
nach Analogie der mechanischen Bewegung aufgefal3t wird, ohne deren
Unvollkommenheiten zu teilen ; die actio immanens ist einfachhin die
reale Seinsvollendung einer Fahigkeit.

b) Die motio obiectiva quoad verum

Neben dieser Art der Bewegung (motus quoad exercitium) miissen
wir eine andere feststellen und nédherhin bestimmen, die wir, im Gegen-
satz zur subjektiven Bewegung, motus intentionalis, obiectivus, gegen-
iiber der Verwirklichung quoad exercitium aber eine motio quoad specifi-
cationem nennen konnen. Als potentia in actu primo geht jedes Ver-
mogen in seiner Betdtigung, Ausiibung und Anwendung triebhaft vor.
Als reine Potenz ist sie indessen unvollendet und vermag eine bestimmte
Wirkung nicht hervorzubringen. Sie mufl in dieser Richtung erginzt
werden, quoad specificationem actus eine Vollendung erhalten. Alle
Prinzipien, welche dies bewerkstelligen, nennen wir objektiv bestim-
mende Wirkkrifte. Sie sind den physisch und subjektiv wirkenden
Kriften gegeniiber intentional. Sie beziehen sich auf das Objekt der
Tatigkeit und stellen dessen Intentionen dar. Unler Intention verstehen
wir tn diesem Falle jene Bedingungen und Prinzipien, die zur Seinsver-
wirklichung der Wirkung oder Fihigkeit (in actu secundo) notwendig sind.
Die Fihigkeit ist angewiesen, mit ihrem Objekt in Kontakt zu treten.
Dadurch wird ihr beabsichtigtes, intentionales Sein bestimmt. « Poten-
tia sec. illud, quod est potentia, ordinatur ad actum. Unde oportet
rationem potentiae accipi ex actu, ad quem ordinatur, et per con-
sequens oportet, quod ratio potentiae diversificatur, ut diversificatur
actus. Ratio autem actus diversificatur sec. diversam rationem obiecti :
omnis enim actio vel est potentiae activae, vel passivae. Obiectum
autem comparatur ad actum potentiae passivae sicut principium et
causa movens ; color enim, inquantum movet visum, est principium



Das objektive Erkenntnislicht 439

visionis. Ad actum autem potentiae activae comparatur obiectum, ut
terminus et finis, sicut augmentativae virtutis obiectum est quantum
perfectum, quod est finis augmenti. Ex his autem duobus actio speciem
recipit, scl. ex principio et ex fine seu termino.»! «Actus, licet sit
posterior potentia in esse, est tamen prior in intentione et sec. rationem,
sicut finis agente. » > Das, wovon die allgemeinste Artbestimmung der
Fihigkeit abhingt, nennen wir Materialobjekt, das den letzten Ruhe-
punkt (terminus) der Titigkeit bildet. Die niheren Bedingungen und
Prinzipien, die zur ihrer Betitigung erfordert sind (principia proxima
agendi), werden objektiv und intentional dhnlich bestimmt, wie die
grundlegende Hinordnung und Artbestimmung der Fiahigkeit. Das
objektive Prinzip derselben ist das Formalobjekt des Vermogens. Wie
das Hervorbringen der Fihigkeit nach den objektiven Ziigen des Material-
objektes einer Wirkursache anheimgestellt ist, so auch jene der niheren
Prinzipien. In dieser ihrer realen Wirklichkeit sind sie Wirkkrifte der
subjektiven Bewegung und Tétigkeit, wihrend ihre Bestimmung und
Hinordnung zu einer spezifisch abgeschlossenen Tétigkeit von einem
vorausgehenden intentionalen Einflul abhingt. In dieser Hinsicht
stellen sie die Intentionen des Objektes dar, deren objektiven Einfluf die
ganze Dynamik der Fihigkeit regelt und begleitet, thre Avteigenheit bestimmi.
Der objektive EinfluB ist demnach auch eine Wirkkraft, aber in einem
andern Sinn, als die physisch-subjektive : von dieser hingt die Aus-
iibung der Tatigkeit, von jener aber deren Artbestimmung ab.

Wenn man das Verhiltnis der Intention zum physischen Sein be-
stimmen will, so kann man sagen, daf die Intention die Gegenwerte des
physischen Seins darstellt. Dieses ist eine forma permanens, d.h. ein
absolutes oder transzendental bezogenes Sein ; die Intention aber ist
eine forma vialis, gleichsam der Reflex oder die Widerspiegelung aller
Werte, die im Seinsgehalt enthalten sind. Dies kann aber in seiner Ahn-
lichkeit als esse conformabile, nach den Wesensziigen des Wahren, oder
in seiner Anziehungskraft als esse appetibile aufscheinen und nach
beiden Eigenschaften eine entsprechende Wirkkraft betitigen 2. Wenn

11 78, 3. 2 Ib. ad 1.

3 Zur Klirung unserer Terminologie méchten wir bemerken, dal im Ansich-
sein bloB die reinen Seinsbeziehungen der physisch, in sich bestehenden Gegeben-
heiten eingeschlossen sind. Betrachten wir das Seiende relativ, in seinen Bezie-
hungen, resp. seiner Beziehbarkeit, so steht es vor uns als Wert. Der Wert ist
materiell mit dem Ansichsein identisch, formell aber verschieden, insofern das
Seiende Grundlagen zur Beziehbarkeit aufweist. Seine Arteigenschaft ist also, in
Gegenwerten auftreten zu kénnen. Die Eignung des Seienden an sich, anziehungs-



440 Das objektive Erkenntnislicht

wir in dieser Beziehung von einer forma permanens und vialis sprechen,
wollen wir nicht so fast auf die Dauerhaftigkeit der Formen Riicksicht
nehmen, sondern vielmehr die bezeichnete Anhingigkeit ausdriicken.

Das objektiv bestimmende Prinzip ist entweder die Natur, oder
die kiinstliche Ordnung durch die Vernunft. « In creaturis aliquid pro-
ducitur per potentiam naturalem, et hoc producitur per similitudinem
naturae ipsius producentis, sicut homo generat hominem. Producitur
etiam aliquid per potentiam rationalem, et hoc producitur in simili-
tudinem producentis quantum ad speciem non naturae, sed in ratione
existentem, cum omne agens agat sibi simile aliquo modo, sicut domus
producitur ab artifice, et recipit similitudinem speciei, quam artifex
habet in mente.»! «In tantum aliquid indiget moveri ab aliquo,
inquantum est in potentia ad plura. Oportet enim, ut id, quod

weise (per modum ponderis) als begehrenswerter Gegenstand auftreten zu kénnen,
ist die appetibilitas (Begehrbarkeit, die Giite, das Gutsein). Die Grundlage dieser
Eigenschaft ist die Vollkommenheit des Seienden, wodurch es geeignet ist, sich
zu behaupten, dem Nichtseienden gegeniiber als das zu gelten, was es ist: also
den eigenen Bestand geltend zu machen, auszubreiten und ausstromen zu lassen.
In dieser Begehrbarkeit des eigenen Bestandes, der eigenen Vollkommenheit,
besteht die ratio formalis der Anzichungsfihigkeit, Begehrbarkeit, der appetibi-
litas. Hiermit ist die Méglichkeit des Seienden ausgedriickt, aus sich herauszu-
gehen und iiber das reine Ansichsein auch etwas anderes, den Wesenszug des
Wertes darzustellen. Hiermit wird das Ansich des Seienden als Prinzip der Dynamik
bezeichnet, sein objektives Sein und sein Wert als esse appetibile ausgedriickt. Als
esse, Sein, ist es mit dem Aussichsein materiell identisch, durch das « appetibile »
erhilt es aber einen objektiv erfallbaren Wesenszug, der im Ansichsein formell
nicht ausgesprochen ist. Deshalb ist es durch die Méglichkeit des Aus-sich-heraus-
gehen-koénnens eine andere objektive Gegebenheit, als das reine Ansichsein. Das-
selbe gilt von der Eignung des Seienden, in abbildlichem Gegenwert erscheinen
zu konnen. Aus der Beziehbarkeit des Seienden zur Moglichkeit, im abgebildeten
Gegenwert auftreten zu kénnen, wird es durch einen von den iibrigen verschiedenen
Wesenszug gekennzeichnet und so steht es vor unserm geistigen Auge als Wahr-
heits- oder Erkenntniswert. Im Abbildlichsein (esse conformabile oder auch con-
formatum) besteht und scheint das Merkmal des objektiven Seins, der Erkenn-
barkeit und der Vergegenstandlichung des Seienden auf.

Wir konnen das Seiende als solches und als Wert folgendermaflen schema-
tisch darstellen :

absolut, in sich : Ansichsein, Bestand : id quod est

zum Strebevermégen : begehrbar (esse appetibile),

Das |relativ, N . ) ' .
Prinzip der Dynamik : id ex quo est: Aussichsein

Sej- {in seiner

ende |Bezieh- : 2 s :
barkeit : |Zum Erkenntnisvermégen @ Abbildlichsein (esse conforma-

Work bile) : id per quod est in esse repraesentativo, et in-
) quantum est directivum ordinis dynamici

1 1. Dist. 7, 1, 1; 3. Dist. 27, 11.



Das objektive Erkenatnislicht 441

est in potentia, reducatur in actum per aliquod, quod est actu, et hoc
est movere. Dupliciter autem aliqua vis animae invenitur in potentia
ad diversa. Uno modo quantum ad agere et non agere, alio modo
quantum ad agere hoc vel illud ; sicut visus quandoque videt album,
et quandoque videt nigrum. Indiget igitur movente quantum ad duo,
scl. quantum ad exercitium vel usum actus, et quantum ad determina-
tionem actus. Quorum primum est ex parte subiecti, quod quandoque
invenitur agens, quandoque non agens. Aliud autem est ex parte
obiecti, sec. quod specificatur actus. Motio autem ipsius subiecti est
ex agente aliquo. Et cum omne agens agat propter finem, principium
huius motionis est ex fine ... Sed obiectum movet determinando actum
ad modum principii formalis, a quo in rebus naturalibus actio specifi-
catur, sicut calefactio a calore 1.

Der eigentliche und eigentiimliche wrsichliche Einflufi der objektiven
Bewegung besteht 1m Vorlegen des Objektes. Daher ist diese Betidtigungs-
weise intentional, d. h. es werden im vorgelegten Objekte die Grund-
ziige angegeben, nach welchen irgendeine Fihigkeit sich mit ihrem
Gegenstande vereinigen oder ihn verwirklichen kann. Dieser intentio-
nale Einflul unterscheidet die objektive Bewegung von der physischen
und subjektiven. Sie ist dem Muster und der Zweckursache eigen.
« Exemplar, proprie si accipiatur, importat causalitatem respectu exem-
platorum, quia exemplar est, ad cuius imitationem fit aliud. » 2 In der
Vorlegung der abzubildenden Wesensziige besteht die causalitas exem-
plaris in actu primo remoto, in der Intention aber, die deren Verwirk-
lichung, als Bedingungen der Dynamik, vorschreibt, in actu primo pro-
ximo. Thr EinfluB in actu secundo besteht in der Aufnahme ins Titig-
keitsprinzip, in der Gestaltung und Bestimmung der entsprechenden
Wirkursache nach der Artbestimmung der Titigkeit.

Der kausale EinfluB dieser Ursdchlichkeit griindet sich auf die
Wesensziige des Seins. Man kann das Seiende synthetisch, ohne jede
Unterscheidung, als Substrat und Inbegriff der iibrigen transzendentalen
Ziige betrachten 3. In dieser Form umfaBt es alle Wirkkrifte, die dem
Seienden eigen sein konnen : operari sequitur esse. Daher ist das Seiende
in dieser Fassung Prinzip und Untergrund des spezifisch bestimmten
ursichlichen Vorganges, quoad exercitium et quoad specificationem.
Wird aber das Seiende nach dem abstrakten, analytischen und von den
iibrigen Transzendentalien formal verschiedenen Wesenszug betrachtet,

1 1-IT 9, 1. 2 8, Ver. 8 ad 1. 3 21. Ver. 2.



442 Das objektive Erkenntnislicht

so beschrinkt sich sein ursichlicher EinfluB auf die Form. So bestimmt
Thomas diese Wirkweise dem Guten gegeniiber : « Esse non habet causa-
litatem, nisi forte sec. rationem causae exemplaris.»* In I 5, 2 ad 2
duflert er sich ndher: « Ens non importat habitudinem causae, nisi
formalis tantum, vel inhaerentis, vel exemplaris. » Forma exemplata
realiter existens vel inhaerens, und forma exemplaris et imitanda beschreiben
die Reichweite der Ursdchlichkeit des Seienden in diesem Sinne. Die ab-
zubildende Form iibt ihren EinfluB nach dem Wesenzug des Wahren
intentional aus, da hierbei die Verdhnlichung der Tatigkeitsprinzipien
und somit die der Wirkung mit der Ursache beabsichtigt wird. « Appro-
priatio causae ad effectum attenditur sec. assimilationem effectus ad
causam. Assimilatio autem creaturae ad Deum attenditur sec. hoc,
quod creatura implet id, quod de ipsa est in intellectu et voluntate
Dei, sicut artificiata similantur artifici inquantum in eis exprimitur
forma artis et ostenditur voluntas artificis de eorum constitutione. Nam
sicut res naturalis agit per suam formam, ita artifex per suum intel-
lectum et voluntatem.»? In Bezug auf die Reichweite dieser Ursidch-
lichkeit aber sagt er: «Quando exemplatum perfecte repraesentat
exemplar, ab uno exemplari non est nisi unum exemplatum, nisi per
accidens, inquantum exemplata materialiter distinguuntur. Creaturae
vero non perfecte imitantur suum exemplar. Unde diversimode possunt
ipsum imitari et sic esse diversa exemplata. Perfectus autem modus
imitandi est unus tantum, et propter hoc Filius, qui perfecte imitatur
Patrem, non potest esse nisi unus. » ® Hinsichtlich der Intensitit duBert
sich der Aquinate folgendermafBen : « Exemplata oportet conformari
exemplari sec. rationem formae, non autem sec. modum essendi. Nam
alterius modi esse habet forma quandoque in exemplari et in exemplato ;
sicut forma domus in mente artificis, habet esse immateriale et intelli-
gibile, in domo autem, quae est extra animam, habet esse materiale
et sensibile .

¢) Die motio obiectiva quoad bonum

Den gleichen intentionalen Einflufl bt die Zweckursache aus, mait
dem Unterschied, dafl dieser nicht bei einer einfachen Abbildung stehen
bleibt — also nicht nach den Wesensziigen der Wahrheit geschieht —, son-
dern die Mitteilung der triebmdfig wirkenden Prinzipien beabsichiigt. Der
allgemeine Wesenszug des Guten wird in der Begehrungswiirdigkeit

1 Ibid. ad 2. 2 3. Pot. 16 ad 5. 3 Ibid. ad 12. 41 18,4 ad 2°



Das objektive Erkenntnislicht 443

(appetibilitas) gesehen. Diese ist eine Anziehung, ein an sich Ziehen,
also gleichsam ein Ausgiefen des eigenen Seinsgehaltes (bonum est
diffusivum sui). Hierdurch unterscheidet sich der eigentliche Wesens-
zug des Guten von allen iibrigen transzendentalen Begriffen. Das synthe-
tisch gestaltete Sein ist der Inbegriff und die Grundlage aller einzelnen
analytisch bestimmten Wesensziige. Wird das bloBe Sein in Betracht
gezogen, in dem die absolute Seinsvollkommenheit ausgesprochen wird,
so erhalten wir den Seinsbegriff in analytischer Gestaltung mit dem die
Seinsvollkommenheit, sei es als wirkliche, sei es als mdgliche Gegeben-
heit, zu vereinbaren ist. Wollen wir im synthetisch Seienden den Wert,
die Selbstbehauptung und das Selbstgeniigen hervorheben, so erhalten
wir die Wesensziige des Guten, des Begehrenswerten und jenen des
Wabhren, der in objektiven Merkmalen abbildungsfihigen, auszudriicken-
den Gegebenheit (esse conformabile). Aus dem Wesenszug des Wahren
entstehen die Gegenwerte des synthetisch Seienden, die das objektive
Sein (esse obiectivum) darstellen und zunichst als termini connotati
der ontologischen Wahrheit ein objektives Sein besitzen, dann aber
in ihrem ErfaBtsein als Erkenntniswahrheit (veritas cognitionis) den
Gegenwert des synthetisch Seienden ausdriicken.

Das Begehrenswertsein des Seienden driickt eine immere triebmdifig
wirkende Kraft aus, die alle dynamischen Erscheinungen auf dem Gebiete
des Seins begriindet und regelt. Man kann sie ndherhin als die allgemeine
innere Selbstbegriindung des Seienden beschreiben. Diese duBert sich
vor allem im Widerstand dem Nichtseienden gegeniiber. Das Seiende
widersteht kraft eines inneren Triebes der Vernichtung, erhilt sich im
Sein und entfaltet den eigenen Vollkommenheitsgehalt nach innen und
nach auBen. Hierin sind die Grenzen des Begehrenswertseins des
Seienden in groBen Ziigen umschrieben. Des Niheren richtet es sich
nach dem jeweiligen Seinsgehalt und nimmt die wohlbekannten Gestal-
tungen als appetitus naturalis, sensitivus und intellectivus an.

Das Begehrenswertsein ist demnach ein relativer Begriff. In ihm
werden die Beziehungen der Begehrungsfihigkeit zu einem Gegenstand
ausgedriickt. Der Gegenstand wirkt anziehend (per modum ponderis),
gleichsam anlockend, indem er die in ihm niedergelegten Seinsgehalte
vorlegt und sie als erreichbare, zu besitzende oder auch als besessene
Vollkommenheiten darstellt. Dies ist das objektive Begehrenswertsein,
dessen Wirkkraft durch die Anziehung, wihrend der gegenstindliche
Wert durch die Seinsvollkommenheit gekennzeichnet wird. Beides
konnen wir im Begriffe der coaptatio zusammenfassen. Diesen Ausdruck



444 Das objektive Erkenntnislicht

kennt auch der hl. Thomas, obwohl er ihn meist im subjektiven Sinne
verwendet, wie I-II 26, 1. Nach Forcellini bezeichnet das Wort « aptam
coniunctionem ». Er zitiert den hl. Augustin !, der in ihm die Bedeutung
von Harmonie wiederzufinden glaubt. Jedenfalls ist in ihm die Bedeu-
tung des «aeque aptum reddere », des «accomodare » eingeschlossen.
Nimmt man den Ausdruck im passiven Sinne fiir das Resultat der
aktiven coaptatio, so bezeichnet er das « Entsprechende », « Zusagende »,
« Angemessene ». In dieser objektiven Fassung konnen wir das Begeh-
renswertsein ein esse coaptabile nennen, dhnlich wie der Wesenszug des
Wahren als esse conformabile bezeichnet wird.

Dem objektiv Begehrenswerten entspricht die subjekitve Fihigkeit,
deren Aufgabe es ist, dessen Vollkommenheitsgehall entweder zu bewahren
und zu bestizen, oder nach thm in irgendeiner Form zu streben. Dies
nennen wir Strebevermégen (appetitus). Sein Hauptmerkmal ist die
Anpassung an den Gegenstand und die Ubereinstimmung mit ihm, so-
daB es sich mit ihm vereinigen, ihn besitzen, oder nach ihm greifen
kann. Ist diese Angemessenheit (coaptatio) nicht mit der Natur des
Strebevermégens gegeben, so mul} sie erworben werden. Eine Natur-
anlage muf} unter allen Umstinden vorausgehen. Sie kann in dieser
Form gewisse Beschrinkungen aufweisen ; sie kann aber auch so all-
gemein sein, daf sie das ganze Gebiet des Seins zu umfassen vermag.
Das Erste ist bei dem sinnlichen Strebevermégen der Fall, das Zweite
aber beim Willen. Jede Begehrungsfihigkeit setzt eine Verwirklichung
nach den Wesensziigen der Abbildung voraus, die aus der Erfassung der
zu gestaltenden Merkmale hervorgeht. Deshalb wird das Strebevermdgen
im Allgemeinen als inclinatio consequens ad apprehensionem beschrieben 2.
Nur der prinzipielle Voluntarismus oder dessen einzelne Schattierungen
wollen an dieser Definition Korrekturen vornehmen. Die Reichweite
des Strebevermogens, wie auch seine Wirkweise hdngt demnach von
der Natur der Erkenntnisfihigkeit ab, die den Gegenstand vorlegt,
nachdem sie ihn in jeder Richtung und Beziehung beurteilt und nach
seinem Werte abgeschitzt hat. In einem solchen Endurteil (ultimum
judicium practicum, imperium) wird die objektive Anpassung (coap-
tatio) ausgesprochen und als vis motiva (motivum), als intentionale
Wirkkraft vorgelegt. Das Vermogen, welches einer solchen Wirkkraft zu-

1 Aug. 22. Civ. Dei 24.

2 Hierin kommt der intentionale Charakter der appetibilitas obiectiva
besonders zum Vorschein. Bei dem Begehrungsvermégen wird dies in der trans-
zendentalen Hinordnung zum Gegenstand vertreten.



-

Das objektive Erkenntnislicht 44

ganglich ist und somit elwas objektiv Begehvenswertes in Kontakt treten
kann, muf die im Endurteil enthaltenen Intentionen als subjektiv wir-
kende Krifte und Prinzipien aufweisen, d.h. der Abschitzung der
Erkenninisfihigkeit angepaft werden. In der potentiellen coaptatio
miissen wir die Wesensdefinition des Strebevermdégens suchen, in der
coaptatio in actu secundo aber sein Wirklichwerden, die Verwirklichung
des Kontaktes zwischen ihm und dem Gegenstande erblicken. Das
objektiv Begehrenswerte beeinflut intentional sowohl die coaptatio
oder inclinatio potentialis, als auch die actualis. Seine Wirkkraft ist
einfachhin objektmifig, eine motio quoad specificationem, tum poten-
tiae, tum operationis. Die seinsmifBige Anpassung des Strebevermogens
kann dem realen Sein des Gegenstandes vorangehen, oder ihm folgen.
Beide kénnen auch zusammenfallen. So bei den Transzendentalien und
in Gott. Bei den Transzendentalien ist das synthetische Sein der be-
gehrenswerte Gegenstand, sofern er eine zu erlangende Vollkommenbheit
bezeichnet ; es ist aber auch das Strebevermégen, wenn man es nach
der Sicht der Selbstbegriindung und des Selbstgeniigens des Seienden
betrachtet. Beide sind im Vollkommenheitsgehalte des Seienden mate-
riell identisch, nach den genannten Merkmalen aber in den formalen
Wesensziigen verschieden. In diesem Sinne sagt der hl. Thomas : ens
sec. rationem prius est quam bonum, die Grundlage des Guten, des
Begehrenswerten ist das Seiende ; dieses wurzelt sowohl objektiv, als
auch subjektiv im Seienden, es stellt die formalen Bestimmungen des
Seienden dar!. Noch mehr 1d8t sich das von Gott sagen, dessen An-
sichsein, das esse per se subsistens, die Giite und Begehrenswiirdigkeit
notwendig in sich schlieit. ®

Betrachtet man die kausale Ordnung, so ist die Prioritit, der Vor-
rang des Guten anzunehmen. Das Begehrenswerte, das Gute ist das
Prinzip der Dynamik. Alle Bedingungen der dynamischen AuBerung
sind in seinen Wesensziigen bestimmt, ihnen restlos entnommen. Die
Tatigkeit kann nur dann abgeschlossen werden, wenn sie auf einen
bestimmten Gegenstand hingeordnet ist, also ziel- und zweckmaBig ist.
Das Gute, als ratio agendi, als Ordnungsprinzip der Tétigkeit, wird
Ziel oder Zweck (finis) genannt. « Bonum, cum habeat rationem appe-
tibilis, importat habitudinem causae finalis, cuius causalitas prima est,
quia agens non agit, nisi propter finem, et ab agente materia movetur
ad formam. Unde dicitur, quod finis est causa causarum. Et sic in

11 5, 2. 271 19,1 et ad 3.



446 Das objektive Erkenntnislicht

causando bonum est prius quam ens, sicut finis, quam forma.»! Aus
diesem Grunde ist die reale Existenz des Begehrenswerten nicht erfor-
dert ; es geniigt seine ideale Erfassung als eines beabsichtigten Zweckes.
« Bonum extenditur ad existentia et non existentia, non sec. praedica-
tionem, sed sec. causalitatem, ut per non existentia intelligamus non
ea, quae penitus non sunt, sed ea, quae sunt in potentia et non in actu,
quia bonum habet rationem finis, in quo non solum quiescunt, quae
sunt in actu, sed ad ipsum etiam ea moventur, quae in actu non sunt,
sed in potentia tantum. » 2

Hierin sind die oben angefithrten Sitze begriindet. Die Anpassung
des Strebevermigens und der niheren Prinzipien der Titigkeit konnen dem
Gegenstand vorausgehen, wie dies beim appetitus naturalis der Fall ist.
Hier ist die eigene Erfassung durch Erkenntnis nicht nétig : die coap-
tatio ist mit der Natur gegeben. «Est enim quidam appetitus, non
consequens apprehensionem ipsius appetentis, sed alterius. Et huius-
modi dicitur appetitus naturalis. Res enim naturales appetunt, quod
eis convenit sec. suam naturam, non per apprehensionem propriam,
sed per apprehensionem instituentis naturam. » ® « Quaelibet autem res
ad suam formam naturalem hanc habet habitudinem, ut quando non habet
ipsam, tendat in eam, el quando habet ipsam, quiescat in ea. Et idem
est de qualibet perfectione naturali, quod est bonum naturae. Et haec
habitudo in carentibus cognitione vocatur appetitus naturalis. »* Die
Hinordnung des Natur-Strebevermdgens zum Guten ist eine direkte,
seine Zielstrebigkeit aber ist rein exekuliv: es fiihrt nur den vorgefaBten
Plan des Schopfers aus.

Wollen wir den Begriff des appetitus naturalis auf Gott anwenden,
so steht dessen analogem Gebrauch nichts im Wege. Das Sein Gottes,
als esse per se subsistens,. stellt einen Gegenstand von unendlicher Voll-
kommenheit und von unendlichem Werte dar ; die jeden duBeren Ein-
fluB ausschlieBende Selbstbegriindung aber entfaltet in ihm jenes Ver-
halten zum Gegenstand, den wir soeben aus Thomas zitiert haben :
« Quantum ad hoc voluntas in Deo ponitur, quae semper habet bonum,
quod est eius obiectum, cum sit indifferens ab eo sec. essentiam. »®
Nur die Zweckursache ist in dieser Beziehung von Gott dem Sein und
der innern Dynamik nach véllig ausgeschlossen und kann nicht einmal

115 2 ad 1. Daher sagt Thomas 6fters: Verum est bonum intellectus,
d. h. der Verstand strebt nach der Seinsvollendung kraft eines Naturtriebes. So
geht die ratio boni der Veridhnlichung voraus.

2715 2ad 2 3 I-IT 26, 1. 4119, 1. 5T 19,1 ad 2.



Das objektive Erkenntnislicht 447

analog von ihm ausgesagt werden. Gottes Sein ist nicht verursacht,
kann infolgedessen nicht aus einem vorgefaBten Zweck hervorgehen.
Dasselbe ist von den innern Hervorgingen zu sagen, die nicht in einem
Willensentschlu3 wurzeln, sondern reine Ausstromungen der géttlichen
Natur als solcher sind!. Nur in einem ganz eminenten Sinne koénnte
man den Zweckbegriff auf Gott anwenden, sofern in ihm die Seins-
vollendung ausgedriickt wird. In dieser Hinsicht kann man Gott finis
sui, causa sui nennen. Er ist das hochste Gut, dem der Wesenszug des
Begehrungswiirdigen, als dem Urgrund alles Guten wesentlich und un-
endlich zukommt, ohne irgendeinen Bezug auf etwas anderes, als sein
eigener Seinsgehalt in sich dargestellt. «Bonum universale est, quod
est per se et per suam essentiam bonum, quod est ipsa essentia bonitatis
bonum autem particulare est, quod est per participationem.»? Bei
dem durch Teilnahme Guten und zweckmiBig gestalteten Sein wird die
Anpassung des Strebevermégens und des Gegenstandes mit der Natur
mitgeschaffen, oder sonst mit ihr hervorgerufen und gegeben. Fiir solche
triebméBigen Erscheinungen ist quoad specificationem nur die Natur
verantwortlich ; ihre tatsichliche Betitigung (quoad exercitium) hingt
indessen vom duBeren Milieu ab, welches entweder einfachhin hindernd
auftritt, wie dies beim Naturgeschehen der Fall ist, oder die Betdtigung
der Triebe hoheren Gesetzen unterwirft, nach denselben regelt, wie dies
bei den niederen Strebevermégen festzustellen ist, wenn sie der Fithrung
des Verstandes unterstellt sind 3.

Ein hoherer Grad des Strebevermigens steht vor uns, wemn die coap-
tatio actualis eine Folge der eigenen Evfassung ist. Die Naturanlage kann
hierbei nicht fehlen. Sie ist entweder mit dem Seinsgehalt gegeben, wie
bei Gott, oder durch den Schépfer bestimmt und gegeben. Auf diese
Gegebenheiten wirkt die eigene Erfassung ein und bestimmt sie quoad
specificationem oder quoad exercitium. Erstreckt sie sich blo8 auf die
tatsichliche Betitigung, so haben wir den appetitus sensitivus vor uns.
Vermag sie dariiber hinaus intentional auch die Art der Tatigkeit zu
bestimmen, so ist sie Prinzip der tatsichlichen Anpassung quoad speci-
ficationem. Dieses Strebevermogen heil3t appetitus rationalis oder
intellectivus. « Aliud est appetitus consequens apprehensionem ipsius
appetentis, sed ex necessitate, non ex iudicio libero ; et talis est appe-
titus sensitivus in brutis, qui tamen in hominibus aliquid libertatis
participat, inquantum obedit rationi. Alius autem est appetitus con-

171 41, 2. 271 103, 2. &1 81,3,



448 Das objektive Erkenntnislicht

sequens apprehensionem appetentis sec. liberum iudicium : et talis est
appetitus rationalis sive intellectivus, qui dicitur voluntas. » !

Fiir das vernunfigeleitete Strebevermigen ist das meist charakteristische
Merkmal die Beherrschung des Objektes, dessen intentionaler Einflufl nicht
in zwingender Form aufiriit. « Intellectus non cogitur ex subiecto »
— sagt der Aquinate — cum non utatur organo corporali, sed cogitur
ex obiecto quia ex efficacia demonstrationis cogitur quis conclusioni
consentire. Affectus vero neque ex subiecto neque ex obiecto cogitur,
sed proprio instinctu movetur in hoc vel illud. »* Aus diesem Grunde
miissen wir sagen, dall die Betitigung des Willens sich nicht auf eine
bloB physische, subjektive Selbstbewegung beschrinkt, sondern sich
auch auf die Artbestimmung der Tatigkeit erstreckt. Von ihm hingt
auch die specificatio actus ab. Dies nicht in dem Sinne, als ob er den
Gegenstand aus dem eigenen Seinsgehalt schopfen oder hervorbringen
wiirde, sondern dafl er die Gestaltung der vom Verstande vorgelegten
Objekte hauptsichlich in Bezug auf ihre Wertung und Abschidtzung
beeinfluBt und leitet. Der Wille ist eine facultas suppositi, die das
(Gesamtwohl des handelnden Subjektes anstrebt. Strebt er nach diesem
Gemeinwohl in Unterordnung unter hohere Giiter, so wird das reine
Verstandesurteil (sub ratione veri universalis et necessarii) nicht un-
giinstig beeinflut, sodaB das Endurteil, in welchem auch die partiku-
liren Gesichtspunkte zur Geltung und Erwigung gelangen, den wohl-
geordneten Willen (appetitus rectus) widerspiegeln. Ist aber das eigene
Wohl des Handelnden vorherrschend, so ist die ungiinstige Farbung
unvermeidlich. Gar manche Verstandesprinzipien und die Abschitzung
nach den Wesensziigen der reinen Sittlichkeit werden verdunkelt und
gelangen in einer entstellten Form im Endurteil zum Ausdruck ®. In

1 I-IT 26, 1. 2 11. Ver. 3 ad 11.

3 I-II 9, 2. Die materielle Grundlage des wohlgeordneten Willens ist dem-
nach in der objektiven Einstellung zum Gemeinwohl des Suppositums zu suchen :
voluntas materialiter recta. Ihm entspricht von seiten des Willens eine derartig
eingestellte Neigung. Diese Ichbeziehung ist objektiv, als appetibilitas obiectorum
fir die handelnde Person, und subjektiv, als Neigung zu iiberhaupt begehrens-
werten Objekten, von der Willenstitigkeit untrennbar. Sie ist indes nicht ratio
formalis, Wertmesser der Willensdullerungen. Nur beim Willen, der nichts Héheres
iiber sich kennt, also sein eigener Gesetzgeber ist, kénnen beide zusammenfallen.
(I 63, 1). Der geschaffene Wille, als ens participatum dem esse per se subsistens
im Sein und in der Tétigkeit vollstindig untergeordnet, mul} die formalen Tatig-
keitsgriinde solchen Prinzipien entnehmen, die seine volle Unterordnung regeln.
Thr EinfluB mufB in allen Einzelhandlungen zum Vorschein kommen, damit sie
gut, recht und gerecht erscheinen. Die Unterstellung des Strebens nach dem



Das objektive Erkenntnislicht 449

diesem Sinne sagen wir, daB der Wille seine Objekte, die nicht das
wesenhafte Gute darstellen, auch quoad specificationem beherrscht,
kontrir entgegengesetzten Gegenstinden nach Belieben sich zuwenden
und die zu wihlenden Objekte nach Gutdiinken firben kann. « Nemo
respiciens ad malum operatur. » « Id, in quod tendit appetitus animalis
vel voluntarius, est bonum apprehensum. Ad hoc igitur, quod voluntas
in aliquod tendat, non requiritur, quod sit bonum sec. rei veritatem,
sed quod apprehendatur in ratione boni. Et propter hoc Philosophus
dicit, quod finis est bonum vel apprehensum bonum.»! Wie jemand
dem Affekte nach beschaffen ist, so urteilt er iiber die Objekte seiner
Handlungen : qualis unusquisque est, talis finis ei videtur. Der inten-
tionale EinfluB, die motio quoad specificationem ist demnach unter
allen Umstinden auf das Objekt zuriickzufiihren, nur hingt dessen
Gestaltung oder die Entscheidung iiber dasselbe vom Willen ab: er
bewegt sich vermittelst des Verstandes zur Artbestimmung der Titigkeit,
verschafft sich durch eigene Selbstbestimmung die zur Aneignung des
Gegenstandes nottge Anpassung. Hierin besteht die coaptatio actualis
des Willens, in welcher seine Wirkkraft sowohl als subjektive, wie auch
als objektive Bewegung zum Ausdruck gelangt.

DaB der Wille die iibrigen Fihigkeiten zur Ausiibung ihrer Tatig-
keit bewegt, lehrt der hl. Thomas 2. Inwiefern seine praktischen An-
ordnungen (imperium) zur Artbestimmung dieser Tatigkeiten beitragen,
ist aus I-II 18-20 zu ersehen.

Gemeinwohl des Suppositums, dieser hochsten, unerldflichen Forderung, stellt uns
die voluntas formaliter recta objektiv vor Augen, die praeparatio animi, dies
im Tun und Lassen tatsichlich zu verwirklichen, die voluntas formaliter recta
im subjektiven Sinne. DalB das Wohl des Individuums sich auch nach dem all-
gemeinen Wohl der Gesellschaft richten muB, ist bekannt. Daher ist zur Recht-
heit und Gerechtigkeit der einzelnen Tatigkeiten auch die Riicksicht auf das Wohl
der Gesellschaft erfordert, wie dies Thomas I-II 21, 3 ausfithrt. Hieraus ist zu
ersehen, daB die ratio boni in den Seinsbeziehungen begriindet ist und nur nach
diesen richtig aufscheinen kann. Diese sind aber in der seinsmiBigen Unter-
ordnung der Giiter in sich und ihrer Gesamtheit unter dem Esse per se Subsistens
gegeben. Daher ist die objektive Verwirklichung der voluntas formaliter recta
im ewigen Gesetz enthalten, wie wir dies oben betont haben. Das Gute hat ein
objektives Sein in einem transzendentalen Prinzip, von welchem die Begehrbar-
keit und deren Rangordnung abhingt. Das innerweltliche objektive Sein ist in
der Ordnung der Giiter enthalten, sofern sie in ihrer zeitlichen Begehrbarkeit nach
der gesetzgeberischen Kraft des ewigen Gesetzes bestimmt und geordnet sind.
Das objektive Sein des Guien ist demmach 1m Ansichsein gegeben, sofern es die
leitenden und vegelnden Griinde der Begehrbarkeit nach dem obersten Seinsgesetz
darstellt.
1 I-II 8, 1. 2 I-II 9, 1.

Divus Thomas 29



450 Das objektive Erkenntnislicht

11. Ubersicht iiber die Wirkweise der einzelnen Ursachen

Die Wirkkraft gehort der dynamischen Seinsordnung an, welche
aber die statische voraussetzt, aus ihr den Umfang und die Intensitit
schopft. Dies driickt der bekannte Satz aus : operari sequitur esse.

Zur dynamischen Ordnung gehort alles, was auf das Aussichgehen
des statischen Seins bezogen werden kann, mit ihm in irgendeiner Form
verbunden ist. Zwei unvertauschbare Korrelate stehen einander gegen-
iiber : producens und productum. Beide werden in einer gleichsam
transzendentalen Allgemeinheit gebraucht, die erst in den einzelnen
Formen priadikamental und spezifisch bestimmt wird. Die aktive
(titige) Wirkkraft verhdlt sich von seiten des producens ; ihre passiven
(aufnehmenden) Erscheinungen kennzeichnen das productum.

Unter Wirkkraft im allgemeinen und nidherhin in verschiedenen
Formen bestimmbarer Fassung verstehen wir also jeden Bestand oder
jede Gegebenheit, die auf dem Gebiete der Dynamik, in strenger Unter-
scheidung von der Statik, irgendeine Rolle spielt. Das Endresultat der
dynamischen Bewegung oder Verinderung ist das Produkt, ein Er-
zeugnis, eine Seinsweise, die vorher nicht bestand, und so ihr Hervor-
gehen der Dynamik verdankt. In dieser Sicht kénnen wir die Wirk-
kraft also beschreiben : jede Gegebenheit, die auf das Zustandekommen
einer Neuerscheinung, eines neuen Bestandes (Wirkung) einen EinfluB3
ausiibt. Dieser EinfluB kann sich auf das Sein der Wirkung beziehen,
mit ihr so zusammenhingen, daB ohne sie weder ihr Dasein noch ihr
Sosein erklirt werden kann. Hinsichtlich des Daseins zeigt sich der
EinfluB darin, daB in seiner Kraft das Endresultat in sich auftritt
als ein tatsichlicher, von dem beeinflussenden Prinzip real verschie-
dener Bestand. In Bezug auf das Sosein erscheint die gegenseitige Be-
ziehung in einer Verihnlichung der Wirkung mit den beeinflussenden
Prinzipien, was in den mannigfachsten Formen vorkommen kann.

Der EinfluB kann aber auch blof als Prinzip sich betitigen, dem
zwar ein Productum gegeniibersteht, das aber weder im Dasein noch
im Sosein von ihm abhdngt: es geht von ihm irgendwie hervor, wie
z. B. der Tag aus der Nacht, oder in Gott der Sohn vom Vater. Dieses
Hervorgehen (processio) ist nicht eine KraftiuBerung, die zwischen
beiden Termini vermitteln wiirde, sondern eine kontinuierliche, dyna-
mische AuBerung, welche sie nicht unbedingt trennt, wohl aber ver-
bindet.



Das objektive Erkenntnislicht 451

Die Moglichkeiten auf dem Gebiete des reinen Prinzipseins beiseite-
lassend, betrachten wir die Arten und Weisen des Einflusses, wo er
zwischen dem eigenen Sein und dem der Wirkung vermittelnd dasteht,
von dem einen Terminus ausgeht und auf das Sein des anderen ein-
wirkt. Je nach dem Zusammenhange zwischen beiden Endpunkten
konnen wir feststellen, daB es Bestande gibt, die auf das Sein der Wirkung
einen direkten EinfluB ausiiben, ohne welche sie nicht zustande ge-
kommen wiren. Es gibt andere, die in dieser Beziehung nicht in Betracht
kommen konnen. Ihr EinfluB ist bloB indirekt und berithrt nur die
Umrandung der Wirkung, nicht aber diese in sich selbst. Die erste Art
des Einflusses nennen wir kausal, die andere umrandend, beitragend,
irgendetwas, was bei der Dynamik mitwirkt, beriihrend, die Wirkung
nicht in sich, sondern bloB8 duBerlich betreffend: das Sein der
Wirkung ist von ihm nicht abhidngig und im Sosein spiegelt sich der
EinfluB nicht in der Form einer Verdhnlichung wider. Dies pflegen wir
auszusprechen im Satz : causa continet effectum, ceteri modi influxus
autem non.

In dieser Allgemeinheit werden also dem Begriffe « Wirkkraft » alle
Einfliisse unterstellt, welche die Dynamik regeln und bewerkstelligen.
So die occasio, conditio, signum und causa.

Die Veranlassung oder Gelegenheit (occasio) gehért nicht im eigent-
lichen Sinne zur dynamischen Ordnung, da aus ihr keine Beeinflussung
erfolgt. Die Gegenwart eines statischen Seins bietet die Veranlassung
fiir eine Ursache, sich zu betitigen und irgendeine Wirkung hervorzu-
bringen, in welcher das statische Sein oder dessen Einflu} sich keines-
wegs widerspiegelt. Die ganze Dynamik ist auf das Agens allein zuriick-
zufithren. Die Gelegenheit hat mit ihr nur soviel zu tun, daB das Agens
ohne sie sich eventuell nicht betiatigen wiirde. Hieraus sind die Even-
tualititen und Zufille auf dem Gebiete der Dynamik zu erkliren .

Die Bedingung (conditio) bestimmt die Erfordernisse, welche die
Tatigkeit des Agens erleichtern, ihre Hindernisse beseitigen, ohne auf
die Wirkung selbst einen EinfluB auszuiiben. So ist z. B. das Ol eine
Bedingung des leichteren Funktionierens einer Maschine, die Erkenntnis
der materiellen Glaubwiirdigkeit (motiva materialia credibilitatis) fiir
das Aufleuchten des Glaubenslichtes.

1 Wie der Okkasionalismus zur Zeit des hl. Thomas erklirt wurde, ist aus
3. Pot. 7 zu ersehen. Hier sprechen wir von dem Zufall nach den objektiven Ver-
anlassungen zum Aktivsein der Ursachen, denn von seiten des Agens ist jede



452 Das objektive Erkenntnislicht

Etwas hoher steht die dynamische Kraft des Zeichens (signum).
Was darunter zu verstehen ist, haben wir im Tract. Phil. S. 214 ff. be-
schrieben. Es wird in ihm die Absicht einer ordnenden causa principalis
ausgedriickt und jenen vorgelegt, die den Sinn des Zeichens erfassen und
ihre Tétigkeit darnach einrichten kénnen oder gar sollen. Der Zeichen-
EinfluB erstreckt sich nicht auf das Sein der Wirkung, sondern auf das
Agens, welches zur Ausfithrung der Absicht in verschiedenen Formen
angeregt wird. Hierin erkennen wir die Merkmale der sog. moral-
ischen Ursdchlichkeit, die in vielfacher Form auftritt. Ihre vollkom-
menste Art ist jene, nach welcher ein agens principale seine Absicht
derartig ausdriickt, daB es die Setzung eines Zeichens als eines Werk-
zeuges seiner eigenen Tatigkeit beniitzt. Das Zeichen verliert keines-
wegs seine Artbestimmtheit. Es- verbleibt ein Zeichen. Aber durch
die Setzung gewinnt es einen EinfluB auf die Hervorbringung des
Produktes. M. a. W.: durch seine Vermittlung wird irgendein Prinzip
oder gar das Agens principale zur Tatigkeit bewogen. Die Wirkweise des
Zeichens nennen wir influxus instrumentalis intentionalis oder moralis .

Die Wirkkraft als eine dynamische Gegebenheit kommt in voller
Entwicklung bei der wursdchlichen Beeinflussung (causalitas) zum Vor-
schein. Zum synthetischen Begriff der ursichlichen Wirkkraft gehéren
alle statischen Elemente, aus deren Wirklichwerden (in actu secundo),
die zwischen dem producens und productum vermittelnde Kraft (actio)
stammt und in welcher der analytische Begriff der Wirkkraft zu suchen
ist. Die ursidchliche Wirkkraft unterscheidet sich von den bisher be-
schriebenen dynamischen AuBerungen dadurch, daB sie einen direkien
Einfluf auf das Sein der Wirkung ausiibt. Das Tatigkeitsprinzip, seine
Ausriistung, aus welchen Quellen immer sie schépfen, dienen in jedem
Falle nur dazu, das Sein der hervorzubringenden Wirkung im Keime
zu enthalten (causa in actu primo) und durch die KraftiuBerung (causa
in actu secundo) tatsdchlich im Sein zu verwirklichen. In dieser un-
vertauschbaren Beziehung sprechen wir von Ursache und Wirkung im
strengen Sinne, und in diesem Wirklichwerden der statischen Prinzipien
im Hervorbringen des neuen Seins besteht die Kausalitit.

Das statische Sein ist die Quelle der Wirkkraft als einer dynamischen
Gegebenheit und wird in Vergleich zu deren wirklichen Betitigung

unvorhergesehene, nicht beabsichtigte oder in seinen Wirkkriften nicht enthaltene
Gegebenheit zufillig.
1 Siehe Synth. Theol. fund., S. 150 ff.



Das objektive Erkenntnislicht 453

(in actu secundo) Ursache genannt. So sagen wir, daBB die substantielle
Natur ein entferntes principium formale, die Form das principium
radicale des Tatigseins ist, sodaB durch diese Bereitschaft die causa in
actu primo remoto aufscheint. Das ndhere Prinzip ist das Vermégen
(potentia), welches eine transzendentale Hinordnung zu gewissen Tatig-
keiten naturhaft in sich schlieBt : causa in actu primo propinquo. Durch
den Hinzutritt jener Erfordernisse, die zur konkreten, artbestimmten
Tiatigkeit notwendig sind, entsteht die causa in actu primo proximo,
aus welcher die KraftiuBerung naturgemil erfolgt und die causa in
actu secundo darstellt.

Das Gebundensein an das statische Sein ist allen Formen der Ur-
sichlichkeit gemeinsam. Am auffallendsten sieht man dies bei der
Wirkursache, der wir die aufgezihlten Teilsichten entnommen haben.
Auch bei der intentionalen Kausalitit konnen wir dies feststellen. Eine
Verankerung des statischen Seins ist nach dem Prinzip zu behaupten,
daB jede partikulire Bewegung auf einen Urgrund zuriickzufiihren ist,
dessen bewegende Kraft sich in den Einzelvorgingen kundgibt. Das
bonum particulare ist im bonum wuniversale, das verum particulare im
verum universale verankert. Ontologisch wirkt sich dieses Prinzip im
vierten Gottesbeweis des hl. Thomas aus, psychologisch aber in der
transzendentalen Hinordnung des Willens auf das bonum universale,
und des Verstandes auf das allgemeine Sein (sub ratione veri). Der
artbestimmende EinfluB, die intentionale Bewegung dieser psycho-
logisch letzten Objekte und Prinzipien gestaltet auch diese Art der
Ursdchlichkeit nach jenen Gesichtspunkten, die wir aufgezihlt haben.

Hieraus ist zu entnehmen, dal} die dynamische Seinsordnung nicht
bloB die statische voraussetzt, sondern auch alle ihre AuBerungen aus
der Statik schopft. DaB ein statisches Sein ganz in Krifte umgesetzt
werde, ist philosophisch nicht unméglich.

Uber die Wirkkraft der duBeren Ursachen haben wir oben ge-
sprochen. Hier miissen wir nur auf eine eigene Art der physischen Ur-
sachlichkeit hinweisen, die den inneren Ursachen (materia et forma)
zukommt. Sie ist in den Tabellen angedeutet, niher aber ist sie aus
der Philosophia naturalis bekannt.



454

Das objektive Erkenntnislicht

I. Allgemeine Ubersicht der Wirkkraft, sofern ihr alle AuBerungen

auf dem Gebiet der Dynamik unterstellt werden kénnen

Wirk-)
kraft

blo3 als

Prinzip
(um-
ran-
dungs-
weise

als ver-

mitteln-

der Ein-

flu
ursiach-
lich
kausal

l

.

die Dynamik in sich nicht beeinflussend, mit ihr

bloB per accidens (zufillig) verkniipft : Gelegen-

heit (occasio)

die Prinzipien
der Dynamik
beriihrend

durch physische
Kraftiulerung
die Wirkung
hervorbringend

durch objektive
Bestimmung die
Spezifikation
(Art) der Wir-
kung  beeinfius-
send

die Tatigkeit erleichternd :
Bedingung (conditio)

das Agens mahnend, anlockend,
befehlend usw., mit moralischem
Einfluf bewegend :

Zeichen (signum)

aullere : Wirkursache

innere : Materie und Form

in Bezug auf die Begehrbarkeit

in Bezug auf die Abbildlichkeit

II. Ubersicht der Krifte, nach welchen die einzelnen Ursachen
ihre Wirkung (Produkt) im Entstehen beeinflussen

Wirk-
kraft

in Bezug auf die
subjektive phy-
sische Verwirk-
lichung

in Bezug auf die
intentionale,
objektive, art-<
bestimmende

| Verwirklichung

als dufleres Prinzip, auf welches die Betitigung

zuriickzufiihren

ist : motio quoad exercitium,

usum : bei der Wirkursache

als inneres
Prinzip des
physischen,
realen Seins

als potentielle Grundlage :
Materialursache

als bestimmendes Prinzip des
Soseins und des Seins :
Formalursache

nach den Wesensziigen des Wahren, fiir die
bloBe Abbildung : bei dem Muster (causa exem-
plaris)

nach den Wesensziigen des Guten und Zweck-
méBigen fiir die Anpassung der Titigkeitsprin-
zipien : bei der Zweckursache (causa finalis)



Poten-
tia
Wirk-
kraft

Das objektive Erkenntnislicht 455

III. Conspectus diversorum modorum, quibus potentia
influendi (Wirkkraft) sumi potest

\

subiective, quoad exercitium, quoad usum : edu-
cendo subiectum de potentia in actum : causa

movendi sec. l efficiens

madterialis

esse physicum ] per modum potentiae : causa

praebendo esse

per modum actus: causa for-
malis

movendi - inten- ( Sec. rationem veri, movendo ad similitudinem :

tionaliter, ob- ) causa exemplaris

lective quoad sec. rationem boni, quoad coaptationem : causa

specificationem | finalis

IV. Conspectus diversorum modorum, quibus potentia singu-
larum causarum exprimitur

Poten-
tia

J

subiective actuans 1. e,
subiectum constituens
. . in actu secundo agendi
physica: influ-| gyoad exercitium vel
ens per modum | ysum : causa efficiens-
formae perma- | principium extrinse-

nentis, sive a|cum effectus
natura inditae <

sive per acqui-
sitionem vel in-
fusionem super-
additae G 2
per modum principii
intrinseci ingrediendo
esse effectus

intentionaliter movens vel influens per
modum formae transeuntis, vialis, sec.
esse obiectivum distinctae a forma phy-
sica (naturali) et ab ea dependentis
sec. valovem obiectivum et specifica-

| tivum, artificiale

formaliter,
sec. motum
proprie dictum

actione Virtualiter,
transe- { Sec. motum
unte late sumptum,
producens ta-
men effectum
ab agente
distinctum

actione immanente, sec.
motum late sumptum

(sec. rationem potentiae
actuabilis : causa mate-
rialis

sec. rationem actus dan-
tis esse et specificationem
in essendo: causa for-
malis

sec. rationem veri : causa
exemplaris movens ad as-
similationem

sec. rationem boni : causa
finalis movens ad coap-
tationem, repraesentando
pondus (perfectionem) at-
trahens

NB'! Permanentia et vialitas formae non refertur ad durationem wvel
consistentiam in esse. Prima significat formam per modum entitatis ab-
solutae transcendentaliter relativae seu entitatem physicam. Vialitas vero
sumitur pro eadem forma repraesentata in esse obiectivo, seu sec. eius
valorem in ratione veri et boni.



456

Das objektive Erkenntnislicht

V. Conspectus diversorum modorum, quibus actus potentiae

exprimitur

per modum principii extrinseci
relate ad productum; quoad
exercitium vel usum ; actus eius
est actio exercita, usus virium
productivarum potentiae, educ-
tio de potentia in actum agendi :

per motum
proprie dictum :
actio transiens

per motum
late sumptum :

Influens causa efficiens actio immanens
physice J

sec. motionem sec. rationem potentiae : causa
subiectivam materialis ; causalis influxus

per modum eius consistit in subiici, sub-

Ay sterni
principii
intrinseci :

A sec. rationem actus : causa for-
constituendo lis - lis infl :
esse producti malis ; causalis influxus eius

Poten- consistit in actuatione specifi-
tia cativa esse rei absolutum con-

stituendo

sec. rationem veri : causa exemplaris, cuius actus
est assimilare

influens inten-
tionaliter, ob-
iective, quoad

specificationem

esse rei

relativum sec. rationem boni : causa finalis, cuius actus est
constituentem |coaptare, ponderare, pondere movere, attrahere

V1. Conspectus singulorum modorum, quibus esse a diversis
causis productum notificatur

simpliciter, novum esse et pro-
priam perfectionem habendo
ratione actionis formaliter vel

A virtualiter transeuntis
a principio seu

istin . ; :
il quid, sec. actuationem prin-

cipii vel causae quoad exerci-
tium, quoad usum, utpote ter-
| mini actionis immanentis

( . P
constitui in esse
physico $

li o :
(maturaly potentialis, subiectae, substra-

tae : esse formabile
in esse principii )

Esse vel causae actuantis, esse producti consti-
produc- tuentis et intrinsece specifican-
tum tis : esse formatum

assimilari causae
esse assimilatum

exemplari :

constitui in esse intentionali,

o : coaptari causae finali, ponde-
obiectivo, specificato p u L P

rare, gravitare in bonum inten-
tum : esse coaptatum, ponde-
rans

(Schiuf folgt)



	Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und Betätigungsweisen [Fortsetzung]

