
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Der Schriftkanon bei Albert dem Grossen [Schluss]

Autor: Fries, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

Von Dr. Albert FRIES C. Ss. R.

(Schluß)

Die deuterokanonischen Bücher des AT bei Albert dem Großen

1. Über die Echtheit von Sap. und Eccli.

Die Konzilien von Hippo (393) und Karthago (397) und Innozenz I.
sprechen ohne nähere Bestimmung von fünf Büchern Salomos, wozu
offenbar Sap. und Eccli. gehören1. Ebenso Burkhard von Worms, der
in diesem Punkt von seiner Vorlage, dem sog. Decretum Gelasii,
abweicht 2. Drei Bücher Salomos kennen Augustin, Hieronymus, Decretum

Gelasii, Isidor, Hugo von St. Viktor, Petrus Manducator3. Sie

leiten also Sap. und Eccli. nicht von Salomon her.

Sap. wird von Hilarius als Prophetenbuch unter dem Namen
Salomos benutzt 4. Johannes Damascenus nennt Sap. Salomonis und
Sap. Jesu, womit er wohl die Verfasser angeben will5. Auch Hrabanus
hält Salomon für den Verfasser von Sap. 6 Honorius Augustodunensis
verknüpft vier Schriften, darunter Sap., mit dem Namen Salomos7.

1 Ench. Bibl. 11, 14, 16.
2 Vgl. seine Liste, Decretum (1008-1012), 1. 3 cc. 217-20 ; PL 140, 715 f.
3 De doctr. christ. 1. 2 c. 8, 13 ; PL 34, 41. — Praef. in libros Salomonis ;

PL 28, 1242 f. — Ench. Bibl. 19. — In libros Veteris ac Novi Test. Prooemia ;

PL 83, 155-60. — De scripturis et scriptoribus sacris, cc. 6-11 ; PL 175, 15. —
Hist, schol. Praef. in hist, libri Josue; PL 198, 1260C.

4 Prol. in Psalmos ; PL 9, 241.
5 De fide orthodoxa 1. 4 c. 17 ; PG 94, 1179. — Bekanntlich steht Eccli. im

Missale auch heute noch als liber Sapientiae.
6 In seinem Katalog, De cleric, institutione, 1. 2 c. 53 ; PL 107, 365.
7 Gemma animae, 1. 4 c. 118 ; PL 172, 736.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 403

In der Frage, wer denn der Verfasser von Sap. sei, hatte Augustin
behauptet, Jesus Sirach habe Sap. geschrieben. Doch das widerruft er

später b Hieronymus vertritt im Vorwort zu den Salomonischen Büchern
für Sap. die Herkunft von Philo, und diese Ansicht beherrscht die

Theologie des MA.

Was den Verfasser von Eccli. betrifft, so bezeugt Hilarius, das Buch
werde von den Lateinern dem Salomon zugeschrieben 2. Dagegen
beanspruchen Augustin, Isidor, Hrabanus und der Verfasser der Schrift De
divisione für Eccli. die Verfasserschaft des Siraziden, und Johannes Damas-
cenus und Honorius August, führen das Buch unter dem Namen des Jesus
Sirach auf. Hugo von St. Cher stellt in seiner Einleitung zu Eccli. die Lage
so dar : Einige sehen den Verfasser in Jesus, dem Sohn Sirachs, wie
Hrabanus (der einen Kommentar zu Eccli. zusammengestellt hat) ; andere sind
der Meinung, Jesus Sirach habe das Buch nicht verfaßt, sondern nur aus
dem Hebräischen ins Griechische übertragen 3. Hugo selber sagt : De auc-
tore siquidem non est quaerendum, cum sit apocryphus.

Bei der fortschreitenden Loslösung der beiden Bücher Sap. und Eccli.
von Salomon bleibt doch das Bestreben, sie in seiner Nähe zu belassen.
Augustin prägt dafür das Stichwort : 'Salomonis de quadam similitudine' *,
und das wird von Isidor, Hrabanus und dem Verfasser des Werkes De
divisione getreu aufgegriffen.

In diesem Spiel der Meinungen geht Albert nun so vor, daß er einen
Unterschied macht zwischen den drei Weisheitsbüchern, die 'direkt' von
Salomon stammen, und dem Paar, das dem Salomon nur zugeschrieben
wird, wie er dreimal hervorhebt, sodaß es auffällt. Daraus erhellt, daß er
in Salomon nicht den Verfasser von Sap. und Eccli. erblickt. Anderseits
führt er aber die zwei Bücher inhaltlich auf Salomon zurück : 'sumpti de
verbis Salomonis'. Die 'gewisse Ähnlichkeit', auf Grund deren Augustin
sie an Salomon gibt, hat sich bei Albert zum inhaltlichen Ursprung von
Salomon verdichtet. Die Verbindung zu diesem ist also enger geworden.

Was aus den andern Schriften Alberts hinzutritt, ergänzt das in P
Gesagte. De homine q. 5 a. 3 erscheint einmal Sap. unter dem Namen
Salomos, während es De corp. dorn. d. 3 tr. 1 c. 1 heißt : « Refert enim
Philo, qui librum Sapientiae fecit ...» Ebenso steht Super Dan. 12, 4

über Eccli. : « Iesus, filius Sirach, in prologo Ecclesiastici. » Dagegen findet
sich III Sent. d. 35 a. 8 die Bemerkung : « De quo etiam dicit Salomon
Eccli. XXXII (24). » Diese seltenen Äußerungen über den Verfasser von
Sap. und Eccli. vertragen sich sehr wohl, wenn man mit P die beiden
Weisheitsbücher inhaltlich, und nur so auf Salomon zurückführt, sodaß Philo

1 Retract. 1. 2 c. 30, 2 ; CSEL 36, 136.
2 Prol. in Psalmos ; PL 9, 241.
3 Spicq, L'exégèse latine, 150.
4 De doctr. christ. 1. 2 c. 8, 13 ; PL 34, 41.



404 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

und Jesus Sirach weniger als Verfasser denn als Sammler und Übersetzer
von Lehren Salomos dastehen 1.

So hat Albert, auf beide Ansichtenreihen der Vergangenheit gebührende
Rücksicht nehmend, in der Echtheitsfrage sich sein persönliches Urteil
gebildet, folgerichtig zu seiner bejahenden Antwort auf die beiden folgenden
Fragen, ob Sap. und Eccli. kanonisch und den übrigen Büchern der Schrift
gleichwertig sind.

Ähnlich urteilt später Driedo von Löwen über Sap. Er spricht mehrfach

über den Verfasser von Sap. und dessen Verhältnis zu Salomon. Sap.
und Eccli. stammen aus vorchristlicher Zeit : « Credo igitur illos (libros)
non post Christum a Philone, sed antea scriptos » (1. 1 c. 3 p. 2 ; f. 13rA).
Verfasser von Sap. ist ein (vorchristlicher) im Gesetz sehr bewanderter
Philo (1. 1 c. 4 ; f. 19vD), Verfasser von Eccli. ist 'Jesus, filius Sirach, sacer-
dos magnus' (1. 1 c. 3 p. 2 ; f. 12vA). Sap. enthält aus Gottes Geist erflossene
Lehren, Lehren Christi als des wahren Salomon, vorgebracht von Salomon
selbst als dem Typus Christi oder von einem andern, der den Salomon in
dieser Vorbildung vertrat : « prolatas ab eo qui vel est Salomon ipse figu-
rans Christum vel personam gerit illius » (1. 1 c. 4 ; f. 19rA). Der Inhalt
von Sap. hat also seinen Urheber, wenn nicht im geschichtlichen, dann im
typischen Salomon. So deutet er, ähnlich wie Albert, die 'gewisse Ähnlichkeit',

die nach Augustin eine Zuteilung von Sap. an Salomon berechtigt
erscheinen läßt : « Unde et de quadam similitudine dicitur ille liber esse
Salomonis. »

2 Daß Sap. inhaltlich auf den geschichtlichen Salomon, aber
dem griechischen Text nach vielleicht auf Philo zurückgeht, trägt auch
Robert Holkot O. P. vor : « Propter istas septem rationes tenendum appa-
ret, quod Salomon fuit auctor istius libri principalis. Possibile est autem,
quod iudeus ille Philo, qui multum fuit peritus in lingua graeca, librum
Salomonis vel libri sententias quomodocumque contentas in graeco ediderit
et quod de graeco translatas sit liber suus in latinum, et pro tanto ipsius
auctor dicatur » (Super Sap. Salomonis, c. 1 lect. 2 ; Speyer 1483, f. A IIII vb).

Eine apokryphe Schrift mit dem Namen Salomos weist Albert als
unecht und unwürdig zurück. In einem Einwand, der sich auf den Exor-
cismus bezieht, wird vorgebracht : « Sicut patet in libro, qui dicitur 'Alman
Dei', qui inscribitur Salomoni regi Israel» (IV Sent. d. 24 a. 22 obi. 5).
Almandel ist ein bekanntes Buch der Magie 3.

2. Kanonizität der deuterokanonis chen Bücher.

Das Urchristentum fand wohl nicht einen festumrissenen Kanon

fertig vor. Bei der Trennung des Christentums vom Judentum dürfte

1 Derselben Ansicht ist Bonaventura : Philo ist Urheber des Buches Sap.
als Sammler und hat es aus Sprüchen Salomons — de eius sententiis — zusammengesetzt.

Prooem. Comment, in Sap., 5 f. ; Quaracchi, 6, 108.
2 De scripturis, 1. 1 c. 4 ; f. 20rB.
3 Albert, Specul. astron. c. 11, nennt es in der Reihe der unter dem Namen

Salomos gehenden Bücher. Vgl. Summa II tr. 8 q. 30 m. 2.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 405

es ihn noch nicht gegeben haben. Die Kirche mußte sich erst klar
werden, in welchen Büchern das Wort Gottes niedergelegt war, « in
welchen Schriften das auf Christus weisende Handeln und Reden Gottes
zu finden war »1. Sie mußte diese Bücher gegen andere abgrenzen
und so das « Alte Testament » entstehen lassen. Naturgemäß konnte
diese Bildung des Kanons in den einzelnen Kirchenprovinzen nach Zeit
und Zahl nicht gleichmäßig vor sich gehen. Und gerade bei jenen sechs

Büchern, die nicht im masoretischen Kanon stehen, mußte die

Entwicklung auf Schwierigkeiten stoßen.
Sie scheinen zuerst in Syrien volle Anerkennung gefunden zu haben,

wo die Vorlesebücher, zu denen sie gehörten, ohne Unterscheidung den

Büchern des hebräischen Kanons angereiht wurden. Von kleinen
Abweichungen abgesehen, ging nun mit Syrien, wie auch sonst schon,
der Westen zusammen. Freilich zählt noch Rufin von Aquileja Sap.
Eccli. Judith, Tob. I-II Mach, als Vorlesebücher neben den Schriften
des hebräischen Kanons auf, ohne sie zum Kanon zu rechnen 2. In
Afrika dagegen wurden die genannten Bücher als zum Kanon gehörend
angesehen. Zeuge ist Augustin 3. Dieser tatsächliche Zustand bekam
dann auf den Provinzialkonzilien von Hippo und Karthago Gesetzeskraft

4. Auch in Rom fand dieser Kanon Aufnahme, wie aus den

Listen von Innozenz I. (405) 5 und Cassiodor hervorgeht 6.

Mit Augustin räumt Isidor den deuterokanonischen Büchern ihren
Platz im Kanon ein. Ihm folgt Hrabanus mit 45 Büchern des AT und
der Verfasser der Schrift De divisione mit der gleich großen
Hochschätzung der deuterokanonischen Bücher wie Isidor : « Quos (libros)
licet Iudaei inter apocrypha séparent, Ecclesia tarnen Christi inter
divinos libros et honorât et praedicat »7. Den vollständigen Kanon
des Decretum Gelasii8 übernehmen die führenden Dekretisten Burkhard
von Worms 9, Ivo von Chartres10, Gratian von Bologna u. Honorius A.

1 Jepsen, Kanon und Text des AT, 70.
2 In symb. Apostolorum, 38 ; PL 21, 374 : Libri non canonici, sed eccle-

siastici.
3 De doctr. christ. 1. 2 c. 8, 13 ; PL 34, 41.
4 G. D. Mansi, Sacrorum Cone. Coll., Paris-Leipzig 1902, 3, 916, 924A.

Ench. Bibl. 11-14.
5 Brief an Exsuperius, Ench. Bibl. 16.
6 Dieser Überblick nach Jepsen, Kanon und Text des AT, 68 f.

' PL 207, 1052. 8 Ench. Bibl. 19.
9 Decretum, 1. 3 cc. 217-20; PL 140, 715 f.

10 Decretum, 1. 4, c. 61 ; PL 161, 276 f.
11 Decretum, can. 3 D 15 ; Friedberg, 40 f.



406 Der Schriftkanon bei Albert dem Groben

rechnet die deuterokanonischen Bücher zu den authentischen und beim
Gottesdienst benutzten Schriften \ und Petrus Manducator ordnet sie

den Hagiographen ein 2. Bezeichnend ist auch, daß vom Ende des

12. Jahrhunderts an zahlreiche Kommentare zu Sap. und Eccli.
erscheinen, die ersten seit Hrabanus wohl von Petrus Cantor, Stephan
Langton, Guerricus von Saint-Quentin O. P.

Hätten nun die kirchlichen Dokumente, der allgemeine liturgische
Gebrauch, der Einfluß Augustins und Isidors auf die Theologie des

MA, sowie das Ansehen der Theologen und Dekretisten den deuterok.
Schriften ihrenf Platz im Kanon sichern müssen, so tritt vom 12.

Jahrhundert ab der wachsende Einfluß des Hieronymus dieser Entwicklung
entgegen. Während der Osten vom 12. bis 16. Jahrhundert schließlich

allgemein die deuterok. Bücher des AT annimmt, werden diese im
Abendland durch eine, allerdings bedeutsame Minderheit, abgewertet.

Im Anschluß an die palästinische Überlieferung weist Hieronymus
die deuterok. Bücher als apokryph, als nichtkanonisch zurück 3. Hugo
von St. Viktor, der auf das Schriftstudium des 12. und 13. Jahrhunderts
einen großen Einfluß ausgeübt hat, macht sich die Auffassung des

Hieronymus zu eigen 4. Ebenso Johannes von Salesbury, der Prämon-
stratenser Philipp von Harvengt und andere 5. Robert von Melun legt
zuerst den Kanon Augustins vor, dann aber den hebräischen Kanon,
den er mit Hieronymus, Rufin, Hugo von St. Viktor als den seinen

anerkennt6.
So sieht es zur Zeit Alberts um die deuterok. Bücher aus. Er selber

betrachtet sie ohne Zögern und Schwanken als kanonisch. In P stellt
er fest, daß Sap. und Eccli. von der Kirche dem Kanon angefügt
worden sind und daß I-II Mach, von der Kirche zum Kanon gerechnet
werden. Die andern zwei — Judith und Tob. — stehen in P ebenfalls
auf einer Stufe mit den kanonischen Büchern. In seinen sämtlichen

1 Gemma animae, 1. 4 c. 118 ; PL 172, 736 ff.
2 Hist, schol.; PL 198, 1260D. 1432BC. 1475B.
3 Praef. in libros Samuel et Malachim ; PL 28, 552-57. —- Praef. in libros Salo-

monis ; PL 28, 1242 f. : « Sicut ergo Iudith et Tobiae et Machabaeorum libros
legit quidem Ecclesia, sed inter canonicas scripturas non recipit, sie et haec duo
volumina (Sap. Eccli.) legat ad aedificationem plebis ...»

4 De sacr. prol. PL 176, 185 f. — De scripturis c. 6 ; PL 175, 15C : « Sunt
praeterea aliqui quidam libri, ut Sap. qui leguntur quidem, sed non scri-
buntur in canone. »

6 Spicq, Le canon, 427, Anm. 3.
6 Sent. 1.1 p. 1, 8-10; Martin, 181-87. — Questiones de epistolis Pauli;

Martin, 2.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 407

Werken entnimmt er ihnen Texte und zwar als Schriftstellen. Wie er
von Gen. die Wendung gebraucht : 'cum dicat Scriptura', so übernimmt
er einmal von Augustin für Eccli. den Ausdruck : 'Scriptura dicit'
(De IV coaequ. q. 63 a. 2). Ein Unterschied in der Anführungsweise
der Stellen aus den deuterok. Büchern gegenüber den Zitaten aus andern
Teilen der Schrift ist nirgends wahrzunehmen. Ebensowenig ein Unterschied

in der Häufigkeit. Zu der staunenswerten Fülle von Schriftstellen

aus allen Teilen der Bibel, sogar aus dem Jeremiasbrief (Bar. 6)

und dem kurzen Judasbrief, tragen die deuterok. Bücher einen

entsprechenden Anteil bei. Ja, wie man bei Chrysostomus eine « ganz
auffallende Bevorzugung » von Eccli. beobachtet \ so hat es auch bei Albert
vielfach den Anschein, als ob ihm gerade Sap. und Eccli. sehr lägen.
Dem Buch Eccli. entnimmt er den Leitsatz für den Prolog zu Is., Dan.,
zu den kleinen Propheten, zu I Sent, wie ja auch für P.

Albert d. Gr. macht also die mit Hugo von St. Viktor einsetzende

Bewegung gegen die Kanonizität der deuterok. Schriften nicht mit. Er
vertritt vielmehr im Anschluß an die ältere, im Leben und in der Lehre
der Kirche vorherrschende Richtung den vollständigen Kanon, in dem
für die deuterok. Bücher Raum ist. Dabei befindet er sich in der Gesellschaft

von Johannes von La Rochelle, Bonaventura, Thomas 2 und der
Mehrzahl der Theologen und Schrifterklärer des 13. Jahrhunderts. Er
ist auf dem richtigen Weg, und für seinen Teil trägt er dazu bei, daß
der Kredit der deuterok. Bücher weiter wächst und ihre Kanonizität
sich weiter klärt. Robert von Basevorn meldet aus dem Jahr 1322,
Eccli. werde für gewöhnlich angenommen, obschon einige noch Zweifel
hegten ; Judith und Tob. würden von einigen für apokryph gehalten
und Sap. und I-II Mach, kämen einigen zweifelhaft vor3. Demnach
waren, vom 14. Jahrhundert an, Hemmungen gegen ihre Zugehörigkeit
zum Kanon die Ausnahme. Der Franziskaner Nikolaus L. vertritt

1 Baur, Der Kanon, 265.
2 Principium ; Mandonnet, 484 : « Ecclesia vero catholica quosdam libros

recepit in numéro sanctarum scripturarum, de quorum sententiis non dubitatur,
sed de auctoribus. Non quod nesciatur, qui fuerint illorum librorum auctores,
sed quia homines illi non fuerunt notae auctoritatis. Unde ex auctoritate aucto-
rum robur non habent, sed magis ex Ecclesiae receptione. » — Erst das Principium,

das 1912 bekannt wurde, hat den Auseinandersetzungen um die Auffassung
des Thomas von der Kanonizität des Eccli. ein Ende gemacht. Vgl. P. Synave
O. P., Le canon scripturaire de saint Thomas, in : Revue Biblique 33 (1924) 522-533.
— C. Spicq, Le canon, 424-31.

3 De forma praedicandi, c. 26. Zitiert von Spicq, L'exégèse latine, 155.



408 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

wie Antonin von Florenz O. P. die Theorie des Hieronymus, verweist
also die deuterok. Bücher des Kanons. Nur läßt sie die Kirche als

gute und nützliche Bücher zum Gebrauch zu1. Dionysius Carth. hält
sich streng an Hieronymus und erklärt Eccli. Judith, Tob. I-II Mach,

für nichtkanonisch. Dasselbe Schicksal bereitet er wohl auch dem
Buch Sap., obgleich er dieses einmal als Scriptura bezeichnet. Diese

Bücher können nur dann unter die göttlichen Schriften gerechnet
werden, wenn man alle in der Bibel enthaltenen und von Gott handelnden

Bücher für kanonisch erklärt, also nur im weiteren Sinn 2. Wie
Ockham und Alfons Tostatus behaupten, die Kirche lese zwar die

deuterok. Bücher, führe sie jedoch nicht im Kanon, so hat auch Luther
die « Apokryphen » dem Kanon der Synagoge angefügt als Bücher, nützlich

und gut zu lesen, aber der Heiligen Schrift nicht gleichzuachten s.

Am 4. Februar 1441 erfloß vom Konzil von Florenz im Dekret für die

syrischen Monophysiten eine Aufzählung der kanonischen Bücher,
worunter die deuterokanonischen zu finden sind 4. Kardinal Kajetan O. P.

schwärmt gleichwohl für Hieronymus und dessen Scheidung der Bücher,
streicht die deuterok. Bücher aus dem Kanon, schwächt jedoch sein

Urteil wieder dahin ab, daß sie als Erbauungsbücher zum Kanon
gehören : « Possunt tarnen dici canonici, hoc est, reguläres ad aedifi-
cationem fidelium, utpote in canone Bibliae ad hoc recepti et autho-
rati. » 5 Mit Hilfe dieser Unterscheidung hofft er, mit Augustin und dem

Konzil von Florenz ins reine zu kommen. Auf der andern Seite teilt
Driedo mit sichtlicher Anlehnung an Isidor den Kanon des AT in vier
Ordnungen ein, wovon die vierte jene Bücher umfaßt, die von den
Hebräern abgelehnt, von der christlichen Kirche aber als göttliche
Schriften verehrt werden 6. Kanonisch, wenngleich nicht vollkanonisch,
sind schließlich die deuterok. Bücher nach Girolamo Seripando, der zu
Trient im Rahmen der vierten Sitzung einen Traktat über den Schriftkanon

: De libris sacrae scripturae verfaßt hat (Februar/März 1546).

Er kommt zu dem Ergebnis, daß die sechs umstrittenen Bücher —
zusammen mit III-IV Esdr. und Bar. — wohl kanonisch, doch nicht

1 Biblia sacra cum Glossa ordinaria et Postilla Nicolai Lyrani, I (Lyon 1590),
Vorwort : De canonicis et non canonicis libris.

2 Enarr. in Eccli. prol. Montreuil 8, 1. — Enarr. in Tob. prooem. 5, 83 f. ;

Enarr. in Mach. a. 1 ; 5, 267a.
3 Jepsen, Kanon und Text des AT, 65, 70 f.
4 Mansi, 31, 1735 ff. — Ench. Bibl. 32.
5 Commentarii, f. 397v.
6 De scripturis, 1. 1 c. 4 ; f. 20rCD.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 409

authentisch sind, das heißt, an sich keine Beweiskraft besitzen in
Glaubensfragen, sondern nur der Erbauung dienen sollen h Endlich hat das

Konzil von Trient im Dekret vom 8. April, dem ersten der vierten
Sitzung, durch Aufzählung aller Bücher des AT (und des NT) den
Kanon dogmatisch festgelegt und damit auch die sechs, um die es

hier geht, schließlich als zum Kanon gehörend benannt2. Das Konzil
vom Vatikan hat sich in der dritten Sitzung, am 24. April 1870, der

Bestimmung von Trient ohne neue Aufzählung der Bücher angeschlossen3.

3. Wert der deuterokanonischen Bücher

Eine dritte Frage richtet sich auf den Wert dieser Bücher, ihre
Autorität in Sachen des Glaubens und der Sitten 4. Die dem Erheben
und Versöhnen auseinandergehender Väterlehren zugewandte Geistesarbeit

der Theologen des 13. Jahrhunderts konnte nicht an jenen Büchern

vorübergehen, die ohne lehramtliche Aufnahme in den Kanon bei der

Liturgie und der Verkündigung unablässig verwendet wurden. Die in
ihnen niedergelegte Lehre war zwar ausgezeichnet, aber ihre Verfasser

erfreuten sich nicht der Glaubwürdigkeit der Propheten oder der Apostel.
Welche Autorität, welche verpflichtende Kraft durfte der Theologe
ihnen beimessen, die gleiche oder eine geringere als den andern Büchern
des Kanons Inwieweit konnte er sie zum Beweis heranziehen Eine
Frage, die sich natürlich nur dort erhebt, wo man diese Bücher als

kanonisch wertet. Bei Hieronymus, Rufin, Hugo von St. Viktor, Nikolaus

L., Dionysius Carth. gelten die genannten Sechs als nichtkanonisch,
als vom Kanon getrennte Vorlesebücher, die nur Erbauungswert, aber

keine Beweiskraft haben. Damit ist ihre geringere Autorität ohne

weiteres klar. Bei Chrysostomus steht natürlich das Buch Judith, das

er nicht zum Kanon rechnet, an Ansehen und Beweiskraft nicht auf
einer Stufe mit Is. Es handelt sich vielmehr darum, ob Judith, als

kanonisch betrachtet, auf gleiche Wertschätzung Anspruch erheben

kann wie Is.

1 Concilium Tridentinum, XII, Tract. (V. Schweitzer) Freiburg i. Br. 1930,
487.

2 Ench. Bibl. 42, 43. — Vgl. R. Draguet, Histoire du Dogme catholique,
Paris2, 13 f. — A. Maichle, Der Kanon der biblischen Bücher und das Konzil
von Trient, Freiburg i. Br. 1929, 75 f.

3 Ench. Bibl. 62, 64.
4 Vgl. Spicq, Le canon, 428.



410 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

Nun wollte man sogar bei Augustin eine Abstufung der Autorität
innerhalb des Kanons festgestellt haben h Man stützt sich dabei auf
folgende Stelle : « In canonicis autem scripturis ecclesiarum catholi-
carum quamplurium autoritatem sequatur (Scripturarum indagator)
Si autem alias invenerit a pluribus, alias a gravioribus haberi, quam-
quam hoc facile invenire non possit, aequalis autoritatis eas habendas

puto. »2 Gegenstand des ganzen Abschnittes ist nicht das Ansehen und
die Beweiskraft der kanonischen Bücher, sondern die Annahme der
Bücher. Augustin empfiehlt dem Erforscher der Schrift für die Kanonfrage

als entscheidend die Autorität der größtmöglichen Zahl von
katholischen Kirchen, vor allem jener, die einen Apostelsitz oder einen

Apostelbrief hatten. Dann wendet er diese Regel an auf die von allen
Kirchen angenommenen, also die protokanonischen Bücher, wie auf die
deuterokanonischen. Im ersten Fall ist die Auffindung der Kanonizität
leicht ; bei den deuterok. Schriften kann sie schwieriger sein. Da ziehe

der Schriftbeflissene die Lehre der zahlreicheren und angeseheneren
Kirchen vor. Und jetzt der Satz, auf den es ankommt : « Findet er
jedoch, daß einige Schriften von zahlreicheren, andere von angeseheneren
Kirchen angenommen sind, was allerdings schwer auszumachen ist,
dann muß man, glaube ich, diese Kirchengruppen als gleichwertig an
Autorität betrachten. » Also in dem Fall, wo kein klares Übergewicht
an Zahl und Ansehen der Kirchen gegeben ist, wäre man berechtigt,
in der Annahme eines Buches der einen oder der andern Auffassung
zu folgen. Es ist mithin die Rede von der Autorität der Kirchen in
Kanonfragen, nicht jedoch von der Autorität der kanonischen Bücher.
Das wird übrigens dadurch bestätigt, daß Augustin in diesem Zusammenhang

die Liste der kanonischen Bücher vorlegt ohne jeden Unterschied
zwischen protokanonischen und deuterokanonischen Schriften, wie ja
auch bei der Verwendung der Schrift in seinen Werken eine Rangordnung
innerhalb des Kanons nicht zu entdecken ist3. Schließlich sagt Augustin
hier von Sap. und Eccli. : « Qui (libri) tarnen, quoniam in auctoritatem
recipi meruerunt, intra propheticos numerandi sunt. » Das ist deutlich

genug.
Bei Junilus Africanus, dem Vermittler von Vorlesungen, die unter

1 Auch Maichle, Der Kanon, 20, Anm. 48.
2 De doctrina christ. 1. 2 c. 8, 12 ; PL 34, 40 f.
3 Vgl. S. Zarb O. P., Canonicitas sacrorum librorum, in : Angel. 8 (1931)

392 f. — M. Pontet, L'exégèse de saint Augustin Prédicateur, Paris o. J. (1945),
593-604 (Index Scripturaire).



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 411

der Nachwirkung des Theodor von Mopsuestia stehen sollen, findet man
eine gestufte Einschätzung der kanonischen Bücher. Die von allen
anerkannten Bücher besitzen eine volle Autorität, die von einer Mehrheit

angenommenen haben nur eine mittlere Autorität. Gleich im göttlichen
Ursprung und in der Kanonizität, sind sie verschieden an verpflichtender

Kraft h

Im Mittelalter schreibt zunächst Petrus von Cluny den deutero-
kanonischen Büchern eine geringere Bedeutung zu. Zwischen der Gefolgschaft

Augustins, die unterschiedslos den ganzen Kanon verficht 2, und
der Gefolgschaft des Hieronymus, welche die deuterok. Bücher vom
Kanon ausschließt, trägt Petrus etwas Ähnliches wie Junilus vor. Nach
22 authentischen Büchern des AT nennt er noch sechs — die bekannten

—, die man nicht mit Schweigen übergehen darf. Von ihnen sagt er
dann : « Qui etsi ad illam sublimem praecedentium dignitatem per-
venire non potuerunt, propter laudabilem tarnen et pernecessariam doc-

trinam ab Ecclesia suscipi meruerunt. »3 Sie sind also kanonisch, aber

nicht im selben Maß verbindlich wie die andern.

An Junilus wird man auch erinnert bei Johannes von La Rochelle.

Nach seiner Ansicht sind die protokanonischen Bücher primae auctori-
tatis, die deuterok. Schriften auctoritatis non primae oder secundae

auctoritatis 4. Damit sind offenbar verschiedene Grade der Verbindlichkeit

gemeint. Hugo von St. Cher, über Hugo von St. Viktor mit
Hieronymus verbunden, teilt die Apokryphen in zwei Klassen ein : die

eigentlichen, wie z. B. die neutestamentlichen Apokryphen, und die
andern, deren Verfasser unbekannt, deren Wahrheitsgehalt jedoch sicher
ist. In diese zweite Klasse von Apokryphen setzt er Judith, Mach.

Sap. Eccli. Tob. Über sie schreibt er weiter : « Et hos recipit Ecclesia,

non ad fidei dogmatum assertionem, sed ad morum instructionem. » Da

er ausdrücklich die Kanonizität von 27 Büchern des AT anerkennt,

1 Instituta regularia divinae legis, 1.1 c. 7 ; PL 68, 20A. Die These, das
'Compendium' des Junilus sei der getreue Ausdruck des biblischen und theologischen
Systems des Theodor von Mopsuestia, wie man mit H. Kihn bisher allgemein
annahm, ist neuerdings erschüttert worden durch R. Devreesse, Essai sur
Théodore de Mopsueste, Città del Vaticano 1948, 42, Anm. 2 ; 273 f. Was Junilus
bietet, ist die Lehre der Schule von Nisibis, und gerade der Schriftkanon Theodors
ist nicht der des Junilus (274).

2 Isidor, Prooem. PL 83, 158A : « Qui (libri Sap. et Eccli.) tarnen in Ecclesia

parem cum reliquis canonicis libris tenere noscuntur auctoritatem. »

3 Tract, contra Petrobrusianos ; PL 189, 751A.
4 Principium ; Delorme, 356 f.



412 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

gibt er die deuterokanonischen doch wohl in den Kanon hinein,
obgleich er ihnen eine geringere Autorität beimißt, nämlich keine Beweiskraft

in dogmatischen Fragen, sondern nur Erbauungswert h

Albert dagegen spricht nie von einer solchen Einstufung in zwei

Kategorien. Eine annähernd vollständige Durchsicht seiner einschlägigen

Werke berechtigt zu diesem Urteil. Auch in der Literatur ist keine
Rede davon. Anderseits gibt er deutlich zu verstehen, daß er allen
Büchern des Kanons die gleiche Wertschätzung entgegenbringt.
Zunächst vermeidet er in P die hebräische Gliederung in Gesetz,

Propheten, Hagiographen 2, womit, was den Wert betrifft, eine Über- und

Unterordnung verbunden war. Gewiß kann man, wie Isidor und viele

andere, eine vierte kanonische Gruppe mit den deuterok. Büchern
anhängen. Aber auch diese Sonderstellung der sechs Bücher umgeht
Albert. Bei ihm gibt es in diesem Punkt nur eine Ordnung, sodaß,

wertmäßig gesehen, der Salomonische Pentateuch neben dem Mosaischen

steht. Seine Aufteilung des Kanons geht eben ganz vom Inhalt aus,
wie etwa bei Hrabanus, sodaß die deuterok. Bücher als den protokano-
nischen vollkommen ebenbürtig erscheinen im Punkt der Kanonizität.

Aufschlußreich ist sodann die Rechtfertigung seiner Einteilung
gegenüber der des Hieronymus, der die hebräische Gliederung durchführt

3. Die Juden hielten sich ja beim Aufbau des Kanons nicht an

1 In Eccli. prol. Venedig 1754, f. 171rb-va. — Vgl. Sficq, L'exégèse latine,
147 f.

2 Wo er diese Aufteilung in P erwähnt, teilt er dem Gesetz 5, den Propheten 8,

den Hagiographen 9 Bücher zu. Die Zahl der Hag. wurde von Rupert von Deutz
und Honorius A. mit 7 angegeben, während der Verfasser der Schrift De divisi-
one 9 aufzählt. So auch Albert. Vgl. Spicq, L'exégèse latine, 105 f.

3 Huic autem divisioni videtur obviare, quod dicit Hieronymus in prooemio
galeato libri Regum, scilicet quod vetus testamentum dividitur in thorat, idest
legem, et prophetas et hagiographa et apocrypha. Sed thorat continet quinque,
prophetae autem octo, hagiographa novem, apocrypha residuos ut Iudith, Sapien-
tiam, Ecclesiasticum et Machabaeos. Sed hoc statim inspecto prooemio solvitur,
quia Iudaei, quorum divisionem irritât Hieronymus, materiam in dividendo non
sequuntur, sed potius auctoritatem, quam habet liber a scribente. Et ideo Iosue,
Iudicum, Regum et huiusmodi inter prophetas ponuntur, quia a prophetis historiae
illae scriptae sunt (f. 23va). — Unter den Apokryphen stehen bei Hieronymus
auch Tob. und Pastor (Praef. in libros Sam. et Mal. PL 28, 552-557). Daß Hieronymus

im Prologus Galeatus den Kanon der Hebräer ablehne, entnahm Albert
vielleicht dem Vorwort des Hieronymus zu Judith (PL 29, 37C-39A) und zu Tob.
(PL 29, 23A-25A). Hinzukommt, daß in vielen Hss. 'hagiographa' stand statt
'apocrypha', sodaß es den Anschein hatte, Hieronymus zähle hier die
deuterokanonischen Bücher zu den Hagiographen des hebräischen Kanons und widerrufe

somit das im Prologus Galeatus Gesagte. Schon Petrus Manducator hatte



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 413

den Inhalt der Schriften, sondern an die Autorität, die diese von ihrem
Verfasser haben 1. Daher stünden bei ihnen Jos. Jud. Reg. und andere
Bücher zwischen den Propheten, da sie von Propheten verfaßt seien 2.

In dieser Bemerkung liegt schon eine Andeutung, daß die Auffassung
der Juden nicht die seine ist, daß also in seinen Augen, nicht nur für die

Anordnung, sondern auch für die Bewertung der kanonischen Bücher,
die Authentizität nicht allein entscheidend ist. Gilt und genügt diese

allein, dann geht es natürlich nicht an, einen — dem Namen, jedenfalls

dem Ansehen nach —- unbekannten Verfasser mit den Propheten
auf eine Stufe zu stellen und ihre Bücher als gleichwertig anzusehen.

So wertvoll ihm die Echtheit eines Buches der Schrift auch ist — bei

Joh. stellt er mit besonderer Freude fest : « Sic ergo haec scriptura ex
interno auctore est authentica et ex exteriori (Augenzeuge) est fidelis »

(Super Joh. prol.) —, an erster Stelle schaut er auf den göttlichen
Urheber des Buches. Der Heilige Geist muß der Verfasser sein, das ist
die tiefste Grundlage der Zugehörigkeit zum Kanon. Zu der Frage, ob

Malachias ein Engel im Fleische oder Esdras gewesen sei, antwortet
Albert : « Quidquid autem de hoc verum sit, non est nostrum diffinire ;

sed hoc scimus, quia propheta Domini fuit, et quaecumque locutus

est, a Spiritu Sancto dixit » (Super Mal. in prol. Hier.). Ähnlich sagt
Driedo später allgemein, ein Irrtum in der Echtheitsfrage sei nicht so

gefährlich, solange man für gewiß halten kann, daß der Heilige Geist
der Verfasser eines Buches ist. Darum betont Albert so stark, daß

Sap. und Eccli. aus Sprüchen Salomos bestehen, und das Buch Bar.
enthalte die Wahrheit, weil es ganz auf der an Jeremias geschehenen

Offenbarung beruht. Es muß so sein, wie Albert von Osee sagt :

« (Dominus) Osee pro instrumento utitur loquendi ad alios, et ideo in

die Schwierigkeit empfunden und ließ den Hieronymus hier von hebräischen
Hagiographen im weiteren Sinn (diffusius) sprechen, um auch die Apokryphen
darunter zu fassen (Hist, schob, hist, libri Tob. PL 198, 1431D). Dieselbe Schwierigkeit

und Lösung geben auch Dionysius C. und Driedo, wobei dieser hinzufügt :

Hieronymum supputare illic (in prologo galeato) canonem librorum non Ecclesiae
christianae, sed Synagogae Hebraeorum (De scripturis 1. 1 c. 3 p. 1 ; f. 18vBC ;

7vC).
1 Davon spricht Albert auch Super Bar. prol. : « Consuetum est enim Hebraeis

a nominibus auctorum libros praenotare ut ex nomine auctorum et sanctitate
fidem accipiat libri scriptura, ne alicuius pseudo-prophetae esse credatur. »

2 Driedo bemerkt zu I-II Reg. (im hebräischen Kanon : Sam.) : « Unde
manifestum est apud Hebraeos inscribi librum esse huius vel illius, non quod
fuerit author illius, sed ob alias etiam causas. » De scripturis, 1. 1 c. 4 ; f. 18vD.



414 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

Osee loquitur sicut spiritus in lingua (Super Os. 1, 2). » Hugo von
St. Cher hatte über Arnos geschrieben : « Unde huius prophetia non est

authentica, nisi regum auctoritatibus fulciretur » (Ad Arnos 1, 1;
Venedig 1754, f. 183ra). Das reizte Albert mächtig. Er schreibt :

« Quae responsio haeresim sonat ; mali enim reges de Scripturis nihil
authenticant ; quamvis enim per tempora regum certificetur historia,
tarnen non certificatur ut prophetia. Adhuc, idem posset (Hugo) dicere
de Osee et de Isaia et de aliis. Quamvis enim genealogia patrum et
avorum ad commendationem faciat prophetae, tarnen nihil faciunt ad

inspirationis auctoritatem » (Super Arnos 1, 1). Man sieht deutlich, wie

er das Menschliche an der Schrift an die zweite Stelle rückt. Sie hat
eine aus der Inspiration kommende Autorität — inspirationis auctoritatem.

Ein kanonisches Buch ist für Albert immer auch ein inspiriertes
Buch. Daß die Kirche einmal ein nichtinspiriertes Buch in den Kanon
aufnehmen könnte, wenn nicht als Glaubensquelle, dann aber wenigstens
zur Erbauung, das ist ein für Albert unvollziehbarer Gedanke. Daher

liegt ihm ebenso fern die Behauptung einer Rangordnung unter den
kanonischen Büchern. Den göttlichen Ursprung und die göttliche
Bestimmung eines Buches zum Heil der ganzen Kirche zu erkennen, ist
die Kirche berufen und befähigt. Mag sein, daß ein Buch nicht von
Anfang an und nicht überall als kanonisch galt, nicht göttliche Autorität

besaß, sobald aber die Kirche es angenommen hat, hört es auf,

apokryph oder profan zu sein, dann ist es kanonisch und besitzt den

gleichen absoluten Wert wie die andern, die ohne Verzug und ohne

Widerspruch zum Kanon gehören.
Wir sahen schon die geschichtliche Feststellung in P, daß die

Kirche die beiden Bücher Sap. und Eccli. dem Kanon hinzugefügt hat
und daß sie I-II Mach, zum Kanon rechnet. Es wird auch noch darauf

hingewiesen, wie er im NT nicht einmal den apostolischen Ursprung
eines Buches als entscheidendes Kriterium der Kanonizität gelten läßt.
Für sein Urteil ist bestimmend das Urteil der Kirche, nicht der
hebräische Kanon, in dem die Authentizität alles ist für die Kanonizität,

auch nicht sein eigenes religiöses Empfinden. Das letzte Wort
darüber, ob in einem Buch Gottes Wort zu finden ist, spricht die
Kirche in göttlichem Auftrag und in der Kraft des Gottesgeistes. Mit
der Betonung dieses Vertrauens in die Kirche verliert einerseits die
Unklarheit über die Verfasser der deuterokanonischen Schriften ihre
entscheidende Bedeutung und löst sich anderseits von selbst die Frage
nach dem Wert dieser Bücher. Denn sobald ein Buch bei der Kirche



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 415

Aufnahme gefunden hat, ist sein Inhalt unfehlbar wahr, schlechthin
verpflichtend, Norm des Glaubens und des Lebens : « Ad aliud dicen-
dum, quod oboedimus Scripturae ut regulae et doctrinae fidei et

morum » (III Sent. d. 37 a. 1). «Dicitur autem 'canonica scriptura',
quia ea loco canonis, hoc est,, regulae utimur in credendis et faciendis
et sperandis » (Super Joh. in prol. Hier.).

Aus dieser Erwägung ergibt sich somit, daß Albert dem Großen

mit der Kanonizität der deuterok. Bücher ihr absoluter Wert in Sachen

des Glaubens und der Sitten gegeben ist. Ergänzend kommt hinzu,
daß im ganzen theologischen Schrifttum Alberts Texte aus diesen

Büchern als Schrifttexte verwertet werden, und zwar nicht nur zur
Erbauung oder zur Bekräftigung, sondern als solche Stellen, die an sich

beweisen, genau so wie Petrus Lombardus in der Theologie von der

Trinität mit Sap. und Eccli. arbeitet. Das unterstellt unerläßlich, daß

alle von der Kirche angenommenen Bücher die gleiche göttliche Autorität

besitzen. Wenn mit der jüngeren Unterscheidung 'Protokanonisch-
Deuterokanonisch' nicht nur ein verschiedener Weg in den Kanon,
sondern auch ein verschiedener Wert im Kanon gemeint sein soll, so

liegt sie nicht in der Richtung von Alberts Denken.
Das ist die Antwort Alberts auf die Frage, welche Autorität, welche

verpflichtende Gewalt, welche Beweiskraft der Theologe den deutero-
kanonischen Büchern zusprechen darf. Die Kirche sucht und findet
kraft des Heiligen Geistes — ein bei Albert beliebter Ausdruck lautet :

Spiritus Sanctus ostiarius Scripturae —, in welchen Büchern die
Offenbarung Gottes an das Gottesvolk des Alten Bundes niedergelegt ist,
in welchen Schriften das auf Christus weisende Wort Gottes zu finden
ist, und er selber vernimmt es in Ehrfurcht und nimmt es unverkürzt
als Gottes Wort. Das ist ein Teil seines Zeugnisses vom Worte Gottes
wie auch seines kirchlichen Sinnes und seiner Verehrung der
kirchlichen Vorzeit, schließlich auch ein Ausdruck seines umsichtigen Wandeins

in der Theologie und seiner gründlichen, den unvoreingenommenen
Geist ansprechenden theologischen Arbeitsweise.

Sein Schüler Thomas trägt über den Wert der deuterok. Bücher
die gleiche Lehre vor. Er lockert in seinem Principium die zu starke,

von Hugo von St.Cher vollzogene Verknüpfung von Authentizität und
Kanonizität, klärt nach dem Vorgehen des Petrus Manducator den

Begriff « Apokryph », sodaß er nicht mehr die deuterok. Bücher ergreift,
erblickt wie Albert in der Annahme durch die Kirche das entscheidende

Kriterium der Zugehörigkeit zum Kanon, das in Zukunft in der Kirche



416 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

immer Geltung haben wird, und erkennt allen kanonischen Büchern
einen absoluten Wert in Sachen des Heils zu 1.

Während in der Folgezeit eine Reihe von Theologen gegen die

Mehrheit sich im Kanonproblem damit halfen, daß sie die sechs Bücher
aus dem Kanon ausstießen und sie nur als Vorlesebücher mit Erbauungswert

in der Hand der Kirche beließen, tritt die Theorie von einer

abgestuften Autorität kanonischer Bücher erst mehr als zwei Jahrhunderte

nach Johannes von La Rochelle und Hugo von St. Cher wieder

mächtig hervor, nämlich mit Kajetan, Driedo und Seripando sowie

einigen andern. Gemäß dem Konzil von Florenz lassen sie die
umstrittenen Bücher in den Kanon zu, führen aber innerhalb des Kanons
eine Scheidung durch.

Kajetan sagt : « Libri isti non sunt canonici, hoc est, reguläres
ad firmandum ea quae sunt fidei. Possunt tarnen dici canonici, hoc

est, reguläres ad aedificationem fidelium, utpote in canone Bibliae ad
hoc recepti et authorati. Cum hac enim distinctione discernere poteris
et dicta Augustini De doctrina christiana et scripta in Concilio Florentino.

»2 Also gleichgestellt in der Zugehörigkeit zum Kanon, haben
die protokanonischen Bücher Normwert zum Aufbau des Glaubens,
die deuterokanonischen nur Normwert zur Erbauung der Gläubigen.

Driedo kommt zu dieser Schlußfolgerung : « Deinde constat totum
Scripturarum sacrarum canonem duo complecti testamenta et
veteris esse ordines quattuor In quarto esse ea quae non Hebrae-

orum, sed Christianorum schola recipit, ut Ecclesiasticum, Sapientiam,
Iudith, Tobiam et duos Machabaeorum libros. Et huius quarti ordinis
libros non esse tarn amplae authoritatis quam caeterorum ordinum,
eosdem tarnen in Christianorum Schola caeteris omnibus tractatoribus
anteponendos, quoniam sibi eos anteposuerunt egregii viri ecclesia-

stici, temporibus Apostolorum proximi, qui eorundem librorum scrip-
turas crediderunt esse divina testimonia. » 3 Also die genannten
Bücher sind allen andern Schriftstellern vorzuziehen, reichen jedoch
nicht an die Mosaischen und prophetischen Bücher, ja nicht einmal

an die Hagiographen hinan.

Seripando schlägt in seinem Trienter Traktat folgende
Unterscheidung vor : « Libri canonici et authentici, quorum auctoritas valeat
ad confirmanda dogmata ecclesiastica. Libri canonici et ecclesiastici,

1 Spicq, Le canon, 428-431. 2 Comment, f. 397v.
3 De scripturis, 1. 1 c. 4 ; f. 22rD.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 417

legendi scilicet ad aedificationem plebis, non autem authentici, hoc est,
sufficientes per se ad confirmanda dogmata ecclesiastica. »1 Die sechs

Bücher gehören in die zweite Gruppe. Sie sind kanonisch wie die

andern, doch nicht authentisch, nicht beweiskräftig, nicht verpflichtend,
sondern gut zum Lesen und Lehren in der Kirche.

Auf dem Konzil von Trient, wo es bekanntlich eine
Kajetanfreundliche Richtung gab, wurde daher der Wunsch nach einer
Unterscheidung der Bücher erhoben 2. Als dritter Punkt auf der
Generalversammlung vom 12. Februar 1546 wurde er rasch erledigt. Nach
dem Willen der Mehrheit wurde die Frage über eine Rangordnung der
kanonischen Bücher ungelöst zurückgestellt3. Im Dekret vom 8. April
wurde dann durch Aufzählung der Bücher ohne Unterscheidung der
Kanon dogmatisch festgelegt 4.

B. Der Kanon des Neuen Testamentes

Das Gesetz, mit dessen weitgefaßtem Begriff Albert das Schriftganze

umschließt, enthält gemäß dem Leitsatz die « Vorschriften der

Gerechtigkeit » zur Bewährung vor Gott, das versprochene Erbe zum
Lohn und die Verheißungen von Christus, dem Erlöser, als Sinn. So

zerfällt der Inhalt des Kanons in drei Hauptgruppen, von denen je
eine das Gesetz als Gebot Gottes, das Gesetz als Zustand und das Gesetz

als Erfüllung vermittelt. In seinem Ziel, auf das es hinweist und in dem

es erfüllt wird, steht es im NT. Die Verheißungen, die gemäß dem

1 De libris sacrae scripturae ; CT XII, 487.
2 In dem Bericht über die Generalversammlung vom 12. Februar 1546 begegnet

man dem Vorschlag des Eremitengenerals Seripando : ® At quoniam aliqui
(ut episcopus Fanensis et generalis Eremitarum) consuluerunt, aliam rursus dic-
torum librorum distinctionem necessario faciendam esse, videl. alios esse libros,
qui ut authentici et canonici et ut a quibus fides nostra dependeat, recipi debeant,
alii ut canonici tantum quique ad docendum idonei et ad legendum in ecclesiis
utiles sint. » CT V, Actorum (St. Ehses), Freiburg i. Br. 1911, 7. Vgl. die Frage
des Kardinals Cervio, ob man eine Rangordnung der biblischen Bücher anerkennen
solle oder nicht. CT I, Diariorum I p. (S. Merkle), 1901, 30. — Ferner das Votum
des Bischofs von Sinigaglia auf Ablehnung der Unterscheidung (1. April 1546) :

« Etsi certa est distinctio inter sacros libros ...» CT V, Act. 55 f.
3 « De librorum vero discrimine, tametsi plures rem utilem nec minus qui-

dem necessariam esse iudicarent, plurium tarnen sententia praevaluisse visa est,
ut quaestio huiusmodi posteris intacta relinquerertur, quemadmodum nobis a
nostris patribus relicta fuit. » CT I, Diar. I p., 31. — Vgl. Maichle, Der Kanon,
19-22.

4 CT V, Act. 91.

Divus Thomas 27



418 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

dritten Teil des Leitsatzes dem Volk Israel gegeben wurden, gehen ja
auf die Menschwerdung des Gottessohnes und die Erlösung des

Menschengeschlechtes. So wird klar, daß die Geheimnisse der Erlösung
des Menschengeschlechtes den Inhalt des NT bilden. So wird auch der

Zusammenhang sichtbar, den Albert zwischen dem AT und dem NT
bestehen sieht, zwischen den Büchern, die das auf Christus weisende

Wort Gottes enthalten, und den andern, in denen das in Christus
geschehende Handeln und Reden Gottes zu finden ist.

Für die Darlegung des Kanons des NT steht nun nur noch ein

Drittel von P zur Verfügung. Daher wird sie von Albert mehr
zusammengedrängt. Namentlich fehlen hier die zahlreichen und ausdrücklichen

Schriftzitate, wie man sie in der Entfaltung des Kanons des

AT findet. Auch die Darstellung dieses Teiles von P kann rascher

voranschreiten, da sie nicht belastet zu werden braucht mit Zugaben
aus der Geschichte des biblischen Kanons, weil ja über den Kanon
des NT nicht die Schwankungen zu verzeichnen sind, wie sie gegenüber

einigen Büchern des AT damals mitunter noch auftraten. Hugo von
St. Viktor, mit dem im 12. Jahrhundert eine Strömung gegen die

Kanonizität der deuterok. Bücher des AT einsetzte, und Hugo von
St. Cher haben im NT ebenso gut die 27 Bücher des Konzils von
Karthago wie Isidor, Hrabanus und die andern Theologen und Dekre-
tisten. Driedo schließt seine Dreiteilung des Kanons des NT mit der

Bemerkung : « In tertio (ordine esse libros) qui iam olim sunt recepti,
sed non sine contradictione, quia non ab initio innotuerant omnibus
ecclesiis, ut sunt epistula ad Hebraeos, Apocalypsis Johannis et epistula
eiusdem secunda et tertia, epistula Petri secunda et Jacobi una. De

quibus iam ante mille annos sine controversia receptis in Ecclesia
catholica, non potest nunc ulla esse dubitatio. »1

Daher gibt es im 13. Jahrhundert über die Kanonizität der Bücher
des NT keine Auseinandersetzung, und Albert, der in P alle 27

kanonischen Bücher in sachlich begründeter Gliederung darbietet, so wie

er sie in seinen anderen Werken alle ohne Ausnahme als « göttliche
Schrift » zitiert, ist hier einfach ein Zeuge der Überlieferung und des

ruhigen Besitzes. Waren also im Abschnitt über den Kanon des AT
immer wieder Hinweise auf den Stand der Entwicklung angebracht, so

kann sich dieser Abschnitt über den Kanon des NT mehr auf die Wiedergabe

von P beschränken.

1 De scripturis, 1. 1 c. 4 ; f. 22vA. — Vgl. 1. 1 c. 3 p. 3 ; f. 13vD.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 419

Die zur Erlösung des Menschengeschlechtes vollbrachten Geheimnisse

bilden, wie bereits gesagt, den Inhalt des NT. Diese Geheimnisse

nun haben sich entweder am Haupte Christus allein ereignet
oder sie ereignen sich an den Gliedern (des Leibes Christi) auf Grund
ihrer Verbindung mit dem Haupt. Betont wird hier — vielleicht gegen
das Principium des Johannes von La Rochelle —, daß das Glied an
sich nicht Glied und nicht der Erfahrung eines Geheimnisses fähig ist,
daß vielmehr das Glied gerade in seiner Verbindung mit dem Haupt
zu nehmen ist. Was am Haupte Christus allein geschehen ist, das kündet
die Lehre der vier Evangelien. Das Heilsgeschehen an den Gliedern

— an der Gesamtheit der Glieder — wandelt sich nach ihrer
Lebensverbindung mit dem Haupt, die je verschieden ist nach den drei
Stadien ihrer Entwicklung, anders im Kindesalter der Kirche, anders
in der Zeit fortschreitenden Wachstums und wieder anders in der

Vollendung beim Übergang in die Herrlichkeit. Daher haben wir
zunächst Act., in denen, wie Hieronymus sagt, sozusagen die Kindheit
der Kirche aufgezeichnet ist ; sodann die Lehre der Paulusbriefe und
der kanonischen Briefe, in denen die Anleitung zum Fortschritt gegeben

wird; endlich Apoc., wo der Übergang der Kirche in die Herrlichkeit
geschildert wird 1.

Was hier in einer ersten Gliederung entworfen ist, wird jetzt im
einzelnen ausgeführt. Denn die Auswahl der über das Haupt
mitgeteilten Geheimnisse fällt verschieden aus je nach der Absicht des

Evangelisten. Zur Offenbarung der Gottheit dessen, der, Gott bleibend,
gelitten hat und mit den Menschen gewandelt ist, wird uns das

Evangelium des Johannes dargereicht. Die andern drei sind geschrieben
zum Erweis der Menschheit dessen, der zugleich wahrer Gott war,
und zwar zeichnet Matthäus besonders die Königswürde Christi, weshalb

1 Novi vero testamenti divisio <(accipitur)> penes hoc quod sequitur, scilicet
« et Israel promissiones », quae, ut dicit Glossa, sunt de Christi incarnatione et
humani generis redemptione. Sacramenta igitur exhibita in redemptione generis
humani sunt materia novi testamenti. Haec autem sunt aut in capite tantum
aut in membris per coniunctionem ad caput, quia membrum per se sumptum
nec membrum est nec aliquod percipit sacramentum. Si in capite tantum, tunc
est doctrina quattuor Evangeliorum. Si autem in membris, hoc tripliciter est
secundum triplicem coniunctionem membri ad caput, scilicet nascentis, profi-
cientis per augmentum, et consummati in transitu ad gloriam. Et primo quidem
traduntur sacramenta in Actibus Apostolorum Secundo autem modo acci-
pitur doctrina Epistularum Pauli et canonicarum, in quibus est exhortatio fide-
lium ad profectum. Tertio autem modo sacramenta Apocalypsis introducuntur
(f. 23va).



420 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

er mit der Abstammung aus Königsgeschlecht und der Anbetung durch
die Könige beginnt und daran die Predigt, die Wunder und das Leiden
anschließt. Markus stellt besonders das Predigtamt mit der Erlösung
heraus, weshalb er mit der Bußpredigt anhebt. Lukas beleuchtet mit
Vorzug die Priesterwürde Christi und sein Heilandswirken durch Wort
und Heilung wie auch das Werk der Erlösung, sofern Jesus die sich
selber opfernde Opfergabe für die Sünde ist. Darum steht es fest, daß
alle vier Evangelisten sich mit dem gleichen Stoff befassen, nur auf
verschiedene Weise, wie eben entwickelt wurde. Es folgt noch die

Auslegung der ersten Vision des Ezechiel mit der Anwendung auf das

Evangelium und seine Verfasser.

Daß Johannes zuerst genannt wird, geschieht sicher um der
Einfachheit des Vorgehens willen — die synoptischen Evangelien erfahren

ja noch eine weitere Anordnung —, ist aber vielleicht auch ein
Ausdruck der besonderen Verehrung, die Albert dem Evangelisten Johannes
entgegenbringt1. Den Inhalt von Joh. umschreibt er im Prolog zum
Kommentar sachlich gleich und mit ähnlichem Akzent über der Gleichheit

des Gegenstandes bei allen vieren : « Omnia quae inducit quilibet
eorum, ad suae propriae intentionis inducit manifestationem ; ita etiam
Iohannes omnia quae inducit, ad hoc inducit, ut divinitas Verbi mani-
festetur. » — « Quamvis enim alii Evangelistae divina scribant, divina
tarnen Verbi incarnati non scribunt ; et ideo Iohannes nobilior est inter
Evangelistas, sicut eius Evangelium est nobilius inter alias scripturas
divinas. »

Bei der Perikope von der Ehebrecherin (Joh. 8, 2-11) zeigt sich
Albert über die textgeschichtliche Lage der Stelle auf dem laufenden.
Er glaubt, das Stück sei später eingefügt, allerdings von Johannes
selber. Darum hält er es für echt und erklärt es, womit er es auch
als kanonisch voraussetzt2.

Wie die Geheimnisse der Erlösung im Haupte Christus geschehen

sind, wovon das Evangelium berichtet, so ereignen sie sich auch an den

Gliedern des Leibes Christi auf Grund ihrer Verbindung mit Christus.
Diesem Heilsgeschehen am Leib Christi dienen die übrigen Schriften

1 Vosté, Sacrae paginae magister, I, 25 faßt nach dem Studium des Joh.-
Kommentars seinen Eindruck so zusammen : « De cetero S. Albertus habet quar-
tum evangelium iure ac merito ceu nobilius ceteris eiusque altitudinem singulari
modo extollit in prologo magnifico, qui est inter pulchriora et subtiliora, quae
circa characterem evangelistae Joannis scripta fuerint. »

2 Super Joh. 8, 1.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 421

des NT. Sie unterscheiden sich voneinander entsprechend den drei
Stadien im Leben der Kirche, und so schildert die Apostelgeschichte
die werdende Kirche, die Apostelbriefe sind der wachsenden Kirche
zugeordnet, und die Geheime Offenbarung entwirft ein Bild von der in
die Vollendung erhobenen Kirche. Eine weitere Gliederung ist nur
noch bei den Apostelbriefen möglich und nötig.

Die Lehre aller Briefe ist ausgerichtet auf die Geheimnisse an der
wachsenden Kirche. Die Paulusbriefe enthalten Unterweisungen für
das Leben der Kirche im allgemeinen, sei es das Leben der Kirche,
soweit sie geleitet wird ; davon sprechen die zehn Briefe, die an Kirchen
gerichtet sind ; sei es das Leben der Kirche, soweit sie leitend ist ;

darüber steht geschrieben in den vier Briefen, die an einzelne Personen

gesandt sind1. Die kanonischen Briefe bringen Anweisungen über
einzelne Punkte des Glaubens und des Lebens.

Von den zehn Briefen, die Paulus an die Kirchen geschrieben hat,
behandeln die ersten neun die Beziehung der Glieder zum Haupt. Der
Römerbrief spricht von der Berufung und Erwählung zum Glauben und
von der Gleichheit der Gerufenen. Vom Stehen im Glauben spricht
zunächst der Epheserbrief, wo der Glaube gepriesen wird, weil er die
Menschen durch die Gnade Christi mit den geistlichen Gütern bereichert.
Sodann der Philipperbrief, der die Mahnung enthält, in den Bedrängnissen

nicht vom Glauben abzulassen. Standen die Gläubigen von
Ephesus und Philippi fest im Glauben, so haperte es bei andern.
Daher macht ihnen der Apostel im Kolosserbrief klar, daß der Glaube
über der Vernunft steht und daß sie ihren Verstand dem Glauben
unterwerfen und auf Falschlehren nicht hören sollen. Die Thessa-
lonicher hatten zwar die richtige Einstellung zum Glauben, zweifelten
aber an einer Glaubenswahrheit, nämlich der Auferstehung der Toten,
weshalb die einen zu einem ausgelassenen Leben übergingen und die
andern über ihre verstorbenen Lieben maßlos trauerten. Darüber belehrt
sie der Apostel im ersten Brief und schickt dann noch einen zweiten
über das Gericht und die Vorzeichen des Gerichtes nach, damit sie nun
nicht den Tag des Gerichts in unmittelbarer Nähe wähnen.

1 Es ist anzunehmen, daß aus dem Abschnitt von P über die Paulusbriefe
sich einige Verbindungslinien zum Paulinenkommentar Alberts ziehen ließen, wie
es z. B. bei den kleinen Propheten gelungen ist. Aber der Kommentar zu den
Paulusbriefen ist noch nicht wiedergefunden. Vielleicht kann P — mit Alberts
Lehre vom Kanon und besonders mit dem Abschnitt über die Paulusbriefe -—
dazu einen Fingerzeig geben, vorausgesetzt, daß Albert wirklich einen solchen
Kommentar geschrieben hat.



422 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

Bis hierher gehen die Unterweisungen des Apostels über das

Glaubensleben der Kirche. Jetzt unterrichtet er die Gläubigen über das

sakramentale Leben als das besondere Betätigungsgebiet des Glaubens.

Im ersten Korintherbrief legt der Apostel die Glaubenslehre über Taufe,
Ehe und Eucharistie dar und verbreitet sich dann noch über einige
Dinge, die mit diesen Sakramenten zusammenhängen, nämlich über die

Liebe, zu der die Eucharistie hinführt, und über die Auferstehung, die
in der Taufe dargestellt wird. Im zweiten Korintherbrief empfiehlt er
die Diener des Neuen Bundes, gegen deren Dienst sich die Gläubigen
beim Empfang der Sakramente verfehlt hatten. Bezüglich der
Wirksamkeit der Sakramente aus dem Glauben und aus dem Leiden
Christi stellt Paulus die irrige Meinung der Galater richtig, die das

Gesetz hinzunehmen wollten.
Der Brief an die Hebräer folgt auf die neun, die an die Kirchen

gerichtet sind. Behandeln jene die Beziehung der Glieder zum Haupt
im Glauben und in den Sakramenten, so hat er die Beziehung des

Hauptes zu den Gliedern zum Gegenstand. Über die Echtheit des

Hebräerbriefes, die später von Nikolaus L. und von Seripando ausführlich

behandelt wird, liegt in P keine Andeutung vor. Auch Thomas

sagt in seinem Principium nichts darüber, beruft sich aber in der Vorrede

seines Kommentars zum Hebräerbrief für dessen Echtheit auf

Hieronymus. Honorius Augustod. war der Auffassung, Lukas habe den

von Paulus selber hebräisch geschriebenen Brief ins Griechische übersetzt

L Albert stellt in P den Brief in eine Reihe mit den Paulusbriefen.
Im übrigen zitiert er ihn wie schon Hilarius unter dem Namen des

Apostels. Ebenso wie er schreibt : 'Apostolus I ad Cor.', 'Apostolus ad

Rom.', so schreibt er auch : 'Apostolus ad Hebraeos' 2, 'Dicimus cum
Apostolo ad Hebraeos' 3.

Mit dem kirchlichen Leben, soweit es ein Leiten ist, befassen sich

die andern vier Briefe. Wie die leitende Kirche einen Irrenden
wiederaufnehmen soll, zeigt der Brief an Philemon. Im Brief an Titus ordnet
der Apostel die Einsetzung der Bischöfe und drängt auf Verkündigung.
Die jedem Stand entsprechende Weitergabe der Lehre und die

Hingabe des Lebens für die Herde im Notfall verlangen die beiden Briefe

an Timotheus.

1 Gemma animae, 1. 4 c. 118 ; PL 172, 738A.
2 I Sent. pro]. ; III Sent. d. 15 a. 1 ; Super Luc. 8, 51 und öfter.
3 De IV coaequ. q. 5 a. 7.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 423

Zu diesem Abschnitt über die Paulusbriefe macht Albert noch zwei

Anmerkungen. In der ersten gibt er das Hilfsmittel an, dessen er sich
bei der Inhaltsangabe der einzelnen Briefe bedient hat. Es ist die

durchgehende Erklärung des Petrus Lombardus zu den Paulusbriefen,
die damals in aller Hände war.

Die zweite Anmerkung erklärt den Unterschied zwischen der

Reihenfolge der Briefe in der Vulgata und der hier vorgenommenen,
sachlich begründeten Gliederung. Albert zeigt, wie die Ordnung der

Vulgata der Bewegung der Glieder zum Haupte hin folgt. Da ist das

Erste die Berufung zum Glauben -— Rom. 1 Den Gerufenen werden

sogleich die Sakramente gespendet — I-IICor. Gab Aus dem Empfang
der Sakramente erwächst der durch die Liebe tätige Glaube — Eph.
Phil. Gegen die Anfechtungen bedarf der schwache Glaube der Stärkung
— Col. I-II Thess. In der Leitung der Kirche ist das Vordringlichste
die Seelsorge am Ganzen, und zwar zunächst durch Weitergabe der
Lehre — I Tim., dann unter Umständen die Hingabe des Lebens —
II Tim. An zweiter Stelle wendet sich die Seelsorge einem Teil der

Kirche, nämlich den zum Dienst Gerufenen zu — Tit. Nachdem so die
bedacht sind, die in der Kirche weilen, wendet sich die Seelsorge denen

zu, die abgeirrt und draußen sind — Philem. Ist damit nun alles

vorgesehen für die Verbindung der Glieder mit dem Haupt, so steht nur
noch aus die Erfahrung der Erhabenheit und des Segens der Gnaden,
die das Haupt den Gliedern schenkt — Hebr.

Die kanonischen Briefe, die ebenfalls den Geheimnissen an der
fortschreitenden Kirche gewidmet sind, geben Anweisungen zu einzelnen
Punkten im Glauben und Leben. Die Macht des Glaubens Christi
gegenüber den falschen Predigern verherrlicht der Judasbrief. Die
andern sechs befassen sich mit Forderungen christlichen Lebens. Die

Standespflichten eines jeden, ob er reich oder arm, Vorgesetzter oder

Untergebener, gesund oder krank ist, schärft der Jakobusbrief ein. Zum
Ausharren in den Leiden fordert Petrus auf, im ersten Brief durch den

Aufblick zu den Leiden Christi, im zweiten durch den Ausblick auf das

Ende der Dinge und das kommende Gericht. Die Liebe als tragenden
Grund und gestaltende Kraft des christlichen Lebens empfiehlt Johannes
in drei Briefen, und zwar im ersten die Liebe als Wirklichkeit der Seele

1 Das lautet anders als bei Petrus L., der folgenden Grund angibt : « Vel
potius igitur (ep. ad Rom.) prima ponitur, quia primum gradum erroris destruit,
scilicet superbiam, omium malorum radicem. » Collect, in ep. Pauli, praef. PL
191, 1300C.



424 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

(Affekt), im zweiten an Electa und ihre Söhne die Ordnung der Liebe,
endlich im dritten die Tat der Liebe (Effekt) durch Dienst am Nächsten,
wie Caius ihn geleistet hat.

Nach diesem Wachstum kraft der Geheimnisse der Erlösung ist
die einzige Erwartung der Übergang der Kirche in die Herrlichkeit
des Hauptes, den die Geheime Offenbarung beschreibt.

Entsprechend dem Stil der Principia klingt die Darlegung des

biblischen Kanons aus in einen frommen Wunsch : « Quicumque autem

legerit haec, oret pro eo qui Domino revelante invenit Amen. »

Alberts d. Gr. Stellung zu den neutestamentlichen Apokryphen

Hier erhebt sich nun noch die Frage, wie Albert zu den neutestamentlichen

Apokryphen stand. Im Prolog zum Lukaskommentar bemerkt er,
Lukas habe das ergänzen wollen, was die wahren oder falschen Evangelisten

begonnen hatten 1. Als wahre Evangelisten, deren Schriften Lukas
vor sich hatte, nennt er Matthäus und Markus. Daneben gab es also nach
seiner Ansicht auch falsche Evangelisten — pseudoevangelistae. Außerdem
läßt er die Möglichkeit offen, daß auch andere Apostel oder Jünger
Evangelien geschrieben hätten, die jedoch nicht in den Kanon aufgenommen
sind — quae non sunt recepta —, etwa das Evangelium des Bartholomäus,
des Nikodemus und der Nazaräer. Diese drei betrachtet er somit als
nichtkanonisch, erst recht die Schriften der Pseudoevangelisten. Als Fälscher,
die den Aposteln Thomas und Matthias ihre Lügen unterschoben hätten,
brandmarkt er die Häretiker Basilides, Appelles und andere 2. Vielleicht
zielt das Letzte auf Apostelakten unter dem Namen der beiden Apostel.

Diese Bemerkungen offenbaren bereits eine ablehnende Haltung gegenüber

den Apokryphen. Im einzelnen hebt sie sich noch stärker ab.
Das Protoevangelium des Jakobus — damals hieß es : Liber de infantia

Salvatoris — wird immer als nichtkanonisch zurückgewiesen, so Super Luc.
2, 42 : « Et ideo etiam liber de infantia Salvatoris ab Ecclesia non est recep-
tus, quia narrat infantilia Dominum in infantia praeostendisse, in quibus
nostrae infantiae similis non esset. » — III Sent. d. 13 a. 12 ; Super Joh. 2,
11 ; 7, 15. — Dagegen hebt Albert das fast vollständige Schweigen des
kanonischen Evangeliums über die Kindheit Jesu hervor : « Quae autem
gesta sunt medio tempore per totam infantiam Salvatoris non ex-
primunt Evangelistae, nisi quod Luc. II (42 sq) dicitur, quod 'cum factus

1 Super Luc. in prol. Hier.
2 Ibid. : « Fuerunt autem isti haeretici Basilides et Appelles et alii quidam

sub nomine Thomae et Matthiae multa frivola de Salvatore scribentes Et
alia multa ad odium Scripturae et veritatis induxerunt, praelibatis Apostolis sua
mendacia imponentes. »



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 425

esset Iesus annorum duodecim', ascendit cum parentibus suis in Ierusalem
et ostendit sapientiam in medio doctorum. Sed postea descendit cum
parentibus, 'et erat subditus illis* 1.

Das Evangelium Bartholomaei wird einmal zitiert (De myst. missae
tr. 3 c. 8) und zweimal aus dem Kanon ausgeschieden, so De myst. theol.
c. 1 § 4 : 'quo nos non utimur' (zum Unterschied von Ps.-Dionysius) ;

Super Luc. in prol. Hier.
Das Evangelium Nicodemi, das ebenfalls Super Luc. in prol. Hier, für

nichtkanonisch erklärt wird, kommt an folgenden Stellen vor, einmal mit
fühlbarer Sympathie : III Sent. d. 22 a. 4 ; ibid. a. 6 ; IV Sent. d. 23 a. 1 ;

De mul. forti c. 22 § 2 ; Super Matth. 27, 53 ; Super Luc. 16, 31.
Das Evangelium Nazaraeorum, 'quo Hebraei quidam fideles utebantur',

wird Super Luc. in prol. Hier. ; Super Joh. 2, 11 ; 7, 15 als apokryph
erledigt. Doch wird es oft herangezogen, wohl am meisten von allen
Apokryphen 2.

Die Rekognitionen 3 — damals Itinerarium Clementis — sind gleichfalls

viel gefragt 4. Aber nicht als Heilige Schrift. Denn was Albert für
kanonisch hält, das steht in P, wo für die Rekognitionen und andere
Apokryphen kein Platz ist. Sodann ist Albert, wo er sie zitiert, weit entfernt
von der gläubigen Zustimmung, wie man sie in der Summa des Roland von
Cremona antrifft 6. Ferner ist anzunehmen, daß Albert bei dem juristischen
Einschlag der ältesten Dominikaner, der bei dem ersten Dominikanermagister

Roland weniger auffällt, die Liste der Apokryphen im Dekret
Gratians gelesen hat6. Jedenfalls kannte er nachweislich die exegetischen
Werke seines Kollegen Hugo von St. Cher, die er in Saint-Jacques zur Hand
hatte und die ihn über den geringen Wert jener literarischen Quelle genügend

unterrichten konnten. Auch ohne ausdrückliche Zurückweisung steht
fest, daß Albert die Rekognitionen zitiert wie andere Werke auch und sie
nicht weniger für nichtkanonisch hält als das Evangelium Bartholomaei.
Beiden fehlte eben das, worauf es ihm zu allererst ankam : die Annahme
durch die Kirche.

Die Canones Apostolici, die ebenfalls bei Gratian in der Liste der
Apokryphen stehen, werden von Albert einmal zitiert. Doch dem
Ausdruck ist schon anzumerken, daß sie als etwas von der Schrift Verschiedenes

genommen werden. Super Matth. 6, 4 (reddet tibi) steht folgender Nach-

1 Super Matth. 3, 1.
2 De laude b. virg. q. 205 ; De IV coaequ. q. 58 a. 5 obi. 2 ; II Sent. d. 11

a. 3 obi. ; Super Matth. 12, 10 ; Super Marc. 1, 10 ; Super Luc. 1, 80 ; Super loh. 3, 36.
3 PG 1, 1205-1254. — E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen,

Tübingen 21924, 212-226.
4 II Sent. d. 7 a. 10 obi. ; ibid. d. 25 a. 3 ; III Sent. d. 24 a. 1 ; Super Matth.

5, 1 (videns autem Iesus) ; Super Luc. 7, 1 ; 8, 2.
5 Spicq, L'exégèse latine, 157, Anm. 11. — Im Jobkommentar ist auch

Roland viel zurückhaltender, vielleicht unterrichtet von Hugo von St. Cher, wie
A. Dondaine, den Spicq zitiert, festgestellt hat.

6 Can. 3 D 16 ; Friedberg, 42.



426 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

trag : « Illud autem quod dictum est supra, quod 'nesciat sinistra tua etc.'
in libro, qui intitulatur 'Canones Apostolici', aliter exponitur ab ipsis
Apostolis. » Wobei zu bedenken ist, daß Albert die Kanonizität nicht von
der Echtheit als dem Entscheidenden herleitet.

Vielleicht bezieht sich auch der folgende Abschnitt auf diese apokryphe
Schrift. Super Matth. 5, 22 : « Et hoc invenitur in antiquis libris quorun-
dam coenobiorum, in quibus concilium scribitur Apostolorum ; in quibus
etiam plura dicta Apostolorum inveniuntur, sicut quod Thomas dixerit
paradisum ad lunarem globum attingere, et quod Bartholomaeus dixit
Evangelium esse longum et breve. »

Dazu bemerkt Albert, er kenne diese Schrift aus eigener Anschauung,
sie sei jedoch nichtkanonisch1 : Et haec ego iam legi, sed non sunt
authentica. »

Liber Pastoris, nach Hieronymus eine apokryphe Schrift 2, wird von
Albert Super Luc. 6, 48 (aedificanti domum) erwähnt 3, nicht wie ein Buch
der Schrift, sondern wie jedes andere profane Buch. Bei Hugo von St. Cher
steht es in einer Reihe mit den deuterok. Büchern des AT. Albert aber
tut seiner in P keine Erwähnung, während er für Sap. Eccli. I-II Mach,
ausdrücklich sagt, daß sie von der Kirche in den Kanon aufgenommen sind.

Eine weitere apokryphe Schrift schließt Albert, mit einem obskuren
Satz, vom Kanon aus, Super Joh. 5, 4 : « Dieunt quidam (quaedam se-

quentes apocrypha, quae ab historiis Graecorum ad nos derivata sunt, et
dicuntur scribi in ea quae apud Graecos euthymiaca vocatur historia4,
quam patriarcha quidam Ierosolymitanus dicitur conscripsisse), quod cum
Salomon aedificaret templum de lignis Libani, quod remanserunt ibi quaedam

ligna cedrina et cypressina, ex quibus crux Domini postea fuit prae-
parata Hoc autem dictum, quia nulla probatur auctoritate, eadem
facilitate contemnitur qua probatur. »

5

1 'Authenticum' geht in der Hochscholastik nicht auf den Ursprung, sondern
auf den Wert. Heute bedeutet es 'echt', damals besagte es 'verpflichtend',
'verbindlich', 'beweiskräftig', 'kanonisch'. Vgl. M. D. Chenu O. P., « Authentica » et
« Magistralia ». Deux lieux théologiques aux XIIe et XIIIe siècle, in : DivThom-
(Piac.) 28 (1925) 271.

2 Praef. in libros Samuel et Malachim ; PL 28, 556A.
3 Hermae Pastor, Vis. 5-7 ; Funk 441-47.
4 Dieselbe Geschichte erwähnt Albert Super Joh. 19, 27 : Historia, quae

vocatur Euthymiaca historia.
5 Es handelt sich um die Historia Euthymiaca, die in der Assumpta-

Diskussion eine Rolle spielt. Daß sie apokryph ist, zum ersten Mal auftritt in der
zweiten Homilie des Johannes von Damaskus über die Dormitio Mariens (horn. II
in dormitionem B. V. Mariae, 18 ; PG 96, 748A-752A), und zwar als Quelle einer
Interpolation, und daß sie wohl erst im 9. Jahrhundert entstanden ist, zeigt
M. Jugie A. A., La Mort et l'Assomption de la Sainte Vierge (Studi e Testi 114),
Città del Vaticano 1944, 159-167. Wie bei Albert, findet man den gleichen legendären

Bericht zu Joh. 5, 4 erwähnt und abgelehnt bei Petrus Manducator (Hist,
schol. in Evang., c. 81 ; PL 198, 1579B) und Bonaventura (Comm. in evang.
Joannis, c. 5 q. 1 ; Quaracchi VI [1893] 305). Anderseits wurde bis in die neueste



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 427

Super Luc. 2, 1 taucht ebenfalls noch ein apokryphes Traktätchen
— libellus — auf : « Sicut legitur in libello, qui vocatur 'Descriptio Augusti
Caesaris' ». Mit derselben Formel vorgestellt wie die andern apokryphen
Schriften, steht es im Urteil Alberts mit jenen auf der gleichen Stufe, also
außerhalb des Kanons.

Die vom 5. bis 15. Jahrhundert in vielen Vulgata-Ausgaben und
einigen Übersetzungen umgehende Epistula ad Laodicenses wird in P nicht
geführt und ist mir auch sonst bei Albert nicht begegnet.

Aus einer apokryphen Quelle stammt endlich wohl eine Angabe über
die Haarfarbe Christi und Mariens : « Item, Veronica praetendit nigram
barbam et nigros fuisse crines in Domino ; ergo in Domina nostra, cum
maxima fuerit similitudo inter ipsos » (De laude b. virg. q. 19 § 2). Es ist
ein Einwand, den Albert sich vorlegt und nicht ernst nimmt.

Wie sehr bei Albert nur die kanonische Schrift gilt und wie sehr er
allen Auswüchsen einer blühenden Phantasie abhold ist, zeigt auch die
Aburteilung der Legenden : Super Matth. 24, 30 : « Dicunt etiam quidam
(auch Hugo von St. Cher), quod lignum crucis in Signum crucis apparebit
sole splendidius. Sed hoc non est asserendum, quia perspicue non pro-
batur. »

1 — Super Luc. 2, 7 (in praesepio) : « Huius Signum est, quod in
picturis bos et asinus pinguntur super praesepium. Hoc tarnen non habet
auctoritatem nisi antiquitatem picturae, quae vocatur Scriptura laicorum
dicentium beatam Virginem vectam in asino, bovem autem adductum ad
vendendum pro censu et expensis. »

Bei einem Rückblick auf diesen Teil bietet sich uns als Ergebnis dar,
daß Albert, wie er — mit Ausnahme des Bußgebetes des Manasse — keine
alttestamentlichen Apokryphen in den Kanon zuläßt, so auch den neu-
testamentlichen Apokryphen die Zugehörigkeit zum Kanon der biblischen
Bücher verneint. Thomas teilt diese Einstellung mit seinem Lehrer. Als
Grund der Ablehnung geben Isidor, Hrabanus und der Verfasser der Schrift
De divisione etc. wie Hugo von St. Viktor ganz gleichlautend an : « In
quibus etsi aliqua veritas, tarnen propter multa falsa nulla est in eis
canonica auctoritas. »

2

Daß Albert über die Apokryphen das Urteil fällt : Hoc non habet
auctoritatem, haec non sunt authentica, das hat diesen ausgesprochenen
Grund : Non sunt recepta. Die Kirche, von Christus beauftragt und befähigt,

hat diese Bücher nicht als « göttliche Schrift », nicht als inspirierte
Bücher, nicht als Gottes Wort erkannt und anerkannt, sie also nicht in den
heiligen Bezirk des Kanons aufgenommen. Denkt man an das, was Albert
im Prolog zum Lukaskommentar über das Evangelium Bartholomaei aus-

Zeit herein der Historia Euthymiaca wegen des unter dem Namen des Johannes
von Damaskus gehenden Abschnittes geschichtlicher Wert zuerkannt, und seit
dem 16. Jahrhundert bis vor kurzem behauptete sie ihren Platz im Römischen
Brevier (die 18 Augusti, de IV die infra oct. Assumpt. B. M. V., in II noct.). Vgl.
Jugie, La mort 93, Anm. 2.

1 Vgl. Vosté, Sacrae paginae magister, I, 22.
2 Hugo de S. Victore, De scripturis, c. 11 ; PL 175, 18C.



428 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

führt, dann sieht man gut, wie ernst es ihm mit diesem Kriterium der
Kanonizität gemeint ist : Nicht einmal der apostolische Ursprung eines
Buches ist entscheidend, vielmehr, wie es früher und später, bei Augustin,
Hugo von St. Viktor, Thomas und Driedo heißt : Receptio per Ecclesiam.

Dehnt man nun den Rückblick auf das Ganze aus, so hebt sich
als Ergebnis ab, daß Alberts Darlegung über den biblischen Kanon
in der Zahl dieser Darlegungen einen guten Platz innehat. Mit lebendigem

Glaubenssinn und hoher Ehrfurcht vor dem Worte Gottes untersucht

er den Inhalt des Kanons. In kirchlicher Gesinnung und Treue

zur Überlieferung hat er sich Klarheit über das Kriterium der Kanonizität

verschafft. Bestimmt in der Anwendung dieses Kriteriums,
vertritt er den vollständigen Kanon, aber ohne Apokryphen und auch
ohne das im 12. und 13. Jahrhundert mehr als einmal zu weitgehende
Heranrücken der Väterschriften an das inspirierte Gotteswort. Wie in
seinem Leben — die Heilige Schrift ist uns gegeben : ut boni fiamus —,
so nahm er auch in seiner Lehre Gottes Wort heilig ernst. Und wenn
das 13. Jahrhundert die Schwankungen der vorhergehenden Zeit über
die Sammlung der biblischen Bücher sich beruhigen sah, so fällt ein
Teil an dieser Leistung sicher auch Albert dem Großen zu.


	Der Schriftkanon bei Albert dem Grossen [Schluss]

