Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Der Schriftkanon bei Albert dem Grossen [Schluss]
Autor: Fries, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762710

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Schriftkanon bei Albert dem Groflen

Von Dr. Albert FRIES C. Ss. R.

(Schiup)

Die deuterokanonischen Biicher des AT bei Albert dem GrofBen
1. Uber die Echtheit von Sap. und Eccli.

Die Konzilien von Hippo (393) und Karthago (397) und Innozenz I.
sprechen ohne ndhere Bestimmung von fiinf Biichern Salomos, wozu
offenbar Sap. und Eccli. gehdren!. Ebenso Burkhard von Worms, der
in diesem Punkt von seiner Vorlage, dem sog. Decretum Gelasii, ab-
weicht 2. Drei Biicher Salomos kennen Augustin, Hieronymus, Decre-
tum Gelasii, Isidor, Hugo von St. Viktor, Petrus Manducator 3. Sie
leiten also Sap. und Eccli. nicht von Salomon her.

Sap. wird von Hilarius als Prophetenbuch unter dem Namen
Salomos benutzt . Johannes Damascenus nennt Sap. Salomonis und
Sap. Jesu, womit er wohl die Verfasser angeben will >. Auch Hrabanus
hilt Salomon fiir den Verfasser von Sap.® Honorius Augustodunensis
verkniipft vier Schriften, darunter Sap., mit dem Namen Salomos 7.

1 Ench. Bibl. 11, 14, 16.

2 Vgl. seine Liste, Decretum (1008-1012), 1. 3 cc. 217-20 ; PL 140, 715 f.

3 De doctr. christ. 1. 2 ¢. 8, 13; PL 34, 41. — Praef. in libros Salomonis ;
PL 28, 1242 f. — Ench. Bibl. 19. — In libros Veteris ac Novi Test. Prooemia ;
PL 83, 155-60. — De scripturis et scriptoribus sacris, cc. 6-11; PL 175, 15. —
Hist. schol. Praef. in hist. libri Josue; PL 198, 1260C.

4 Prol. in Psalmos ; PL 9, 241.

5 De fide orthodoxa 1. 4 c. 17 ; PG 94, 1179. — Bekanntlich steht Eccli. im
Missale auch heute noch als liber Sapientiae.

¢ In seiném Katalog, De cleric. institutione, 1. 2 ¢. 53 ; PL 107, 365.

7 Gemma animae, 1. 4 c. 118 ; PL 172, 736.



Der Schriftkanon bei Albert dem Grof3en 403

In der Frage, wer denn der Verfasser von Sap. sei, hatte Augustin
behauptet, Jesus Sirach habe Sap. geschrieben. Doch das widerruft er
spater . Hieronymus vertritt im Vorwort zu den Salomonischen Biichern
fiir Sap. die Herkunft von Philo, und diese Ansicht beherrscht die
Theologie des MA.

Was den Verfasser von Eccli. betrifft, so bezeugt Hilarius, das Buch
werde von den Lateinern dem Salomon zugeschrieben ®, Dagegen bean-
spruchen Augustin, Isidor, Hrabanus und der Verfasser der Schrift De
divisione fiir Eccli. die Verfasserschaft des Siraziden, und Johannes Damas-
cenus und Honorius August. fithren das Buch unter dem Namen des Jesus
Sirach auf. Hugo von St. Cher stellt in seiner Einleitung zu' Eccli. die Lage
so dar : Einige sehen den Verfasser in Jesus, dem Sohn Sirachs, wie Hra-
banus (der einen Kommentar zu Eccli. zusammengestellt hat) ; andere sind
der Meinung, Jesus Sirach habe das Buch nicht verfaflt, sondern nur aus
dem Hebriischen ins Griechische iibertragen ®. Hugo selber sagt : De auc-
tore siquidem non est quaerendum, cum sit apocryphus.

Bei der fortschreitenden Loslosung der beiden Biicher Sap. und Eccli.
von Salomon bleibt doch das Bestreben, sie in seiner Nihe zu belassen.
Augustin prigt dafiir das Stichwort : ‘Salomonis de quadam similitudine’ 4,
und das wird von Isidor, Hrabanus und dem Verfasser des Werkes De
divisione getreu aufgegriffen.

In diesem Spiel der Meinungen geht Albert nun so vor, daB3 er einen
Unterschied macht zwischen den drei Weisheitsbiichern, die ‘direkt’ von
Salomon stammen, und dem Paar, das dem Salomon nur zugeschrieben
wird, wie er dreimal hervorhebt, sodaBl es auffillt. Daraus erhellt, da er
in Salomon nicht den Verfasser von Sap. und Eccli. erblickt. Anderseits
fiihrt er aber die zwei Biicher inhaltlich auf Salomon zuriick : ‘sumpti de
verbis Salomonis’. Die ‘gewisse Ahnlichkeit’, auf Grund deren Augustin
sie an Salomon gibt, hat sich bei Albert zum inhaltlichen Ursprung von
Salomon verdichtet. Die Verbindung zu diesem ist also enger geworden.

Was aus den andern Schriften Alberts hinzutritt, erginzt das in P
Gesagte. De homine q. 5 a. 3 erscheint einmal Sap. unter dem Namen
Salomos, wéhrend es De corp. dom. d. 3 tr. 1 ¢. 1 heiBt: « Refert enim
Philo, qui librum Sapientiae fecit ... » Ebenso steht Super Dan. 12, 4
iiber Eccli. : « Iesus, filius Sirach, in prologo Ecclesiastici. » Dagegen findet
sich III Sent. d. 35 a. 8 die Bemerkung: « De quo etiam dicit Salomon
Eccli. XXXII (24).» Diese seltenen AuBerungen iiber den Verfasser von
Sap. und Eccli. vertragen sich sehr wohl, wenn man mit P die beiden Weis-
heitsbiicher inhaltlich, und nur so auf Salomon zuriickfiihrt, soda Philo

1 Retract. 1. 2 ¢. 30, 2; CSEL 36, 136.

2 Prol. in Psalmos; PL 9, 241.

3 Sricg, L'exégese latine, 150.

4 De doctr. christ. 1. 2 c. 8, 13 ; PL 34, 41.



404 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

und Jesus Sirach weniger als Verfasser denn als Sammler und Ubersetzer
von Lehren Salomos dastehen .

So hat Albert, auf beide Ansichtenreihen der Vergangenheit gebiihrende
Riicksicht nehmend, in der Echtheitsfrage sich sein personliches Urteil
gebildet, folgerichtig zu seiner bejahenden Antwort auf die beiden folgenden
Fragen, ob Sap. und Eccli. kanonisch und den iibrigen Biichern der Schrift
gleichwertig sind.

Ahnlich urteilt spater Driedo von Loéwen iiber Sap. Er spricht mehr-
fach iiber den Verfasser von Sap. und dessen Verhiltnis zu Salomon. Sap.
und Eccli. stammen aus vorchristlicher Zeit : « Credo igitur illos (libros)
non post Christum a Philone, sed antea scriptos» (1. 1 c. 3 p. 2; f. 13rA).
Verfasser von Sap. ist ein (vorchristlicher) im Gesetz sehr bewanderter
Philo (1. 1 c. 4 ; f. 19vD), Verfasser von Eccli. ist ‘ Jesus. filius Sirach, sacer-
dos magnus’ (1. 1 ¢. 3 p. 2; £. 12vA). Sap. enthilt aus Gottes Geist erflossene
Lehren, Lehren Christi als des wahren Salomon, vorgebracht von Salomon
selbst als dem Typus Christi oder von einem andern, der den Salomon in
dieser Vorbildung vertrat : « prolatas ab eo qui vel est Salomon ipse figu-
rans Christum vel personam gerit illius» (1.1 c. 4; f. 19rA). Der Inhalt
von Sap. hat also seinen Urheber, wenn nicht im geschichtlichen, dann im
typischen Salomon. So deutet er, dhnlich wie Albert, die ‘gewisse Ahnlich-
keit’, die nach Augustin eine Zuteilung von Sap. an Salomon berechtigt
erscheinen lit: « Unde et de quadam similitudine dicitur ille liber esse
Salomonis. » * DaB Sap. inhaltlich auf den geschichtlichen Salomon, aber
dem griechischen Text nach vielleicht auf Philo zuriickgeht, trigt auch
Robert Holkot O. P. vor : « Propter istas septem rationes tenendum appa-
ret, quod Salomon fuit auctor istius libri principalis. Possibile est autem,
quod iudeus ille Philo, qui multum fuit peritus in lingua graeca, librum
Salomonis vel libri sententias quomodocumque contentas in graeco ediderit
et quod de graeco translatus sit liber suus in latinum, et pro tanto ipsius
auctor dicatur » (Super Sap. Salomonis, c. 1 lect. 2 ; Speyer 1483, f. A II1I vb).

Eine apokryphe Schrift mit dem Namen Salomos weist Albert als
unecht und unwiirdig zuriick. In einem Einwand, der sich auf den Exor-
cismus bezieht, wird vorgebracht : « Sicut patet in libro, qui dicitur ‘Alman
Dei’, qui inscribitur Salomoni regi Israel» (IV Sent. d. 24 a. 22 obi. 5).
Almandel ist ein bekanntes Buch der Magie >.

2. Kanonizitit der deuterokanonischen Biicher.

Das Urchristentum fand wohl nicht einen festumrissenen Kanon
fertig vor. Bei der Trennung des Christentums vom Judentum diirfte

1 Derselben Ansicht ist Bonaventura : Philo ist Urheber des Buches Sap.
als Sammler und hat es aus Spriichen Salomons — de eius sententiis — zusammen-
gesetzt. Prooem. Comment. in Sap., 5f.; Quaracchi, 6, 108.

2 De scripturis, 1.1 c. &4; f. 20rB.

3 ALBERT, Specul. astron. c. 11, nennt es in der Reihe der unter dem Namen
Salomos gehenden Biicher. Vgl. Summa II tr. 8 q. 30 m. 2.



Der Schriftkanon bei Albert dem GrofSen 405

es ihn noch nicht gegeben haben. Die Kirche muBte sich erst klar
werden, in welchen Biichern das Wort Gottes niedergelegt war, «in
welchen Schriften das auf Christus weisende Handeln und Reden Gottes
zu finden war»?!. Sie muBte diese Biicher gegen andere abgrenzen
und so das « Alte Testament » entstehen lassen. Naturgemill konnte
diese Bildung des Kanons in den einzelnen Kirchenprovinzen nach Zeit
und Zahl nicht gleichmiBig vor sich gehen. Und gerade bei jenen sechs
Biichern, die nicht im masoretischen Kanon stehen, muBte die Ent-
wicklung auf Schwierigkeiten stoBen.

Sie scheinen zuerst in Syrien volle Anerkennung gefunden zu haben,
wo die Vorlesebiicher, zu denen sie gehorten, ohne Unterscheidung den
Biichern des hebriischen Kanons angereiht wurden. Von kleinen Ab-
weichungen abgesehen, ging nun mit Syrien, wie auch sonst schon,
der Westen zusammen. Freilich zihlt noch Rufin von Aquileja Sap.
Eccli. Judith, Tob. I-IT Mach. als Vorlesebiicher neben den Schriften
des hebriischen Kanons auf, ohne sie zum Kanon zu rechnen 2. In
Afrika dagegen wurden die genannten Biicher als zum Kanon gehérend
angesehen. Zeuge ist Augustin . Dieser tatsdchliche Zustand bekam
dann auf den Provinzialkonzilien von Hippo und Karthago Gesetzes-
kraft ¢. Auch in Rom fand dieser Kanon Aufnahme, wie aus den
Listen von Innozenz I. (405) ® und Cassiodor hervorgeht ©.

Mit Augustin rdumt Isidor den deuterokanonischen Biichern ihren
Platz im Kanon ein. 1hm folgt Hrabanus mit 45 Biichern des AT und
der Verfasser der Schrift De divisione mit der gleich groBen Hoch-
schitzung der deuterokanonischen Biicher wie Isidor: « Quos (libros)
licet Tudaei inter apocrypha separent, Ecclesia tamen Christi inter
divinos libros et honorat et praedicat»?. Den vollstindigen Kanon
des Decretum Gelasii ® iibernehmen die fithrenden Dekretisten Burkhard
von Worms ?, Ivo von Chartres !?, Gratian von Bologna !. Honorius A.

1 JerseN, Kanon und Text des AT, 70.

2 In symb. Apostolorum, 38; PL 21, 374: Libri non canonici, sed eccle-
siastici.

3 De doctr. christ. 1. 2 ¢. 8, 13; PL 3%, 41.

4 G. D. Mansi, Sacrorum Conc. Coll.,, Paris-Leipzig 1902, 3, 916, 924A.
Ench. Bibl. 11-14.

5 Brief an Exsuperius, Ench. Bibl. 16.

8 Dieser Uberblick nach Jepsen, Kanon und Text des AT, 68 f.

? PL 207, 1052. 8 Ench. Bibl. 19.

9 Decretum, 1. 3 cc. 217-20; PL 140, 715 f.

10 Decretum, 1. 4, c. 61 ; PL 161, 276 f.

11 Decretum, can. 3 D 15 ; FRIEDBERG, 40 f.



406 Der Schriftkanon bei Albert dem Gro8en

rechnet die deuterokanonischen Biicher zu den authentischen und beim
Gottesdienst benutzten Schriften !, und Petrus Manducator ordnet sie
den Hagiographen ein 2. Bezeichnend ist auch, daB vom Ende des
12. Jahrhunderts an zahlreiche Kommentare zu Sap. und Eccli. er-
scheinen, die ersten seit Hrabanus wohl von Petrus Cantor, Stephan
Langton, Guerricus von Saint-Quentin O. P.

Hatten nun die kirchlichen Dokumente, der allgemeine liturgische
Gebrauch, der EinfluB Augustins und Isidors auf die Theologie des
MA, sowie das’' Ansehen der Theologen und Dekretisten den deuterok.
Schriften ihren; Platz im Kanon sichern miissen, so tritt vom 12. Jahr-
hundert ab der wachsende Einflul des Hieronymus dieser Entwicklung
entgegen. Wihrend der Osten vom 12. bis 16. Jahrhundert schlieBlich
allgemein die deuterok. Biicher des AT annimmt, werden diese im
Abendland durch eine, allerdings bedeutsame Minderheit, abgewertet.

Im AnschluB3 an die paldstinische Uberlieferung weist Hieronymus
die deuterok. Biicher als apokryph, als nichtkanonisch zuriick 3. Hugo
von St. Viktor, der auf das Schriftstudium des 12. und 13. Jahrhunderts
einen groBen EinfluB ausgeiibt hat, macht sich die Auffassung des
Hieronymus zu eigen *. Ebenso Johannes von Salesbury, der Primon-
stratenser Philipp von Harvengt und andere ®>. Robert von Melun legt
zuerst den Kanon Augustins vor, dann aber den hebriischen Kanon,
den er mit Hieronymus, Rufin, Hugo von St. Viktor als den seinen
anerkennt 8.

So sieht es zur Zeit Alberts um die deuterok. Biicher aus. Er selber
betrachtet sie ohne Zégern und Schwanken als kanonisch. In P stellt
er fest, daB Sap. und Eccli. von der Kirche dem Kanon angefiigt
worden sind und daB I-II Mach. von der Kirche zum Kanon gerechnet
werden. Die andern zwei — Judith und Tob. — stehen in P ebenfalls
auf einer Stufe mit den kanonischen Biichern. In seinen simtlichen

1 Gemma animae, 1. 4 c. 118 ; PL 172, 736 ff.

2 Hist. schol.; PL 198, 1260D. 1432BC. 1475B.

3 Praef. in libros Samuel et Malachim ; PL 28, 552-57. — Praef. in libros Salo-
monis ; PL 28, 1242 f. : «Sicut ergo Iudith et Tobiae et Machabaeorum libros
legit quidem Ecclesia, sed inter canonicas scripturas non recipit, sic et haec duo
volumina (Sap. Eccli.) legat ad aedificationem plebis ... »

4 De sacr. prol. PL 176, 185 f. — De scripturis ... c. 6 ; PL 175, 15C : « Sunt
praeterea aliqui quidam libri, ut Sap. ..., qui leguntur quidem, sed non scri-
buntur in canone. »

5 Spicg, Le canon, 427, Anm. 3.

6 Sent. 1.1 p.1, 8-10; MARTIN, 181-87. — Questiones de epistolis Pauli;
MARTIN, 2.



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 407

Werken entnimmt er ihnen Texte und zwar als Schriftstellen. Wie er
von Gen. die Wendung gebraucht : ‘cum dicat Scriptura’, so tibernimmt
er einmal von Augustin fiir Eccli. den Ausdruck: ‘Scriptura dicit’
(De IV coaequ. q. 63 a. 2). Ein Unterschied in der Anfiihrungsweise
der Stellen aus den deuterok. Biichern gegeniiber den Zitaten aus andern
Teilen der Schrift ist nirgends wahrzunehmen. Ebensowenig ein Unter-
schied in der Hiufigkeit. Zu der staunenswerten Fiille von Schrift-
stellen aus allen Teilen der Bibel, sogar aus dem Jeremiasbrief (Bar. 6)
und dem kurzen Judasbrief, tragen die deuterok. Biicher einen ent-
sprechenden Anteil bei. Ja, wie man bei Chrysostomus eine « ganz auf-
fallende Bevorzugung» von Eccli. beobachtet !, so hat es auch bei Albert
vielfach den Anschein, als ob ihm gerade Sap. und Eccli. sehr ligen.
Dem Buch Eccli. entnimmt er den Leitsatz fiir den Prolog zu Is., Dan.,
zu den kleinen Propheten, zu I Sent. wie ja auch fiir P.

Albert d. Gr. macht also die mit Hugo von St. Viktor einsetzende
Bewegung gegen die Kanonizitit der deuterok. Schriften nicht mit. Er
vertritt vielmehr im AnschluB an die altere, im Leben und in der Lehre
der Kirche vorherrschende Richtung den vollstindigen Kanon, in dem
fiir die deuterok. Biicher Raum ist. Dabei befindet er sich in der Gesell-
schaft von Johannes von La Rochelle, Bonaventura, Thomas 2 und der
Mehrzahl der Theologen und Schrifterklirer des 13. Jahrhunderts. Er
ist auf dem richtigen Weg, und fiir seinen Teil trigt er dazu bei, daB
der Kredit der deuterok. Biicher weiter wiachst und ihre Kanonizitit
sich weiter klirt. Robert von Basevorn meldet aus dem Jahr 1322,
Eccli. werde fiir gewohnlich angenommen, obschon einige noch Zweifel
hegten ; Judith und Tob. wiirden von einigen fiir apokryph gehalten
und Sap. und I-II Mach. kdmen einigen zweifelhaft vor 3. Demnach
waren, vom 14. Jahrhundert an, Hemmungen gegen ihre Zugehérigkeit
zum Kanon die Ausnahme. Der Franziskaner Nikolaus L. vertritt

1 Baur, Der Kanon, 265.

? Principium ; MANDONNET, 484 : « Ecclesia vero catholica quosdam libros
recepit in numero sanctarum scripturarum, de quorum sententiis non dubitatur,
sed de auctoribus. Non quod nesciatur, qui fuerint illorum librorum auctores,
sed quia homines illi non fuerunt notae auctoritatis. Unde ex auctoritate aucto-
rum robur non habent, sed magis ex Ecclesiae receptione. » — Erst das Princi-
pium, das 1912 bekannt wurde, hat den Auseinandersetzungen um die Auffassung
des Thomas von der Kanonizitit des Eccli. ein Ende gemacht. Vgl. P. Synave
O. P., Le canon scripturaire de saint Thomas, in : Revue Biblique 33 (1924) 522-533.
— C. Spicg, Le canon, 424-31.

3 De forma praedicandi, c.26. Zitiert von SricQ, L’exégése latine, 155.



408 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

wie Antonin von Florenz O. P. die Theorie des Hieronymus, verweist
also die deuterok. Biicher des Kanons. Nur liBt sie die Kirche als
gute und niitzliche Biicher zum Gebrauch zu!. Dionysius Carth. hilt
sich streng an Hieronymus und erkldart Eccli. Judith, Tob. I-II Mach.
fiir nichtkanonisch. Dasselbe Schicksal bereitet er wohl auch dem
Buch Sap., obgleich er dieses einmal als Scriptura bezeichnet. Diese
Biicher kénnen nur dann unter die gottlichen Schriften gerechnet
werden, wenn man alle in der Bibel enthaltenen und von Gott handeln-
den Biicher fiir kanonisch erklirt, also nur im weiteren Sinn 2. Wie
Ockham und Alfons Tostatus behaupten, die Kirche lese zwar die
deuterok. Biicher, fiihre sie jedoch nicht im Kanon, so hat auch Luther
die « Apokryphen » dem Kanon der Synagoge angefiigt als Biicher, niitz-
lich und gut zu lesen, aber der Heiligen Schrift nicht gleichzuachten 3.
Am 4. Februar 1441 erfloB vom Konzil von Florenz im Dekret fiir die
syrischen Monophysiten eine Aufzihlung der kanonischen Biicher, wor-
unter die deuterokanonischen zu finden sind . Kardinal Kajetan O. P.
schwirmt gleichwohl fiir Hieronymus und dessen Scheidung der Biicher,
streicht die deuterok. Biicher aus dem Kanon, schwicht jedoch sein
Urteil wieder dahin ab, daB sie als Erbauungsbiicher zum Kanon
gehoren : « Possunt tamen dici canonici, hoc est, regulares ad aedifi-
cationem fidelium, utpote in canone Bibliae ad hoc recepti et autho-
rati. » > Mit Hilfe dieser Unterscheidung hofit er, mit Augustin und dem
Konzil von Florenz ins reine zu kommen. Auf der andern Seite teilt
Driedo mit sichtlicher Anlehnung an Isidor den Kanon des AT in vier
Ordnungen ein, wovon die vierte jene Biicher umfaft, die von den
Hebriaern abgelehnt, von der christlichen Kirche aber als goéttliche
Schriften verehrt werden . Kanonisch, wenngleich nicht vollkanonisch,
sind schlieBlich die deuterok. Biicher nach Girolamo Seripando, der zu
Trient im Rahmen der vierten Sitzung einen Traktat iiber den Schrift-
kanon : De libris sacrae scripturae verfaf3t hat (Februar/Mirz 1546).
Er kommt zu dem Ergebnis, daB die sechs umstrittenen Biicher — zu-
sammen mit III-IV Esdr. und Bar. — wohl kanonisch, doch nicht

1 Biblia sacra cum Glossa ordinaria et Postilla Nicolai Lyrani, I (Lyon 1590),
Vorwort : De canonicis et non canonicis libris.

2 Enarr. in Eccli. prol. Montreuil 8, 1. — Enarr. in Tob. prooem. 5, 83 {. ;
Enarr. in Mach. a.1; 5, 267a.

3 JepsEN, Kanon und Text des AT, 65, 70 f.

4 Mansr, 31, 1735 ff. — Ench. Bibl. 32.

5 Commentarii, f. 397v.

¢ De scripturis, 1. 1 c. & ; f. 20rCD.



Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBien 409

authentisch sind, das heiBt, an sich keine Beweiskraft besitzen in Glau-
bensfragen, sondern nur der Erbauung dienen sollen . Endlich hat das
Konzil von Trient im Dekret vom 8. April, dem ersten der vierten
Sitzung, durch Aufzihlung aller Biicher des AT (und des NT) den
Kanon dogmatisch festgelegt und damit auch die sechs, um die es
hier geht, schlieBlich als zum Kanon gehérend benannt 2. Das Konzil
vom Vatikan hat sich in der dritten Sitzung, am 24. April 1870, der
Bestimmung von Trient ohne neue Aufzihlung der Biicher angeschlossen?.

3. Wert der deuterokanonischen Biicher

Eine dritte Frage richtet sich auf den Wert dieser Biicher, ihre
Autoritit in Sachen des Glaubens und der Sitten . Die dem Erheben
und Versohnen auseinandergehender Viterlehren zugewandte Geistes-
arbeit der Theologen des 13. Jahrhunderts konnte nicht an jenen Biichern
voriibergehen, die ohne lehramtliche Aufnahme in den Kanon bei der
Liturgie und der Verkiindigung unablissig verwendet wurden. Die in
ihnen niedergelegte Lehre war zwar ausgezeichnet, aber ihre Verfasser
erfreuten sich nicht der Glaubwiirdigkeit der Propheten oder der Apostel.
Welche Autoritit, welche verpflichtende Kraft durfte der Theologe
ihnen beimessen, die gleiche oder eine geringere als den andern Biichern
des Kanons ? Inwieweit konnte er sie zum Beweis heranziehen ? Eine
Frage, die sich natiirlich nur dort erhebt, wo man diese Biicher als
kanonisch wertet. Bei Hieronymus, Rufin, Hugo von St. Viktor, Niko-
laus L., Dionysius Carth. gelten die genannten Sechs als nichtkanonisch,
als vom Kanon getrennte Vorlesebiicher, die nur Erbauungswert, aber
keine Beweiskraft haben. Damit ist ihre geringere Autoritit ohne
weiteres klar. Bei Chrysostomus steht natiirlich das Buch Judith, das
er nicht zum Kanom rechnet, an Ansehen und Beweiskraft nicht auf
einer ‘Stufe mit Is. Es handelt sich vielmehr darum, ob Judith, als
kanonisch betrachtet, auf gleiche Wertschitzung Anspruch erheben
kann wie Is.

1 Concilium Tridentinum, XII, Tract. (V. ScawEgITzer) Freiburg i. Br. 1930,
487.

2 Ench. Bibl. 42, 43. — Vgl. R. DraGuUET, Histoire du Dogme catholique,
Paris?, 13 f. — A. MaicHLE, Der Kanon der biblischen Biicher und das Konzil
von Trient, Freiburg i. Br. 1929, 75 f.

3 Ench. Bibl. 62, 64.

4 Vgl. Spicg, Le canon, 428.



410 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

Nun wollte man sogar bei Augustin eine Abstufung der Autoritat
innerhalb des Kanons festgestellt haben . Man stiitzt sich dabei auf
folgende Stelle: « In canonicis autem scripturis ecclesiarum catholi-
carum quamplurium autoritatem sequatur (Scripturarum indagator) ...
Si autem alias invenerit a pluribus, alias a gravioribus haberi, quam-
quam hoc facile invenire non possit, aequalis autoritatis eas habendas
puto. » 2 Gegenstand des ganzen Abschnittes ist nicht das Ansehen und
die Beweiskraft der kanonischen Biicher, sondern die Annahme der
Biicher. Augustin empfiehlt dem Erforscher der Schrift fiir die Kanon-
frage als entscheidend die Autoritit der groBtmoglichen Zahl von
katholischen Kirchen, vor allem jener, die einen Apostelsitz oder einen
Apostelbrief hatten. Dann wendet er diese Regel an auf die von allen
Kirchen angenommenen, also die protokanonischen Biicher, wie auf die
deuterokanonischen. Im ersten Fall ist die Auffindung der Kanonizitit
leicht ; bei den deuterok. Schriften kann sie schwieriger sein. Da ziehe
der Schriftbeflissene die Lehre der zahlreicheren und angeseheneren
Kirchen vor. Und jetzt der Satz, auf den es ankommt : « Findet er
jedoch, daB einige Schriften von zahlreicheren, andere von angeseheneren
Kirchen angenommen sind, was allerdings schwer auszumachen ist,
dann muB man, glaube ich, diese Kirchengruppen als gleichwertig an
Autoritit betrachten.» Also in dem Fall, wo kein klares Ubergewicht
an Zahl und Ansehen der Kirchen gegeben ist, wire man berechtigt,
in der Annahme eines Buches der einen oder der andern Auffassung
zu folgen. Es ist mithin die Rede von der Autoritit der Kirchen in
Kanonfragen, nicht jedoch von der Autoritiat der kanonischen Biicher.
Das wird iibrigens dadurch bestitigt, daB Augustin in diesem Zusammen-
hang die Liste der kanonischen Biicher vorlegt ohne jeden Unterschied
zwischen protokanonischen und deuterokanonischen Schriften, wie ja
auch bei der Verwendung der Schrift in seinen Werken eine Rangordnung
innerhalb des Kanons nicht zu entdecken ist 2. SchlieBlich sagt Augustin
hier von Sap. und Eccli. : « Qui (libri) tamen, quoniam in auctoritatem
recipi meruerunt, intra propheticos numerandi sunt.» Das ist deutlich
genug.

Bei Junilus Africanus, dem Vermittler von Vorlesungen, die unter

1 Auch MaicHLE, Der Kanon, 20, Anm. 48.

2 De doctrina christ. 1. 2 c. 8, 12; PL 34, 40 f.

3 Vgl. S. ZarB O. P., Canonicitas sacrorum librorum, in: Angel. 8§ (1931)
392 f. — M. PonNTET, L'exégese de saint Augustin Prédicateur, Paris o. J. (1945),
593-604 (Index Scripturaire).



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 411

der Nachwirkung des Theodor von Mopsuestia stehen sollen, findet man
eine gestufte Einschitzung der kanonischen Biicher. Die von allen an-
erkannten Biicher besitzen eine volle Autoritit, die von einer Mehrheit
angenommenen haben nur eine mittlere Autoritit. Gleich im géttlichen
Ursprung und in der Kanonizitit, sind sie verschieden an verpflich-
tender Kraft®.

Im Mittelalter schreibt zunichst Petrus von Cluny den deutero-
kanonischen Biichern eine geringere Bedeutung zu. Zwischen der Gefolg-
schaft Augustins, die unterschiedslos den ganzen Kanon verficht ?, und
der Gefolgschaft des Hieronymus, welche die deuterok. Biicher vom
Kanon ausschlieBt, trigt Petrus etwas Ahnliches wie Junilus vor. Nach
22 authentischen Biichern des AT nennt er noch sechs — die bekannten
—, die man nicht mit Schweigen iibergehen darf. Von ihnen sagt er
dann: «Qui etsi ad illam sublimem praecedentium dignitatem per-
venire non potuerunt, propter laudabilem tamen et pernecessariam doc-
trinam ab Ecclesia suscipi meruerunt. » 3 Sie sind also kanonisch, aber
nicht im selben MafB verbindlich wie die andern.

An Junilus wird man auch erinnert bei Johannes von La Rochelle.
Nach seiner Ansicht sind die protokanonischen Biicher primae auctori-
tatis, die deuterok. Schriften auctoritatis non primae oder secundae
auctoritatis . Damit sind offenbar verschiedene Grade der Verbind-
lichkeit gemeint. Hugo von St. Cher, iiber Hugo von St. Viktor mit
Hieronymus verbunden, teilt die Apokryphen in zwei Klassen ein : die
eigentlichen, wie z. B. die neutestamentlichen Apokryphen, und die
andern, deren Verfasser unbekannt, deren Wahrheitsgehalt jedoch sicher
ist. In diese zweite Klasse von Apokryphen setzt er Judith, Mach.
Sap. Eccli. Tob. Uber sie schreibt er weiter : « Et hos recipit Ecclesia,
non ad fidei dogmatum assertionem, sed ad morum instructionem. » Da
er ausdriicklich die Kanonizitit von 27 Biichern des AT anerkennt,

1 Instituta regularia divinae legis, 1.1 ¢. 7; PL 68, 20A. Die These, das
‘Compendium’ des Junilus sei der getreue Ausdruck des biblischen und theologischen
Systems des Theodor von Mopsuestia, wie man mit H. Kiun bisher allgemein
annahm, ist neuerdings erschiittert worden durch R. DEVREESSE, Essai sur
Théodore de Mopsueste, Cittd del Vaticano 1948, 42, Anm. 2 ; 273 f. Was Junilus
bietet, ist die Lehre der Schule von Nisibis, und gerade der Schriftkanon Theodors
ist nicht der des Junilus (274).

2 Isidor, Prooem. PL 83, 158A : « Qui (libri Sap. et Eccli.) tamen in Ecclesia
parem cum reliquis canonicis libris tenere noscuntur auctoritatem. »

8 Tract. contra Petrobrusianos; PL 189, 751A.

4 Principium ; DELORME, 356 f.



412 Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen

gibt er die deuterokanonischen doch wohl in den Kanon hinein, ob-
gleich er ihnen eine geringere Autoritdt beimiBt, nimlich keine Beweis-
kraft in dogmatischen Fragen, sondern nur Erbauungswert !.

Albert dagegen spricht nie von einer solchen Einstufung in zwei
Kategorien. Eine annihernd vollstindige Durchsicht seiner einschli-
gigen Werke berechtigt zu diesem Urteil. Auch in der Literatur ist keine
Rede davon. Anderseits gibt er deutlich zu verstehen, dafl er allen
Biichern des Kanons die gleiche Wertschitzung entgegenbringt. Zu-
nichst vermeidet er in P die hebrdische Gliederung in Gesetz, Pro-
pheten, Hagiographen 2, womit, was den Wert betrifft, eine Uber- und
Unterordnung verbunden war. GewiB kann man, wie Isidor und viele
andere, eine vierte kanonische Gruppe mit den deuterok. Biichern an-
hiangen. Aber auch diese Sonderstellung der sechs Biicher umgeht
Albert. Bei ihm gibt es in diesem Punkt nur eine Ordnung, sodal,
wertmiBig gesehen, der Salomonische Pentateuch neben dem Mosaischen
steht. Seine Aufteilung des Kanons geht eben ganz vom Inhalt aus,
wie etwa bei Hrabanus, sodal die deuterok. Biicher als den protokano-
nischen vollkommen ebenbiirtig erscheinen im Punkt der Kanonizitit.

AufschluBreich ist sodann die Rechtfertigung seiner Einteilung
gegeniiber der des Hieronymus, der die hebrdische Gliederung durch-
fithrt 3. Die Juden hielten sich ja beim Aufbau des Kanons nicht an

1 In Eccli. prol. Venedig 1754, f. 171rb-va. — Vgl. Spicg, L’exégese latine,
147 1.

2 Wo er diese Aufteilung in P erwihnt, teilt er dem Gesetz 5, den Propheten 8,
den Hagiographen 9 Biicher zu. Die Zahl der Hag. wurde von Rupert von Deutz
und Honorius A. mit 7 angegeben, wihrend der Verfasser der Schrift De divisi-
one ... 9 aufzihlt. So auch Albert. Vgl. Spicg, I.’exégése latine, 105 f.

3 Huic autem divisioni videtur obviare, quod dicit Hieronymus in prooemio
galeato libri Regum, scilicet quod vetus testamentum dividitur in thorat, idest
legem, et prophetas et hagiographa et apocrypha. Sed thorat continet quinque,
prophetae autem octo, hagiographa novem, apocrypha residuos ut Iudith, Sapien-
tiam, Ecclesiasticum et Machabaeos. Sed hoc statim inspecto prooemio solvitur,
quia Tudaei, quorum divisionem irritat Hieronymus, materiam in dividendo non
sequuntur, sed potius auctoritatem, quam habet liber a scribente. Et ideo Iosue,
Tudicum, Regum et huiusmodi inter prophetas ponuntur, quia a prophetis historiae
illae scriptae sunt (f. 23va). — Unter den Apokryphen stehen bei Hieronymus
auch Tob. und Pastor (Praef. in libros Sam. et Mal. PL 28, 552-557). DaB Hierony-
mus im Prologus Galeatus den Kanon der Hebrier ablehne, entnahm Albert
vielleicht dem Vorwort des Hieronymus zu Judith (PL 29, 37C-39A) und zu Tob.
(PL 29, 23A-25A). Hinzukommt, daB in vielen Hss. ‘hagiographa’ stand statt
‘apocrypha’, sodaB es den Anschein hatte, Hieronymus zihle hier die deutero-
kanonischen Biicher zu den Hagiographen des hebriischen Kanons und wider-
rufe somit das im Prologus Galeatus Gesagte. Schon Petrus Manducator hatte



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 413

den Inhalt der Schriften, sondern an die Autoritit, die diese von ihrem
Verfasser haben !. Daher stiinden bei ihnen Jos. Jud. Reg. und andere
Biicher zwischen den Propheten, da sie von Propheten verfaBt seien 2.
In dieser Bemerkung liegt schon eine Andeutung, dal die Auffassung
der Juden nicht die seine ist, daB also in seinen Augen, nicht nur fiir die
Anordnung, sondern auch fiir die Bewertung der kanonischen Biicher,
die Authentizitit nicht allein entscheidend ist. Gilt und geniigt diese
allein, dann geht es natiirlich nicht an, einen — dem Namen, jeden-
falls dem Ansehen nach — unbekannten Verfasser mit den Propheten
auf eine Stufe zu stellen und ihre Biicher als gleichwertig anzusehen.
So wertvoll ihm die Echtheit eines Buches der Schrift auch ist — bei
Joh. stellt er mit besonderer Freude fest : « Sic ergo haec scriptura ex
interno auctore est authentica et ex exteriori (Augenzeuge) est fidelis »
(Super Joh. prol.) —, an erster Stelle schaut er auf den géttlichen
Urheber des Buches. Der Heilige Geist mull der Verfasser sein, das ist
die tiefste Grundlage der Zugehorigkeit zum Kanon. Zu der Frage, ob
Malachias ein Engel im Fleische oder Esdras gewesen sei, antwortet
Albert : « Quidquid autem de hoc verum sit, non est nostrum diffinire ;
sed hoc scimus, quia propheta Domini fuit, et quaecumque locutus
est, a Spiritu Sancto dixit » (Super Mal. in prol. Hier.). Ahnlich sagt
Driedo spiter allgemein, ein Irrtum in der Echtheitsfrage sei nicht so
gefihrlich, solange man fiir gewiB3 halten kann, daB der Heilige Geist
der Verfasser eines Buches ist. Darum betont Albert so stark, daB
Sap. und Eccli. aus Spriichen Salomos bestehen, und das Buch Bar.
enthalte die Wahrheit, weil es ganz auf der an Jeremias geschehenen
Offenbarung beruht. Es muB so sein, wie Albert von Osee sagt:
« (Dominus) Osee pro instrumento utitur loquendi ad alios, et ideo in

die Schwierigkeit empfunden und lieB den Hieronymus hier von hebriischen
Hagiographen im weiteren Sinn (diffusius) sprechen, um auch die Apokryphen
darunter zu fassen (Hist. schol., hist. libri Tob. PL 198, 1431D). Dieselbe Schwie-
rigkeit und Losung geben auch Dionysius C. und Driedo, wobei dieser hinzufiigt :
Hieronymum supputare illic (in prologo galeato) canonem librorum non Ecclesiae
christianae, sed Synagogae Hebraeorum (De scripturis ... 1. 1¢c. 3 p. 1; f. 18vBC;
7vC).

1 Davon spricht Albert auch Super Bar. prol. : « Consuetum est enim Hebraeis

a nominibus auctorum libros praenotare ..., ut ex nomine auctorum et sanctitate
fidem accipiat libri scriptura, ne alicuius pseudo-prophetae esse credatur. »
2 Driepo bemerkt zu I-II Reg. (im hebriischen Kanon: Sam.): « Unde

manifestum est apud Hebraeos inscribi librum esse huius vel illius, non quod
fuerit author illius, sed ob alias etiam causas.» De scripturis, 1. 1 c. &4; f. 18vD,



414 Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen

Osee loquitur sicut spiritus in lingua (Super Os. 1, 2).» Hugo von
St. Cher hatte iiber Amos geschrieben : « Unde huius prophetia non est
authentica, nisi regum auctoritatibus fulciretur» (Ad Amos 1, 1;
Venedig 1754, f. 183ra). Das reizte Albert michtig. Er schreibt:
« Quae responsio haeresim sonat ; mali enim reges de Scripturis nihil
authenticant ; quamvis enim per tempora regum certificetur historia,
tamen non certificatur ut prophetia. Adhuc, idem posset (Hugo) dicere
de Osee et de Isaia et de aliis. Quamvis enim genealogia patrum et
avorum ad commendationem faciat prophetae, tamen nihil faciunt ad
inspirationis auctoritatem » (Super Amos 1, 1). Man sieht deutlich, wie
er das Menschliche an der Schrift an die zweite Stelle riickt. Sie hat
eine aus der Inspiration kommende Autoritit — inspirationis auctori-
tatem. Ein kanonisches Buch ist fiir Albert immer auch ein inspiriertes
Buch. DaB die Kirche einmal ein nichtinspiriertes Buch in den Kanon
aufnehmen koénnte, wenn nicht als Glaubensquelle, dann aber wenigstens
zur Erbauung, das ist ein fiir Albert unvollziehbarer Gedanke. Daher
liegt ihm ebenso fern die Behauptung einer Rangordnung unter den
kanonischen Biichern. Den gottlichen Ursprung und die géttliche Be-
stimmung eines Buches zum Heil der ganzen Kirche zu erkennen, ist
die Kirche berufen und befihigt. Mag sein, daBl ein Buch nicht von
Anfang an und nicht iiberall als kanonisch galt, nicht géttliche Auto-
ritit besal}, sobald aber die Kirche es angenommen hat, hort es auf,
apokryph oder profan zu sein, dann ist es kanonisch und besitzt den
gleichen absoluten Wert wie die andern, die ohne Verzug und ohne
Widerspruch zum Kanon gehéren.

Wir sahen schon die geschichtliche Feststellung in P, daB die
Kirche die beiden Biicher Sap. und Eccli. dem Kanon hinzugefiigt hat
und daB sie I-IT Mach. zum Kanon rechnet. Es wird auch noch dar-
auf hingewiesen, wie er im NT nicht einmal den apostolischen Ursprung
eines Buches als entscheidendes Kriterium der Kanonizitit gelten 1aft.
Fiir sein Urteil ist bestimmend das Urteil der Kirche, nicht der
hebriische Kanon, in dem die Authentizitit alles ist fiir die Kanoni-
zitit, auch nicht sein eigenes religiéses Empfinden. Das letzte Wort
dariiber, ob in einem Buch Gottes Wort zu finden ist, spricht die
Kirche in géttlichem Auftrag und in der Kraft des Gottesgeistes. Mit
der Betonung dieses Vertrauens in die Kirche verliert einerseits die
Unklarheit tiber die Verfasser der deuterokanonischen Schriften ihre
entscheidende Bedeutung und lost sich anderseits von selbst die Frage
nach dem Wert dieser Biicher. Denn sobald ein Buch bei der Kirche



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 415

Aufnahme gefunden hat, ist sein Inhalt unfehlbar wahr, schlechthin
verpflichtend, Norm des Glaubens und des Lebens: « Ad aliud dicen-
dum, quod oboedimus Scripturae ut regulae et doctrinae fidei et
morum » (ITI Sent. d.37 a.1). «Dicitur autem ‘canonica scriptura’,
quia ea loco canonis, hoc est, regulae utimur in credendis et faciendis
et sperandis» (Super Joh. in prol. Hier.).

Aus dieser Erwigung ergibt sich somit, daB Albert dem GroBen
mit der Kanonizitit der deuterok. Biicher ihr absoluter Wert in Sachen
des Glaubens und der Sitten gegeben ist. Ergidnzend kommt hinzu,
daB im ganzen theologischen Schrifttum Alberts Texte aus diesen
Biichern als Schrifttexte verwertet werden, und zwar nicht nur zur
Erbauung oder zur Bekriftigung, sondern als solche Stellen, die an sich
beweisen, genau so wie Petrus Lombardus in der Theologie von der
Trinitit mit Sap. und Eccli. arbeitet. Das unterstellt unerliBlich, daB
alle von der Kirche angenommenen Biicher die gleiche gottliche Auto-
ritit besitzen. Wenn mit der jiingeren Unterscheidung ‘Protokanonisch-
Deuterokanonisch’ nicht nur ein verschiedener Weg in den Kanon,
sondern auch ein verschiedener Wert im Kanon gemeint sein soll, so
liegt sie nicht in der Richtung von Alberts Denken.

Das ist die Antwort Alberts auf die Frage, welche Autoritit, welche
verpflichtende Gewalt, welche Beweiskraft der Theologe den deutero-
kanonischen Biichern zusprechen darf. Die Kirche sucht und findet
kraft des Heiligen Geistes — ein bei Albert beliebter Ausdruck lautet :
Spiritus Sanctus ostiarius Scripturae —, in welchen Biichern die Offen-
barung Gottes an das Gottesvolk des Alten Bundes niedergelegt ist,
in welchen Schriften das auf Christus weisende Wort Gottes zu finden
ist, und er selber vernimmt es in Ehrfurcht und nimmt es unverkiirzt
als Gottes Wort. Das ist ein Teil seines Zeugnisses vom Worte Gottes
wie auch seines kirchlichen Sinnes und seiner Verehrung der kirch-
lichen Vorzeit, schlieBlich auch ein Ausdruck seines umsichtigen Wan-
delns in der Theologie und seiner griindlichen, den unvoreingenommenen
Geist ansprechenden theologischen Arbeitsweise.

Sein Schiiler Thomas trigt tiber den Wert der deuterok. Biicher
die gleiche Lehre vor. Er lockert in seinem Principium die zu starke,
von Hugo von St.Cher vollzogene Verkniipfung von Authentizitit und
Kanonizitdt, klirt nach dem Vorgehen des Petrus Manducator den
Begriff « Apokryph », sodaB er nicht mehr die deuterok. Biicher ergreift,
erblickt wie Albert in der Annahme durch die Kirche das entscheidende
Kriterium der Zugehorigkeit zum Kanon, das in Zukunft in der Kirche



416 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

immer Geltung haben wird, und erkennt allen kanonischen Biichern
einen absoluten Wert in Sachen des Heils zu .

Wihrend in der Folgezeit eine Reihe von Theologen gegen die
Mehrheit sich im Kanonproblem damit halfen, daB sie die sechs Biicher
aus dem Kanon ausstieBen und sie nur als Vorlesebiicher mit Erbauungs-
wert in der Hand der Kirche belieBen, tritt die Theorie von einer ab-
gestuften Autoritit kanonischer Biicher erst mehr als zwei Jahrhun-
derte nach Johannes von La Rochelle und Hugo von St. Cher wieder
méichtig hervor, nimlich mit Kajetan, Driedo und Seripando sowie
einigen andern. GemidB dem Konzil von Florenz lassen sie die um-
strittenen Biicher in den Kanon zu, fiihren aber innerhalb des Kanons
eine Scheidung durch.

Kajetan sagt : « Libri isti ... non sunt canonici, hoc est, regulares
ad firmandum ea quae sunt fidei. Possunt tamen dici canonici, hoc
est, regulares ad aedificationem fidelium, utpote in canone Bibliae ad
hoc recepti et authorati. Cum hac enim distinctione discernere poteris
et dicta Augustini De doctrina christiana et scripta in Concilio Floren-
tino.» 2 Also gleichgestellt in der Zugehérigkeit zum Kanon, haben
die protokanonischen Biicher Normwert zum Aufbau des Glaubens,
die deuterokanonischen nur Normwert zur Erbauung der Gldaubigen.

Driedo kommt zu dieser SchluBfolgerung : « Deinde constat totum
Scripturarum sacrarum canonem duo complecti testamenta ... et
veteris esse ordines quattuor ... In quarto esse ea quae non Hebrae-
orum, sed Christianorum schola recipit, ut Ecclesiasticum, Sapientiam,
Iudith, Tobiam et duos Machabaeorum libros. Et huius quarti ordinis
libros non esse tam amplae authoritatis quam caeterorum ordinum,
eosdem tamen in Christianorum Schola caeteris omnibus tractatoribus
anteponendos, quoniam sibi eos anteposuerunt egregii viri ecclesia-
stici, temporibus Apostolorum proximi, qui eorundem librorum scrip-
turas crediderunt esse divina testimonia. »* Also die genannten
Biicher sind allen andern Schriftstellern vorzuziehen, reichen jedoch
nicht an die Mosaischen und prophetischen Biicher, ja nicht einmal
an die Hagiographen hinan. '

Seripando schligt in seinem Trienter Traktat folgende Unter-
scheidung vor : « Libri canonici et authentici, quorum auctoritas valeat
ad confirmanda dogmata ecclesiastica. Libri canonici et ecclesiastici,

1 Sricg, Le canon, 428-431. 2 Comment. f. 397v.
3 De scripturis, 1. 1 ¢. 4; f. 22rD.



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 417

legendi scilicet ad aedificationem plebis, non autem authentici, hoc est,
sufficientes per se ad confirmanda dogmata ecclesiastica. » Die sechs
Biicher gehoren in die zweite Gruppe. Sie sind kanonisch wie die
andern, doch nicht authentisch, nicht beweiskriftig, nicht verpflichtend,
sondern gut zum Lesen und Lehren in der Kirche.

Auf dem Konzil von Trient, wo es bekanntlich eine Kajetan-
freundliche Richtung gab, wurde daher der Wunsch nach einer Unter-
scheidung der Biicher erhoben 2. Als dritter Punkt auf der General-
versammlung vom 12. Februar 1546 wurde er rasch erledigt. Nach
dem Willen der Mehrheit wurde die Frage iiber eine Rangordnung der
kanonischen Biicher ungelést zuriickgestellt 3. Im Dekret vom 8. April
wurde dann durch Aufzihlung der Biicher ohne Unterscheidung der
Kanon dogmatisch festgelegt *.

B. Der Kanon des Neuen Testamentes

Das Gesetz, mit dessen weitgefaltem Begriff Albert das Schrift-
ganze umschlieBt, enthdlt gemdB dem Leitsatz die « Vorschriften der
Gerechtigkeit » zur Bewdhrung vor Gott, das versprochene Erbe zum
Lohn und die VerheiBungen von Christus, dem Erldser, als Sinn. So
zerfillt der Inhalt des Kanons in drei Hauptgruppen, von denen je
eine das Gesetz als Gebot Gottes, das Gesetz als Zustand und das Gesetz
als Erfiillung vermittelt. In seinem Ziel, auf das es hinweist und in dem
es erfiilllt wird, steht es im NT. Die VerheiBungen, die gemiB dem

1 De libris sacrae scripturae ; CT XII, 487.

2 In dem Bericht iiber die Generalversammlung vom 12. Februar 1546 begeg-
net man dem Vorschlag des Eremitengenerals Seripando: « At quoniam aliqui
(ut episcopus Fanensis et generalis Eremitarum) consuluerunt, aliam rursus dic-
torum librorum distinctionem necessario faciendam esse, videl. alios esse libros,
qui ut authentici et canonici et ut a quibus fides nostra dependeat, recipi debeant,
alii ut canonici tantum quique ad docendum idonei et ad legendum in ecclesiis
utiles sint. » CT V, Actorum (St. EnsEs), Freiburg i. Br. 1911, 7. Vgl. die Frage
des Kardinals Cervio, ob man eine Rangordnung der biblischen Biicher anerkennen
solle oder nicht. CT I, Diariorum I p. (S. MERKLE), 1901, 30. — Ferner das Votum
des Bischofs von Sinigaglia auf Ablehnung der Unterscheidung (1. April 1546) :
« Etsi certa est distinctio inter sacros libros ... » CT V, Act. 55 {.

3 « De librorum vero discrimine, tametsi plures rem utilem nec minus qui-
dem necessariam esse iudicarent, plurium tamen sententia praevaluisse visa est,
ut quaestio huiusmodi posteris intacta relinquerertur, quemadmodum nobis a
nostris patribus relicta fuit. » CT I, Diar. I p., 31. — Vgl. MAICHLE, Der Kanon,
19-22.

4 CT V, Act. 91.

Divus Thomas 27



418 Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen

dritten Teil des Leitsatzes dem Volk Israel gegeben wurden, gehen ja
auf die Menschwerdung des Gottessohnes und die Erlosung des
Menschengeschlechtes. So wird klar, daBl die Geheimnisse der Erlosung
des Menschengeschlechtes den Inhalt des NT bilden. So wird auch der
Zusammenhang sichtbar, den Albert zwischen dem AT und dem NT
bestehen sieht, zwischen den Biichern, die das auf Christus weisende
Wort Gottes enthalten, und den andern, in denen das in Christus
geschehende Handeln und Reden Gottes zu finden ist.

Fiir die Darlegung des Kanons des NT steht nun nur noch ein
Drittel von P zur Verfiigung. Daher wird sie von Albert mehr zu-
sammengedringt. Namentlich fehlen hier die zahlreichen und ausdriick-
lichen Schriftzitate, wie man sie in der Entfaltung des Kanons des
AT findet. Auch die Darstellung dieses Teiles von P kann rascher
voranschreiten, da sie nicht belastet zu werden braucht mit Zugaben
aus der Geschichte des biblischen Kanons, weil ja iiber den Kanon
des NT nicht die Schwankungen zu verzeichnen sind, wie sie gegeniiber
einigen Biichern des AT damals mitunter noch auftraten. Hugo von
St. Viktor, mit dem im 12. Jahrhundert eine Strémung gegen die
Kanonizitit der deuterok. Biicher des AT einsetzte, und Hugo von
St. Cher haben im NT ebenso gut die 27 Biicher des Konzils von
Karthago wie Isidor, Hrabanus und die andern Theologen und Dekre-
tisten. Driedo schlieBt seine Dreiteilung des Kanons des NT mit der
Bemerkung : « In tertio (ordine esse libros) qui iam olim sunt recepti,
sed non sine contradictione, quia non ab initio innotuerant omnibus
ecclesiis, ut sunt epistula ad Hebraeos, Apocalypsis Johannis et epistula
eiusdem secunda et tertia, epistula Petri secunda et Jacobi una. De
quibus i1am ante mille annos sine controversia receptis in Ecclesia
catholica, non potest nunc ulla esse dubitatio. »?!

Daher gibt es im 13. Jahrhundert tiber die Kanonizitit der Biicher
des NT keine Auseinandersetzung, und Albert, der in P alle 27 kano-
nischen Biicher in sachlich begriindeter Gliederung darbietet, so wie
er sie in seinen anderen Werken alle ohne Ausnahme als « gottliche
Schrift » zitiert, ist hier einfach ein Zeuge der Uberlieferung und des
ruhigen Besitzes. Waren also im Abschnitt iiber den Kanon des AT
immer wieder Hinweise auf den Stand der Entwicklung angebracht, so
kann sich dieser Abschnitt iiber den Kanon des NT mehr auf die Wieder-
gabe von P beschrinken.

1 De scripturis, 1.1 c. &; f. 22vA. — Vgl. 1.1 ¢. 3 p. 3; {. 13vD.



Der Schriftkanon bei Albert dem GroS8en 419

Die zur Erlésung des Menschengeschlechtes vollbrachten Geheim-
nisse bilden, wie bereits gesagt, den Inhalt des NT. Diese Geheim-
nisse nun habeh sich entweder am Haupte Christus allein ereignet
oder sie ereignen sich an den Gliedern (des Leibes Christi) auf Grund
ihrer Verbindung mit dem Haupt. Betont wird hier — vielleicht gegen
das Principium des Johannes von La Rochelle —, daB das Glied an
sich nicht Glied und nicht der Erfahrung eines Geheimnisses fihig ist,
daB vielmehr das Glied gerade in seiner Verbindung mit dem Haupt
zu nehmen ist. Was am Haupte Christus allein geschehen ist, das kiindet
die Lehre der vier Evangelien. Das Heilsgeschehen an den Gliedern
— an der Gesamtheit der Glieder — wandelt sich nach ihrer Lebens-
verbindung mit dem Haupt, die je verschieden ist nach den drei
Stadien ihrer Entwicklung, anders im Kindesalter der Kirche, anders
in der Zeit fortschreitenden Wachstums und wieder anders in der
Vollendung beim Ubergang in die Herrlichkeit. Daher haben wir zu-
nichst Act., in denen, wie Hieronymus sagt, sozusagen die Kindheit
der Kirche aufgezeichnet ist ; sodann die Lehre der Paulusbriefe und
der kanonischen Briefe, in denen die Anleitung zum Fortschritt gegeben
wird ; endlich Apoc., wo der Ubergang der Kirche in die Herrlichkeit
geschildert wird *.

Was hier in einer ersten Gliederung entworfen ist, wird jetzt im
einzelnen ausgefithrt. Denn die Auswahl der iiber das Haupt mit-
geteilten Geheimnisse fillt verschieden aus je nach der Absicht des
Evangelisten. Zur Offenbarung der Gottheit dessen, der, Gott bleibend,
gelitten hat und mit den Menschen gewandelt ist, wird uns das Evan-
gelium des Johannes dargereicht. Die andern drei sind geschrieben
zum Erweis der Menschheit dessen, der zugleich wahrer Gott war,
und zwar zeichnet Matthdus besonders die Kénigswiirde Christi, weshalb

! Novi vero testamenti divisio {accipitur) penes hoc quod sequitur, scilicet
« et Israel promissiones», quae, ut dicit Glossa, sunt de Christi incarnatione et
humani generis redemptione. Sacramenta igitur exhibita in redemptione generis
humani sunt materia novi testamenti. Haec autem sunt aut in capite tantum
aut in membris per coniunctionem ad caput, quia membrum per se sumptum
nec membrum est nec aliquod percipit sacramentum. Si in capite tantum, tunc
est doctrina quattuor Evangeliorum. Si autem in membris, hoc tripliciter est
secundum triplicem coniunctionem membri ad caput, scilicet nascentis, profi-
cientis per augmentum, et consummati in transitu ad gloriam: ‘Et primo quidem
traduntur sacramenta in Actibus Apostolorum ... Secundo autem modo acci-
pitur doctrina Epistularum Pauli et canonicarum, in quibus est exhortatio fide-
lium ad profectum. Tertio autem modo sacramenta Apocalypsis introducuntur
(f. 23va).



420 Der Schriftkanon bei Albert dem Grofen

er mit der Abstammung aus Koénigsgeschlecht und der Anbetung durch
die Konige beginnt und daran die Predigt, die Wunder und das Leiden
anschlieBt. Markus stellt besonders das Predigtamt mit der Erl6sung
heraus, weshalb er mit der BuBpredigt anhebt. Lukas beleuchtet mit
Vorzug die Priesterwiirde Christi und sein Heilandswirken durch Wort
und Heilung wie auch das Werk der Erlésung, sofern Jesus die sich
selber opfernde Opfergabe fiir die Siinde ist. Darum steht es fest, daB3
alle vier Evangelisten sich mit dem gleichen Stoff befassen, nur auf
verschiedene Weise, wie eben entwickelt wurde. Es folgt noch die
Auslegung der ersten Vision des Ezechiel mit der Anwendung auf das
Evangelium und seine Verfasser.

DaB Johannes zuerst genannt wird, geschieht sicher um der Ein-
fachheit des Vorgehens willen — die synoptischen Evangelien erfahren
ja noch eine weitere Anordnung —, ist aber vielleicht auch ein Aus-
druck der besonderen Verehrung, die Albert dem Evangelisten Johannes
entgegenbringt 1. Den Inhalt von Joh. umschreibt er im Prolog zum
Kommentar sachlich gleich und mit dhnlichem Akzent iiber der Gleich-
heit des Gegenstandes bei allen vieren : « Omnia quae inducit quilibet
eorum, ad suae propriae intentionis inducit manifestationem ; ita etiam
Iohannes omnia quae inducit, ad hoc inducit, ut divinitas Verbi mani-
festetur. » — « Quamvis enim alii Evangelistae divina scribant, divina
tamen Verbi incarnati non scribunt ; et ideo Iohannes nobilior est inter
Evangelistas, sicut eius Evangelium est nobilius inter alias scripturas
divinas. »

Bei der Perikope von der Ehebrecherin (Joh. 8, 2-11) zeigt sich
Albert iiber die textgeschichtliche Lage der Stelle auf dem laufenden.
Er glaubt, das Stiick sei spiter eingefiigt, allerdings von Johannes
selber. Darum hilt er es fiir echt und erklirt es, womit er es auch
als kanonisch voraussetzt 2.

Wie die Geheimnisse der Erlosung im Haupte Christus geschehen
sind, wovon das Evangelium berichtet, so ereignen sie sich auch an den
Gliedern des Leibes Christi auf Grund ihrer Verbindung mit Christus.
Diesem Heilsgeschehen am Leib Christi dienen die iibrigen Schriften

1 Vostk, Sacrae paginae magister, I, 25 fa8t nach dem Studium des Joh.-
Kommentars seinen Eindruck so zusammen : « De cetero S. Albertus habet quar-
tum evangelium iure ac merito ceu nobilius ceteris eiusque altitudinem singulari
modo extollit in prologo magnifico, qui est inter pulchriora et subtiliora, quae
circa characterem evangelistae Joannis scripta fuerint. »

2 Super Joh. 8, 1.



Der Schriftkanon bei Albert dem GrofB3en 421

des NT. Sie unterscheiden sich voneinander entsprechend den drei
Stadien im Leben der Kirche, und so schildert die Apostelgeschichte
die werdende Kirche, die Apostelbriefe sind der wachsenden Kirche zu-
geordnet, und die Geheime Offenbarung entwirft ein Bild von der in
die Vollendung erhobenen Kirche. Eine weitere Gliederung ist nur
noch bei den Apostelbriefen moglich und nétig.

Die Lehre aller Briefe ist ausgerichtet auf die Geheimnisse an der
wachsenden Kirche. Die Paulusbriefe enthalten Unterweisungen fiir
das Leben der Kirche im allgemeinen, sei es das Leben der Kirche, so-
weit sie geleitet wird ; davon sprechen die zehn Briefe, die an Kirchen
gerichtet sind ; sei es das Leben der Kirche, soweit sie leitend ist ;
dariiber steht geschrieben in den vier Briefen, die an einzelne Personen
gesandt sind . Die kanonischen Briefe bringen Anweisungen iiber ein-
zelne Punkte des Glaubens und des Lebens.

Von den zehn Briefen, die Paulus an die Kirchen geschrieben hat,
behandeln die ersten neun die Beziehung der Glieder zum Haupt. Der
Romerbrief spricht von der Berufung und Erwahlung zum Glauben und
von der Gleichheit der Gerufenen. Vom Stehen im Glauben spricht
zunichst der Epheserbrief, wo der Glaube gepriesen wird, weil er die
Menschen durch die Gnade Christi mit den geistlichen Giitern bereichert.
Sodann der Philipperbrief, der die Mahnung enthilt, in den Bedring-
nissen nicht vom Glauben abzulassen. Standen die Gldubigen von
Ephesus und Philippi fest im Glauben, so haperte es bei andern.
Daher macht ihnen der Apostel im Kolosserbrief klar, daB der Glaube
iiber der Vernunft steht und daB sie ihren Verstand dem Glauben
unterwerfen und auf Falschlehren nicht héren sollen. Die Thessa-
lonicher hatten zwar die richtige Einstellung zum Glauben, zweifelten
aber an einer Glaubenswahrheit, nimlich der Auferstehung der Toten,
weshalb die einen zu einem ausgelassenen Leben iibergingen und die
andern iiber ihre verstorbenen Lieben maBlos trauerten. Dariiber belehrt
sie der Apostel im ersten Brief und schickt dann noch einen zweiten
iiber das Gericht und die Vorzeichen des Gerichtes nach, damit sie nun
nicht den Tag des Gerichts in unmittelbarer Nihe wihnen.

1 Es ist anzunehmen, daB8 aus dem Abschnitt von P iiber die Paulusbriefe
sich einige Verbindungslinien zum Paulinenkommentar Alberts ziehen lieBen, wie
es z. B. bei den kleinen Propheten gelungen ist. Aber der Kommentar zu den
Paulusbriefen ist noch nicht wiedergefunden. Vielleicht kann P — mit Alberts
Lehre vom Kanon und besonders mit dem Abschnitt iiber die Paulusbriefe —
dazu einen Fingerzeig geben, vorausgesetzt, daB Albert wirklich einen solchen
Kommentar geschrieben hat.



422 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

Bis hierher gehen die Unterweisungen des Apostels iiber das
Glaubensleben der Kirche. Jetzt unterrichtet er die Gliubigen iiber das
sakramentale Leben als das besondere Betitigungsgebiet des Glaubens.
Im ersten Korintherbrief legt der Apostel die Glaubenslehre iiber Taufe,
Ehe und Eucharistie dar und verbreitet sich dann noch iiber einige
Dinge, die mit diesen Sakramenten zusammenhingen, nimlich iiber die
Liebe, zu der die Eucharistie hinfiihrt, und iiber die Auferstehung, die
in der Taufe dargestellt wird. Im zweiten Korintherbrief empfiehlt er
die Diener des Neuen Bundes, gegen deren Dienst sich die Glaubigen
beim Empfang der Sakramente verfehlt hatten. Beziiglich der Wirk-
samkeit der Sakramente aus dem Glauben und aus dem Leiden
Christi stellt Paulus die irrige Meinung der Galater richtig, die das
Gesetz hinzunehmen wollten.

Der Brief an die Hebrier folgt auf die neun, die an die Kirchen
gerichtet sind. Behandeln jene die Beziehung der Glieder zum Haupt
im Glauben und in den Sakramenten, so hat er die Beziehung des
Hauptes zu den Gliedern zum Gegenstand. Uber die Echtheit des
Hebrierbriefes, die spiter von Nikolaus L. und von Seripando ausfiihr-
lich behandelt wird, liegt in P keine Andeutung vor. Auch Thomas
sagt in seinem Principium nichts dariiber, beruft sich aber in der Vor-
rede seines Kommentars zum Hebrderbrief fiir dessen Echtheit auf
Hieronymus. Honorius Augustod. war der Auffassung, Lukas habe den
von Paulus selber hebriisch geschriebenen Brief ins Griechische iiber-
setzt 1. Albert stellt in P den Brief in eine Reihe mit den Paulusbriefen.
Im iibrigen zitiert er ihn wie schon Hilarius unter dem Namen des
Apostels. Ebenso wie er schreibt : ‘Apostolus I ad Cor.’, ‘Apostolus ad
Rom.’, so schreibt er auch : ‘Apostolus ad Hebraeos’ 2, ‘Dicimus cum
Apostolo ad Hebraeos’ 2.

Mit dem kirchlichen Leben, soweit es ein Leiten ist, befassen sich
die andern vier Briefe. Wie die leitende Kirche einen Irrenden wieder-
aufnehmen soll, zeigt der Brief an Philemon. Im Brief an Titus ordnet
der Apostel die Einsetzung der Bischofe und dringt auf Verkiindigung.
Die jedem Stand entsprechende Weitergabe der Lehre und die Hin-
gabe des Lebens fiir die Herde im Notfall verlangen die beiden Briefe
an Timotheus.

1 Gemma animae, 1. 4 c. 118 ; PL 172, 738A.
2 T Sent. prol. ; III Sent. d. 15 a. 1 ; Super Luc. 8, 51 und o6fter.
3 De IV coaequ. q.5 a. 7.



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 423

Zu diesem Abschnitt {iber die Paulusbriefe macht Albert noch zwei
Anmerkungen. In der ersten gibt er das Hilfsmittel an, dessen er sich
bei der Inhaltsangabe der einzelnen Briefe bedient hat. Es ist die
durchgehende Erklarung des Petrus Lombardus zu den Paulusbriefen,
die damals in aller Hinde war.

Die zweite Anmerkung erklirt den Unterschied zwischen der
Reihenfolge der Briefe in der Vulgata und der hier vorgenommenen,
sachlich begriindeten Gliederung. Albert zeigt, wie die Ordnung der
Vulgata der Bewegung der Glieder zum Haupte hin folgt. Da ist das
Erste die Berufung zum Glauben — Rom. ! Den Gerufenen werden so-
gleich die Sakramente gespendet — I-IICor. Gal. Aus dem Empfang
der Sakramente erwichst der durch die Liebe tdtige Glaube — Eph.
Phil. Gegen die Anfechtungen bedarf der schwache Glaube der Starkung
— Col. I-IT Thess. In der Leitung der Kirche ist das Vordringlichste
die Seelsorge am Ganzen, und zwar zunichst durch Weitergabe der
Lehre — I Tim., dann unter Umstianden die Hingabe des Lebens —
II Tim. An zweiter Stelle wendet sich die Seelsorge einem Teil der
Kirche, nimlich den zum Dienst Gerufenen zu — Tit. Nachdem so die
bedacht sind, die in der Kirche weilen, wendet sich die Seelsorge denen
zu, die abgeirrt und drauBen sind — Philem. Ist damit nun alles vor-
gesehen fiir die Verbindung der Glieder mit dem Haupt, so steht nur
noch aus die Erfahrung der Erhabenheit und des Segens der Gnaden,
die das Haupt den Gliedern schenkt — Hebr.

Die kanonischen Briefe, die ebenfalls den Geheimnissen an der fort-
schreitenden Kirche gewidmet sind, geben Anweisungen zu einzelnen
Punkten im Glauben und Leben. Die Macht des Glaubens Christi
gegeniiber den falschen Predigern verherrlicht der Judasbrief. Die
andern sechs befassen sich mit Forderungen christlichen Lebens. Die
Standespflichten eines jeden, ob er reich oder arm, Vorgesetzter oder
Untergebener, gesund oder krank ist, schirft der Jakobusbrief ein. Zum
Ausharren in den Leiden fordert Petrus auf, im ersten Brief durch den
Aufblick zu den Leiden Christi, im zweiten durch den Ausblick auf das
Ende der Dinge und das kommende Gericht. Die Liebe als tragenden
Grund und gestaltende Kraft des christlichen Lebens empfiehlt Johannes
in drei Briefen, und zwar im ersten die Liebe als Wirklichkeit der Seele

1 Das lautet anders als bei Petrus L., der folgenden Grund angibt: « Vel
potius igitur (ep. ad Rom.) prima ponitur, quia primum gradum erroris destruit,
scilicet superbiam, omium malorum radicem.» Collect. in ep. Pauli, praef. PL
191, 1300C.



424 Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen

(Affekt), im zweiten an Electa und ihre S6hne die Ordnung der Liebe,
endlich im dritten die Tat der Liebe (Effekt) durch Dienst am Nichsten,
wie Caius ihn geleistet hat.

Nach diesem Wachstum kraft der Geheimnisse der Erlosung ist
die einzige Erwartung der Ubergang der Kirche in die Herrlichkeit
des Hauptes, den die Geheime Offenbarung beschreibt.

Entsprechend dem Stil der Principia klingt die Darlegung des
biblischen Kanons aus in einen frommen Wunsch : « Quicumque autem
legerit haec, oret pro eo qui Domino revelante invenit ! Amen. »

Alberts d. Gr. Stellung zu den neutestamentlichen Apokryphen

Hier erhebt sich nun noch die Frage, wie Albert zu den neutestament-
lichen Apokryphen stand. Im Prolog zum Lukaskommentar bemerkt er,
Lukas habe das erginzen wollen, was die wahren oder falschen Evange-
listen begonnen hatten . Als wahre Evangelisten, deren Schriften Lukas
vor sich hatte, nennt er Matthdus und Markus. Daneben gab es also nach
seiner Ansicht auch falsche Evangelisten — pseudoevangelistae. AuBerdem
laBt er die Moglichkeit offen, daB auch andere Apostel oder Jiinger
Evangelien geschrieben hitten, die jedoch nicht in den Kanon aufgenommen
sind — quae non sunt recepta —, etwa das Evangelium des Bartholomaus,
des Nikodemus und der Nazarder. Diese drei betrachtet er somit als nicht-
kanonisch, erst recht die Schriften der Pseudoevangelisten. Als Filscher,
die den Aposteln Thomas und Matthias ihre Liigen unterschoben hatten,
brandmarkt er die Héiretiker Basilides, Appelles und andere . Vielleicht
zielt das Letzte auf Apostelakten unter dem Namen der beiden Apostel.

Diese Bemerkungen offenbaren bereits eine ablehnende Haltung gegen-
iiber den Apokryphen. Im einzelnen hebt sie sich noch starker ab.

Das Protoevangelium des Jakobus — damals hieB es : Liber de infantia
Salvatoris — wird immer als nichtkanonisch zuriickgewiesen, so Super Luc.
2, 42 : « Et ideo etiam liber de infantia Salvatoris ab Ecclesia non est recep-
tus, quia narrat infantilia Dominum in infantia praeostendisse, in quibus
nostrae infantiae similis non esset. » — III Sent. d. 13 a. 12 ; Super Joh. 2,
11; 7, 15. — Dagegen hebt Albert das fast vollstindige Schweigen des
kanonischen Evangeliums iiber die Kindheit Jesu hervor : « Quae autem
gesta sunt medio tempore per totam infantiam Salvatoris ..., non ex-
primunt Evangelistae, nisi quod Luc. IT (42 sq) dicitur, quod ‘cum factus

1 Super Luc. in prol. Hier.

2 Ibid. : « Fuerunt autem isti haeretici Basilides et Appelles et alii quidam
sub nomine Thomae et Matthiae multa frivola de Salvatore scribentes ... Et
alia multa ad odium Scripturae et veritatis induxerunt, praelibatis Apostolis sua
mendacia imponentes. »



Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen 425

esset Iesus annorum duodecim’, ascendit cum parentibus suis in ITerusalem
et ostendit sapientiam in medio doctorum. Sed postea descendit cum
parentibus, ‘et erat subditus illis’ .

Das Evangelium Bartholomaei wird einmal zitiert (De myst. missae
tr. 3 c. 8) und zweimal aus dem Kanon ausgeschieden, so De myst. theol.
c.1 § &4: ‘quo nos non utimur’ (zum Unterschied von Ps.-Dionysius) ;
Super Luc. in prol. Hier.

Das Evangelium Nicodemi, das ebenfalls Super Luc. in prol. Hier. fiir
nichtkanonisch erklirt wird, kommt an folgenden Stellen vor, einmal mit
fithlbarer Sympathie : III Sent. d. 22 a. 4 ; ibid. a. 6 ; IV Sent. d. 23 a. 1 ;
De mul. forti c. 22 § 2 ; Super Matth. 27, 53 ; Super Luc. 16, 31.

Das Evangelium Nazaraeorum, ‘quo Hebraei quidam fideles utebantur’,
wird Super Luc. in prol. Hier.; Super Joh. 2, 11; 7, 15 als apokryph
erledigt. Doch wird es oft herangezogen, wohl am meisten von allen
Apokryphen 2,

Die Rekognitionen ® — damals Itinerarium Clementis — sind gleich-
falls viel gefragt?. Aber nicht als Heilige Schrift. Denn was Albert fiir
kanonisch hilt, das steht in P, wo fiir die Rekognitionen und andere Apo-
kryphen kein Platz ist. Sodann ist Albert, wo er sie zitiert, weit entfernt
von der gliubigen Zustimmung, wie man sie in der Summa des Roland von
Cremona antrifft ®. Ferner ist anzunehmen, da3 Albert bei dem juristischen
Einschlag der i#ltesten Dominikaner, der bei dem ersten Dominikaner-
magister Roland weniger auffillt, die Liste der Apokryphen im Dekret
Gratians gelesen hat ®. Jedenfalls kannte er nachweislich die exegetischen
Werke seines Kollegen Hugo von St. Cher, die er in Saint-Jacques zur Hand
hatte und die ihn iiber den geringen Wert jener literarischen Quelle genii-
gend unterrichten konnten. Auch ohne ausdriickliche Zuriickweisung steht
fest, daB Albert die Rekognitionen zitiert wie andere Werke auch und sie
nicht weniger fiir nichtkanonisch hilt als das Evangelium Bartholomaei.
Beiden fehlte eben das, worauf es ihm zu allererst ankam : die Annahme
durch die Kirche.

Die Canones Apostolici, die ebenfalls bei Gratian in der Liste der
Apokryphen stehen, werden von Albert einmal zitiert. Doch dem Aus-
druck ist schon anzumerken, daB sie als etwas von der Schrift Verschiedenes
genommen werden. Super Matth. 6, & (reddet tibi) steht folgender Nach-

1 Super Matth. 3, 1.

2 De laude b. virg. q. 205 ; De IV coaequ. q. 58 a. 5 obi. 2; II Sent. d. 11
a. 3 obi. ; Super Matth. 12, 10 ; Super Marc. 1, 10 ; Super Luc. 1, 80 ; Super Ioh. 3, 36.

3 PG 1, 1205-1254. — E. HENNECKE, Neutestamentliche Apokryphen,
Tiibingen 21924, 212-226.

4 II Sent. d. 7 a. 10 obi. ; ibid. d. 25 a. 3 ; I11I Sent. d. 24 a. 1 ; Super Matth.
5, 1 (videns autem Iesus) ; Super Luc. 7, 1; 8, 2.

5 Spicg, L’exégése latine, 157, Anm. 11. — Im Jobkommentar ist auch
Roranp viel zuriickhaltender, vielleicht unterrichtet von Hugo von St. Cher, wie
A. DonDAINE, den Sricg zitiert, festgestellt hat.

6 Can.3 D 16 ; FRIEDBERG, 42,



426 Der Schriftkanon bei Albert dem Grofen

trag : « I1lud autem quod dictum est supra, quod ‘nesciat sinistra tua etc.’
in libro, qui intitulatur ‘Canones Apostolici’, aliter exponitur ab ipsis
Apostolis. » Wobei zu bedenken ist, da3 Albert die Kanonizitit nicht von
der Echtheit als dem Entscheidenden herleitet.

Vielleicht bezieht sich auch der folgende Abschnitt auf diese apokryphe
Schrift. Super Matth. 5, 22 : « Et hoc invenitur in antiquis libris quorun-
dam coenobiorum, in quibus concilium scribitur Apostolorum ; in quibus
etiam plura dicta Apostolorum inveniuntur, sicut quod Thomas dixerit
paradisum ad lunarem globum attingere, et quod Bartholomaeus dixit
Evangelium esse longum et breve. »

Dazu bemerkt Albert, er kenne diese Schrift aus eigener Anschauung,
sie sei jedoch nichtkanonisch!: Et haec ego iam legi, sed non sunt
authentica. »

Liber Pastoris, nach Hieronymus eine apokryphe Schrift 2, wird von
Albert Super Luc. 6, 48 (aedificanti domum) erwihnt ®, nicht wie ein Buch
der Schrift, sondern wie jedes andere profane Buch. Bei Hugo von St. Cher
steht es in einer Reihe mit den deuterok. Biichern des AT. Albert aber
tut seiner in P keine Erwihnung, wihrend er fiir Sap. Eccli. I-IT Mach.
ausdriicklich sagt, daB sie von der Kirche in den Kanon aufgenommen sind.

Eine weitere apokryphe Schrift schlieBt Albert, mit einem obskuren
Satz, vom Kanon aus, Super Joh. 5, 4: « Dicunt quidam (quaedam se-
quentes apocrypha, quae ab historiis Graecorum ad nos derivata sunt, et
dicuntur scribi in ea quae apud Graecos euthymiaca vocatur historia ®,
quam patriarcha quidam Ierosolymitanus dicitur conscripsisse), quod cum
Salomon aedificaret templum de lignis Libani, quod remanserunt ibi quae-
dam ligna cedrina et cypressina, ex quibus crux Domini postea fuit prae-
parata ... Hoc autem dictum, quia nulla probatur auctoritate, eadem
facilitate contemnitur qua probatur. » ®

1 ‘Authenticum’ geht in der Hochscholastik nicht auf den Ursprung, sondern
auf den Wert. Heute bedeutet es ‘echt’, damals besagte es ‘verpflichtend’, ‘ver-
bindlich’, ‘beweiskriftig’, ‘kanonisch’. Vgl. M. D. CHENU O. P., « Authentica » et
« Magistralia ». Deux lieux théologiques aux XII¢ et XIII® siécle, in : DivThom-
(Piac.) 28 (1925) 271.

2 Praef. in libros Samuel et Malachim ; PL 28, 556A.

3 Hermae Pastor, Vis. 5-7; Funk 441-47.

4 Dieselbe Geschichte erwahnt Albert Super Joh. 19, 27 : Historia, quae
vocatur Euthymiaca historia.

5 Es handelt sich um die Historia Euthymiaca, die in der Assumpta-
Diskussion eine Rolle spielt. Daf} sie apokryph ist, zum ersten Mal auftritt in der
zweiten Homilie des Johannes von Damaskus iiber die Dormitio Mariens (hom. II
in dormitionem B. V. Mariae, 18 ; PG 96, 748A-752A), und zwar als Quelle einer
Interpolation, und daB3 sie wohl erst im 9. Jahrhundert entstanden ist, zeigt
M. Jucie A. A., La Mort et I’Assomption de la Sainte Vierge (Studi e Testi 114),
Citta del Vaticano 1944, 159-167. Wie bei Albert, findet man den gleichen legen-
diren Bericht zu Joh. 5, 4 erwihnt und abgelehnt bei Petrus Manducator (Hist.
schol. in Evang., c. 81; PL 198, 1579B) und Bonaventura (Comm. in evang.
Joannis, c. 5 q. 1; Quaracchi VI [1893] 305). Anderseits wurde bis in die neueste



Der Schriftkanon bei Albert dem Grolen 4927

Super Luc. 2, 1 taucht ebenfalls noch ein apokryphes Traktitchen
— libellus — auf : « Sicut legitur in libello, qui vocatur ‘Descriptio Augusti
Caesaris’ ». Mit derselben Formel vorgestellt wie die andern apokryphen
Schriften, steht es im Urteil Alberts mit jenen auf der gleichen Stufe, also
auBerhalb des Kanons.

Die vom 5. bis 15. Jahrhundert in vielen Vulgata-Ausgaben und
einigen Ubersetzungen umgehende Epistula ad Laodicenses wird in P nicht
gefithrt und ist mir auch sonst bei Albert nicht begegnet.

Aus einer apokryphen Quelle stammt endlich wohl eine Angabe iiber
die Haarfarbe Christi und Mariens : « Item, Veronica praetendit nigram
barbam et nigros fuisse crines in Domino; ergo in Domina nostra, cum
maxima fuerit similitudo inter ipsos» (De laude b. virg. q. 19 § 2). Es ist
ein Einwand, den Albert sich vorlegt und nicht ernst nimmt.

Wie sehr bei Albert nur die kanonische Schrift gilt und wie sehr er
allen Auswiichsen einer bliihenden Phantasie abhold ist, zeigt auch die
Aburteilung der Legenden : Super Matth. 24, 30 : « Dicunt etiam quidam
(auch Hugo von St. Cher), quod lignum crucis in signum crucis apparebit
sole splendidius. Sed hoc non est asserendum, quia perspicue non pro-
batur.» * — Super Luc. 2, 7 (in praesepio) : « Huius signum est, quod in
picturis bos et asinus pinguntur super praesepium. Hoc tamen non habet
auctoritatem nisi antiquitatem picturae, quae vocatur Scriptura laicorum
dicentium beatam Virginem vectam in asino, bovem autem adductum ad
vendendum pro censu et expensis. »

Bei einem Riickblick auf diesen Teil bietet sich uns als Ergebnis dar,
daB3 Albert, wie er — mit Ausnahme des Buf3gebetes des Manasse — keine
alttestamentlichen Apokryphen in den Kanon zuliaBt, so auch den neu-
testamentlichen Apokryphen die Zugehorigkeit zum Kanon der biblischen
Biicher verneint. Thomas teilt diese Einstellung mit seinem Lehrer. Als
Grund der Ablehnung geben Isidor, Hrabanus und der Verfasser der Schrift
De divisione etc. wie Hugo von St. Viktor ganz gleichlautend an: « In
quibus etsi aliqua veritas, tamen propter multa falsa nulla est in eis
canonica auctoritas. »

DaB Albert iiber die Apokryphen das Urteil fillt: Hoc non habet
auctoritatem, haec non sunt authentica, das hat diesen ausgesprochenen
Grund : Non sunt recepta. Die Kirche, von Christus beauftragt und befa-
higt, hat diese Biicher nicht als « gottliche Schrift», nicht als inspirierte
Biicher, nicht als Gottes Wort erkannt und anerkannt, sie also nicht in den
heiligen Bezirk des Kanons aufgenommen. Denkt man an das, was Albert
im Prolog zum Lukaskommentar iiber das Evangelium Bartholomaei aus-

Zeit herein der Historia Euthymiaca wegen des unter dem Namen des Johannes
von Damaskus gehenden Abschnittes geschichtlicher Wert zuerkannt, und seit
dem 16. Jahrhundert bis vor kurzem behauptete sie ihren Platz im Rémischen
Brevier (die 18 Augusti, de 1V die infra oct. Assumpt. B. M. V., in II noct.). Vgl.
Jucgie, La mort ..., 93, Anm. 2.

1 Vgl. VosTE, Sacrae paginae magister, I, 22.

? Huco DE S. VICTORE, De scripturis, c. 11; PL 175, 18C.



428 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

fithrt, dann sieht man gut, wie ernst es ihm mit diesem Kriterium der
Kanonizitit gemeint ist: Nicht einmal der apostolische Ursprung eines
Buches ist entscheidend, vielmehr, wie es frither und spiter, bei Augustin,
Hugo von St. Viktor, Thomas und Driedo heif3t : Receptio per Ecclesiam.

Dehnt man nun den Riickblick auf das Ganze aus, so hebt sich
als Ergebnis ab, daB Alberts Darlegung iiber den biblischen Kanon
in der Zahl dieser Darlegungen einen guten Platz innehat. Mit leben-
digem Glaubenssinn und hoher Ehrfurcht vor dem Worte Gottes unter-
sucht er den Inhalt des Kanons. In kirchlicher Gesinnung und Treue
zur Uberlieferung hat er sich Klarheit iiber das Kriterium der Kanoni-
zitit verschafft. Bestimmt in der Anwendung dieses Kriteriums, ver-
tritt er den vollstindigen Kanon, aber ohne Apokryphen und auch
ohne das im 12. und 13. Jahrhundert mehr als einmal zu weitgehende
Heranriicken der Viterschriften an das inspirierte Gotteswort. Wie in
seinem Leben — die Heilige Schrift ist uns gegeben : ut boni fiamus —,
so nahm er auch in seiner Lehre Gottes Wort heilig ernst. Und wenn
das 13. Jahrhundert die Schwankungen der vorhergehenden Zeit iiber
die Sammlung der biblischen Biicher sich beruhigen sah, so fillt ein
Teil an dieser Leistung sicher auch Albert dem Groflen zu.



	Der Schriftkanon bei Albert dem Grossen [Schluss]

