
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Um die Grundlagen der Mariologie

Autor: Müller, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Um die Grundlagen der Mariologie
Von Dr. Alois MÜLLER

Vorbemerkung : Der Verf. hat in seiner Untersuchung : « Ecclesia - Maria.
Die Einheit Marias und der Kirche» (Paradosis V), Freiburg 1951 (künftig zitiert
« E-M ») einige Erörterungen in Aussicht gestellt über spekulative Fragen, die in
der patristischen Arbeit unbeantwortet bleiben mußten. Dieser Versuch soll hier
unternommen werden. Die nachfolgenden Ausführungen haben die Ergebnisse
von E-M zur notwendigen Voraussetzung.

Die Arbeit Ecclesia - Maria erhoffte von der patristischen
Untersuchung einen Nutzen für das heutige theologische Denken. Es zeigte
sich denn auch, daß gewisse Folgerungen unabweisbar waren. Nur
hätte es den Rahmen jener Untersuchung gesprengt, diese Folgerungen
breit darzulegen. Sie wurden dort bloß in Form von Fragen angemeldet

(E-M, S. 223-224). Da es aber, um die Tragweite der Väterlehre zu

ermessen, nur dienen kann, ihren spekulativ-theologischen Ertrag zu
kennen, so versuchen wir hier, einige Ergebnisse aufzuzeigen. Wir tun
es im Bewußtsein, damit keinesfalls schon endgültige Sätze

auszusprechen. Es soll vielmehr bloß ein Diskussionsvotum sein zu einem

Problem, das historisch zwar urtümlich, innerlich und theologisch aber

ausgesprochen jung und heute eben erst wieder angeschürft ist. Wir
wollten auch mit Absicht diese Ausführungen der patristischen Arbeit
unmittelbar folgen lassen, ohne deren Beurteilung abzuwarten, weil

ja doch beides eng zusammengehört und im Zusammenhang auch

leichter beurteilt werden kann.
Wiederum treten wir aber hier nicht auf Einzelfragen der Mariologie

ein, sondern auf die Grundfrage, die wir als Schlußergebnis so

ausdrückten : « Maria ist die vollkommene (Verwirklichung der) Kirche
—- das Wesensgeheimnis der Kirche ist das Mariengeheimnis (E-M,
S. 232. » Dieser Satz ist zu sehen im Lichte der andern Feststellung :

« Das Geheimnis der Kirche ist das Geheimnis Marias, das Geheimnis
Marias aber ist das Geheimnis des menschlichen Heiles, der von Gott

Divus Thomas 25



386 Um die Grundlagen der Mariologie

geschenkten und vom Geschöpf angenommenen Gottvereinigung »

(E-M, S. 229).
Wir erkennen, daß diese Aussagen nicht Einzel- und Sonderwahrheiten

sind, sondern ihrer Natur nach eine Definition, ein Grundprinzip
darstellen. Und so erheben sich die Fragen : Soll mit dieser Lehre der

Väter ein neues Grundprinzip der Mariologie aufgestellt werden
Verlieren die bisher angenommenen Grundprinzipien ihre Gültigkeit, oder
wie verhalten sie sich zur neuen Erkenntnis Bisher wurde in
verschiedenen Abwandlungen stets die Gottesmutterschaft zum Grundprinzip

der Mariologie erklärt. Nach den obigen Aufstellungen wäre
aber einfach die Gnade schlechthin dieses Prinzip, die Gnade, die stets
als unter der Gottesmutterwürde stehend und für Maria aus dieser

folgend dargestellt wurde. Sind solche scheinbaren Widersprüche zu
vereinbaren Wie verhalten sich Begnadigung und Gottesmutterschaft

Wir werden in einem ersten Abschnitt kurz drei Typen heutiger
mariologischer Grundprinzipien anführen, diesen sodann die Ergebnisse

unserer patristischen Untersuchung gegenüberstellen, um drittens im
Hauptabschnitt das eigentliche theologische Werk zu versuchen.

I. Die neueren Positionen
zum mariologischen Fundamentalprinzip

Wir greifen, um uns kurz zu fassen, bloß drei charakteristische
Autoren heraus : Scheeben-Feckes, Roschini und Semmelroth.

1. Scheebens Mariologie bedarf keiner weiteren Empfehlung.
C. Feckes hat die Gedanken dieses Meisters verarbeitet in einem
Beitrag über « Das Fundamentalprinzip der Mariologie » h Nach Scheeben
bildet bekanntlich die Gottesmutterschaft, von ihm Marias
Personalcharakter genannt, « den Haupt-, Grund- und Zentralvorzug, an welchen
die übrigen Vorzüge als untergeordnete, abgeleitete Attribute, wie die

Akzidentien eines Wesens an dessen Wesensform, sich anschließen, von
welchem dieselben getragen und beseelt werden und mithin ihr
eigentümliches Gepräge erlangen » (Dogm. 3, S. 489). Was aber diesen

Personalcharakter konstituiert, das ist eine übernatürliche Vereinigung
Marias mit dem Logos, die im strengsten Sinn als matrimonium divinum

1 In : Scientia sacra. Theologische Festgabe an Kardinal Schulte
Köln-Düsseldorf 1935, S. 252-276.



Um die Grundlagen der Mariologie 387

zu bezeichnen ist. Deshalb ist Marias Mutterschaft, ihr Grundvorzug,
die bräutliche Gottesmutterschaft (ebd. S. 490-491).

Diesen Gedanken entwickelt Feckes, indem er zeigt, wie nach der
Tradition Fundament und Prinzip der Mariologie auf alle Fälle die

göttliche Mutterschaft sein muß, wie diese für sich allein genommen
aber nicht genügen würde. Selbst die « adäquate Mutterschaft » wäre
noch kein hinreichender Grund für die wesentliche « Gehilfinnenrolle »

Marias. Nimmt man darum den Titel der « Neuen Eva » zum Prinzip
(wie Billot, Derckx), so wird wiederum der Weg zur Mutterschaft
unsicher. So ergebe sich als einzige und vereinigende Lösung die bräutliche

Gottesmutterschaft, in der es sich erweist, daß « die beiden
anscheinend disparaten Ideen in Maria aus innerer Zusammengehörigkeit
zu einer göttlichen Idee verbunden sind » (Fundamentalprinzip
S. 268). Daß die bräutliche Gottesmutterschaft eine Idee sei, erklärt
Feckes so: Maria ist Mutter, weil Braut, indem der erste Dienst der
Gehilfin der Mutterdienst war, und Braut, weil Mutter, indem der Mutterdienst

durch das Fiat einen bräutlichen Charakter trug (ebd. S. 269).
2. Roschini 1 sucht nach ausführlicher Aufzählung der bisherigen

Meinungen auch nach einer Lösung, welche die zwei Grundideen : Mutter
und Gehilfin, in einem Grundprinzip vereinigt. Er fand diese Lösung
ursprünglich in der « komplexen » Aussage : Maria est Mater Dei et socia

mediatoris (Mariologia I, S. 336), zieht nun aber die auch formal
einfache Formel vor : Maria est Mater universalis (ebd. S. 337), d. h. Mutter
Gottes und Mutter der Menschen, wobei also in diesem zweiten Glied
die Gehilfinnenschaft Marias beschlossen ist, und zwar in der Gestalt
der Mutterschaft. Darum schließt Roschini kurz und kategorisch :

« Missio ergo Mariae est maternilas » (ebd. S. 337). Es ist nicht zu
leugnen, daß diesem Prinzip die Kraft der Einheit eignet, indem alles

auf die Muttersendung zurückgeführt wird, während bei Scheeben-
Feckes eben doch eine gedankliche Zweiheit bleibt.

3. O. Semmelroth 2 nun geht einen völlig neuen Weg, d. h. den

ältesten Weg der Väter, und er scheint mit unserem Vorschlag identisch

zu sein. Er legt zunächst dar, wie die wie auch immer spezifizierte
Gottesmutterschaft stets noch ein Warum zuläßt, dessen Antwort innerhalb

der Mariologie liegt. Als wirklich erstes Prinzip erscheint ihm das

1 Mariologia, 4 vol. 'Rom 1947-1948. Vol. I, S. 321-337.
2 Urbild der Kirche. Organischer Aufbau des Mariengeheimnisses, Würzburg

1950.



388 Um die Grundlagen der Mariologie

von der ältesten Tradition gelieferte : Marias Urbildlichkeit zur Kirche.
Denn Maria ist für die Theologie insoweit interessant, als sie mit dem
Heilsgeschehen in Verbindung steht. Das Heilsgeschehen, die
Heilsökonomie aber « ist der ganze Christus, Christus mit seiner Kirche, die
als Braut ihm gegenüberstehend sich sein Werk zu eigen macht und
von ihm die Früchte dieses Werkes im Gnadenpleroma der Kirche
empfängt und den einzelnen Gliedern vermittelt» (Urbild S. 39).
So ist die Urbildlichkeit zur Kirche das zentrale Geheimnis, weil hier
Maria am nächsten beim Zentrum der Heilsökonomie steht.

Worin sieht Semmelroth die Urbildlichkeit Marias zur Kirche
Darin, daß Maria die empfangende Rolle der ganzen Kirche im
Erlösungswerk übernimmt, durch ihre rezeptive Miterlösung, und darin,
daß sie wie die Kirche und als die Kirche die empfangene Gnadenfülle
an alle Geschöpfe vermittelt, durch ihre universale Gnadenmittlung.

In Bezug auf die anderen Meinungen müssen wir sagen, daß Marias
Gottesmutterschaft wirklich in diesem Prinzip beschlossen ist als das

erste und entscheidende « Empfangen » im Namen der Kirche, und daß

die Gehilfinnenschaft durch das Betonen der rezeptiven Rolle vielleicht
erstmals (nach Scheeben) in ihrem inneren Wesen richtig dargestellt
ist1. Wir wollen aber die Beurteilung der obigen Meinungen erst am
Schluß des zweiten Abschnittes vornehmen, wenn wir die Ergebnisse
unserer patristischen Untersuchung dargelegt haben.

1 Mit der Betonung von Marias empfangender Rolle als dem ersten Wesenselement

ihrer Sendung ist aber das andere nicht ausgeschlossen, daß Maria sodann,
eben wie die Kirche, in eine enge Talgemeinschaft mit Christus tritt, alles
nachvollzieht, was er tut, sein ganzes Werk sich aneignet. Die weibliche Stellung
Marias und der Kirche Christus gegenüber ist ausgedrückt im Bild von Braut
und Bräutigam, die gleichgerichtete, untergeordnete Mittätigkeit im Bild von
Haupt und Leib. Und diese beiden Bilder sind aufeinander bezogen und
hingeordnet nach der Formel des hl. Paulus : vir caput mulieris. Das heißt : Das
Erste und Grundlegende ist das bräutlich-empfangende Gegenüberstehen. Weil
aber in der bräutlichen Vereinigung Mann und Frau ein Fleisch werden, so ist
zweitens die Braut auch Leib des Mannes, der das Haupt ist, und auf diesem
Verhältnis gründet dann die Gleichgerichtetheit, die Identität.

Wenn man also Marias Gehilfinnenrolle darlegt, so wird man sich bewußt
bleiben, daß sie erst Braut und dann Leib ist, und daß auch ihre Mithilfe immer
und vor allem eine weibliche, bräutliche ist, und dann erst eine die Tätigkeit
Christi gnadenhaft nachvollziehende. Es bleibt natürlich unbestritten, daß diese
« Leib »-Rolle bei Maria wie bei der Kirche einen notwendigen Wesensbestandteil
bildet, denn « wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch » (Joh. 20, 21).
(Vgl. E-M, S. 187, 220-221, 222, 231-232.)



Um die Grundlagen der Mariologie 389

II. Die Lehre der Väter
über das mariologische Grundprinzip

Die nachfolgenden Ausführungen sind einfach die summarische

Wiedergabe dessen, was in E-M in extenso festgestellt und belegt wurde.
1. Marias entscheidende Heilstat — darüber sind sich alle Väter

einig — war ihre Christusmutterschaft. Was Maria aber dabei « tat »,

das war ihr Glaube und Gehorsam Gott gegenüber. Durch den Glauben

empfing ihr jungfräulicher Schoß den Logos Gottes.
2. Das war eine Tat, die völlig in die Kirche hinein geöffnet war.

Die mystischen Realisten (Irenäus, Hippolyt) sahen in der Geburt des

Jesus von Nazareth die Wiedergeburt der ganzen erlösten Menschheit.
So war der Schoß Marias bei dieser Geburt der Schoß der Kirche, der
« die Völker » gebiert in der Taufe, « quae régénérât homines in Deum »

(s. E-M, S. 67). Die Kirche war also von Anfang an als « Gottesmutter »

ausgewiesen. Die beiden biblischen Wahrheiten, daß Eva in der Kirche
erfüllt ist und daß Eva in Maria erfüllt ist, öffneten sodann den Weg,
zuerst die Kirche, dann aber auch Maria nicht nur als Gottesmutter,
sondern auch als Gottesbraut zu erkennen. Die Kirche war die Jungfrau,
die vom Heiligen Geist empfing und so Gottesmutter wurde.

3. Was so zuerst von « der Kirche » ausgesagt ist, das wird schon

von Hippolyt und dann vor allem von den Alexandrinern auf die
einzelnen Menschen hin präzisiert. Im Herzen der Heiligen, der
Glaubenden, wird Christus empfangen (durch das gläubige Hören des Wortes)
und geboren (durch die Taufe, die Begnadigung). Die Christusgeburt
im Herzen des Glaubenden und in der Kirche aber ist nichts anderes

als der Vollzug des Erlösungswerkes, die Vergöttlichung, Gottvereinigung,

Begnadigung der Menschheit in Christus, so wie Christi Menschennatur

dem Logos vereinigt wurde.
4. Das entscheidende Geheimnis Marias und das Wesensgeheimnis

der Kirche fallen also zusammen : es ist die bräutliche Gnadenvereinigung

mit Gott, die zur Gottesmutterschaft führt. Dieses Geheimnis

vollzog sich bei Maria und bei den Christen unter denselben Bedingungen :

durch das glaubende Offensein gegenüber Gottes Wort. Und die Einheit

gründet auf der realen Einheit Christi mit seinem geheimnisvollen
Leib. Das Geheimnis der Gottesmutterschaft der Kirche ist also nicht
irgend ein Sondergeheimnis, sondern es ist ganz einfach und allgemein
das Geheimnis der Gnade, des menschlichen Heiles überhaupt.



390 Um die Grundlagen der Mariölogie

Soweit die Ergebnisse aus E-M, die dort S. 217-229 zusammenfassend

dargestellt und begründet sind. Daraus folgt nun dieses für
die Frage des mariologischen Grundprinzips :

Marias Gottesmutterschaft und Gottesbrautschaft ist tatsächlich
nicht das erste Aussagbare, sondern sie erweist sich als real identisch
mit der Gottesmutterschaft und Gottesbrautschaft der Kirche. Sie ist
deren vollkommene, allumfassende, absolute Verwirklichung. So kann
denn als mariologisches Grundprinzip gelten : Maria ist (das Urbild der
Kirche oder) die vollkommene Kirche. Es ist aber auch da noch zu
bestimmen, unter welcher Hinsicht die Kirche verstanden ist, und die

Antwort lautet : unter der allgemeinsten, wesentlichsten und ersten

Hinsicht der bräutlichen Begnadigung, die von Ewigkeit her nur als

Begnadigung in Christus gedacht war. Und so ergibt sich überraschenderweise

ein mariologisches Grundprinzip, das wir zum ersten Mal aus

Engels Mund vernommen haben : MARIA ist die KECHARITOMENE,
die Gnadenvolle, einfachhin. Nun gibt es endgültig kein weiteres Zurückgreifen

und Tiefergraben mehr, wir stehen am Grund und Anfang der

ganzen Heilstheologie. Nun muß es so sein, daß alles, was wir von der
Gnade und der Kirche wissen, in Maria seine vollkommene Form hat,
und anderseits, daß alles, was wir von Maria wissen, in der Kirche,
im Gnadenleben eine Entsprechung findet.

Was ist nun von hier aus zu den drei vorgenannten Meinungen
zu sagen

Die Lösung Scheeben-Feckes steht, wie man erkennt, durchaus
im Richtigen. Diese bräutliche Vereinigung mit Christus ist tatsächlich

Marias Grundgeheimnis. Wir werden aber noch auf Scheeben
zurückkommen müssen im nächsten Abschnitt.

Roschinis frühere Lösung ist wohl eine Art Notbehelf. Die beiden
Gedanken sind zwar vollkommen richtig, aber es fehlt ihnen der deutliche

Zusammenhang sowohl unter sich als auch nach außen. Es hat
das seinen charakteristischen Grund, den wir bald nennen werden. Die

neue Lösung Roschinis : Maria mater universalis, imponiert durch ihre

Einheit, läßt aber umso mehr einen engen theologischen Zusammenhang
vermissen.

Semmelroth endlich führt den Gedanken Scheebens in richtiger
Konsequenz auf die Kirche selber zurück (was übrigens Scheeben auch
schon getan hat). Seine Lösung steht der unseren am nächsten, und
wir könnten uns restlos mit ihr identifizieren, hätte man nicht den

Eindruck, daß er die Kirche nicht in ihrer bedingungslos letzten Wesenheit,



Um die Grundlagen der Mariologie 391

der Begnadigung, nimmt, sondern in ihrer Eigenschaft als HeilsMittlerin.
Und das wäre eben bereits wieder etwas Zweiterstes, das in der
Tatsache der Begnadigung einbeschlossen ist, selber aber diese nicht formal
einbeschließt. So hätte dann Maria als Urbild eine Sendung an der
universalen Kirche, aber doch wieder nicht die universale Sendung,
sondern eine einmalige Sonderaufgabe in der Kirche, nämlich, diese in
ihrem Heilsmittlertum, in ihrer Rolle zwischen Gott und begnadetem
Menschen, darzustellen.

Bei allen drei Lösungen kommt aber eine charakteristische Eigenschaft

der heutigen Mariologie zum Ausdruck, am stärksten bei Roschini,
während Semmelroth sie bloß noch nicht ganz verlassen hat. Es ist
das die Tendenz, Maria zu einem ganz selbständigen Faktor, einer ganz
selbständigen Idee in der Heilslehre werden zu lassen. Die Heilslehre
hätte dann ihre Pole Christus, Maria, Kirche, Gnade, sie wäre wesentlich

christo-mariologisch, es würde innerlich und wesentlich der
Heilstheologie etwas fehlen, wenn sie bloß von Christus, Kirche, Gnade, nicht
aber von der persönlich-individuellen Miterlöserschaft, Gnadenmittlung
Marias etwas sagte. Überflüssig zu bemerken, daß Maria hier wesentlich

auf die Seite Christi gestellt wird, daß sie vor allem als (Mit-)
Erlöserin, nicht als Erlöste gesehen wird. Diese Autonomisierung der
Rolle Marias gestattet dann den Autoren (Roschini ist nicht etwa der

Einzige Marias Gottesmutter- und Gehilfinnenrolle als erstes, irreduk-
tibles Prinzip aufzustellen ; denn Maria steht so in sich selber, einzig
begründet im selbstherrlichen Ratschluß Gottes. Wird Maria gar als

mater universalis begründet, so scheint damit auf jede theologische
Rückendeckung Verzicht geleistet. Ist denn « Mutterschaft » ein
theologischer Grundbegriff, daß man mit ihm Maria einen Platz anweisen
könnte in der Theologie Vielmehr hätte er seine einzige Begründung
und Anwendung in Maria selber. Mutterschaft könnte allerdings ein

theologisch-metaphysischer Begriff sein (vgl. E-M, S. 221-223), aber so

wird er hier nicht verstanden. Und wenn schließlich Roschini als

sekundäres mariologisches Prinzip das principium singularitatis seu
transcendentiae einführt (Mariologia I, S. 339-351), so setzt er dieser

Entwicklung die Krone auf.

Ist hier irgend etwas lehrhaft Falsches, etwas, das eine Zensur
verdient Gewiß nicht. Wir stehen wohl einfach vor Spätfrüchten des

Individualismus in der Theologie. Und der Individualismus hat ja
zweifellos ein richtiges Anliegen. Nur glauben wir sagen zu müssen,
daß diese Entwicklung in ihren Extremen nicht glücklich genannt werden



392 Um die Grundlagen der Mariologie

kann. Mehr noch. Wenn Maria wirklich diese individuell-unabhängige,
autonome Rolle spielt in der Erlösungstheologie, dann bietet es eine

ernste Schwierigkeit, daß sie in dieser Rolle verhältnismäßig so spät
erkannt worden ist. Dann wäre das ein Lehrpunkt, der in der Schrift
und in der ältesten Tradition nicht fehlen dürfte.

Wenn aber Maria nicht in diese Isolation entrückt wird, wenn sie

im Gegenteil mitten in die Familie der exsules filii Evae hineingestellt
wird, wenn sie einfach die vollkommene Kirche, die « VoIl-der-Gnade »

ist, dann mag es sein, daß der Blick des Theologen nicht auf ihrer Person

ruhen bleibt, und doch geht der Theologie nichts Wesentliches ab ; denn

wenn die Lehre von der Kirche und von der Gnade wohl begründet
und ausgebaut ist, dann ist damit die beste Mariologie geschaffen. Dann,
und nur dann, reichen die sparsamen Worte der Bibel und der ältesten
Väter wohl aus, um eine reiche, herrliche Mariologie aufzuerbauen,
besonders, da diese Worte ausnahmslos gerade auf diesen Weg weisen :

Maria als die Kirche zu sehen. Dann entsteht jene unbeschreiblich
reizvolle, herb-schöne und so fruchtbare Frühform der Mariologie, deren

geschichtliches Alter nicht die innere Jugend berührt, und deren

Neubelebung nicht als Historizismus und « Archäologismus », sondern als

deren Gegenteil, als zeitlose Erneuung aus dem inneren Reichtum der

Wahrheit verstanden sein möchte h

Maria ist also wohl durchaus singulär. Aber diese Singularität zum
methodischen Prinzip zu erheben, scheint uns unglücklich. Denn Marias

Singularität besteht darin, daß sie universal all das ist, was in der Kirche
je und je auch, aber nur teilhaft, verwirklicht ist, bevor der jüngste Tag
auch ihre Erlösung vollendet. Man müßte also Marias « universalitas
singularissima » zum Prinzip erheben, sie würde zu einem Prinzip von
unbegrenzter Fruchtbarkeit. Diese Frage leitet uns gerade über zum
Problem des 3. Abschnitts.

1 Wir dürfen und wollen nicht verschweigen, daß in dieser Hinsicht das
Marienbüchlein des Lutheraners H. Asmussen (Maria, die Mutter Gottes, 2Stutt-
gart 1951), geradezu eine Perle ist. Er betont besonders die Geschichtsgebundenheit

des menschlichen Heils, die Menschheitsrolle, die Maria darin spielte und
das dabei geoflenbarte notwendige Mit-Wirken des Menschen mit Gott. Das
Büchlein sollte in diesen Prinzipien richtungweisend sein für alle Mariologen.



Um die Grundlagen der Mariologie 393

III. Gnade und Gottesmutterschaft

Wenn nach dem oben Gesagten Maria und die Kirche in der
Gottesmutterschaft sich gleich sind, und wenn das alles letztlich auf der

Begnadigung ruht, diese selbst ist, dann drängt sich der Schluß auf :

Marias physische Christusmutterschaft ist die unmittelbare Folge,
vielleicht sogar eine Art Formaleffekt ihrer vollkommenen Begnadigung.
Damit behaupten wir aber etwas, dem alle Theologen widersprechen,
indem sie Marias Gnadenfülle stets als die erste notwendige Folge der

vorausliegenden Erwählung zur Mutterschaft dartun, so wie Christi
geschaffene Gnade die Folge der hypostatischen Vereinigung ist. Setzen

wir uns zunächst mit dieser Meinung auseinander anhand der
Ausführungen Scheebens. Scheeben, der Nestor der neueren Mariologie
im deutschen Sprachraum und darüber hinaus, darf gewiß als Vertreter
für alle gelten, da ja kaum ein neuerer Autor seinen Einfluß wird leugnen
können und wollen. — Und gerade in dieser Frage ist Scheeben von
einer befremdlichen Zweideutigkeit.

So stellt er zunächst fest (Dogm. 3, S. 82), daß nur Marias
Muttertätigkeit « als Naturtätigkeit bis an die Gottheit selbst heranreicht,
während jede andere Tätigkeit der Kreatur Gott gegenüber bloß als
intentioneile Tätigkeit (durch Erkenntnis und Liebe) an die Gottheit
heranreicht ». Marias Gottesmutterschaft wird als matrimonium divinum
bestimmt, das ein Abbild der hypostatischen Union selber ist. Dann
räumt der Autor ein : « In einem gewissen Sinne stellt freilich auch die
bloße Gnadenunion mit Gott eine Vermählung mit Gott, und zwar eine
der hypostatischen Union analoge Vermählung dar ; wie aber dieselbe

nicht durch die hypostatische Union vermittelt ist, so hat sie auch

keineswegs die volle spezifische Kraft der Vermählung, sondern ihr
gegenüber nur den Charakter eines einfachen freundschaftlichen
Verhältnisses » (ebd. S. 85). Hiezu wäre zu sagen, daß diese relative Ab-
schwächung des Gnadenverhältnisses kaum von der Schrift und den

Vätern gestützt wird. Es folgen noch weitere Stellen, wo ausdrücklich
die Mutterschaftsgnade Marias von der heiligmachenden Gnade
unterschieden wird als höher, inniger mit Christus verbindend usw. (vgl.
S. 86. 87. 92. 499. 500. 505). Damit vermischt kommt aber eine zweite
Stellenreihe, wo die Einheit der Kirche und Marias oder ihre Gliedschaft
im mystischen Leib festgestellt wird, wie S. 87. 92. 492. 503. 510-11. 514.

Hier kann er z. B. S. 92 sagen : « Obgleich endlich die Union der Mutter



394 Um die Grundlagen der Mariologie

Gottes mit Gott als eine ganz eigenartige, wie von der bloßen Gnadenunion

an sich, so auch von derjenigen Union verschieden ist, welche

für die gesamte Menschheit aus der hypostatischen Union eines Gliedes

ihres Geschlechtes mit dem Logos erwächst, resp. erwachsen soll : so

ist sie doch zugleich für die letztere ebenso Vorbild wie Bindemittel
Denn wie die ganze Menschheit in Maria und durch Maria Christum
als ihre Frucht hervorbringt : so partizipiert dieselbe auch in Maria und
durch Maria an derjenigen Union mit Gott, welche bei ihr durch die

Vermählung mit Gott charakterisiert wird. » Besteht also wirklich
dieses « obgleich ...» Es scheint, daß Scheeben hier eng verwandte

Dinge gewaltsam auseinanderhalten will, was ihm dann endgültig doch

nicht gelingt. Hat er doch schon vorher (S. 87) Marias Rolle, die sie

dank ihrem Personalcharakter im mystischen Leib spielt, auf das Herz
hin bestimmt. Es macht also Marias Mutterschaftsgnade sie zum Glied
des mystischen Leibes. Und was macht die andern Glieder dazu

(Derselbe Gedankengang kehrt wieder S. 492.) Wäre vielleicht der
Personalcharakter Marias mit dem Taufcharakter zu vergleichen
Scheeben sieht darin bloß eine unzureichende Analogie (S. 500). Warum
Denken wir an die Einheit von Marias Gebären und dem Taufen der
Kirche Auch heiligende Kraft erkennt Scheeben der Mutterschaftsgnade

zu und nennt sie Wurzel und Seele der habituellen Gnade (S. 499).

In der Einheit der Kirche mit dem Heiligen Geist sieht er auch einen
besonderen Beweis ihrer Einheit mit Maria, da deren Personalcharakter
sie ebenso in innigste Einheit mit dem Heiligen Geist bringt (S. 503).
Wiederum : was macht die Kirche zum Organ des Heiligen Geistes, wenn
nicht die Gnade, die vom einwohnenden Heiligen Geist strahlt wie die

Helligkeit von der Leuchte
Dann wiederum erscheint Maria als die höchste Blüte der Menschheit,

als deren Organ in der « Eingehung der mystischen Vermählung
mit dem Logos, welche in ihr und durch sie geschlossen wird » ; und
so könne Maria sogar relativ als mystisches Haupt der (bräutlichen)
Menschheit bezeichnet werden (S. 510-511).

Wir glauben folgendes feststellen zu können : Während Scheeben
bemüht war, die spezifische Verschiedenheit von Marias Mutterschaftsgnade

und der heiligmachenden Gnade festzuhalten, drängten sich ihm
doch soviele Ähnlichkeiten und Zusammenhänge auf, daß seine

Äußerungen uneinheitlich, ungereimt, wenn nicht bisweilen nahezu
widersprüchlich wurden 1.

1 Vielleicht hat das auch einen methodischen Grund. Scheeben bestrebt



Um die Grundlagen der Mariologie 395

Jedenfalls ermuntern uns die mannigfachen Ansätze bei Scheeben
selber, im folgenden eine vereinigende Lösung zu suchen. Besonders

jetzt möchten wir erneut den Versuchscharakter dieser Ausführungen
betonen 1.

Es gibt den einen Heilsplan Gottes : im Sohn sich die Menschennatur

zu vereinen und durch eine geheimnisvolle Teilnahme der Menschen

an dieser Vereinigung die Menschheit zu vergöttlichen, sodaß für die

ganze Menschheit « Heil » bedeutet : übernatürlich-physische Teilnahme

an der Inkarnation, an Christus. Diese Teilnahme vollzieht sich 1. mit
freier Entscheidung des Menschen, 2. in weiblich-empfangender Hingabe
des Menschen an Gott, 3. auf Grund des Glaubens im Sakrament der
Taufe. Weil der Mensch durch diese weiblich-empfangenden Akte die
Geburt eines Gliedes Christi ermöglicht und vollzieht, wird er von den

Vätern mit Recht eine Mutter Christi genannt. Durch genau dieselben
Akte nun hat Maria den natürlich-physischen Leib Christi empfangen
und geboren. Deshalb wird ihre Tat von den Vätern der Glaubenstat
jedes Christen gleichgesetzt, wie auch die Geburt des natürlichen Leibes
Christi gleichgesetzt ist der Geburt des mystischen Christus durch die
Kirche, die Christen.

Beim Christen ist es in Verbindung mit dem Taufcharakter die

heiligmachende Gnade, die ihn zugleich zum Glied Christi und zur Mutter
Christi macht. Hat in Maria auch die heiligmachende Gnade die
Gottesmutterschaft bewirkt Antworten wir nach dem Obigen hypothetisch
einmal mit Ja. Dann erhebt sich sofort die Frage : Ist also Marias
Gottesmutterwürde, bewirkt durch die heiligmachende Gnade, nur
gradmäßig, nicht artverschieden von der Würde jedes Christen Müßte
dann ein Christ mit hypothetisch « gleich viel » Gnade wie Maria auch
notwendig Mutter Gottes werden

sich, das bildliche Denken der Väter und das begriffliche Denken der Scholastik
in eine Form zu gießen, und das will offenbar nicht gelingen. Daher dann die
Unstimmigkeiten. Ganz deutlich sind ja seine Gnadendistinktionen scholastisch,
die Vermählungs-, Vertretungsideen usw. aber typisch patristisch. Diese beiden
Denkformen haben ihre volle Berechtigung in der Theologie, und je nach dem
Gegenstand soll die eine oder die andere gewählt werden. Uns will scheinen, auf
unserem Gebiet hier führe das bildliche Denken weiter, tiefer.

1 Wir bestreben uns, wie schon immer deutlich wurde, den Blick möglichst
auf Zusammenhang, Verbindung und Einheit der Dinge und Wahrheiten zu richten,
ohne zu vergessen, wann sie nach streng philosophischen Kategorien zu
unterscheiden sind.



396 Um die Grundlagen der Mariologie

Wir stellen die Gegenfrage : darf man die Gnade so rein quantitativ
betrachten Wir möchten an der Gnade ein doppeltes Element
unterscheiden. In ihrem formalen Element bezeichnen wir sie als gratum
faciens, und als solche ist sie bei allen Christen — hypothetisch auch
bei Maria — qualitativ gleich. In ihrem materialen Element aber könnte

man sie als Christo conformans bezeichnen, d. h. sie macht uns (stets

mitgesetzt der Charakter) zu Gliedern Christi, und das bedeutet sofort

qualitative Verschiedenheit der Glieder, der Berufung, ohne daß wir
aher berechtigt sein dürften, daraus eine schlechthin spezifische
Verschiedenheit in der Gnade oder im Charakter der einzelnen Christen
anzunehmen. Der qualitative Unterschied des materialen kann wohl
einen quantitativen des formalen Elements bedingen, so wie im Leib
das Auge « mehr Ehre » hat als der Fuß. Aber formal ist in erster Linie
auf den qualitativen Unterschied zu achten. So können wir auf obige

Fragen antworten : Marias Gnadenberufung, Gliedberufung, ist eine

solche, aber einmalig und unwiederholbar, es ist die höchste mögliche
Berufung im Leibe Christi. Dem entspricht auch das höchste Maß der

Gottgefälligkeit. Man kann darum nicht davon reden, daß ein anderer

Christ, der eine andere Gliedberufung empfängt, « gleich viel » Gnade

erlangen könnte. Im formalen Element ist der Unterschied wohl nur
gradmäßig, « quantitativ », er beruht aber auf der qualitativen
Verschiedenheit des materialen Elements (dessen eine species aber bleibt :

Glied am Leibe Christi).
Maria nun hat — so geht die Hypothese weiter — die vollkommene,

universale Gnade der Anteilnahme an der Inkarnation empfangen, und
das bedeutet für das « Wie » der Gliedschaft : die Mutterschaft über den

ganzen, natürlich-physischen Leib Christi. Daß das die vollkommenste
Anteilnahme an der Inkarnation ist, leuchtet ein, daß es aber eine

« Kirchengnade » ist, muß ebenso festgehalten werden, wenn nicht die

geheimnisvolle Homogeneität von Christi physischem und mystischem
Leib und somit der Sinn der Inkarnation gefährdet werden soll1. Weil
Gnade stets wesentlich « Gottesmutterschaft » besagt, so ist diese Gnade
die schlechthin vollkommene, die schlechthin vollkommene Teilnahme
der Menschheit an der Inkarnation. Das Heil der Menschheit, die Teil-

1 Das ist gesagt im Geist der alten Väter, wonach die göttlich-menschliche
Vermählung der Focus allen Erlösungsgeschehens ist, nicht im Geist der späteren
(anselmianischen) Lösung, nach der die Inkarnation einfach die Vorbedingung
der allein wesentlichen Satisfaktion ist.



Um die Grundlagen der Mariologie 397

nähme an der Inkarnation, ist also von innen heraus und « notwendig »

auf die physische Gottesmutterschaft gerichtet, und diese hat sich in
Maria erfüllt h Ist nun also Marias Mutterschaftsgnade gleich oder
verschieden zur mütterlichen Gnade jedes Christen Wir können die Frage
noch zuspitzen : hat Maria nebst dieser Gnade zur physischen Mutterschaft

noch andere Gnade gehabt, die sie wie jeden Christen zur mystischen

Gottesmutter machte, oder ist eben gerade die physische ihre
mystische Gottesmutterschaft Eines müssen wir mit der ältesten
Tradition festhalten : Marias Mutterschaftsgnade ist die Spitze aller
Kirchengnade, ist homogen zu aller anderen Gnade. Den Unterschied,
der sie eben doch innerhalb dieser Marken zu einer wesentlich singu-
lären Gnade macht, möchten wir darin erblicken, daß Marias Gnade
die vollkommene Gnade ist, während alle andern Gnaden in der Kirche
bloß Teilgnaden sind, secundum mensuram donationis Christi2. Und
zwischen dem Vollkommenen und dem Unvollkommenen besteht ein
Unterschied, den man nicht bloß gradmäßig nennen kann, obwohl er
innerhalb desselben Wesens bleibt. Dem, der auf dem Gipfel des Berges
steht, ist jener näher, der bloß einige Schritte darunter seinen Platz
hat, als jener, der am Fuße weilt. Und doch ist keiner dem gleich,
der droben steht, während der zweitoberste und der unterste darin sich

gleichen, daß sie wohl unterwegs, aber nicht auf dem Gipfel sind. So

steht Maria auf dem Gipfel des menschlichen Heils, und kein Individuum
kommt ihr darin gleich, noch kann es ihr gleichkommen. Diese
Unterscheidung möchte uns genügen, daß Marias Einzigartigkeit gewahrt
wird, ohne daß sie, unser Leben, unsere Wonne, unsere Hoffnung, uns
in ferne Stratosphären entrissen wird 3. Der Sache nach sind wir ja
einig mit Scheeben u. a., daß Maria die allerhöchste, vollkommenste
Anteilnahme an Christus empfangen hat. Nur verteidigen wir dazu,

1 Wir befinden uns mit dieser Meinung, daß nämlich das geistige Moment
der Gottesmutterschaft das erste war und dem leiblichen Moment rief, auf dem
andern Extrem zur Meinung jener (protestantischen) Theologen, die in Marias
Mutterschaft nur das leibliche Moment anerkennen. Dazwischen liegt die Meinung,
daß die leibliche Verbindung zum Logos notwendig der geistigen gerufen habe :

die « adäquate Gottesmutterschaft ».
2 Vgl. Thomas, Com. in Col. 1, lect. 6 : «... quilibet vero sanctus exhibet

aliqua mérita secundum mensuram suam. »

3 Allzu schematisch-schulhafte Unterscheidungen möchten wir bewußt
vermeiden (vgl. Anm. 1 auf S. 395). Nicht daß wir ihre analoge innere Berechtigung
leugneten, geht es doch um metaphysische Realitäten. Nur ist zu prüfen, ob
solche innerlich an sich richtige Klassierungen in jedem Fall « interessant » sind,
d. h. ob sie uns in diesem Fall das Heilswirken Gottes tiefer verstehen lassen.



398 Um die Grundlagen der Mariologie

daß sie trotzdem nicht einen « ordo a se » bildet, sondern die Glorie

unseres Ordo ist.
Und doch erhebt sich der schulmäßige Einwand : Durch die

Gottesmutterschaft ist Maria in eine Verbindung zum Logos gekommen, die

an Würde himmelweit den ordo naturae, gratiae et gloriae übersteigt
und nur von der unio hypostatica selbst übertroffen wird. Darauf ist
eine doppelte Antwort zu geben : Erstens wissen wir, daß nicht die rein

physiologische Beziehung zu Christus es war, die Maria formal heiligte,
sondern die der leiblichen Innigkeit entsprechende geistige Beziehung,
der Personalcharakter. Und diese wird von Augustinus mit allen Vätern
der Gnadenbeziehung gleichgesetzt, wenn er in eben dieser Frage sagt :

«Beatior ergo Maria percipiendo fidem Christi quam concipiendo car-
nem Christi » (vgl. E-M, S. 199 ff.). Und schließlich sagt dasselbe der

Herr : « Wer ist meine Mutter und wer sind meine Brüder Der den

Willen meines Vaters tut, der im Himmel ist, der ist mir Bruder,
Schwester und Mutter » (Mt. 12, 49-50). Was also Marias Gottesmutterwürde

ausmacht, ist das, worin ihr auch alle Christen ähnlich werden

können. Wobei feststeht, daß ihr Gnadenstand nicht nur « höher als

alle andern » ist, sondern der höchste im absoluten Sinn, und darum
nicht einfach durch Addition erreichbar.

Zweitens aber können wir die Frage stellen : Ist der ordo
hypostatics wirklich so ganz ohne Vergleich zum ordo gratiae Ist er nicht
dessen Grund, Exemplarursache und Krone Lebt nicht der ordo

gratiae wesentlich und ausschließlich aus dem ordo hypostaticus, so,
daß man von einer relatio transcendentalis zwischen beiden sprechen
muß Wiederum : gewiß übersteigt Marias Vereinigung mit Christus
alles, was den übrigen Christen gegeben ist, aber nicht so, daß Maria

uns darob entrückt und entrissen wird. Wenn man hier wieder zwei

Gnadenordnungen aufstellen wollte : die Ordnung Marias und die

Ordnung der Menschen, so hätte man dafür nicht einen Anhaltspunkt in
der alten Tradition — wohl aber die festesten für das Gegenteil : Maria
ist unser Und übrigens : in welcher Beziehung zum ordo hypostaticus
steht der Christ, der Fleisch und Blut des Gottmenschen genießt Allein
schon dieses Mysterium stellt alle geometrisch gezogenen Scheidelinien

in Frage (vgl. E-M, S. 155-156).

So erweist sich unsere Hypothese als tragfähig, gestützt von der

ältesten Tradition :

Gott hat nur einen Heilsplan, nur einen ordo gratiae gesetzt. Dieser

ist wesentlich (vgl. E-M, S. 221-223) auf die Gottesmutterschaft hin-



Um die Grundlagen der Mariologie 399

gerichtet. Sie erfüllt sich dort, wo die Gnade vollkommen ist, in Maria.
Gottesmutter heißt also einfach : Kecharitomene, vollkommen Begnadigte.

So steht Maria in ein und derselben Gnadenordnung wie wir,
sie ist unsere Schwester, so wie die erste Eva in ein und derselben

Naturordnung stand wie wir, und als Mutter aller Lebendigen doch nicht
einen ordo a se bildete. Und doch macht die vollkommene Begnadigung
Maria zum unerreichbaren, nicht bloß stufenmäßig verschiedenen Idealbild

für uns. Die Idee « vollkommen Begnadigte » steht also am Grund
des Mariendaseins. Die Gottesmutterschaft aber ist die innere Frucht,
der Formaleffekt, die Gestalt dieser Gnade, wie die Gestalt jeder Gnade
auch bräutlich ist, sodaß die bräutliche Gottesmutterschaft das erste Bild
ist, das sich vom Grund der Gnade abhebt, nicht sosehr als ihr Effekt,
sondern als ihre « species », ihr « eidos ».

Dieselbe Gnade, die beim Christen, als teilhafte, zur mystischen
Gottesmutterschaft wird, sie wird bei Maria, als vollkommene, universale,
zur physischen Gottesmutterschaft, in der alle teilhafte der Christen
beschlossen ist. Es wäre also nicht sinnvoll, bei Maria noch eine
« mystische Gottesmutterschaft » anzunehmen, die real verschieden wäre

von der physischen — ein Kerzenlicht neben der Sonne. Damit ist
nicht etwa Marias geistige Mutterschaft über den mystischen Leib
geleugnet. Aber weil wir ja nicht Glieder Christi sind zu Christus hinzu
oder neben oder außer ihm, sondern nur in Christus, so ist eben mit
der Mutterschaft über Christus schon die Mutterschaft über die ganze
Kirche mitgesetzt, und zwar direkt, was wir ausdrücklich betonen 1.

Wenn Maria und die Menschheit einander so näherrücken, so

geschieht es in keiner Weise durch eine Abwertung des Standes Marias,

1 Die Väter reden zwar von der mystischen Mutterschaft Marias (vgl. z. B.
E-M, S. 197 ff.), grenzen sie aber ab gegen die rein physiologisch verstandene
Christusmutterschaft. Und hier muß uns eine terminologische Unterscheidung vor
einem Mißverständnis bewahren : Die Väter reden nur von zwei Extremen :

1. von der rein physiologisch verstandenen Mutterschaft, aber in Ausdrücken,
die für uns auch die « adäquate Mutterschaft » bedeuteten. 2. Die Mutterschafts-
gnade Marias identifizieren sie mit der heiligmachenden Gnade aller Christen und
reden von dieser auch, um jene zu bezeichnen. So könnte nach der heutigen
Terminologie der Eindruck entstehen, sie verkleinerten die adäquate
Gottesmutterschaft und stellten die « gewöhnliche » Gnade höher. Das wäre ein völliges
Mißverständnis ; sie verkleinern vielmehr die physiologische Mutterschaft und
erheben die « adäquate Mutterschaft », den « Personalcharakter » oder wie man
will, setzen aber allerdings die « gewöhnliche » Christengnade dieser ähnlich,
identifizieren also die mystische Gottesmutterschaft der Christen mit dem geistigen
Moment der physischen Gottesmutterschaft Marias.



400 Um die Grundlagen der Mariologie

wohl aber vielleicht durch eine Neuwertung des Gnadenstandes der
Christen : unser aller Gnadenstand ist so, daß seine vollkommene
Verwirklichung « Maria » besagtx.

* *

So wäre Maria zu erkennen, Mariologie aufzubauen :

Die Heilstheologie steht auf zwei Pfeilern : der Theologie vom
menschgewordenen Wort, und von der Teilnahme an ihm, der Kirche.
Dort, wo die Natur, die Gestalt und das Maß dieser Teilnahme
darzulegen ist, dort muß die Rede auf Maria kommen. Denn sie und so

ist die vollkommene Kirche, die ganze Kirche, die Höchstteilnehmende
an der gottmenschlichen Vermählung — KECHARITOMENE.

Mariologie ist also nicht in dem Sinn ein selbständiger Traktat,
daß sich paritätisch aus Christologie, Mariologie und Ekklesiologie erst
die Soteriologie integrierte.

Sie ist aber auch nicht eine « Appendix » zur Christologie, wo bei
Gelegenheit der Geburt Christi die ein wenig herrenlos verstreuten Wahrheiten

über Maria untergebracht werden.
Sondern Mariologie ist die von Gott gesetzte, konkrete Illustration

und zugleich einzige Vollkommenheit, also wesenhafte Krone und
Vollendung des Traktats über das Empfangen von Gottes Heil durch
die Menschheit, die in Maria sich seligpreisen darf durch alle Geschlechter.

1 Die obige Unterscheidung des formalen und materialen Elements vorausgesetzt

ist hier zu sagen : Jeder Christ kann die formale Vollkommenheit seiner
material so bestimmten Gnade erreichen, d. h. innerhalb seiner Gliedsendung die
höchst mögliche Gottesliebe. Aber die materiale Vollkommenheit ist nur Maria
gegeben, und zu ihr gehört eine formale Vollkommenheit, vor der die aller andern
Glieder verblaßt.



Um die Grundlagen der Mariologie 401

Anhang

Für Freunde von Schemata kann das Mariengeheimnis wie folgt
auf Grund der Gnadenfülle dargestellt werden :

effectus
gratiae
perfectae
in Maria

utgratumlin initio :

facientis 1m '.in termmo :

ut con-
stituen-
tis re-
lationem
ad
Christum

m se

f relationem
I sponsalem :

j relationem
I maternam :

redemp-
torem

ut in
homme redi-
mendo :

ut in membre

redemp-
toris :

Conceptio Immaculata
Impeccabilitas moralis
Resurrectio corporis

Virginitas perpétua

Maternitas divina
physica

Corredemptio receptiva
universalis

Mediatio universalis
gratiarum

(1)
(2)
(3)

(4)

(5)

(6)

Erklärung :

I. Unterscheidung des formalen und des materialen Elements : Gottgefälligkeit
und Christusgliedschaft.

A. Die vollkommene Gottgefälligkeit hat ihre drei spezifischen
Wirkungen in Anfang, Weg und Ende des irdischen Daseins (1, 2, 3)

B. Die vollkommene Christusgliedschaft besagt
1. in Bezug auf Christus den Gottmenschen

a) vollkommene Brautschaft (4)

b) vollkommene Mutterschaft (5)

2. in Bezug auf das Erlösungswerk
a) das vollkommene Erlöstsein : Empfang der Erlösung (6)
b) das untergeordnete Mitwirken : Weitergabe der Erlösung (7)

Divus Thomas 26


	Um die Grundlagen der Mariologie

