Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Um die Grundlagen der Mariologie
Autor: Muller, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762709

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Um die Grundlagen der Mariologie

Von Dr. Alois MULLER

Vorbemerkung : Der Verf. hat in seiner Untersuchung : « Ecclesia - Maria.
Die Einheit Marias und der Kirche » (Paradosis V), Freiburg 1951 (kiinftig zitiert
« E-M ») einige Erorterungen in Aussicht gestellt iiber spekulative Fragen, die in
der patristischen Arbeit unbeantwortet bleiben muBten. Dieser Versuch soll hier
unternommen werden. Die nachfolgenden Ausfithrungen haben die Ergebnisse
von E-M zur notwendigen Voraussetzung.

Die Arbeit Ecclesia - Maria erhoffte von der patristischen Unter-
suchung einen Nutzen fiir das heutige theologische Denken. Es zeigte
sich denn auch, daB gewisse Folgerungen unabweisbar waren. Nur
hiatte es den Rahmen jener Untersuchung gesprengt, diese Folgerungen
breit darzulegen. Sie wurden dort blo8 in Form von Fragen angemeldet
(E-M, S. 223-224). Da es aber, um die Tragweite der Viterlehre zu
ermessen, nur dienen kann, ihren spekulativ-theologischen Ertrag zu
kennen, so versuchen wir hier, einige Ergebnisse aufzuzeigen. Wir tun
es im BewuBtsein, damit keinesfalls schon endgiiltige Sitze auszu-
sprechen. Es soll vielmehr bloB ein Diskussionsvotum sein zu einem
Problem, das historisch zwar urtiimlich, innerlich und theologisch aber
ausgesprochen jung und heute eben erst wieder angeschiirft ist. Wir
wollten auch mit Absicht diese Ausfithrungen der patristischen Arbeit
unmittelbar folgen lassen, ohne deren Beurteilung abzuwarten, weil
ja doch beides eng zusammengehért und im Zusammenhang auch
leichter beurteilt werden kann.

Wiederum treten wir aber hier nicht auf Einzelfragen der Mario-
logie ein, sondern auf die Grundfrage, die wir als SchluBergebnis so
ausdriickten : « Maria ist die vollkommene (Verwirklichung der) Kirche
— das Wesensgeheimnis der Kirche ist das Mariengeheimnis (E-M,
S. 232.» Dieser Satz ist zu sehen im Lichte der andern Feststellung :
« Das Geheimnis der Kirche ist das Geheimnis Marias, das Geheimnis
Marias aber ist das Geheimnis des menschlichen Heiles, der von Gott

Divus Thomas 25



386 Um die Grundlagen der Mariologie

geschenkten und vom Geschopf angenommenen Gottvereinigung »
(E-M, S. 229).

Wir erkennen, daB diese Aussagen nicht Einzel- und Sonderwahr-
heiten sind, sondern ihrer Natur nach eine Definition, ein Grundprinzip
darstellen. Und so erheben sich die Fragen : Soll mit dieser Lehre der
Viter ein neues Grundprinzip der Mariologie aufgestellt werden ? Ver-
lieren die bisher angenommenen Grundprinzipien ihre Giiltigkeit, oder
wie verhalten sie sich zur neuen Erkenntnis ? Bisher wurde in ver-
schiedenen Abwandlungen stets die Gottesmutterschaft zum Grund-
prinzip der Mariologie erklirt. Nach den obigen Aufstellungen wire
aber einfach die Gnade schlechthin dieses Prinzip, die Gnade, die stets
als unter der Gottesmutterwiirde stehend und fiir Maria aus dieser
folgend dargestellt wurde. Sind solche scheinbaren Widerspriiche zu
vereinbaren ? Wie verhalten sich Begnadigung und Gottesmutterschaft ?

Wir werden in einem ersten Abschnitt kurz drei Typen heutiger
mariologischer Grundprinzipien anfithren, diesen sodann die Ergebnisse
unserer patristischen Untersuchung gegeniiberstellen, um drittens im
Hauptabschnitt das eigentliche theologische Werk zu versuchen.

I. Die neueren Positionen
zum mariologischen Fundamentalprinzip

Wir greifen, um uns kurz zu fassen, bloB drei charakteristische
Autoren heraus : SCHEEBEN-FECKES, RoSCHINI und SEMMELROTH.

1. ScHEEBENS Mariologie bedarf keiner weiteren Empfehlung.
C. FEckEs hat die Gedanken dieses Meisters verarbeitet in einem Bei-
trag iiber « Das Fundamentalprinzip der Mariologie » 1. Nach SCHEEBEN
bildet bekanntlich die Gottesmutterschaft, von ihm Marias Personal-
charakter genannt, « den Haupt-, Grund- und Zentralvorzug, an welchen
die iibrigen Vorziige als untergeordnete, abgeleitete Attribute, wie die
Akzidentien eines Wesens an dessen Wesensform, sich anschlieBen, von
welchem dieselben getragen und beseelt werden und mithin ihr eigen-
tiimliches Geprige erlangen » (Dogm. 3, S. 489). Was aber diesen Per-
sonalcharakter konstituiert, das ist eine iibernatiirliche Vereinigung
Marias mit dem Logos, die im strengsten Sinn als matrimonium divinum

1 In: Scientia sacra. Theologische Festgabe ... an Kardinal Schulte ...,
Koéln-Disseldorf 1935, S. 252-276.



Um die Grundlagen der Mariologie 387

zu bezeichnen ist. Deshalb ist Marias Mutterschaft, ihr Grundvorzug,
die briutliche Gottesmutterschaft (ebd. S. 490-491).

Diesen Gedanken entwickelt FECKES, indem er zeigt, wie nach der
Tradition Fundament und Prinzip der Mariologie auf alle Falle die
gottliche Mutterschaft sein muB, wie diese fiir sich allein genommen
aber nicht geniigen wiirde. Selbst die « adiquate Mutterschaft » wire
noch kein hinreichender Grund fiir die wesentliche « Gehilfinnenrolle »
Marias. Nimmt man darum den Titel der « Neuen Eva» zum Prinzip
(wie BiLLot, DERCKX), so wird wiederum der Weg zur Mutterschaft
unsicher. So ergebe sich als einzige und vereinigende Losung die briut-
liche Gottesmutterschaft, in der es sich erweist, daBl « die beiden an-
scheinend disparaten Ideen in Maria aus innerer Zusammengehorigkeit
zu einer gottlichen Idee verbunden sind» (Fundamentalprinzip ...,
S. 268). DaB die brdutliche Gottesmutterschaft eine Idee sei, erklart
Feckes so: Maria ist Mutter, weil Braut, indem der erste Dienst der Ge-
hilfin der Mutterdienst war, und Braut, weil Mutter, indem der Mutter-
dienst durch das Fiat einen brdutlichen Charakter trug (ebd. S. 269).

2. RoscHINI® sucht nach ausfithrlicher Aufzihlung der bisherigen
Meinungen auch nach einer Losung, welche die zwei Grundideen : Mutter
und Gehilfin, in einem Grundprinzip vereinigt. Er fand diese Loésung
urspriinglich in der « komplexen » Aussage : Maria est Mater Dei et socia
mediatoris (Mariologia I, S. 336), zieht nun aber die auch formal ein-
fache Formel vor : Maria est Mater universalis (ebd. S. 337), d. h. Mutter
Gottes und Mutter der Menschen, wobei also in diesem zweiten Glied
die Gehilfinnenschaft Marias beschlossen ist, und zwar in der Gestalt
der Mutterschaft. Darum schlieBft RoscHiNI kurz und kategorisch :
« Missio ergo Mariae est maternitas» (ebd. S. 337). Es ist nicht zu
leugnen, daB diesem Prinzip die Kraft der Einheit eignet, indem alles
auf die Muttersendung zuriickgefiihrt wird, wihrend bei SCHEEBEN-
FECKES eben doch eine gedankliche Zweiheit bleibt.

3. O. SEMMELROTH ? nun geht einen vollig neuen Weg, d. h. den
altesten Weg der Viter, und er scheint mit unserem Vorséhlag identisch
zu sein. Er legt zundchst dar, wie die wie auch immer spezifizierte
Gottesmutterschaft stets noch ein Warum zuliBt, dessen Antwort inner-
halb der Mariologie liegt. Als wirklich erstes Prinzip erscheint ihm das

1 Mariologia, 4 vol. 2Rom 1947-1948. Vol. I, S. 321-337.
2 Urbild der Kirche. Organischer Aufbau des Mariengeheimnisses, Wiirz-
burg 1950.



388 Um die Grundlagen der Mariologie

von der dltesten Tradition gelieferte : Marias Urbildlichkeit zur Kirche.
Denn Maria ist fiir die Theologie insoweit interessant, als sie mit dem
Heilsgeschehen in Verbindung steht. Das Heilsgeschehen, die Heils-
6konomie aber «ist der ganze Christus, Christus mit seiner Kirche, die
als Braut ihm gegeniiberstehend sich sein Werk zu eigen macht und
von ihm die Friichte dieses Werkes im Gnadenpleroma der Kirche
empfingt und den einzelnen Gliedern vermittelt » (Urbild ..., S. 39).
So ist die Urbildlichkeit zur Kirche das zentrale Geheimnis, weil hier
Maria am nichsten beim Zentrum der Heils6konomie steht.

Worin sieht SEMMELROTH die Urbildlichkeit Marias zur Kirche ?
Darin, daB Maria die empfangende Rolle der ganzen Kirche im Er-
losungswerk iibernimmt, durch ihre rezeptive Milerlsung, und darin,
daB sie wie die Kirche und als die Kirche die empfangene Gnadenfiille
an alle Geschopfe vermittelt, durch ihre universale Gnadenmittlung.

In Bezug auf die anderen Meinungen miissen wir sagen, dal3 Marias
Gottesmutterschaft wirklich in diesem Prinzip beschlossen ist als das
erste und entscheidende « Empfangen » im Namen der Kirche, und dal
die Gehilfinnenschaft durch das Betonen der rezeptiven Rolle vielleicht
erstmals (nach SCHEEBEN) in ihrem inneren Wesen richtig dargestellt
ist 1. Wir wollen aber die Beurteilung der obigen Meinungen erst am
SchluB des zweiten Abschnittes vornehmen, wenn wir die Ergebnisse
unserer patristischen Untersuchung dargelegt haben.

1 Mit der Betonung von Marias empfangender Rolle als dem ersten Wesens-
element ihrer Sendung ist aber das andere nicht ausgeschlossen, daf Maria sodann,
eben wie die Kirche, in eine enge Tafgemeinschaft mit Christus tritt, alles nach-
vollzieht, was er tut, sein ganzes Werk sich aneignet. Die weibliche Stellung
Marias und der Kirche Christus gegeniiber ist ausgedriickt im Bild von Braut
und Brautigam, die gleichgerichtete, untergeordnete Mittitigkeit im Bild von
Haupt und Leib. Und diese beiden Bilder sind aufeinander bezogen und hin-
geordnet nach der Formel des hl. Paulus: vir caput mulieris. Das heiBt: Das
Erste und Grundlegende ist das briutlich-empfangende Gegeniiberstehen. Weil
aber in der briutlichen Vereinigung Mann und Frau ein Fleisch werden, so ist
zweitens die Braut auch Leib des Mannes, der das Haupt ist, und auf diesem
Verhiltnis griindet dann die Gleichgerichtetheit, die Identitit.

Wenn man also Marias Gehilfinnenrolle darlegt, so wird man sich bewuBt
bleiben, daB sie erst Braut und dann Leib ist, und daB auch ihre Mithilfe immer
und vor allem eine weibliche, briutliche ist, und dann erst eine die Tatigkeit
Christi gnadenhaft nachvollziehende. Es bleibt natiirlich unbestritten, daB diese
« Leib »-Rolle bei Maria wie bei der Kirche einen notwendigen Wesensbestandteil
bildet, denn « wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch» (Joh. 20, 21).
(Vgl. E-M, S. 187, 220-221, 222, 231-232)



Um die Grundlagen der Mariologie 389

II. Die Lehre der Viter
iiber das mariologische Grundprinzip

Die nachfolgenden Ausfithrungen sind einfach die summarische
Wiedergabe dessen, was in E-M in extenso festgestellt und belegt wurde.

1. Marias entscheidende Heilstat — dariiber sind sich alle Viter
einig — war ihre Christusmutterschaft. Was Maria aber dabei « tat »,
das war ihr Glaube und Gehorsam Gott gegeniiber. Durch den Glauben
empfing ihr jungfriulicher Scho8 den Logos Gottes.

2. Das war eine Tat, die vollig in die Kirche hinein geéfinet war.
Die mystischen Realisten (Irendus, Hippolyt) sahen in der Geburt des
Jesus von Nazareth die Wiedergeburt der ganzen erlosten Menschheit.
So war der SchoB Marias bei dieser Geburt der Scho der Kirche, der
«die Volker » gebiert in der Taufe, « quae regenerat homines in Deum »
(s. E-M, S. 67). Die Kirche war also von Anfang an als « Gottesmutter »
ausgewiesen. Die beiden biblischen Wahrheiten, daBl Eva in der Kirche
erfiillt ist und daB Eva in Maria erfiillt ist, 6ffneten sodann den Weg,
zuerst die Kirche, dann aber auch Maria nicht nur als Gottesmutter,
sondern auch als Gottesbraut zu erkennen. Die Kirche war die Jungfrau,
die vom Heiligen Geist empfing und so Gottesmutter wurde.

3. Was so zuerst von « der Kirche » ausgesagt ist, das wird schon
von Hippolyt und dann vor allem von den Alexandrinern auf die ein-
zelnen Menschen hin prizisiert. Im Herzen der Heiligen, der Glau-
benden, wird Christus empfangen (durch das glaubige Hoéren des Wortes)
und geboren (durch die Taufe, die Begnadigung). Die Christusgeburt
im Herzen des Glaubenden und in der Kirche aber ist nichts anderes
als der Vollzug des Erl('jsungswefkes, die Vergottlichung, Gottvereini-
gung, Begnadigung der Menschheit in Christus, so wie Christi Menschen-
natur dem Logos vereinigt wurde.

4. Das entscheidende Geheimnis Marias und das Wesensgeheimnis
der Kirche fallen also zusammen : es ist die briutliche Gnadenvereini-
gung mit Gott, die zur Gottesmutterschaft fithrt. Dieses Geheimnis
vollzog sich bei Maria und bei den Christen unter denselben Bedingungen :
durch das glaubende Offensein gegeniiber Gottes Wort. Und die Ein-
heit griindet auf der realen Einheit Christi mit seinem geheimnisvollen
Leib. Das Geheimnis der Gottesmutterschaft der Kirche ist also nicht
irgend ein Sondergeheimnis, sondern es ist ganz einfach und allgemein
das Geheimnis der Gnade, des menschlichen Heiles iiberhaupt.



390 Um die Grundlagen der Mariologie

Soweit die Ergebnisse aus E-M, die dort S. 217-229 zusammen-
fassend dargestellt und begriindet sind. Daraus folgt nun dieses fiir
die Frage des mariologischen Grundprinzips :

Marias Gottesmutterschaft und Gottesbrautschaft ist tatsdchlich
nicht das erste Aussagbare, sondern sie erweist sich als real identisch
mit der Gottesmutterschaft und Gottesbrautschaft der Kirche. Sie ist
deren vollkommene, allumfassende, absolute Verwirklichung. So kann
denn als mariologisches Grundprinzip gelten : Maria ist (das Urbild der
Kirche oder) die vollkommene Kirche. Es ist aber auch da noch zu
bestimmen, unter welcher Hinsicht die Kirche verstanden ist, und die
Antwort lautet : unter der allgemeinsten, wesentlichsten und ersten
Hinsicht der bridutlichen Begnadigung, die von Ewigkeit her nur als
Begnadigung in Christus gedacht war. Und so ergibt sich iiberraschender-
weise ein mariologisches Grundprinzip, das wir zum ersten Mal aus
Engels Mund vernommen haben : MARIA ist die KECHARITOMENE,
die Gnadenvolle, einfachhin. Nun gibt es endgiiltig kein weiteres Zuriick-
greifen und Tiefergraben mehr, wir stehen am Grund und Anfang der
ganzen Heilstheologie. Nun muB es so sein, daB alles, was wir von der
Gnade und der Kirche wissen, in Maria seine vollkommene Form hat,
und anderseits, daB3 alles, was wir von Maria wissen, in der Kirche,
im Gnadenleben eine Entsprechung findet.

Was -ist nun von hier aus zu den drei vorgenannten Meinungen
zu sagen ?

Die Loésung SCHEEBEN-FECKES steht, wie man erkennt, durchaus
im Richtigen. Diese brdutliche Vereinigung mit Christus st tatsich-
lich Marias Grundgeheimnis. Wir werden aber noch auf SCHEEBEN
zuriickkommen miissen im nidchsten Abschnitt.

RoscHINIS frithere Losung ist wohl eine Art Notbehelf. Die beiden
Gedanken sind zwar vollkommen richtig, aber es fehlt ihnen der deut-
liche Zusammenhang sowohl unter sich als auch nach auBen. Es hat
das seinen charakteristischen Grund, den wir bald nennen werden. Die
neue Losung ROSCHINIS : Maria mater universalis, imponiert durch ihre
Einheit, 148t aber umso mehr einen engen theologischen Zusammenhang
vermissen.

SEMMELROTH endlich fiihrt den Gedanken SCHEEBENS in richtiger
Konsequenz auf die Kirche selber zuriick (was iibrigens SCHEEBEN auch
schon getan hat). Seine Losung steht der unseren am nichsten, und
wir kénnten uns restlos mit ihr identifizieren, hitte man nicht den Ein-
druck, daB er die Kirche nicht in ihrer bedingungslos letzten Wesenheit,



Um die Grundlagen der Mariologie 391

der Begnadigung, nimmt, sondern in ihrer Eigenschaft als Heilsmittlerin.
Und das wire eben bereits wieder etwas Zweiterstes, das in der Tat-
sache der Begnadigung einbeschlossen ist, selber aber diese nicht formal
einbeschlieBt. So hitte dann Maria als Urbild eine Sendung an der
universalen Kirche, aber doch wieder nicht die universale Sendung, son-
dern eine einmalige Sonderaufgabe in der Kirche, nimlich, diese in
ihrem Heilsmittlertum, in ihrer Rolle zwischen Gott und begnadetem
Menschen, darzustellen.

Bei allen drei Losungen kommt aber eine charakteristische Eigen-
schaft der heutigen Mariologie zum Ausdruck, am stiarksten bei RoscHINT,
wihrend SEMMELROTH sie bloB noch nicht ganz verlassen hat. Es ist
das die Tendenz, Maria zu einem ganz selbstindigen Faktor, einer ganz
selbstindigen Idee in der Heilslehre werden zu lassen. Die Heilslehre
hitte dann ihre Pole Christus, Maria, Kirche, Gnade, sie wire wesent-
lich christo-mariologisch, es wiirde innerlich und wesentlich der Heils-
theologie etwas fehlen, wenn sie blo3 von Christus, Kirche, Gnade, nicht
aber von der personlich-individuellen Miterldserschaft, Gnadenmittlung
Marias etwas sagte. Uberfliissig zu bemerken, daB Maria hier wesent-
lich auf die Seite Christi gestellt wird, daB sie vor allem als (Mit-)
Erloserin, nicht als Erlgste gesehen wird. Diese Autonomisierung der
Rolle Marias gestattet dann den Autoren (ROSCHINT ist nicht etwa der
Einzige !), Marias Gottesmutter- und Gehilfinnenrolle als erstes, irreduk-
tibles Prinzip aufzustellen ; denn Maria steht so in sich selber, einzig
begriindet im selbstherrlichen RatschluB Gottes. Wird Maria gar als
mater universalis begriindet, so scheint damit auf jede theologische
Riickendeckung Verzicht geleistet. Ist denn « Mutterschaft » ein theo-
logischer Grundbegriff, da man mit ithm Maria einen Platz anweisen
konnte in der Theologie ? Vielmehr hitte er seine einzige Begriindung
und Anwendung in Maria selber. Mutterschaft konnte allerdings ein
theologisch-metaphysischer Begriff sein (vgl. E-M, S. 221-223), aber so
wird er hier nicht verstanden. Und wenn schlieBlich RoscHINI als
sekunddres mariologisches Prinzip das principium singularitatis seu
transcendentiae einfithrt (Mariologia I, S. 339-351), so setzt er dieser
Entwicklung die Krone auf.

Ist hier irgend etwas lehrhaft Falsches, etwas, das eine Zensur ver-
dient ? GewiB nicht. Wir stehen wohl einfach vor Spatfriichten des
Individualismus in der Theologie. Und der Individualismus hat ja
zweifellos ein richtiges Anliegen. Nur glauben wir sagen zu miissen,
daB diese Entwicklung in ihren Extremen nicht gliicklich genannt werden



392 Um die Grundlagen der Mariologie

kann. Mehr noch. Wenn Maria wirklich diese individuell-unabhingige,
autonome Rolle spielt in der Erlosungstheologie, dann bietet es eine
ernste Schwierigkeit, daB sie in dieser Rolle verhidltnismiBig so spat
erkannt worden ist. Dann wire das ein Lehrpunkt, der in der Schrift
und in der dltesten Tradition nicht fehlen diirfte.

Wenn aber Maria nicht in diese Isolation entriickt wird, wenn sie
im Gegenteil mitten in die Familie der exsules filii Evae hineingestellt
wird, wenn sie einfach die vollkommene Kirche, die « Voll-der-Gnade »
ist, dann mag es sein, daf3 der Blick des Theologen nicht auf ihrer Person
ruhen bleibt, und doch geht der Theologie nichts Wesentliches ab ; denn
wenn die Lehre von der Kirche und von der Gnade wohl begriindet
und ausgebaut ist, dann ist damit die beste Mariologie geschaffen. Dann,
und nur dann, reichen die sparsamen Worte der Bibel und der iltesten
Viter wohl aus, um eine reiche, herrliche Mariologie aufzuerbauen,
besonders, da diese Worte ausnahmslos gerade auf diesen Weg weisen :
Maria als die Kirche zu sehen. Dann entsteht jene unbeschreiblich reiz-
volle, herb-schone und so fruchtbare Frithform der Mariologie, deren
geschichtliches Alter nicht die innere Jugend beriithrt, und deren Neu-
belebung nicht als Historizismus und « Archdologismus », sondern als
deren Gegenteil, als zeitlose Erneuung aus dem inneren Reichtum der
Wabhrheit verstanden sein mochte 1.

Maria ist also wohl durchaus singuldr. Aber diese Singularitit zum
methodischen Prinzip zu erheben, scheint uns ungliicklich. Denn Marias
Singularitit besteht darin, daB sie universal all das ist, was in der Kirche
je und je auch, aber nur teilhaft, verwirklicht ist, bevor der jiingste Tag
auch ihre Erlosung vollendet. Man miillte also Marias « universalitas
singularissima » zum Prinzip erheben, sie wiirde zu einem Prinzip von
unbegrenzter Fruchtbarkeit. Diese Frage leitet uns gerade iiber zum
Problem des 3. Abschnitts.

1 Wir diirfen und wollen nicht verschweigen, dafl in dieser Hinsicht das
Marienbiichlein des Lutheraners H. AsMusseEN (Maria, die Mutter Gottes, 2Stutt-
gart 1951), geradezu eine Perle ist. Er betont besonders die Geschichtsgebunden-
heit des menschlichen Heils, die Menschheitsrolle, die Maria darin spielte und
das dabei geoffenbarte notwendige Mit-Wirken des Menschen mit Gott. Das
Biichlein sollte in diesen Prinzipien richtungweisend sein fiir alle Mariologen.



Um die Grundlagen der Mariologie

(o)
@
(]

III. Gnade und Gottesmutterschaft

Wenn nach dem oben Gesagten Maria und die Kirche in der Gottes-
mutterschaft sich gleich sind, und wenn das alles letztlich auf der
Begnadigung ruht, diese selbst ist, dann dringt sich der Schluff auf :
Marias physische Christusmutterschaft ist die unmittelbare Folge, viel-
leicht sogar eine Art Formaleffekt ihrer vollkommenen Begnadigung.
Damit behaupten wir aber etwas, dem alle Theologen widersprechen,
indem sie Marias Gnadenfiille stets als die erste notwendige Folge der
vorausliegenden Erwihlung zur Mutterschaft dartun, so wie Christi
geschaffene Gnade die Folge der hypostatischen Vereinigung ist. Setzen
wir uns zundchst mit dieser Meinung auseinander anhand der Aus-
fithrungen SCHEEBENS. Scheeben, der Nestor der neueren Mariologie
im deutschen Sprachraum und dariiber hinaus, darf gewil} als Vertreter
fiir alle gelten, da ja kaum ein neuerer Autor seinen EinfluB wird leugnen
konnen und wollen. — Und gerade in dieser Frage ist SCHEEBEN von
einer befremdlichen Zweideutigkeit.

So stellt er zundchst fest (Dogm. 3, S. 82), dal} nur Marias Mutter-
tatigkeit « als Naturtitigkeit ... bis an die Gottheit selbst heranreicht,
wihrend jede andere Titigkeit der Kreatur Gott gegeniiber bloB als
intentionelle Tatigkeit (durch Erkenntnis und Liebe) an die Gottheit
heranreicht ». Marias Gottesmutterschaft wird als matrimonium divinum
bestimmt, das ein Abbild der hypostatischen Union selber ist. Dann
raumt der Autor ein : « In einem gewissen Sinne stellt freilich auch die
bloBe Gnadenunion mit Gott eine Vermdhlung mit Gott, und zwar eine
der hypostatischen Union analoge Vermdhlung dar ; wie aber dieselbe
nicht durch die hypostatische Union vermittelt ist, so hat sie auch
keineswegs die volle spezifische Kraft der Vermahlung, sondern ihr
gegeniiber nur den Charakter eines einfachen freundschaftlichen Ver-
hiltnisses » (ebd. S. 85). Hiezu wire zu sagen, daB diese relative Ab-
schwidchung des Gnadenverhdltnisses kaum von der Schrift und den
Vitern gestiitzt wird. Es folgen noch weitere Stellen, wo ausdriicklich
die Mutterschaftsgnade Marias von der heiligmachenden Gnade unter-
schieden wird als héher, inniger mit Christus verbindend usw. (vgl.
S. 86. 87. 92. 499. 500. 505). Damit vermischt kommt aber eine zweite
Stellenreihe, wo die Einheit der Kirche und Marias oder ihre Gliedschaft
im mystischen Leib festgestellt wird, wie S. 87. 92. 492. 503. 510-11. 514.
Hier kann er z. B. S. 92 sagen : « Obgleich endlich die Union der Mutter



394 Um die Grundlagen der Mariologie

Gottes mit Gott als eine ganz eigenartige, wie von der bloBen Gnaden-
union an sich, so auch von derjenigen Union verschieden ist, welche
fiir die gesamte Menschheit aus der hypostatischen Union eines Gliedes
ihres Geschlechtes mit dem Logos erwichst, resp. erwachsen soll : so
ist sie doch zugleich fiir die letztere ebenso Vorbild wie Bindemittel .. .
Denn wie die ganze Menschheit in Maria und durch Maria Christum
als ihre Frucht hervorbringt : so partizipiert dieselbe auch in Maria und
durch Maria an derjenigen Union mit Gott, welche bei ihr durch die
Verméhlung mit Gott ... charakterisiert wird. » Besteht also wirklich
dieses « obgleich ... » ? Es scheint, dall SCHEEBEN hier eng verwandte
Dinge gewaltsam auseinanderhalten will, was ihm dann endgiiltig doch
nicht gelingt. Hat er doch schon vorher (S. 87) Marias Rolle, die sie
dank ihrem Personalcharakter im mystischen Leib spielt, auf das Herz
hin bestimmt. Es macht also Marias Mutterschaftsgnade sie zum Glied
des mystischen Leibes. Und was macht die andern Glieder dazu ?
(Derselbe Gedankengang kehrt wieder S. 492.) Wire vielleicht der
Personalcharakter Marias mit dem Taufcharakter zu vergleichen ?
ScHEEBEN sieht darin blo8 eine unzureichende Analogie (S. 500). Warum ?
Denken wir an die Einheit von Marias Gebdren und dem Taufen der
Kirche ! Auch heiligende Kraft erkennt SCHEEBEN der Mutterschafts-
gnade zu und nennt sie Wurzel und Seele der habituellen Gnade (S. 499).
In der Einheit der Kirche mit dem Heiligen Geist sieht er auch einen
besonderen Beweis ihrer Einheit mit Maria, da deren Personalcharakter
sie ebenso in innigste Einheit mit dem Heiligen Geist bringt (S. 503).
Wiederum : was macht die Kirche zum Organ des Heiligen Geistes, wenn
nicht die Gnade, die vom einwohnenden Heiligen Geist strahlt wie die
Helligkeit von der Leuchte ?

Dann wiederum erscheint Maria als die hochste Bliite der Mensch-
heit, als deren Organ in der « Eingehung der mystischen Vermahlung
mit dem Logos, welche in ihr und durch sie geschlossen wird » ; und
so konne Maria sogar relativ als mystisches Haupt der (brautlichen)
Menschheit bezeichnet werden (S. 510-511).

Wir glauben folgendes feststellen zu kénnen : Wihrend SCHEEBEN
bemiiht war, die spezifische Verschiedenheit von Marias Mutterschafts-
gnade und der heiligmachenden Gnade festzuhalten, dringten sich ihm
doch soviele Ahnlichkeiten und Zusammenhinge auf, daB seine AuBe-
rungen uneinheitlich, ungereimt, wenn nicht bisweilen nahezu wider-
spriichlich wurden 1.

1 Vielleicht hat das auch einen methodischen Grund. ScHEEBEN bestrebt



Um die Grundlagen der Mariologie 395

Jedenfalls ermuntern uns die mannigfachen Ansitze bei SCHEEBEN
selber, im folgenden eine vereinigende Loésung zu suchen. Besonders
jetzt méchten wir erneut den Versuchscharakter dieser Ausfiihrungen
betonen 1.

Es gibt den einen Heilsplan Gottes : im Sohn sich die Menschen-
natur zu vereinen und durch eine geheimnisvolle Teilnahme der Menschen
an dieser Vereinigung die Menschheit zu vergéttlichen, sodaB fiir die
ganze Menschheit « Heil » bedeutet : iibernatiirlich-physische Teilnahme
an der Inkarnation, an Christus. Diese Teilnahme vollzieht sich 1. mit
freier Entscheidung des Menschen, 2. in weiblich-empfangender Hingabe
des Menschen an Gott, 3. auf Grund des Glaubens im Sakrament der
Taufe. Weil der Mensch durch diese weiblich-empfangenden Akte die
Geburt eines Gliedes Christi erméglicht und vollzieht, wird er von den
Vitern mit Recht eine Mutter Christi genannt. Durch genau dieselben
Akte nun hat Maria den natiirlich-physischen Leib Christi empfangen
und geboren. Deshalb wird ihre Tat von den Vitern der Glaubenstat
jedes Christen gleichgesetzt, wie auch die Geburt des natiirlichen Leibes
Christ1 gleichgesetzt ist der Geburt des mystischen Christus durch die
Kirche, die Christen.

Beim Christen ist es in Verbindung mit dem Taufcharakter die
heiligmachende Gnade, die ihn zugleich zum Glied Christi und zur Mutter
Christi macht. Hat in Maria auch die heiligmachende Gnade die Gottes-
mutterschaft bewirkt ? Antworten wir nach dem Obigen hypothetisch
einmal mit Ja. Dann erhebt sich sofort die Frage: Ist also Marias
Gottesmutterwiirde, bewirkt durch die heiligmachende Gnade, nur grad-
maBig, nicht artverschieden von der Wiirde jedes Christen ? Miite
dann ein Christ mit hypothetisch « gleich viel » Gnade wie Maria auch
notwendig Mutter Gottes werden ? '

sich, das bildliche Denken der Viter und das begriffliche Denken der Scholastik
in eine Form zu gieBen, und das will offenbar nicht gelingen. Daher dann die
Unstimmigkeiten. Ganz deutlich sind ja seine Gnadendistinktionen scholastisch,
die Vermahlungs-, Vertretungsideen usw. aber typisch patristisch. Diese beiden
Denkformen haben ihre volle Berechtigung in der Theologie, und je nach dem
Gegenstand soll die eine oder die andere gewiihlt werden. Uns will scheinen, auf
unserem Gebiet hier fithre das bildliche Denken weiter, tiefer.

1 Wir bestreben uns, wie schon immer deutlich wurde, den Blick moglichst
auf Zusammenhang, Verbindung und Einheit der Dinge und Wahrheiten zu richten,
ohne zu vergessen, wann sie nach streng philosophischen Kategorien zu unter-
scheiden sind.



396 Um die Grundlagen der Mariologie

Wir stellen die Gegenfrage : darf man die Gnade so rein quantitativ
betrachten ? Wir méchten an der Gnade ein doppeltes Element unter-
scheiden. In ihrem formalen Element bezeichnen wir sie als gratum
faciens, und als solche ist sie bei allen Christen — hypothetisch auch
bei Maria — qualitativ gleich. In ihrem materialen Element aber konnte
man sie als Christo conformans bezeichnen, d. h. sie macht uns (stets
mitgesetzt der Charakter) zu Gliedern Christi, und das bedeutet sofort
qualitative Verschiedenheit der Glieder, der Berufung, ohne daB} wir
aber berechtigt sein diirften, daraus eine schlechthin spezifische Ver-
schiedenheit in der Gnade oder im Charakter der einzelnen Christen
anzunehmen. Der qualitative Unterschied des materialen kann wohl
einen quantitativen des formalen Elements bedingen, so wie im Leib
das Auge « mehr Ehre » hat als der FuBl. Aber formal ist in erster Linie
auf den qualitativen Unterschied zu achten. So kénnen wir auf obige
Fragen antworten : Marias Gnadenberufung, Gliedberufung, st eine
solche, aber einmalig und unwiederholbar, es ist die hichste mogliche
Berufung im Leibe Christi. Dem entspricht auch das héchste MaB der
Gottgefilligkeit. Man kann darum nicht davon reden, daB ein anderer
Christ, der eine andere Gliedberufung empfingt, « gleich viel » Gnade
erlangen konnte. Im formalen Element ist der Unterschied wohl nur
gradmiBig, « quantitativ», er beruht aber auf der qualitativen Ver-
schiedenheit des materialen Elements (dessen eine species aber bleibt :
Glied am Leibe Christi).

Maria nun hat — so geht die Hypothese weiter — die vollkommene,
universale Gnade der Anteilnahme an der Inkarnation empfangen, und
das bedeutet fiir das « Wie » der Gliedschaft : die Mutterschaft {iber den
ganzen, natiirlich-physischen Leib Christi. DaBl das die vollkommenste
Anteilnahme an der Inkarnation ist, leuchtet ein, dal es aber eine
« Kirchengnade » ist, mu3 ebenso festgehalten werden, wenn nicht die
geheimnisvolle Homogeneitit von Christi physischem und mystischem
Leib und somit der Sinn der Inkarnation gefihrdet werden soll 1. Weil
Gnade stets wesentlich « Gottesmutterschaft » besagt, so ist diese Gnade
die schlechthin vollkommene, die schlechthin vollkommene Teilnahme
der Menschheit an der Inkarnation. Das Heil der Menschheit, die Teil-

1 Das ist gesagt im Geist der alten Viter, wonach die gottlich-menschliche
Vermihlung der Focus allen Erlésungsgeschehens ist, nicht im Geist der spiteren
(anselmianischen) Lo&sung, nach der die Inkarnation einfach die Vorbedingung
der allein wesentlichen Satisfaktion ist.



Um die Grundlagen der Mariologie 397

nahme an der Inkarnation, ist also von innen heraus und « notwendig »
auf die physische Gottesmutterschaft gerichtet, und diese hat sich in
Maria erfiillt 1. Ist nun also Marias Mutterschaftsgnade gleich oder ver-
schieden zur miitterlichen Gnade jedes Christen ? Wir kénnen die Frage
noch zuspitzen : hat Maria nebst dieser Gnade zur physischen Mutter-
schaft noch andere Gnade gehabt, die sie wie jeden Christen zur mysti-
schen Gottesmutter machte, oder ist eben gerade die physische ihre
mystische Gottesmutterschaft ? Eines miissen wir mit der dltesten
Tradition festhalten: Marias Mutterschaftsgnade ist die Spitze aller
Kirchengnade, ist homogen zu aller anderen Gnade. Den Unterschied,
der sie eben doch innerhalb dieser Marken zu einer wesentlich singu-
liren Gnade macht, mochten wir darin erblicken, daB Marias Gnade
die vollkommene Gnade ist, wihrend alle andern Gnaden in der Kirche
bloB Teilgnaden sind, secundum mensuram donationis Christi 2. Und
zwischen dem Vollkommenen und dem Unvollkommenen besteht ein
Unterschied, den man nicht bloB gradmiBig nennen kann, obwohl er
innerhalb desselben Wesens bleibt. Dem, der auf dem Gipfel des Berges
steht, ist jener ndher, der bloB einige Schritte darunter seinen Platz
hat, als jener, der am Fulle weilt. Und doch ist keiner dem gleich,
der droben steht, wihrend der zweitoberste und der unterste darin sich
gleichen, daB sie wohl unterwegs, aber nicht auf dem Gipfel sind. So
steht Maria auf dem Gipfel des menschlichen Heils, und kein Individuum
kommt ihr darin gleich, noch kann es ihr gleichkommen. Diese Unter-
scheidung mochte uns geniigen, daB Marias Einzigartigkeit gewahrt
wird, ohne daB sie, unser Leben, unsere Wonne, unsere Hoffnung, uns
in ferne Stratosphiren entrissen wird ®. Der Sache nach sind wir ja
einig mit SCHEEBEN u. a., da Maria die allerhéchste, vollkommenste
Anteilnahme an Christus empfangen hat. Nur verteidigen wir dazu,

1 Wir befinden uns mit dieser Meinung, daB nidmlich das geistige Moment
der Gottesmutterschaft das erste war und dem leiblichen Moment rief, auf dem
andern Extrem zur Meinung jener (protestantischen) Theologen, die in Marias
Mutterschaft nur das leibliche Moment anerkennen. Dazwischen liegt die Meinung,
daB die leibliche Verbindung zum Logos notwendig der geistigen gerufen habe :
die « adiquate Gottesmutterschaft ».

? Vgl. THomas, Com. in Col. 1, lect. 6: « ... quilibet vero sanctus exhibet
aliqua merita secundum mensuram suam. »

3 Allzu schematisch-schulhafte Unterscheidungen méchten wir bewuBt ver-
meiden (vgl. Anm. 1 auf S. 395). Nicht daB wir ihre analoge innere Berechtigung
leugneten, geht es doch um metaphysische Realititen. Nur ist zu priifen, ob
solche innerlich an sich richtige Klassierungen in jedem Fall «interessant » sind,
d. h. ob sie uns in diesem Fall das Heilswirken Gottes tiefer verstehen lassen.



398 Um die Grundlagen der Mariologie

dal} sie trotzdem nicht einen «ordo a se» bildet, sondern die Glorie
unseres Ordo ist.

Und doch erhebt sich der schulmiBige Einwand : Durch die Gottes-
mutterschaft ist Maria in eine Verbindung zum Logos gekommen, die
an Wiirde himmelweit den ordo naturae, gratiae et gloriae iibersteigt
und nur von der unio hypostatica selbst iibertroffen wird. Darauf ist
eine doppelte Antwort zu geben : Erstens wissen wir, dafl nicht die rein
physiologische Beziehung zu Christus es war, die Maria formal heiligte,
sondern die der leiblichen Innigkeit entsprechende geistige Beziehung,
der Personalcharakter. Und diese wird von Augustinus mit allen Vitern
der Gnadenbeziehung gleichgesetzt, wenn er in eben dieser Frage sagt :
« Beatior ergo Maria percipiendo fidem Christi quam concipiendo car-
nem Christi» (vgl. E-M, S. 199 ff.). Und schlieBlich sagt dasselbe der
Herr : « Wer ist meine Mutter und wer sind meine Briider 7 Der den
Willen meines Vaters tut, der im Himmel ist, der ist mir Bruder,
Schwester und Mutter » (Mt. 12, 49-50). Was also Marias Gottesmutter-
wiirde ausmacht, ist das, worin ihr auch alle Christen dhnlich werden
konnen. Wobei feststeht, da ihr Gnadenstand nicht nur « héher als
alle andern » ist, sondern der hochste im absoluten Sinn, und darum
nicht einfach durch Addition erreichbar.

Zweitens aber konnen wir die Frage stellen : Ist der ordo hypo-
staticus wirklich so ganz ohne Vergleich zum ordo gratiae ? Ist er nicht
dessen Grund, Exemplarursache und Krone ? Lebt nicht der ordo
gratiae wesentlich und ausschlieBlich aus dem ordo hypostaticus, so,
dal man von einer relatio transcendentalis zwischen beiden sprechen
muB ? Wiederum : gewiB iibersteigt Marias Vereinigung mit Christus
alles, was den iibrigen Christen gegeben ist, aber nicht so, daB Maria
uns darob entriickt und entrissen wird. Wenn man hier wieder zwei
Gnadenordnungen aufstellen wollte : die Ordnung Marias und die Ord-
nung der Menschen, so hitte man dafiir nicht einen Anhaltspunkt in
der alten Tradition — wohl aber die festesten fiir das Gegenteil : Maria
ist unser | Und iibrigens : in welcher Beziehung zum ordo hypostaticus
steht der Christ, der Fleisch und Blut des Gottmenschen genie8t ? Allein
schon dieses Mysterium stellt alle geometrisch gezogenen Scheidelinien
in Frage (vgl. E-M, S. 155-156).

So erweist sich unsere Hypothese als tragfihig, gestiitzt von der
altesten Tradition :

- Gott hat nur einen Heilsplan, nur einen ordo gratiae gesetzt. Dieser
ist wesentlich (vgl. E-M, S. 221-223) auf die Gottesmutterschaft hin-



Um die Grundlagen der Mariologie 399

gerichtet. Sie erfiillt sich dort, wo die Gnade vollkommen ist, in Maria.
Gottesmutter heil}t also einfach : Kecharitomene, vollkommen Begna-
digte. So steht Maria in ein und derselben Gnadenordnung wie wir,
sie ist unsere Schwester, so wie die erste Eva in ein und derselben Natur-
ordnung stand wie wir, und als Mutter aller Lebendigen doch nicht
einen ordo a se bildete. Und doch macht die vollkommene Begnadigung
Maria zum unerreichbaren, nicht bloB stufenmiBig verschiedenen Ideal-
bild fiir uns. Die Idee « vollkommen Begnadigte » steht also am Grund
des Mariendaseins. Die Gottesmutterschaft aber ist die innere Frucht,
der Formaleffekt, die Gestalt dieser Gnade, wie die Gestalt jeder Gnade
auch briutlich ist, sodaB die briutliche Gottesmutterschaft das erste Bild
ist, das sich vom Grund der Gnade abhebt, nicht sosehr als ihr Effekt,
sondern als ihre « species», ihr « eidos ».

Dieselbe Gnade, die beim Christen, als teilhafte, zur mystischen
Gottesmutterschaft wird, sie wird bei Maria, als vollkommene, universale,
zur physischen Gottesmutterschaft, in der alle teilhafte der Christen
beschlossen ist. Es wire also nicht sinnvoll, bei Maria noch eine
« mystische Gottesmutterschaft » anzunehmen, die real verschieden wire
von der physischen — ein Kerzenlicht neben der Sonne. Damit ist
nicht etwa Marias geistige Mutterschaft iiber den mystischen Leib
geleugnet. Aber weil wir ja nicht Glieder Christi sind zu Christus hinzu
oder neben oder auller ihm, sondern nur in Christus, so ist eben mit
der Mutterschaft iiber Christus schon die Mutterschaft iiber die ganze
Kirche mitgesetzt, und zwar direkt, was wir ausdriicklich betonen 1.

Wenn Maria und die Menschheit einander so niherriicken, so
geschieht es in keiner Weise durch eine Abwertung des Standes Marias,

1 Die Viter reden zwar von der mystischen Mutterschaft Marias (vgl. z. B.
E-M, S. 197 ff.), grenzen sie aber ab gegen die rein physiologisch verstandene
Christusmutterschaft. Und hier mul} uns eine terminologische Unterscheidung vor
einem Milverstindnis bewahren : Die Viter reden nur von zwei Extremen :
1. von der rein physiologisch verstandenen Mutterschaft, aber in Ausdriicken,
die fiir uns auch die «adiquate Mutterschaft » bedeuteten. 2. Die Mutterschafts-
gnade Marias identifizieren sie mit der heiligmachenden Gnade aller Christen und
reden von dieser auch, um jene zu bezeichnen. So kénnte nach der heutigen
Terminologie der Eindruck entstehen, sie verkleinerten die adiquate Gottes-
mutterschaft und stellten die « gewdhnliche » Gnade hoher. Das wire ein volliges
MiBverstindnis ; sie verkleinern vielmehr die physiologische Mutterschaft und
evheben die «addquate Mutterschaft», den « Personalcharakter» oder wie man
will, setzen aber allerdings die « gewdhnliche » Christengnade dieser dhnlich, identi-
fizieren also die mystische Gottesmutterschaft der Christen mit dem geistigen
Moment der physischen Gottesmutterschaft Marias.



400 Um die Grundlagen der Mariologie

wohl aber vielleicht durch eine Neuwertung des Gnadenstandes der
Christen : unser aller Gnadenstand ist so, daB3 seine vollkommene Ver-
wirklichung « Maria » besagt 1.

So wire Maria zu erkennen, Mariologie aufzubauen :

Die Heilstheologie steht auf zwei Pfeilern : der Theologie vom
menschgewordenen Wort, und von der Teilnahme an ihm, der Kirche.
Dort, wo die Natur, die Gestalt und das Mal3 dieser Teilnahme dar-
zulegen ist, dort mufl die Rede auf Maria kommen. Denn sie und so
ist die vollkommene Kirche, die ganze Kirche, die Hochstteilnehmende
an der gottmenschlichen Vermdhlung — KECHARITOMENE.

Mariologie ist also nicht in dem Sinn ein selbstindiger Traktat,
daB sich parititisch aus Christologie, Mariologie und Ekklesiologie erst
die Soteriologie integrierte.

Sie ist aber auch nicht eine « Appendix » zur Christologie, wo bei
Gelegenheit der Geburt Christi die ein wenig herrenlos verstreuten Wahr-
heiten iiber Maria untergebracht werden.

Sondern Mariologie ist die von Gott gesetzte, konkrete Illustration
und zugleich einzige Vollkommenheit, also wesenhafte Krone und
Vollendung des Traktats iiber das Empfangen von Gottes Heil durch
die Menschheit, die in Maria sich selig preisen darf durch alle Geschlechter.

1 Die obige Unterscheidung des formalen und materialen Elements voraus-
gesetzt ist hier zu sagen : Jeder Christ kann die formale Vollkommenheit seiner
material so bestimmten Gnade erreichen, d. h. innerhalb seiner Gliedsendung die
hochst mogliche Gottesliebe. Aber die materiale Vollkommenheit ist nur Maria
gegeben, und zu ihr gehdrt eine formale Vollkommenheit, vor der die aller andern
Glieder verblaBt.



Anhang

Um die Grundlagen der Mariologie

401

Fiir Freunde von Schemata kann das Mariengeheimnis wie folgt
auf Grund der Gnadenfiille dargestellt werden :

effectus
gratiae
perfectae
in Maria

utgratum
facientis

ut con-
stituen-
tis re-
lationem
ad Chri-
stum

in initio :

in via :

in termino :
relationem

. sponsalem :

in se .
relationem
maternam :
ut in ho-
mine redi-

redemp- mendo :

torem |+ in mem-
bro redemp-
toris :
Evklarung :

Conceptio immaculata
Impeccabilitas moralis
Resurrectio covporis

Virginitas perpetua

Maternitas divina
physica

Corredemptio receptiva
universalis

Mediatio universalis
gratiarum

(6)

(7)

I. Unterscheidung des formalen und des materialen Elements : Gottgefillig-
keit und Christusgliedschaft.

A. Die vollkommene Gottgefilligkeit hat ihre drei spezifischen Wir-
kungen in Anfang, Weg und Ende des irdischen Daseins (1, 2, 3)

B. Die vollkommene Christusgliedschaft besagt

1. in Bezug auf Christus den Gottmenschen
a) vollkommene Brautschaft (4)
b) vollkommene Mutterschaft (5)

2. in Bezug auf das Erlésungswerk

a) das vollkommene Erlostsein : Empfang der Erlosung (6)

b) das untergeordnete Mitwirken : Weitergabe der Erlosung (7)

Divus Thomas

26



	Um die Grundlagen der Mariologie

