
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Dogmengeschichte

E. Beck 0. S. B. : Die Theologie des hl. Ephraem in seinen Hymnen
über den Glauben (Studia Anselmiana XXI). — Città del Vaticano. 1949.

viii-116 SS.

Für den Dogmenhistoriker bleibt Ephraem so lange eine empfindliche
Lücke als ein besserer Text nicht vorliegt und eine Sichtung des unter
seinem Namen gehenden Schrifttums nicht geschehen ist. Umso begrüßenswerter

ist vorliegende Arbeit, die durch Beschränkung auf allgemein als
echt anerkannte Hymnen und durch die Einsicht in römische und englische
Handschriften die Schwierigkeiten zu beheben sucht, um uns die genuine
Theologie des hl. Ephraem zu ermitteln. Der Titel, vor allem in der
gekürzten Form des Umschlags, ist zwar irreführend. In Wirklichkeit wird
nur die Lehre über den dreieinigen Gott, die Menschwerdung, die Anthropologie

und in etwa, im Anschluß an sie, über die Sünde, Freiheit und
Gnade dargestellt.

An der Spitze steht eine sorgfältige, philologisch gefärbte
Untersuchung über die Grundbegriffe essentia, natura, persona — methodisch
vielleicht das beste — ; in der Mitte, als 5. Kapitel, Ephraems Polemik
gegen die Arianer, wodurch die anfänglich etwas abstrakte Untersuchung
historisches Kolorit erhält.

Ephraems Begriffe sind noch unklar, seine Terminologie ist unfertig.
Essentia ist von der syrischen Umwelt und nicht von der griechischen
Theologie her bestimmt. Natura (kyânâ physis) kann sowohl Individuum
heißen als auch der Bedeutung von Wesenheit sich nähern. Der von den

Kappadokiern vollzogene Unterschied zwischen hypostasis und physis ist
noch nicht vorhanden, was sowohl für die Trinitätslehre wie für die Christo-
logie von Nachteil ist. Es findet sich höchstens ein Ansatz zur Gleichsetzung
des Wortes qnömä mit hypostasis persona.

Obwohl der Syrer mit der griechischen Philosophie in Berührung
gekommen war, hat diese zur Entwicklung und Vertiefung seiner Trinitätslehre

wenig beigetragen. Vielmehr fällt der Reichtum der Bildersprache
auf. Im Kampf gegen die Arianer kommen die eigentlichen philosophischtheologischen

Probleme so gut wie nicht zur Sprache. Einige Stellen
erinnern durch die Heranziehung des Gedächtnisses an die psychologische

Divus Thomas 24



370 Literarische Besprechungen

Trinitätserklärung des hl. Augustinus. Doch handelt es sich höchstens um
einen Ansatz, über dessen Bedeutung Ephraem sich -wahrscheinlich nicht
bewußt war. Der Heilige Geist wird nie ausdrücklich Gott genannt, wenn
auch über seine wesensgleiche Natur kein Zweifel bestehen kann
(Taufformel, liturgische Doxologien). Merkwürdig ist hingegen die Bezeichnung
des Heiligen Geistes als « ignis et spiritus », die auch auf die Engel
übertragen wird, dann wieder in der Eucharistie Verwendung findet und schließlich

in der Christologie (S. 88-92). Sie hätte Stoff zu einer längeren
Untersuchung gegeben. In Bezug auf die Engel wären antike Anschauungen
herbeizuziehen (E. Kirschbaum weist in der Rivista di Archeologia Cristiana
17 (1940) 213 ff. den Weg), in der Christologie die Verkündigungszene :

Heiliger Geist wird über dich kommen, d. h. göttlicher Geist (die « Geist-
christologie » knüpft hier an), in der Sakramentenlehre vermutlich die
Epiklese und die damit verbundene Erklärung der Umwandlung beziehungsweise

Realgegenwart (vgl. DivThom(Fr) 18 [1940] 296-316).
Auch die Anthropologie ist wenig entwickelt. Trichotomismus und

Dualismus stehen unausgeglichen nebeneinander. Ephraem scheint zwischen
Körper-Seele-Geist mehr Gradunterschiede als Wesensverschiedenheit
gesehen zu haben. Daher ist die Erhebung von einer niederen Stufe zur
höheren möglich (S. 100). Man ist geneigt damit origenistische
Spekulationen zu vergleichen. In der Gnadenlehre betont der Syrer, wohl wegen
seiner persönlichen asketischen Haltung, mit Rücksicht auf die Wirkung
seiner Predigt und den Determinismus der Manichäer, die Freiheit des

Willens und die Eigentätigkeit des Menschen (S. 105).
Abschließend stellt der Verfasser fest, daß seine Untersuchung die

Echtheit der Hymnen bestärke. Schwieriger sei es, die philosophischtheologische

Bildung Ephraems zu beurteilen. Jedenfalls würden sich
platonische, aristotelische, stoische und neuplatonische Elemente erkennen
lassen. Das mit der griechischen Theologie gemeinsame Gedankengut
beweise, daß die östlichen Väter Ephraem nicht unbekannt geblieben seien.
Doch kannte er die großen Kappodokier sicher nicht. Der Syrer bleibt
auch in der Theologie Dichter, zum Schaden der Schärfe des Ausdruckes
und der Begriffe. Daher scheint der Schlußsatz, wenigstens wenn man die
Theologie vergleicht, übertrieben : « Ephraem steht als Theologe der syrischen
Kirche und als Verteidiger der Orthodoxie ebenbürtig neben einem Basilius
dem Großen » (S. 109).

Man wird dem Verfasser für diese Einführung in die etwas fremde
Vorstellungswelt der syrischen Kirche dankbar sein. Die lateinische,
selbständige und kritische Übersetzung der Texte erschließt Ephraem auch
jenen, die des Syrischen unkundig sind. Der Dogmenhistoriker verfügt über
ein brauchbares Werkzeug, das freilich noch keine vollständige und
endgültige Darstellung der ephrämischen Theologie darstellt. Der Verfasser ist
sich dessen bewußt. Die behandelten Hymnen sind nur ein kleiner Teil
der Quellen und dienten außerdem der Polemik. Es wäre daher vielleicht
ratsamer gewesen, sich auf die Trinitätslehre zu beschränken, höchstens
noch die Christologie herbeizuziehen, den Gegner noch genauer zu
charakterisieren — die Arianer haben sich bekanntlich schnell in verschiedene theo-



Literarische Besprechungen 371

logisch sehr nuancierte Gruppen zersplittert —, schließlich die Beziehungen
und Unterschiede zu den griechischen Vätern weitgehender zu vergleichen.

Man kann den Verfasser zur Ausführung seines Planes, die Hymnen
über den Glauben und das Paradies mit einer lateinischen Übersetzung neu
zu edieren, nur ermuntern. Mit solchen Arbeiten werden der Erforschung
Ephraems die Wege geebnet.

Freiburg. 0. Perler.

E. Beck 0. S. B. : Ephrams Hymnen über das Paradies (Studia
Anselmiana, XXVI). — Rom 1951. xi-174 SS.

Im 21. Band der gleichen Sammlung ermittelte der Verfasser aus den
« Hymnen » über den Glauben vorzüglich Ephrams Trinitätslehre und
Christologie. Die 15 Hymnen «Über das Paradies» berühren näher die
Eschatalogie, Anthropologie und weniger eingehend die Soteriologie. Dort
war eine systematische Darstellung gewählt worden. Hier wird die
analytische Methode vorgezogen. Einer möglichst getreuen lateinischen
Übersetzung folgt jeweils ein laufender Kommentar, der die literarischen und
theologischen Belange berücksichtigt. Die Strophen sind nach inhaltlicher
Zusammengehörigkeit gruppiert und mit entsprechenden Überschriften
versehen. Eigenart und Schwierigkeit dieser dichterischen Erzeugnisse
drängten zu dieser Lösung. Es wäre vielleicht vorteilhaft gewesen, sie

konsequent durchzuführen d. h. ganz einfach den in der Exegese üblichen
Schriftkommentar zu übernehmen mit Wiedergabe des syrischen Urtextes,
besser mit deutscher statt mit schwer verständlicher lateinischer
Übersetzung, ohne Unterbrechung der Hymnen, und zwar in Großdruck. Eine
klarere Trennung der textkritischen, philologischen, literarischen,
theologischen Erklärungen im Kommentar hätte die Lektüre erleichtert. Da das
Hauptanliegen ein theologisches ist, hätte man am Schluß oder im Falle
eines Kommentars in der Einleitung eine systemathische Zusammenfassung
der inhaltlichen Lehrergebnisse erwartet. Diese sind in Wirklichkeit überaus

bemerkenswert und von den Theologen zu wenig bekannt und
berücksichtigt. Ich wähle davon einige den Dogmenhistoriker interessierende aus.

Zunächst ist die Primitivität, Unabgeklärtheit, Unsicherheit,
Volkstümlichkeit und daher Sinnfälligkeit der Eschatologie erwähnenswert. Für
die Fegfeuerlehre kommen die Hymnen nicht in Betracht, wie Bickell und
Eirainer glaubten. Das Vorparadies hat nichts mit ihm zu tun. Es ist
eine Stufe des endzeitlichen ewigen Paradieses. Auf es werden millena-
ristische Anschauungen übertragen. Unter Seol versteht der Syrer « in
der Regel den zwischenzeitlichen, unterirdischen Wohnort aller Toten d. h.
aller noch nicht in das Paradies aufgenommenen Körper und aller nicht
in das Vorparadies zugelassenen Seelen» (S. 91). Alttestamentliche
Einflüsse liegen hier auf der Hand. Im Seol gibt es keinen Unterschied der
Gerechten und Bösen (S. 88). An anderer Stelle hingegen nimmt Ephräm
einen solchen an (S. 91). Gehenna ist die endzeitliche Hölle. Ihre Ewigkeit

lehrt Ephräm grundsätzlich (S. 16). Doch erstreckt sich Gottes Barm-



372 Literarische Besprechungen

herzigkeit auch auf sie. Die Wolke der göttlichen Barmherzigkeit erquickt
mit ihrem Tau auch die Verdammten (Hymn. X 15). Vermutlich meint
Ephräm damit eine vorübergehende Linderung der Höllenstrafen (S. 116).
Die Rückkehr mit Leib und Seele aus dem Seol in das Paradies folgt erst
nach dem Endgericht. Im Vorparadies warten die Seelen auf die
Wiedervereinigung mit den verklärten Körpern (S. 82 ff.). Eine Ausnahme machen
Adam und Moses, deren Körper bei der Höllenfahrt Christi befreit und
verklärt wurde (S. 35). Eine Fürbitte der Heiligen nimmt Ephräm nur
beim jüngsten Gerichte an (S. 38, 57, 87 ff.). Den Höhepunkt finden diese
Hymnen in der poetischen Schilderung des Paradieses und vor allem der
Gottanschauung (Hymn. IX). Vorbild dieser Visio ist die Begegnung des
Moses mit Gott auf dem Sinai. Ein Strom von Wonne ergießt sich vom
Vater auf den Sohn, vom Sohn auf die Seligen, die Schauende genannt
werden. Die Visio scheint also zuerst eine Schau des Sohnes und dann
durch ihn eine Schau des Vaters zu sein. Der Heilige Geist, der auch sonst
in den Hymnen kaum oder selten erwähnt wird, wird nach einer Parallele
im 80. Hymnus « Über den Glauben » das belebende, den Kreislauf
vollendende Element sein. Verwandte Gedanken hätte der Verfasser bei Ire-
naeus gefunden. Wesentliche Grundlage dieser Eschatologie ist die Anthropologie.

Die Seelen und die Dämonen sind keine rein geistigen Substanzen
(S. 42 f.). Die Engel sind ihrer Natur nach «Feuer und Geist». Die
Materie des Menschen verliert im paradiesischen Zustand an Stofflichkeit,
wird vergeistigt. Ja der Unterschied zwischen Leib und Seele scheint sich
in der Visio zu verflüchtigen. Da die Seele in ihrer Tätigkeit an den Körper
gebunden ist, gibt es für die auf die Wiedervereinigung mit dem Körper
harrende Seele keine neuen Eindrücke und Erkenntnisse (S. 82 ff.). Mann
und Frau, Geschlechtlichkeit gibt es nur unter der Voraussetzung und
unter dem Vorauswissen eines Sündenfalles. Versetzung in das (urzeitliche
oder endzeitliche) Paradies bedeutet Aufhebung der Sexualität. Sündenfall

und Begierlichkeit hängen aufs innerste zusammen. Die Jungfräulichkeit

ist die eigentliche christliche Lebensform (S. 61 f. 154, 167). Zur
Soteriologie sei nur ein kurzer inhaltsschwerer Vers aus dem vierten Hymnus

erwähnt : « Facta est ei (Adam) per Mariam stola, quae ornavit
latronem. » Für den wegen seines sündenbefleckten Kleides aus dem Paradies

verstoßenen Adam schuf Maria (in der Menschheit Christi) ein neues
Kleid, mit dem geschmückt auch der Schächer den Weg ins Paradies fand.

Diese kurze Auswahl mag die eigenartige Stellung Ephräms hinreichend
andeuten. Es gibt kaum eine Seite, die nicht nach Parallelen ruft und
zu einer Erweiterung des Quellenstudiums anregt. Antike Jenseitsvorstellungen,

jüdische Eschatologie, patristische Theologie werden von einem
Sänger, der seine frommen Gefühle nicht verbergen kann, in bildhafte
Formen gegossen. Für die hier gebotenen Ergebnisse und Anregungen
wird der Dogmenhistoriker, Patrologe, Religionsgeschichtler und selbst
Archäologe dankbar sein. Nicht vergessen seien die textlichen Verbesserungen,

die eine Einsicht in die besten Handschriften ermöglichte.

Freiburg. O. Perler.



Literarische Besprechungen 373

P. Munoz Vega S. J. : Introducciôn a la sintesis de San Agustîn (Ana-
lecta Gregoriana XXXIV). — Roma, Univ. Gregoriana. 1945. vni-264 pp.

Die mehr synthetische als historische Arbeit gewährt Einblick in die
führenden Gedanken der Philosophie und Theologie des Kirchenlehrers.
Die Einführung etwa von E. Gilson wird sie freilich nicht ersetzen. Die
Hinweise auf die Verwandtschaft der augustinischen Probleme mit der
neueren und neuesten Philosophie verleihen ihr eine aktuelle Note. In der
straffen Zusammenfassung und einheitlichen Sicht, in der Berücksichtigung
von Philosophie und Theologie, die bei Augustinus eine unzertrennliche
Einheit bilden, liegt die Stärke des Buches. Die Darstellung schreitet logisch
vom persönlichen Erlebnis, das sich uns in den Bekenntnissen darbietet
(I. Teil), zur Betrachtung des menschlichen Geistes und seiner Erfahrung im
Aufstieg zur ewigen Wahrheit (II. Teil), von hier weiter zur Soziallehre,
wie sie vornehmlich in De Civ. Dei vorliegt (III. Teil), bis zur Vereinigung
des Menschen mit Gott in der mystischen Erfahrung, in und durch Christus
unserem Erlöser, durch die Eingliederung in seinen mystischen Leib, in
der unvollkommenen Vorausnahme der ewigen Beschauung (IV. Teil).

Eine mehr geschichtliche Betrachtungsweise hätte die Synthese noch
bewußter in den Rahmen der Zeit gestellt und lebendigere, reichere Farben
aufgetragen. Augustinus gibt seinen Lesern die Weisung, seine Werke in
der Reihenfolge ihrer Entstehung zu lesen, dann würden sie seine
Fortschritte, d. h. seine Entwicklung feststellen können. Dieser wird aber wenig
Aufmerksamkeit geschenkt. Die Quellen, denen der afrikanische Lehrer
weithin verpflichtet ist und die er doch wieder übertrifft, kommen mit
Ausnahme einiger ungenügenden Hinweise auf Plotin kaum zur Sprache.
Ich weise beispielsweise nur auf Ambrosius hin und soweit die Civitas Dei
in Betracht kommt, auf Tyconius, von den heidnischen Vorlagen ganz
abgesehen. Man wird sicher von einer Einführung keine Vollständigkeit
verlangen ; aber wesentliche Quadern des Lehrgebäudes wie die Auffassung von
der Erbsünde, die mit der Ekklesiologie notwendig verbundene Sakramententheologie,

die Trinität, werden teilweise oder gänzlich vermißt. Zum Thema
der mystischen Erfahrung hätte ausgezeichnet gepaßt, was Augustinus in
De Trinitate XIV 19, 26 als « sapientia contemplativa » bezeichnet, was
nichts anderes als die Übertragung und christliche Umgestaltung der antiken
« sapientia » der Philosophen ist. Doch stecken wir wohl zu Unrecht diese
Ziele einer Arbeit, die mehr die philosophischen als theologischen Belange
berührt und nichts als eine Einführung sein will.

Freiburg. O. Perler.

A. T. Geoghegan: The attitude towards lahor in early Christianity and
ancient culture. (Studies in Christian Antiquity, No. 6.) — Washington 1945.

xxxviii-250 SS.

Unter der kundigen Leitung von Prof. Dr. Joh. Quasten veröffentlicht

die katholische Universität Washington in schneller Folge beachtenswerte

Arbeiten zur Geschichte der alten Kirche. A. T. Geoghegan zeigt



374 Literarische Besprechungen

in seiner Untersuchung den tiefen Wandel, den die Beurteilung der körperlichen

Arbeit unter dem Einfluß des Christentums durchgemacht hat. Bei
den Griechen galt vor allem die schwere Handarbeit als des freien Mannes
unwürdig. Mehr Schätzung brachten wenigstens der Landwirtschaft die
Philosophen entgegen. In hellenistischer Zeit war aber die Verachtung
der arbeitenden Masse noch gestiegen. Die Römer teilten diese Anschauung,
umsomehr als bei ihnen die Sklaven zahlreicher waren. Doch bahnt sich
hier unter dem Einfluß der Kyniker und vor allem Stoiker (Seneca) eine
neue Anschauung an. Gegen Ende der Republik mehren sich auch die
werktätigen Freigelassenen und in den Innungen erstarkt das Standesbewußtsein.

Die Juden hatten von Anfang an die Arbeit höher eingeschätzt. Die
Schrift verpönte die Trägheit und erklärte den Erwerb des Unterhaltes
im Schweiße des Angesichts als gottverhängte Strafe für die Sünde. Doch
war die jüdische Haltung der Arbeit und dem Arbeiter gegenüber durch
nationale Rücksichten eingeengt (I. Teil).

Erst das Christentum vermochte, trotz gewisser Ansätze bei Griechen
und Römern, vor allem bei Juden, einen völligen Wandel herbeizuführen.
In langsamer Entwicklung, ohne revolutionäre Umwälzungen, wirkten
sich seine Grundsätze aus : Wert und Achtung der Persönlichkeit, Gleichheit

der Brüder und Schwestern vor Gott und in der Gemeinde, Arbeit
als Mittel zur Vollkommenheit (besonders seit der Ausbreitung des Mönch-
tums), Pflicht des Almosens. Die Liebe zum Nächsten und zu Gott
begründet im wahren Sinne den neuen Geist. Der christliche Arbeiter
ist Knecht Gottes. Von ihm erwartet er seinen Lohn. Diese Auffassung
fand ihren Ausdruck in der kirchlichen und staatlichen Gesetzgebung.
(II. Teil).

Trotz der Fülle des literarischen und archäologischen Materials, das
sich über die ganze heidnische und christliche Antike ausdehnt, gelingt
dem Verfasser ein guter Überblick. Die Hervorhebung der Entwicklung
und ihrer treibenden Kräfte darf als besonders glücklich bezeichnet werden.
Niemand wird von einer solchen Arbeit Vollständigkeit verlangen. Unter
den griechischen Apologeten, von denen nur wenige und unbedeutende
Stellen angeführt werden können, wäre Epist. ad Diogn. c. 5 zu nennen —
eine Parallele zu Tertullians Apol. 42, 1-3. Basilius' d. Gr. Bedeutung ist
erfaßt. Zu erwähnen wäre, daß nach Gregor von Nyssa (Vita S. Macrinae,
Migne, PG 46, 965) Basilius' Schwester Makrina ihren Bruder, nach
Vollendung seiner Studien in Athen bewogen hat, die stolzen, vom griechischen
Wissensdünkel genährten Pläne aufzugeben und sich, statt der Philosophie
und Rhetorik, dem aktiven, die Handarbeit übenden Leben zuzuwenden.
Hier prallen die Gegensätze griechischer und christlicher Auffassung hart
aufeinander. Bei den Kappadokiern Gregor von Nazianz und von Nyssa,
die wie kaum andere Väter eine sinnreiche Vermählung von griechischer
Kultur und christlichem Geiste versuchten und vollzogen, und zwar im
Rahmen einer hochfliegenden Synthese, wäre das Studium der Wandlung,
gerade nach der tieferen Begründung hin, ein reizendes Problem gewesen.

Freiburg. 0. Perler.



Literarische Besprechungen 375

E. L. Hummel C. M. M. : The concept of martyrdom according to
St. Cyprian. (Studies in Christian Antiquity, No. 9). — Washington 1946.
xviii-202 SS.

Bekenner, führt der Verfasser aus, sind nach Cyprian jene, die Christus
bekannt haben, vielleicht Gefängnis- oder Verbannungsstrafen erlitten,
aber nicht körperliche Leiden. Märtyrer jene, die für den Glauben starben
oder doch körperliche Qualen erduldeten (Kap. I). Das Martyrium ist
Erfüllung des Willens Gottes. Dieser ruft und gibt Kraft zum Bekenntnistode

(Kap. II). Cyprian faßt es als Kriegsdienst auf, als Kampf mit dem
Teufel (Kap. III). Im Märtyrer streitet und siegt der Protomartyrer
Christus (Kap. IV). Das Blutzeugnis, innerhalb der Kirche hat
rechtfertigende Kraft. Es tilgt als Bluttaufe Sünde und Schuld, ist insofern
Ersatz für die Wassertaufe (Kap. V). Der Märtyrer ist das Ideal der
Vollkommenheit, das Blutzeugnis die beste Empfehlung zum Klerikerstand.

Der Fürbitte des Glaubenshelden kommt besondere Bedeutung
zu. Vor und nach dem Tode ist der Märtyrer mit Ehren umgeben (Kap. VI).
Cyprian weist den Märtyrern, insbesondere der kirchlichen Amtsgewalt
gegenüber, die ihnen gebührende Stellung innerhalb der kirchlichen
Ordnung an (Kap. VII).

Diese Ergebnisse bringen nicht wesentlich Neues. Doch wird zu den
verschiedenen Lösungen Stellung genommen und ein reiches, methodisch
gut verarbeitetes Beweismaterial angeführt. Die Analyse der Texte hätte
durch stilistische Erwägungen ergänzt werden können. Kein altchristlicher

Schriftsteller steht so unter dem Einfluß der Rhetorik wie Cyprian.
Dunkle Stellen finden oft eine Aufhellung von den Gesetzen des asianischen
Stiles her : Überschwengliche Ausdrucksweise, gorgianische Figuren besonders
Parallelismus usw. Nach dem Verfasser wäre die innige « wahre und aktuelle »

Einheit des Märtyrers mit Christus durch den Empfang der Eucharistie
bewirkt (S. 93). Warum nicht schon durch die Taufe Zu vergleichen
wäre der paulinische Ausdruck «Christum induere», vgl. De bono patientiae,
c. 9 usw. Die Eschatologie der alten Kirche (Kap. VI), vor allem Natur
und Verhältnis von Pneuma und Amt — die wichtigste Frage bei Cyprian —
hätten nach der dogmatischen Seite hin eine Vertiefung verdient.

Freiburg. O. Perler.

J. O'Meara : St. Augustine against the Academics (J. Quasten-
J. Plumpe : Ancient Christian Writers 12). — Westminster, Maryland.
1950. 213 SS.

Die Einleitung zu dieser englischen Übersetzung entwirft in Kürze
Leben und geistige Entwicklung des Augustinus bis zur Taufe. Sie stellt
die Persönlichkeiten vor, welche an den philosophischen Gesprächen in
Cassiciacum teilnahmen, und vergleicht den Dialog mit Ciceros Academica.
Der erkenntnistheoretische Wert dieser Frühschrift sei nicht hoch
einzuschätzen. Umso größer sei seine Bedeutung für die Persönlichkeit des
Afrikaners. Zwei Probleme werden in Einleitung und Anmerkungen näher



376 Literarische Besprechungen

untersucht. Der Neuplatonismus in Augustinus' Bekehrung und Plotin oder
Porphyr

Der Verfasser entscheidet sich für eine mittlere Lösung zwischen jenen,
die den « Bekenntnissen » zum Trotz in Mailand eine Bekehrung zur
Philosophie statt zum Christentum annehmen, und den andern, die in Cassiciacum
einen bereits völlig umgestalteten Gläubigen sehen. Augustinus' Bekehrung
hätte bereits 386 in einer vollen und aufrichtigen Hinwendung zu Christus
bestanden ; doch lebte der Rhetor noch im Wahne, aus neuplatonischer
Philosophie und Offenbarung eine Synthese aufbauen zu können. Während
indessen seine Unterwerfung unter die Autorität eine rückhaltslose war,
pflichtete er den Philosophen nicht in allem bei (S. 21 f., S. 199 Anm. 61).

Für eine ähnliche Mittellösung entscheidet sich der Verfasser in der
Frage nach den platonischen Quellen. W. Theiler hatte 1933 in seinem
« Porphyrios und Augustin » den Versuch gewagt, Porphyr als den Lehrer
des Augustinus nachzuweisen, während P. Henry « Plotin et l'Occident »

(1934) die traditionelle Auffassung vertrat, nach welcher Plotin in der
Übersetzung Viktorins den Mailänder Rhetor zu fesseln vermochte. Mit einer
gewissen Betonung greift J. O'Meara Theilers These wieder auf (S. 22 f.,
161 f., 177 ff., 181 ; 187 ; 193 ff.). Allerdings nimmt er mit Henry zugleich
auch eine Benutzung Plotins an (S. 185 f. : C. Acad. 3, 3 und Enneade I 6, 8).

Schließlich wird eine Mittellösung auch in der Frage der Geschichtlichkeit

der Dialoge das Wort gesprochen. Im Konfliktfalle zwischen den
Angaben der « Bekenntnisse » und der Dialoge wäre ersteren unter Umständen
der Vorzug zu geben (S. 23-32).

Die z. T. ausgedehnten und gelehrten Anmerkungen werden den Lesern
den keineswegs leichten Dialog verständlicher machen.

Es ist nur bedauerlich, daß dem Kommentator die neueste Arbeit von
P. Courcelle : Recherches sur les Confessions de saint Augustin 1950 nicht
zur Verfügung stand ; denn diese erneuert das Problem der Entwicklung
Augustinus' während seines Mailänderaufenthaltes. Seite an Seite zeigt
Courcelle in Ambrosius Werken (Hexameron, De Isaac, De bono mortis),
welche aller Wahrscheinlichkeit nach aus Predigten des Jahres 386 stammen,
unzweideutige Einflüsse Plotins, bisweilen wörtliche Zitate auf. Augustinus
konnte beim Anhören dieser Predigten die bereits erfolgte Vermählung
zwischen Christentum und Neuplatonismus feststellen. Das mag seine

Bekehrung wesentlich beeinflußt haben ; schwebte ihm doch diese Synthese
auch in Cassiciacum als erstrebenswertes Ziel vor. Ist es Absicht oder ist
es Zufall, daß Courcelle die These W. Theilers nicht einmal mehr erwähnt,
obwohl auch er eine Kenntnis Porphyrs (De regressu animae) durch Ambrosius

für wahrscheinlich hält? Nicht weniger köstlich ist die Beobachtung,
daß die Plotinstelle (I 6, 8), welche J. O'Meara S. 185 f. als Parallele zu
C. A.cad 3, 3, anführt, ebenso von Ambrosius in De Isaac VIII 78 f. und
zwar in einem weiteren Zusammenhang verwendet wurde (P. Courcelle
a. a. O. S. 111 f. und Revue de Philologie 76 [1950] 31-45). Man kann sich
des Eindruckes nicht erwehren, daß weder für Ambrosius noch für Augustinus

das Quellenstudium abgeschlossen ist. Da Cicero offenbar eine Hauptquelle

der Dialoge ist, hätte seiner Philosophie mehr Aufmerksamkeit



Literarische Besprechungen 377

geschenkt werden dürfen. Ähnliches gilt für die skeptische Krise, welcher
Augustinus nach der Enttäuschung durch den manichäischen Rationalismus
notwendig verfallen mußte. Sie war die unmittelbare Veranlassung des

Dialogs.
Im übrigen erhält der Leser einen guten Einblick in die Probleme und

die einschlägige Literatur. Der Autor arbeitet mit kritischem Blick und
wahrt sich ein selbständiges Urteil.

Freiburg. O. Perler.

Heilige Schrift

Biblia Sacra iuxta Latinam Vulgatam versionem ad codicum fidem :

iussu Pii PP XII cura et studio Monachorum Abbatiae Pontificiae S. Hiero-
nymi in Urbe O. S. B. édita. Vol. VIII : Libri Ezrae Tobiae Iudith ex inter-
pretatione Sancti Hieronymi cum praefationibus et variis capitulorum serie-
bus. Vol. IX : Libri Hester et lob ex interpretatione Sancti Hieronymi cum
praefationibus et variis capitulorum seriebus. — Romae, Typis Polyglottis
Vaticanis, 1950/51.

Der vorliegende 8. Band enthält an erster Stelle das « Buch Esdras »

zusammen mit dem « Buche Nehemias » oder « 2 Esdras », dessen Sondername
erst verhältnismäßig spät aufgekommen ist. Die alte Terminologie kennt
nur ein einziges « Buch Esdras », wie auch ein einziges Buch Samuel, ein
einziges Buch der Könige, usw.

Auf die lateinische Übersetzung der beiden anderen im Titel genannten
Bücher hat der hl. Hieronymus bekanntlich nicht gerade sehr viel Mühe
verwendet. Er selbst berichtet, daß die des Buches Tobias in einem einzigen
Tage zustandegekommen sei, und zwar so, daß er sich den « chaldäischen »

(aramäischen) Text dieses Buches mündlich ins Hebräische übertragen ließ
und nach dieser improvisierten hebräischen Wiedergabe seinem Sekretär
eine lateinische vordiktierte. Den Vulgattext des Buches Judith verfaßte
er in einer einzigen Nacht und zwar zu einer Zeit, wo er mit anderen Arbeiten
stark in Anspruch genommen war. Er betrachtete eben diese beiden Bücher
als nicht kanonisch, weil er sie nicht in hebräischer Sprache vorgefunden
hatte. Die Übersetzung des Tobias wurde durch die Bitte der Bischöfe
Chromatius und Heliodorus veranlaßt, die des Buches Judith dadurch « quia
hunc librum Synodus Nicaena in numéro Sanctarum Scripturarum legitur
computasse » (Prol. in librum Judith).

Merkwürdigerweise liest man im Hieronymusprolog zur Vulgatüber-
setzung des Buches Tobias, die Hebräer hätten diese Schrift aus ihrem
Kanon entfernt und in die Reihe der « Agiografa » hineinverwiesen. Das
ist nichts weniger als eine Contradictio in terminis, da, auch bei Hieronymus,
z. B. im « Prologus Galeatus » zum Buche Samuel, die « Hagiographa » eben
den dritten und letzten Teil des hebräischen Kanons ausmachen. Und der
gleiche Widerspruch wiederholt sich im Judithprolog : « Apud Hebraeos
liber Iudith inter Agiografa legitur. Cuius auctoritas ad roboranda ilia quae



378 Literarische Besprechungen

in contentione veniunt, minus idonea iudicatur. » Schon der gelehrte
Mauriner Jean Martianay hat in seiner Hieronymusausgabe mit guten
Gründen dargetan, daß die weitverbreitete Lesart « agiografa » oder « hagio-
grapha » in diesen beiden Prologen verdorben sein müsse aus « apocrypha ».

Es ist etwas befremdend, daß die römischen Benediktiner trotzdem in beiden
Fällen das « agiografa » beibehalten haben. Freilich weisen im Tobiasprolog
alle von den Herausgebern herangezogene Handschriften und alte
Textausgaben ausnahmslos « agiografa » (bez. « agiographa », « hagiographa »,

usw.) auf und im Judithprolog konnten für die Lesung « apocripha » bloß
zwei späte Zeugnisse angeführt werden.

Für die Herstellung des Textes kamen beim Buche Esdras-Nehemias
28 Hss. zur Verwendung, sieben davon zum ersten Male, nämlich : 1. Cod.
Vat. lat. 11978, eine Hs. aus Monte Cassino, 11.-12. Jahrh. 2. Cod. 10 der
Stadtbibliothek von Amiens, eine Korveyer Hs. des 8. Jahrh. 3. Cod. 430
der städtischen Bibl. von Lyon, 10. Jahrh. 4. Cod. Monac. lat. 6225 aus
Freising, 9. Jahrh. 5. Cod. 43 des Erzbisch. Stiftes Köln, 8. Jahrh. 6. Cod.

Sangallensis 14, 9. Jahrh. 7. Cod. Stuttgartensis Bibl. Nat. H. B. II 35,
mutmaßlich aus Konstanz stammend, 8.-9. Jahrh. Für die Bücher Tobias
und Judith kam noch eine Vatikanische Hs. (Cod. Vat. Palatinus lat. 24)

aus dem 7.-8. Jahrh. dazu.
In den meisten Fällen, in denen ein Irrtum in der Urschrift (Archetypus)

angenommen wird, stimmt die von den Herausgebern endgültig
aufgenommene Lesart mit unserer kurrenten Sixto-Clementina. So :

1 Esd. 2, 66 : septingenti
1 Esd. 8, 10 : filius
1 Esd. 00 CO CO Meremoth
1 Esd. 9, 8 : paxillus
1 Esd. 10, 1 : inplorante eo

2 Esd. 3, 12 : scruta
2 Esd. 5, 8 : vestros
2 Esd. 6, 2 : in viculis in campo Ono
2 Esd. 7, 59 : Sabaim
Tob. 4, 12 : esses

Jud. 1, 3 : earum
Jud. 1, 3 : earum
Jud. 7, 6 : dirigeret et

Jud. 7, 13 : nolens

Jud. 7, 15 : Holofernis
Jud. 8, 20 : humiliabit
Jud. 16, 6 : occisurum

Abweichungen, kleinere oder größere, kommen aber vor. So :

1 Esd. 8, 12 : Ezgad; Sixto-Clem. : Azgad
2 Esd. 6, 18 : Orei ; Sixto-Clem. : Area
Jud. 4, 10 : pollutionem et inproperium et obprobrium gentibus ;

Sixto-Clem. : in pollutionem et fierent opprobrium gentibus. Die in dieser
Hinsicht merkwürdigste Stelle dürfte Jud. 16, 23 sein, wo die etwas rätsei-



Literarische Besprechungen 379

hafte Lesung « anathema oblivionis » unserer Sixto-Clementina sich herausstellt

als eine alte Verschreibung aus anathema oblationis.

Abschließend dürfte hier noch auf einige weitere Verbesserungen des
Sixto-Clementinischen Textes hingewiesen werden :

1 Esd. 7, 28 : misericordiam ; Sixto-Clem. : misericordiam suam
2 Esd. 2, 8 : locutus est; Sixto-Clem. : locutus esset

2 Esd. 11, 29 : in Ain Remmon; Sixto-Clem. : in Remmon
Tob. 1, 2 : Sennacherim ; Sixto-Clem. : Sennacherib
Jud. 4, 14 : quo coepistis ; Sixto-Clem. : quod coepistis.

In seinem Prolog zur Vulgataübersetzung des Estherbuches gibt der
hl. Hieronymus unzweideutig seine Meinung über das griechische Plus
dieses Buches zu erkennen. Für ihn handelt es sich keineswegs um
Auslassungen im hebräischen Text, wie von den Verfassern unserer Einleitungsbücher

nicht selten angenommen wird, sondern um nachträgliche Erweiterungen,

die nicht zum ursprünglichen Textbestand des Buches gehört haben :

quem librum editio vulgata LXX) laciniosis hinc inde verborum funibus
trahit, addens ea quae ex tempore dici poterant et audiri, sicut solitum est

scolaribus disciplinis sumpto themate excogitare, quibus verbis uti potuit qui
iniuriam passus est vel ille qui iniuriam fecit. Die am Ende angefügten Stücke
(Esther 10, 4 - 16, 24), werden hier Zeile für Zeile mit dem « Obelus »

versehen, was der ursprünglichen Anordnung des Übersetzers entsprechen
dürfte, der ja in einer 10, 4 voraufgeschickten Bemerkung sagt : iuxta con-
suetudinem nostram obelo, id est veru praenotavimus. Es braucht kaum
eigens erwähnt zu werden, daß man sich der Ansicht des hl. Hieronymus
über den literarischen Ursprung dieser Stücke ruhig anschließen kann, ohne
damit ihre Kanonizität in Frage zu stellen.

Für die Herstellung des vorliegenden Vulgata textes des Buches Esther
sind 27 Hss zur Verwendung gekommen. Im ganzen Buch ist nur eine
einzige Stelle zu verzeichnen, an der eine fehlerhafte Lesung der Urschrift
angenommen wird, nämlich 2, 4 « deducebantur », wofür « deducebatur »

in der Einzahl gelesen wird, was dem Wortlaut unserer Sixto-Clementina
entspricht und im vorhergehenden Kontext seine Bestätigung findet in den
Einzahlformen « intraverat » und « egrediebatur ».

Für den Vulgatatext des Buches Job standen 29 Hss zur Verfügung,
darunter der berühmte « Bobbienser Palimpsest », dessen Text bereits von
P. Alban Dold (Beuron, 1931) herausgegeben war, und eine jetzt in Leningrad

befindliche Hs des 8. Jahrhunderts, für dessen Lesarten — weil ihnen
das Origininal « propter iniquas temporum condiciones » nicht zugänglich
war — die Herausgeber angewiesen waren auf J. Martianay und auf Staerks
Katalog der lateinischen Hss von St. Petersburg. Auch hier sind die im
Archetypus angenommenen Fehler nicht zahlreich; 16, 8 wird «in nihili »

nach dem Kommentar des Philippus angenommen als ursprünglich für das
übliche « in nihilum » ; 26, 4 ist « spiramen tuum » schon frühzeitig « spira-
mentium » geworden ; 28, 8 ist die richtige Lesart natürlich « institorum »,

was aber in den ältesten Kodizes bereits « institutorum » geworden ist.
Den interessantesten Fall dieser Kategorie bietet der alte Schreibfehler



380 Literarische Besprechungen

« laetatum » für « lactatum » in Job 31, 27. Wer seinerzeit die Veröffentlichungen

von Burkitt und Amelli gelesen hat, wird sich wohl nicht wundern,
daß 19, 24 das nirgendwo zu belegende « celte » jetzt « certe » gelesen wird.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

M. Schumpp O. P. : Das Buch der zwölf Propheten, übersetzt und erklärt.
(Die Heilige Schrift für das Leben erklärt, Bd. Xa.) — Freiburg i. Br.,
Herder. 1950. 408 SS.

Den Lesern des Bibelkommentars ist P. Meinrad Schumpp, der am
15. Juli dieses Jahres mitten aus seiner Vollreifen gesegneten Wirksamkeit
ganz unerwartet durch den Tod abberufen wurde, kein Unbekannter.
Er gab u. a. das Buch Ezechiel heraus, das den Band X 1 der Sammlung

füllt. Der jetzt vorliegende Band X 2 enthält die sogenannten zwölf
kleinen Propheten, die seit St. Augustinus die « Kleinen » genannt werden,
nicht, weil ihre Bedeutung klein, sondern weil ihr schriftlicher, vom
Heiligen Geiste inspirierter Nachlaß von geringerem Umfang ist. Der
Inhalt ist gewichtig, ja er wirkt in der knapperen Form oft eindrucksvoller

als die längeren Darstellungen der großen Propheten. Anregend
wirkt auch die Verschiedenheit der Personen. Neben dem Hirten Arnos
steht der dem davidischen Geschlecht entsprossene Sophonias ; neben dem
Priester Zacharias steht der einfachen ländlichen Verhältnissen entstammende

Michäas. Jeder schreibt in seiner Weise, denn, wenn sie auch vom
Heiligen Geiste inspiriert waren, so blieb doch einem jeden seine natürliche
Art gewahrt. Schumpp hat in seiner feinsinnigen Übertragung diese
Unterschiede beibehalten, wie er auch in der Einleitung zu jedem neuen
Abschnitt die Persönlichkeit des Propheten entsprechend den Resultaten der
modernen Forschung vorführt. Aller Propheten Aufgabe war es, die Menschheit,

sei es in der Gesamtheit, sei es in der Auswahl eines Einzelvolkes zu
Gott zu führen. Dazu wurden sie vom Heiligen Geiste getrieben, dafür
wurde ihnen Einblick in die Zukunft gestattet, und wurden ihnen
Verheißungen und Drohungen in den Mund gelegt. Osee mußte durch sein
symbolisches Handeln, indem er ein buhlerisches Weib zur Frau nahm und
ihm trotz ihrer Verfehlungen die Treue hielt, die Treue Gottes und die
Untreue des israelitischen Volkes zur Darstellung bringen. Bei dieser dem
Text voll und ganz entsprechenden Auffassung fallen all jene Schwierigkeiten

fort, die Osee früher den Exegeten und Moralisten machte. Das
Tal Josaphat bei Joel, die Basankühe des Arnos, das Adlernest des Abdias,
der Haifisch des Jonas, die kleine Fürstenstadt des Michäas, das Weltreich

des Nahum, die Rinder des Habakuk, die Laterne des Sophonias,
der Tempel des Aggäus, die Rosse des Zacharias und die Minchah des
Malachias erfahren eine neue Beleuchtung und gründlichere Auswertung
im Gesamtwerk der Propheten. Trotz der Betonung der Eigentümlichkeiten

der einzelnen blieb die Erklärung und Auswertung nicht leicht, denn
es handelt sich meistens um die Drohung : « Es kommt der Tag Jahwes,
ja er ist nahe » (Joel 2, 1). « Nahe ist der Tag Jahwes, der große. Ein
Tag des Zornes ist jener Tag» (Sophonias i, 14). Wie oft der einzelne



Literarische Besprechungen 381

Prophet dies gesprochen hat, ist ungewiß ; gewiß ist, daß Tage, Wochen,
ja Jahre dazwischen lagen ; erstreckte sich doch die Prophetenzeit Osees
über die Regierung der Könige Ozias, Joatham, Achaz und Ezechias. In
der Schrift ist das alles zusammengedrängt. Schumpp hat es verstanden,
diesen sich wiederholenden Drohungen durch Wechsel im Ausdruck das
Eintönige zu benehmen. Besonders lebhaft sind die Erklärungen zu Jonas
gehalten, wo das Problem der bedingten Drohung einer heidnischen Weltstadt

gegenüber zur Darstellung kommt. Die Lehre, die Jonas erteilt wird,
ist nicht weniger wichtig, als die, welche aus dem Geschick Ninives zu uns
spricht. Aggäus und Zacharias, die sich um den Aufbau des zerstörten
Tempels mühten, sind so erklärt, daß sie für den Aufbau der durch den
Weltkrieg zerstörten Kirchen benutzt werden können. Uberhaupt bietet
die Schrift viel Aktuelles. Das Gericht, von dem immer wieder die Rede
ist, bezieht sich ja letztlich auf das Jüngste allgemeine Gericht. Verf. macht
jedoch wiederholt aufmerksam, daß das in Frage stehende Gericht sich in
verschiedenen Phasen abspielt, so daß die Weltgeschichte auch ein
Weltgericht darstellt. Das gilt auch von den beiden Weltkriegen. Deshalb gelten
uns auch die Mahnungen, Drohungen und Verheißungen der zwölf
Propheten. Wenn Verf. dem Charakter der Sammlung entsprechend auch den
Nachdruck auf die praktische Auswertung legt, so offenbart er doch durch
feine, kurze Bemerkungen, daß er die gesamte wissenschaftliche Forschung
beherrscht. Das Buch wird gewiß dazu beitragen, daß die Wahrheitsfülle,
die Gott durch diese vom Heiligen Geist erleuchteten Männer verkünden
ließ, besser erkannt und ausgewertet wird.

Düsseldorf. H. Wilms O. P.

E. Ruckstuhl : Die literarische Einheit des Johannesevangeliums.
(Studia Friburgensia. Neue Folge. Heft 3.) — Freiburg i. S., Paulusverlag.
1951. 290 SS.

Es ist nicht das gesamte johanneische Problem, das der Verfasser
vorliegender Studie zum Gegenstand seiner Arbeit gewählt, sondern nur ein
kleiner Ausschnitt dieser Frage, nämlich die literarische Einheit des vierten
Evangeliums, und er will auch diese Frage nicht von allen Seiten und
umfassend behandeln, sondern nur das Mittel moderner Literarkritik und
Stilkritik anwenden, um die so viel verhandelte und bedeutsame Frage einer
entscheidenden Lösung näherzubringen. Er geht dabei aus von den bekannten

Aufstellungen R. Bultmanns, der verschiedene Schichten und schriftliche

Quellen im Evangelium nachweisen wollte, stellt dessen Beweise
übersichtlich zusammen und würdigt sie in eindringender kritischer
Untersuchung. In der stilkritischen Methode, die E. Schweizer in seinem Werk
Ego eimi (Göttingen 1939) entwickelt hat, erblickt er « Neuland », die
Ansätze einer ganz neuen und fruchtbareren Anwendung der Stilkritik, die
er dann seinerseits ergänzt und weiterführt. Besondere Aufmerksamkeit
wird dem Prolog sowie dem Schlußkapitel gewidmet. Die Echtheit von
Joh. 6, 51-58 der eucharistischen Verheißungsrede wird in einem eigenen



382 Literarische Besprechungen

Hauptteil in Auseinandersetzung mit Joachim Jeremias untersucht und
geklärt. Einige Ergebnisse seien kurz festgehalten. « Das vierte Evangelium

ist ein durchaus einheitliches Werk, eine ungewöhnlich starke
stilistische Einheit, die sozusagen alle Teile eigentümlich joh. prägt. » « Der
Abschnitt 7, 53-8, 11 kann nicht von der gleichen Hand wie das Evangelium
stammen. Hingegen ist Kap. 21 stilkritisch als Stück des Evangelisten
erwiesen, es dürfte eher als ursprünglicher Teil des Werkes denn als Nachtrag

aufzufassen sein. » Kein Redaktor ist anzunehmen, auch an schriftliche

Quellen wird man kaum mehr denken. « Die Verwendung mündlicher
Überlieferung ist möglich und wahrscheinlich. Glossen sind durch die
gemachten stilistischen Untersuchungen nicht ausgeschlossen» (S. 218 f.).

Man wird dem Verfasser bescheinigen müssen, daß er seine
Untersuchungen mit großer Umsicht und Sorgfalt geführt hat, und demgemäß
sein Verdienst anerkennen. Man wird auch auf weite Strecken mit ihm
einig gehen, selbst wenn man in der Stilistik nicht die Methode sieht, die
nun solche Fragen allein restlos und entscheidend zu klären berufen ist.
Es haftet diesen stilkritischen Urteilen doch manchmal viel des Subjektiven
an. Sonst wäre es nicht möglich, daß zwei Stilkritiker auf Grund derselben
Methode zu entgegengesetzten Folgerungen kommen (vgl. S. 146, bzw.
Kap. 21). Die Aufteilung des Prologs und nähere Bestimmung des Gedankenganges

erscheint mir nicht in allweg glücklich und dürfte kaum auf
allseitige Zustimmung rechnen.

Wer immer mit dem johanneischen Problem sich beschäftigt, wird
dem Werke Anregung und manche Förderung entnehmen können.

Freiburg i. Br. -j- M. Schumpp 0. P.

M. Meinertz : Theologie des Neuen Testamentes. Ergänzungsband
I. u. II. zu Fritz Tillmann, Die Heilige Schrift des Neuen Testamentes
übersetzt und erklärt. — Bonn, Hanstein. 1950. 248 ; 389 SS.

Das Vorwort zu obigem Werk beginnt mit dem Satz : « Das Buch ist
die erste Gesamtdarstellung der neutestamentlichen Theologie auf katholischer

Seite. » Diese Tatsache kennzeichnet allein schon die hohe Bedeutung
des Werkes wie auch das große Verdienst des Verfassers. Was schon längst
von Vielen als ein Desideratum bezeichnet worden ist, das hat uns nun ein
Altmeister neutestamentlicher Wissenschaft als reiche Frucht seiner Lebensarbeit

geschenkt, eine wirkliche Theologie des N. T. Und wenn auch der
Verfasser bescheiden bemerkt, daß er selber der Schwächen dieses ersten
Entwurfes sich wohl bewußt sei, so darf und muß man es doch als ein
wohlgelungenes Werk bezeichnen, das in jeder Hinsicht Anerkennung
verdient. Im ersten Band werden in zwei Hauptabschnitten die Lehre Jesu
und der Urgemeinde behandelt, im zweiten Band die paulinische und johan-
neische Theologie. Die Darstellung verrät überall den gewiegten Kenner
der Probleme, verliert sich aber nicht in unfruchtbarer Polemik, sondern
zielt immer darauf hin, den theologischen Gehalt des N. T. in all seiner
Tiefe und göttlichen Fruchtbarkeit auszuschöpfen. Das Urteil bei schwie-



Literarische Besprechungen 383

rigen Fragen ist immer maßvoll, abgewogen, sachlich begründet, und nur
selten ist man versucht, von der Meinung des Verfassers abzugehen. Er
vertritt einen gesunden Konservatismus, verschließt sich aber auch nicht
neuen und besseren Erkenntnissen. Es sei nur, um einige Beispiele zu
nennen, hingewiesen auf die Erklärung der beiden Stammbäume bei Mt.
und Lk. (I 147), auf die Erklärung der sog. Unzuchtsklausel (I 109 f.), auf
die Erklärung der Apokalypse, die wesentlich eschatologisch gedeutet wird
(II 320). Die heute vielgenannte Stelle Mt. 27, 52 f. von der Öffnung der
Gräber und der Auferstehung vieler Entschlafener wird, wenn auch mit
berechtigter Zurückhaltung, als eine Anspielung auf den Descensus Christi
gedeutet. « Es klingt, als wenn eine Anzahl der Erlösten aus dem AB den
Erlösten aus der Scheol begleiteten und durch die Teilnahme an der
Auferstehung Jesu deren Bedeutung feierlich beglaubigten» (II 259). Die
eucharistische Rede des Heilandes in der Synagoge zu Kapharnaum (Joh. 6)

wird einheitlich erklärt in dem Sinne, daß der eucharistische Gedanke von
Anfang an die Rede beherrscht (II 298 f.). Das sonnenumkleidete Weib
der Apokalypse (12, 1) ist nicht die leibliche Mutter des Heilandes, sondern
die Kirche (II 329). So zeigt sich überall der gesunde Sinn eines Exegeten,
dem es ein Hauptanliegen ist, den tatsächlichen Sinn des Schriftwortes
zu erfassen und lichtvoll und klar zur Darstellung zu bringen.

Diese erste umfassende Theologie des N. T. aus katholischer Feder
büdet einen Teil des sog. Bonner Bibelwerkes, richtet sich also an weitere
Kreise. Sie kann aufs wärmste empfohlen werden. Es wird sie keiner ohne
reiche Anregung und Belehrung aus der Hand legen.

Ein genaues Stellenverzeichnis sowie Sach- und Namenverzeichnis
erleichtern die Benützung des Werkes.

Freiburg i. Br. f M. Schumpp O. P.

Fundamentaltheologie

J. Brinktrine : Offenbarung und Kirche. 2 Bände. Zweite Auflage. —
Paderborn, Schöningh. 1947-49. 314 ; 394 SS.

Die Neuausgabe stellt gegenüber der ersten (1938) eine mehrfache
Verbesserung und Erweiterung dar. Vor allem handelt es sich nun um eine

vollständige und systematische Darlegung der gesamten Fundamentaltheologie.

Im ersten Band wird die Theorie der Offenbarung, im zweiten
die Existenz und die Lehre von der Kirche, als Offenbarungskriterium
(apologetischer Teil) und als Glaubensregel (methodischer Teil, De locis),
behandelt.

Über die Struktur des ersten Traktates, De Revelatione, dürften wohl
seit dem Erscheinen des Werkes von P. Garrigou-Lagrange keine besonderen
Schwierigkeiten mehr bestehen. Umsomehr aber herrscht Unklarheit in
Bezug auf die Systematisation des zweiten, De Ecclesia. Fast in sämtlichen
bisher erschienenen Bücher ist der Standpunkt schwankend : bald findet



384 Literarische Besprechungen

man rein dogmatische Argumente, bald wiederum rein apologetische
Erwägungen. Umso erfreulicher ist es im gegenwärtigen zweiten Band, einen
klaren, rein apologetischen Teil der Kirche als Ofienbarungskriterium zu
finden.

« Auf Verlangen von Zuhörern entstanden » werden speziellere Fragen
natürlich eher vermieden. Man sucht, was wichtig und grundlegend ist,
zu geben. Aber auch die einem solchen Unternehmen entsprechenden
Eigenschaften sucht man nicht umsonst. Klarheit in der Einteilung und Übersicht,

kurze, strenge Beweisführung und präzise Formulierung der Thesen
zeichnen das ganze Buch in allen seinen Teilen aus.

Was die philosophisch-spekulativen Elemente betrifft, so folgt der
Verfasser seinem Lehrer P. Garrigou-Lagrange. In den mehr positiven-
historischen Fragen findet man manche interessante, mehr persönliche
Bemerkung und manchen wertvollen Hinweis zur vorwiegend, deutschen
Literatur.

Das Hauptverdienst jedoch scheint in einer glücklichen Verbindung
eben dieser beiden Seiten, d. h. der spekulativen und positiven, zu liegen.
Ziehen wir nun noch die Ungunst der Zeit in Betracht, in der das Buch
geschrieben und gedruckt wurde, so müssen wir unseren Wunsch für guten
Erfolg und Aufnahme noch vermehren.

Tallaght-Dublin. H. Stirnimann O. P.


	Literarische Besprechungen

