Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 29 (1951)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Dogmengeschichte

E. Beck O. S. B. : Die Theologie des hl. Ephraem in seinen Hymnen
iiber den Glauben (Studia Anselmiana XXI). — Citta del Vaticano. 1949.
viir-116 SS.

Fiir den Dogmenhistoriker bleibt Ephraem so lange eine empfindliche
Liicke als ein besserer Text nicht vorliegt und eine Sichtung des unter
seinem Namen gehenden Schrifttums nicht geschehen ist. Umso begriiBens-
werter ist vorliegende Arbeit, die durch Beschrinkung auf allgemein als
echt anerkannte Hymnen und durch die Einsicht in rémische und englische
Handschriften die Schwierigkeiten zu beheben sucht, um uns die genuine
Theologie des hl. Ephraem zu ermitteln. Der Titel, vor allem in der
gekiirzten Form des Umschlags, ist zwar irrefiihrend. In Wirklichkeit wird
nur die Lehre iiber den dreieinigen Gott, die Menschwerdung, die Anthro-
pologie und in etwa, im Anschlufl an sie, iiber die Siinde, Freiheit und
Gnade dargestellt.

An der Spitze steht eine sorgfiltige, philologisch gefirbte Unter-
suchung iiber die Grundbegriffe essentia, natura, persona — methodisch
vielleicht das beste —; in der Mitte, als 5. Kapitel, Ephraems Polemik
gegen die Arianer, wodurch die anfinglich etwas abstrakte Untersuchung
historisches Kolorit erhilt.

Ephraems Begriffe sind noch unklar, seine Terminologie ist unfertig.
Essentia ist von der syrischen Umwelt und nicht von der griechischen
Theologie her bestimmt. Natura (kyana = physis) kann sowohl Individuum
heiBen als auch der Bedeutung von Wesenheit sich nidhern. Der von den
Kappadokiern vollzogene Unterschied zwischen hypostasis und physis ist
noch nicht vorhanden, was sowohl fiir die Trinititslehre wie fiir die Christo-
logie von Nachteil ist. Es findet sich héchstens ein Ansatz zur Gleichsetzung
des Wortes qnéma mit hypostasis = persona.

Obwohl der Syrer mit der griechischen Philosophie in Beriithrung ge-
kommen war, hat diese zur Entwicklung und Vertiefung seiner Trinitats-
lehre wenig beigetragen. Vielmehr fillt der Reichtum der Bildersprache
auf. Im Kampf gegen die Arianer kommen die eigentlichen philosophisch-
theologischen Probleme so gut wie nicht zur Sprache. Einige Stellen er-
innern durch die Heranziehung des Gedichtnisses an die psychologische

Divus Thomas 24



370 Literarische Besprechungen

Trinitatserklarung des hl. Augustinus. Doch handelt es sich héchstens um
einen Ansatz, iiber dessen Bedeutung Ephraem sich wahrscheinlich nicht
bewuB3t war. Der Heilige Geist wird nie ausdriicklich Gott genannt, wenn
auch iiber seine wesensgleiche Natur kein Zweifel bestehen kann (Tauf-
formel, liturgische Doxologien). Merkwiirdig ist hingegen die Bezeichnung
des Heiligen Geistes als «ignis et spiritus », die auch auf die Engel iiber-
tragen wird, dann wieder in der Eucharistie Verwendung findet und schlie3-
lich in der Christologie (S. 88-92). Sie hdtte Stoff zu einer lingeren Unter-
suchung gegeben. In Bezug auf die Engel wiren antike Anschauungen her-
beizuziehen (E. Kirschbaum weist in der Rivista di Archeologia Cristiana
17 (1940) 213 ff. den Weg), in der Christologie die Verkiindigungszene :
Heiliger Geist wird iiber dich kommen, d. h. goéttlicher Geist (die « Geist-
christologie » kniipft hier an), in der Sakramentenlehre vermutlich die
Epiklese und die damit verbundene Erklirung der Umwandlung beziehungs-
weise Realgegenwart (vgl. DivThom(Fr) 18 [1940] 296-316).

Auch die Anthropologie ist wenig entwickelt. Trichotomismus und Dua-
lismus stehen unausgeglichen nebeneinander. Ephraem scheint zwischen
Korper-Seele-Geist mehr Gradunterschiede als Wesensverschiedenheit ge-
sehen zu haben. Daher ist die Erhebung von einer niederen Stufe zur
héheren moglich (S.100). Man ist geneigt damit origenistische Speku-
lationen zu vergleichen. In der Gnadenlehre betont der Syrer, wohl wegen
seiner personlichen asketischen Haltung, mit Riicksicht auf die Wirkung
seiner Predigt und den Determinismus der Manichaer, die Freiheit des
Willens und die Eigentatigkeit des Menschen (S. 105).

AbschlieBend stellt der Verfasser fest, daB seine Untersuchung die
Echtheit der Hymnen bestirke. Schwieriger sei es, die philosophisch-
theologische Bildung Ephraems zu beurteilen. Jedenfalls wiirden sich
platonische, aristotelische, stoische und neuplatonische Elemente erkennen
lassen. Das mit der griechischen Theologie gemeinsame Gedankengut
beweise, daB die ostlichen Viter Ephraem nicht unbekannt geblieben seien.
Doch kannte er die groBen Kappodokier sicher nicht. Der Syrer bleibt
auch in der Theologie Dichter, zum Schaden der Schirfe des Ausdruckes
und der Begriffe. Daher scheint der SchluBsatz, wenigstens wenn man die
Theologie vergleicht, iibertrieben : « Ephraem steht als Theologe der syrischen
Kirche und als Verteidiger der Orthodoxie ebenbiirtig neben einem Basilius
dem Grofen» (S. 109).

Man wird dem Verfasser fiir diese Einfiihrung in die etwas fremde
Vorstellungswelt der syrischen Kirche dankbar sein. Die lateinische, selb-
stindige und kritische Ubersetzung der Texte erschlieBt Ephraem auch
jenen, die des Syrischen unkundig sind. .Der Dogmenhistoriker verfiigt iiber
ein brauchbares Werkzeug, das freilich noch keine vollstindige und end-
giiltige Darstellung der ephrimischen Theologie darstellt. Der Verfasser ist
sich dessen bewuBt. Die behandelten Hymnen sind nur ein kleiner Teil
der Quellen und dienten auBlerdem der Polemik. Es wire daher vielleicht
ratsamer gewesen, sich auf die Trinititslehre zu beschrinken, héchstens
noch die Christologie herbeizuziehen, den Gegner noch genauer zu charak-
terisieren — die Arianer haben sich bekanntlich schnell in verschiedene theo-



Literarische Besprechungen 371

logisch sehr nuancierte Gruppen zersplittert —, schlieBlich die Beziehungen
und Unterschiede zu den griechischen Vitern weitgehender zu vergleichen.

Man kann den Verfasser zur Ausfiithrung seines Planes, die Hymnen
iiber den Glauben und das Paradies mit einer lateinischen Ubersetzung neu
zu edieren, nur ermuntern. Mit solchen Arbeiten werden der Erforschung
Ephraems die Wege geebnet.

Freiburg. O. Perler.

E. Beck O.S.B.: Ephrims Hymnen iiber das Paradies (Studia
Anselmiana, XXVI). — Rom 1951. x1-174 SS.

Im 21. Band der gleichen Sammlung ermittelte der Verfasser aus den
« Hymnen » iiber den Glauben vorziiglich Ephrims Trinitdtslehre und
Christologie. Die 15 Hymnen « Uber das Paradies» berithren ndher die
Eschatalogie, Anthropologie und weniger eingehend die Soteriologie. Dort
war eine systematische Darstellung gewéahlt worden. Hier wird die ana-
lytische Methode vorgezogen. Einer méglichst getreuen lateinischen Uber-
setzung folgt jeweils ein laufender Kommentar, der die literarischen und
theologischen Belange beriicksichtigt. Die Strophen sind nach inhaltlicher
Zusammengehérigkeit gruppiert und mit entsprechenden Uberschriften
versehen. Eigenart und Schwierigkeit dieser dichterischen Erzeugnisse
drangten zu dieser Losung. Es wire vielleicht vorteilhaft gewesen, sie
konsequent durchzufiihren d. h. ganz einfach den in der Exegese iiblichen
Schriftkommentar zu iibernehmen mit Wiedergabe des syrischen Urtextes,
besser mit deutscher statt mit schwer verstindlicher lateinischer Uber-
setzung, ohne Unterbrechung der Hymnen, und zwar in GroB8druck. Eine
klarere Trennung der textkritischen, philologischen, literarischen, theolo-
gischen Erklirungen im Kommentar hitte die Lektiire erleichtert. Da das
Hauptanliegen ein theologisches ist, hitte man am SchluB oder im Falle
eines Kommentars in der Einleitung eine systemathische Zusammenfassung
der inhaltlichen Lehrergebnisse erwartet. Diese sind in Wirklichkeit iiber-
aus bemerkenswert und von den Theologen zu wenig bekannt und beriick-
sichtigt. Ich wihle davon einige den Dogmenhistoriker interessierende aus.

Zunichst ist die Primitivitit, Unabgeklirtheit, Unsicherheit, Volks-
tiimlichkeit und daher Sinnfilligkeit der Eschatologie erwidhnenswert. Fiir
die Fegfeuerlehre kommen die Hymnen nicht in Betracht, wie Bickell und
Eirainer glaubten. Das Vorparadies hat nichts mit ihm zu tun. Es ist
eine Stufe des endzeitlichen ewigen Paradieses. Auf es werden millena-
ristische Anschauungen iibertragen. Unter Seol versteht der Syrer «in
der Regel den zwischenzeitlichen, unterirdischen Wohnort aller Toten d. h.
aller noch nicht in das Paradies aufgenommenen Koérper und aller nicht
in das Vorparadies zugelassenen Seelen» (S. 91). Alttestamentliche Ein-
fliisse liegen hier auf der Hand. Im Seol gibt es keinen Unterschied der
Gerechten und Bdsen (S. 88). An anderer Stelle hingegen nimmt Ephrim
einen solchen an (S. 91). Gehenna ist die endzeitliche Hoélle. Ihre Ewig-
keit lehrt Ephram grundsitzlich (S. 16). Doch erstreckt sich Gottes Barm-



372 Literarische Besprechungen

herzigkeit auch auf sie. Die Wolke der gottlichen Barmherzigkeit erquickt
mit ihrem Tau auch die Verdammten (Hymn. X 15). Vermutlich meint
Ephram damit eine voriibergehende Linderung der Hollenstrafen (S. 116).
Die Riickkehr mit Leib und Seele aus dem Seol in das Paradies folgt erst
nach dem Endgericht. Im Vorparadies warten die Seelen auf die Wieder-
vereinigung mit den verklirten Korpern (S. 82 ff.). Eine Ausnahme machen
Adam und Moses, deren Korper bei der Hollenfahrt Christi befreit und
verklart wurde (S. 35). Eine Fiirbitte der Heiligen nimmt Ephrim nur
beim jiingsten Gerichte an (S. 38, 57, 87 ff.). Den Hohepunkt finden diese
Hymnen in der poetischen Schilderung des Paradieses und vor allem der
Gottanschauung (Hymn. IX). Vorbild dieser Visio ist die Begegnung des
Moses mit Gott auf dem Sinai. Ein Strom von Wonne ergiefit sich vom
Vater auf den Sohn, vom Sohn auf die Seligen, die Schauende genannt
werden. Die Visio scheint also zuerst eine Schau des Sohnes und dann
durch ihn eine Schau des Vaters zu sein. Der Heilige Geist, der auch sonst
in den Hymnen kaum oder selten erwidhnt wird, wird nach einer Parallele
im 80. Hymnus « Uber den Glauben» das belebende, den Kreislauf voll-
endende Element sein. Verwandte Gedanken hitte der Verfasser bei Ire-
naeus gefunden. Wesentliche Grundlage dieser Eschatologie ist die Anthro-
pologie. Die Seelen und die Damonen sind keine rein geistigen Substanzen
(S. 42 f.). Die Engel sind ihrer Natur nach « Feuer und Geist». Die
Materie des Menschen verliert im paradiesischen Zustand an Stofflichkeit,
wird vergeistigt. Ja der Unterschied zwischen Leib und Seele scheint sich
in der Visio zu verfliichtigen. Da die Seele in ihrer Tatigkeit an den Koérper
gebunden ist, gibt es fiir die auf die Wiedervereinigung mit dem Korper
harrende Seele keine neuen Eindriicke und Erkenntnisse (S. 82 ff.). Mann
und Frau, Geschlechtlichkeit gibt es nur unter der Voraussetzung und
unter dem Vorauswissen eines Siindenfalles. Versetzung in das (urzeitliche
oder endzeitliche) Paradies bedeutet Aufhebung der Sexualitit. Siinden-
fall und Begierlichkeit hingen aufs innerste zusammen. Die Jungfriu-
lichkeit ist die eigentliche christliche Lebensform (S. 61 f. 154, 167). Zur
Soteriologie sei nur ein kurzer inhaltsschwerer Vers aus dem vierten Hym-
nus erwdhnt: «Facta est ei (Adam) per Mariam stola, quae ornavit
latronem. » Fiir den wegen seines siindenbefleckten Kleides aus dem Para-
dies verstoenen Adam schuf Maria (in der Menschheit Christi) ein neues
Kleid, mit dem geschmiickt auch der Schicher den Weg ins Paradies fand.
Diese kurze Auswahl mag die eigenartige Stellung Ephriams hinreichend
andeuten. Es gibt kaum eine Seite, die nicht nach Parallelen ruft und
zu einer Erweiterung des Quellenstudiums anregt. Antike Jenseitsvor-
stellungen, jiidische Eschatologie, patristische Theologie werden von einem
Singer, der seine frommen Gefiihle nicht verbergen kann, in bildhafte
Formen gegossen. Fiir die hier gebotenen Ergebnisse und Anregungen
wird der Dogmenhistoriker, Patrologe, Religionsgeschichtler und selbst
Archidologe dankbar sein. Nicht vergessen seien die textlichen Verbesse-
rungen, die eine Einsicht in die besten Handschriften erméglichte.

Freiburg. O. Perler.



Literarische Besprechungen 373

P. Mufioz Vega S. J. : Introduccién a la sintesis de San Agustin (Ana-
lecta Gregoriana XXXIV). — Roma, Univ. Gregoriana. 1945. VIiiI-264 pp.

Die mehr synthetische als historische Arbeit gewahrt Einblick in die
filhrenden Gedanken der Philosophie und Theologie des Kirchenlehrers.
Die Einfiihrung etwa von E. Gilson wird sie freilich nicht ersetzen. Die
Hinweise auf die Verwandtschaft der augustinischen Probleme mit der
neueren und neuesten Philosophie verleihen ihr eine aktuelle Note. In der
straffen Zusammenfassung und einheitlichen Sicht, in der Beriicksichtigung
von Philosophie und Theologie, die bei Augustinus eine unzertrennliche
Einheit bilden, liegt die Stirke des Buches. Die Darstellung schreitet logisch
vom personlichen Erlebnis, das sich uns in den Bekenntnissen darbietet
(I. Teil), zur Betrachtung des menschlichen Geistes und seiner Erfahrung im
Aufstieg zur ewigen Wahrheit (II. Teil), von hier weiter zur Soziallehre,
wie sie vornehmlich in De Civ. Dei vorliegt (III. Teil), bis zur Vereinigung
des Menschen mit Gott in der mystischen Erfahrung, in und durch Christus
unserem Erloser, durch die Eingliederung in seinen mystischen Leib, in
der unvollkommenen Vorausnahme der ewigen Beschauung (IV. Teil).

Eine mehr geschichtliche Betrachtungsweise hatte die Synthese noch
bewuBter in den Rahmen der Zeit gestellt und lebendigere, reichere Farben
aufgetragen. Augustinus gibt seinen Lesern die Weisung, seine Werke in
der Reihenfolge ihrer Entstehung zu lesen, dann wiirden sie seine Fort-
schritte, d. h. seine Entwicklung feststellen konnen. Dieser wird aber wenig
Aufmerksamkeit geschenkt. Die Quellen, denen der afrikanische Lehrer
weithin verpflichtet ist und die er doch wieder iibertrifft, kommen mit
Ausnahme einiger ungeniigenden Hinweise auf Plotin kaum zur Sprache.
Ich weise beispielsweise nur auf Ambrosius hin und soweit die Civitas Dei
in Betracht kommt, auf Tyconius, von den heidnischen Vorlagen ganz ab-
gesehen., Man wird sicher von einer Einfiihrung keine Vollstindigkeit ver-
langen ; aber wesentliche Quadern des Lehrgebdudes wie die Auffassung von
der Erbsiinde, die mit der Ekklesiologie notwendig verbundene Sakramenten-
theologie, die Trinitit, werden teilweise oder ganzlich vermit. Zum Thema
der mystischen Erfahrung hitte ausgezeichnet gepafBt, was Augustinus in
De Trinitate XIV 19, 26 als «sapientia contemplativa » bezeichnet, was
nichts anderes als die Ubertragung und christliche Umgestaltung der antiken
« sapientia » der Philosophen ist. Doch stecken wir wohl zu Unrecht diese
Ziele einer Arbeit, die mehr die philosophischen als theologischen Belange
beriihrt und nichts als eine Einfithrung sein will.

Freiburg. 0. Perler.

A. T. Geoghegan: The attitude towards labor in early Christianity and
ancient culture. (Studies in Christian Antiquity, No.6.) — Washington 1945.
XXXVIII-250 SS.

Unter der kundigen Leitung von Prof. Dr. Joh. Quasten verdffent-
licht die katholische Universitit Washington in schneller Folge beachtens-
werte Arbeiten zur Geschichte der alten Kirche. A. T. Geoghegan zeigt



374 Literarische Besprechungen

in seiner Untersuchung den tiefen Wandel, den die Beurteilung der kérper-
lichen Arbeit unter dem EinfluB des Christentums durchgemacht hat. Bei
den Griechen galt vor allem die schwere Handarbeit als des freien Mannes
unwiirdig. Mehr Schitzung brachten wenigstens der Landwirtschaft die
Philosophen entgegen. In hellenistischer Zeit war aber die Verachtung
der arbeitenden Masse noch gestiegen. Die Rémer teilten diese Anschauung,
umsomehr als bei ihnen die Sklaven zahlreicher waren. Doch bahnt sich
hier unter dem EinfluB der Kyniker und vor allem Stoiker (Seneca) eine
neue Anschauung an. Gegen Ende der Republik mehren sich auch die werk-
titigen Freigelassenen und in den Innungen erstarkt das StandesbewufBt-
sein. Die Juden hatten von Anfang an die Arbeit hoher eingeschitzt. Die
Schrift verpoénte die Trigheit und erkliarte den Erwerb des Unterhaltes
im SchweiBe des Angesichts als gottverhingte Strafe fiir die Siinde. Doch
war die jiudische Haltung der Arbeit und dem Arbeiter gegeniiber durch
nationale Riicksichten eingeengt (I. Teil).

Erst das Christentum vermochte, trotz gewisser Ansitze bei Griechen
und Roémern, vor allem bei Juden, einen vélligen Wandel herbeizufithren.
In langsamer Entwicklung, ohne revolutionire Umwilzungen, wirkten
sich seine Grundsitze aus : Wert und Achtung der Persénlichkeit, Gleich-
heit der Briider und Schwestern vor Gott und in der Gemeinde, Arbeit
als Mittel zur Vollkommenheit (besonders seit der Ausbreitung des Ménch-
tums), Pflicht des Almosens. Die Liebe zum Nichsten und zu Gott
begriindet im wahren Sinne den neuen Geist. Der christliche Arbeiter
ist Knecht Gottes. Von ihm erwartet er seinen Lohn. Diese Auffassung
fand ihren Ausdruck in der kirchlichen und staatlichen Gesetzgebung.
(IT. Teil).

Trotz der Fille des literarischen und archidologischen Materials, das
sich iber die ganze heidnische und christliche Antike ausdehnt, gelingt
dem Verfasser ein guter Uberblick. Die Hervorhebung der Entwicklung
und ihrer treibenden Krifte darf als besonders gliicklich bezeichnet werden.
Niemand wird von einer solchen Arbeit Vollstindigkeit verlangen. Unter
den griechischen Apologeten, von denen nur wenige und unbedeutende
Stellen angefithrt werden kénnen, wiare Epist. ad Diogn. c. 5 zu nennen —
eine Parallele zu Tertullians Apol. 42, 1-3. Basilius’ d. Gr. Bedeutung ist
erfaBt. Zu erwdhnen wire, daB nach Gregor von Nyssa (Vita S. Macrinae,
Migne, PG 46, 965) Basilius’ Schwester Makrina ihren Bruder, nach Voll-
endung seiner Studien in Athen bewogen hat, die stolzen, vom griechischen
Wissensdiinkel gendhrten Pline aufzugeben und sich, statt der Philosophie
und Rhetorik, dem aktiven, die Handarbeit iibenden Leben zuzuwenden.
Hier prallen die Gegensitze griechischer und christlicher Auffassung hart
aufeinander. Bei den Kappadokiern Gregor von Nazianz und von Nyssa,
die wie kaum andere Vater eine sinnreiche Vermihlung von griechischer
Kultur und christlichem Geiste versuchten und vollzogen, und zwar im
Rahmen einer hochfliegenden Synthese, wire das Studium der Wandlung,
gerade nach der tieferen Begriindung hin, ein reizendes Problem gewesen.

Freiburg. O. Perler.



Literarische Besprechungen 375

E. L. Hummel C.M.M.: The concept of martyrdom according to
St. Cyprian. (Studies in Christian Antiquity, No. 9). — Washington 1946.
XVIII-202 SS.

Bekenner, fithrt der Verfasser aus, sind nach Cyprian jene, die Christus
bekannt haben, vielleicht Gefingnis- oder Verbannungsstrafen erlitten,
aber nicht korperliche Leiden. Martyrer jene, die fiir den Glauben starben
oder doch kérperliche Qualen erduldeten (Kap. I). Das Martyrium ist
Erfillung des Willens Gottes. Dieser ruft und gibt Kraft zum Bekenntnis-
tode (Kap. II). Cyprian faBt es als Kriegsdienst auf, als Kampf mit dem
Teufel (Kap. III). Im Martyrer streitet und siegt der Protomartyrer
Christus (Kap. IV). Das Blutzeugnis innerhalb der Kirche hat recht-
fertigende Kraft. Es tilgt als Bluttaufe Siinde und Schuld, ist insofern
Ersatz fiir die Wassertaufe (Kap. V). Der Martyrer ist das Ideal der
Vollkommenheit, das Blutzeugnis die beste Empfehlung zum Kleriker-
stand. Der Firbitte des Glaubenshelden kommt besondere Bedeutung
zu. Vor und nach dem Tode ist der Martyrer mit Ehren umgeben (Kap. VI).
Cyprian weist den Martyrern, insbesondere der kirchlichen Amtsgewalt
gegeniber, die ihnen gebiihrende Stellung innerhalb der kirchlichen Ord-
nung an (Kap. VII).

Diese Ergebnisse bringen nicht wesentlich Neues. Doch wird zu den
verschiedenen Losungen Stellung genommen und ein reiches, methodisch
gut verarbeitetes Beweismaterial angefithrt. Die Analyse der Texte hitte
durch stilistische Erwigungen erginzt werden koénnen. Kein altchrist-
licher Schriftsteller steht so unter dem EinfluB der Rhetorik wie Cyprian.
Dunkle Stellen finden oft eine Aufhellung von den Gesetzen des asianischen
Stiles her : Uberschwengliche Ausdrucksweise, gorgianische Figuren besonders
Parallelismus usw. Nach dem Verfasser ware die innige « wahre und aktuelle »
Einheit des Martyrers mit Christus durch 'den Empfang der Eucharistie
bewirkt (S. 93). Warum nicht schon durch die Taufe ? Zu vergleichen
wire der paulinische Ausdruck «Christum induere», vgl. De bono patientiae,
c. 9 usw. Die Eschatologie der alten Kirche (Kap. VI), vor allem Natur
und Verhéltnis von Pneuma und Amt — die wichtigste Frage bei Cyprian —
hitten nach der dogmatischen Seite hin eine Vertiefung verdient.

Freiburg. O. Perler.

J. O’Meara : St. Augustine against the Academics (J. Quasten-
J. Plumpe: Ancient Christian Writers 12). — Westminster, Maryland.
1950. 213 SS.

Die Einleitung zu dieser englischen Ubersetzung entwirft in Kiirze
Leben und geistige Entwicklung des Augustinus bis zur Taufe. Sie stellt
die Personlichkeiten vor, welche an den philosophischen Gesprichen in
Cassiciacum teilnahmen, und vergleicht den Dialog mit Ciceros Academica.
Der erkenntnistheoretische Wert dieser Friihschrift sei nicht hoch einzu-
schitzen. Umso groBer sei seine Bedeutung fiir die Personlichkeit des
Afrikaners. Zwei Probleme werden in Einleitung und Anmerkungen niher



376 Literarische Besprechungen

untersucht. Der Neuplatonismus in Augustinus’ Bekehrung und Plotin oder
Porphyr ?

Der Verfasser entscheidet sich fiir eine mittlere Losung zwischen jenen,
die den « Bekenntnissen » zum Trotz in Mailand eine Bekehrung zur Philo-
sophie statt zum Christentum annehmen, und den andern, die in Cassiciacum
einen bereits vollig umgestalteten Glaubigen sehen. Augustinus’ Bekehrung
hitte bereits 386 in einer vollen und aufrichtigen Hinwendung zu Christus
bestanden ; doch lebte der Rhetor noch im Wahne, aus neuplatonischer
Philosophie und Offenbarung eine Synthese aufbauen zu kénnen. Wahrend
indessen seine Unterwerfung unter die Autoritit eine riickhaltslose war,
pflichtete er den Philosophen nicht in allem bei (S. 21 {., S. 197 Anm. 61).

Fiir eine ahnliche Mittellésung entscheidet sich der Verfasser in der
Frage nach den platonischen Quellen. W. Theiler hatte 1933 in seinem
« Porphyrios und Augustin » den Versuch gewagt, Porphyr als den Lehrer
des Augustinus nachzuweisen, wahrend P. Henry « Plotin et 1’Occident »
(1934) die traditionelle Auffassung vertrat, nach welcher Plotin in der Uber-
setzung Viktorins den Mailinder Rhetor zu fesseln vermochte. Mit einer
gewissen Betonung greift J. O’Meara Theilers These wieder auf (S. 22 £,
161 f., 177 ff., 181 ; 187 ; 193 ff.). Allerdings nimmt er mit Henry zugleich
auch eine Benutzung Plotins an (S. 185 . : C. Acad. 3, 3 und Enneade I 6, 8).

SchlieBlich wird eine Mittelldsung auch in der Frage der Geschichtlich-
keit der Dialoge das Wort gesprochen. Im Konfliktfalle zwischen den An-
gaben der « Bekenntnisse » und der Dialoge wire ersteren unter Umstidnden
der Vorzug zu geben (S. 23-32).

Die z. T. ausgedehnten und gelehrten Anmerkungen werden den Lesern
den keineswegs leichten Dialog verstindlicher machen.

Es ist nur bedauerlich, daB dem Kommentator die neueste Arbeit von
P. Courcelle : Recherches sur les Confessions de saint Augustin 1950 nicht
zur Verfiigung stand ; denn diese erneuert das Problem der Entwicklung
Augustinus’ wihrend seines Mailinderaufenthaltes. Seite an Seite zeigt
Courcelle in Ambrosius Werken (Hexameron, De Isaac, De bono mortis),
welche aller Wahrscheinlichkeit nach aus Predigten des Jahres 386 stammen,
unzweideutige Einfliisse Plotins, bisweilen wortliche Zitate auf. Augustinus
konnte beim Anhoéren dieser Predigten die bereits erfolgte Verméhlung
zwischen Christentum und Neuplatonismus feststellen. Das mag seine Be-
kehrung wesentlich beeinfluft haben ; schwebte ihm doch diese Synthese
auch in Cassiciacum als erstrebenswertes Ziel vor. Ist es Absicht oder ist
es Zufall, daB3 Courcelle die These W. Theilers nicht einmal mehr erwihnt,
obwohl auch er eine Kenntnis Porphyrs (De regressu animae) durch Ambro-
sius fiir wahrscheinlich hdlt? Nicht weniger kostlich ist die Beobachtung,
daB die Plotinstelle (I 6, 8), welche J. O’Meara S. 185 f. als Parallele zu
C. A.cad 3, 3, anfiihrt, ebenso von Ambrosius in De Isaac VIII 78 f. und
zwar in einem weiteren Zusammenhang verwendet wurde (P. Courcelle
a.a. 0. S. 111 f. und Revue de Philologie 76 [1950] 31-45). Man kann sich
des Eindruckes nicht erwehren, dafl weder fiir Ambrosius noch fiir Augu-
stinus das Quellenstudium abgeschlossen ist. Da Cicero offenbar eine Haupt-
quelle der Dialoge ist, hitte seiner Philosophie mehr Aufmerksamkeit



Literarische Besprechungen 377

geschenkt werden diirfen. Ahnliches gilt fiir die skeptische Krise, welcher
Augustinus nach der Enttiduschung durch den manichdischen Rationalismus
notwendig verfallen muBte. Sie war die unmittelbare Veranlassung des
Dialogs.

Im iibrigen erhilt der Leser einen guten Einblick in die Probleme und
die einschliagige Literatur. Der Autor arbeitet mit kritischem Blick und
wahrt sich ein selbstindiges Urteil.

Freiburg. O. Perler.

Heilige Schrift

Biblia Sacra iuxta Latinam Vulgatam versionem ad codicum fidem :
iussu Pii PP XII cura et studio Monachorum Abbatiae Pontificiae S. Hiero-
nymi in Urbe O. S. B. edita. Vol. VIII : Libri Ezrae Tobiae Iudith ex inter-
pretatione Sancti Hieronymi cum praefationibus et variis capitulorum serie-
bus. Vol. IX : Libri Hester et Iob ex interpretatione Sancti Hieronymi cum
praefationibus et variis capitulorum seriebus. — Romae, Typis Polyglottis
Vaticanis, 1950/51.

Der vorliegende 8. Band enthilt an erster Stelle das « Buch Esdras» zu-
sammen mit dem « Buche Nehemias » oder « 2 Esdras », dessen Sondername
erst verhaltnisméfig spiat aufgekommen ist. Die alte Terminologie kennt
nur ein einziges « Buch Esdras», wie auch ein einziges Buch Samuel, ein
einziges Buch der Konige, usw.

Auf die lateinische Ubersetzung der beiden anderen im Titel genannten
Biicher hat der hl. Hieronymus bekanntlich nicht gerade sehr viel Miihe
verwendet. Er selbst berichtet, da3 die des Buches Tobias in einem einzigen
Tage zustandegekommen sei, und zwar so, dal er sich den « chaldiischen »
(aramiischen) Text dieses Buches miindlich ins Hebriische iibertragen lie8
und nach dieser improvisierten hebrdischen Wiedergabe seinem Sekretir
eine lateinische vordiktierte. Den Vulgattext des Buches Judith verfaBte
er in einer einzigen Nacht und zwar zu einer Zeit, wo er mit anderen Arbeiten
stark in Anspruch genommen war. Er betrachtete eben diese beiden Biicher
als nicht kanonisch, weil er sie nicht in hebriischer Sprache vorgefunden
hatte. Die Ubersetzung des Tobias wurde durch die Bitte der Bischofe
Chromatius und Heliodorus veranlat, die des Buches Judith dadurch « quia
hunc librum Synodus Nicaena in numero Sanctarum Scripturarum legitur
computasse » (Prol. in librum Judith).

Merkwiirdigerweise liest man im Hieronymusprolog zur Vulgatiiber-
setzung des Buches Tobias, die Hebrier hitten diese Schrift aus ihrem
Kanon entfernt und in die Reihe der « Agiografa » hineinverwiesen. Das
ist nichts weniger als eine Contradictio in terminis, da, auch bei Hieronymus,
z. B. im « Prologus Galeatus » zum Buche Samuel, die « Hagiographa » eben
den dritten und letzten Teil des hebridischen Kanons ausmachen. Und der
gleiche Widerspruch wiederholt sich im Judithprolog: « Apud Hebraeos
liber ITudith inter Agiografa legitur. Cuius auctoritas ad roboranda illa quae



378 Literarische Besprechungen

in contentione veniunt, minus idonea iudicatur.» Schon der gelehrte
Mauriner JEaAN MARTIANAY hat in seiner Hieronymusausgabe mit guten
Griinden dargetan, daB8 die weitverbreitete Lesart « agiografa » oder « hagio-
grapha » in diesen beiden Prologen verdorben sein miisse aus « apocrypha ».
Es ist etwas befremdend, daf3 die romischen Benediktiner trotzdem in beiden
Fillen das « agiografa » beibehalten haben. Freilich weisen im Tobiasprolog
alle von den Herausgebern herangezogene Handschriften und alte Text-
ausgaben ausnahmslos «agiografa» (bez. «agiographa », «hagiographa »,
usw.) auf und im Judithprolog konnten fiir die Lesung « apocripha » blo
zwei spite Zeugnisse angefiihrt werden.

Fiir die Herstellung des Textes kamen beim Buche Esdras-Nehemias
28 Hss. zur Verwendung, sieben davon zum ersten Male, nimlich : 1. Cod.
Vat. lat. 11978, eine Hs. aus Monte Cassino, 11.-12. Jahrh. 2. Cod. 10 der
Stadtbibliothek von Amiens, eine Korveyer Hs. des 8. Jahrh. 3. Cod. 430
der stidtischen Bibl. von Lyon, 10. Jahrh. 4. Cod. Monac. lat. 6225 aus
Freising, 9. Jahrh. 5. Cod. 43 des Erzbisch. Stiftes Kéln, 8. Jahrh. 6. Cod.
Sangallensis 14, 9. Jahrh. 7. Cod. Stuttgartensis Bibl. Nat. H. B. II 35,
mutmaBlich aus Konstanz stammend, 8.-9. Jahrh. Fiir die Biicher Tobias
und Judith kam noch eine Vatikanische Hs. (Cod. Vat. Palatinus lat. 24)
aus dem 7.-8. Jahrh. dazu.

In den meisten Fillen, in denen ein Irrtum in der Urschrift (Arche-
typus) angenommen wird, stimmt die von den Herausgebern endgiiltig
aufgenommene Lesart mit unserer kurrenten Sixto-Clementina. So:

1 Esd. 2, 66: septingenti

1 Esd. 8,10: filius

1 Esd. 8,33: Meremoth

1 Esd. 9, 8 paxillus

1 Esd. 10,1 : inplorvante eo

2 Esd. 3,12: scrula

2 Esd. 5,8 : wvestros

2 Esd. 6,2 : in viculis in campo Ono
2 Esd. 7,59: Sabaim '
Tob. 4,12 : esses

Jud. 1,3 : earum

Jud. 1,3 :  earum

Jud. 7,6 : divigevet et

Jud. 7, 13 .  wnolens

Jud. 7,15 : Holofernis

Jud. 8, 20 :  humiliabit

Jud. 16, 6 : occisurum

Abweichungen, kleinere oder groBere, kommen aber vor. So:

1 Esd. 8,12: Ezgad; Sixto-Clem.: Azgad

2 Esd. 6,18: Orvei; Sixto-Clem.: Area

Jud. 4,10 :  pollutionem et inproperium et obprobrium gentibus
Sixto-Clem. : in pollutionem et fievent opprobrium gentibus. Die in dieser
Hinsicht merkwiirdigste Stelle diirfte Jud. 16, 23 sein, wo die etwas ritsel-



Literarische Besprechungen 379

hafte Lesung « anathema oblivionis » unserer Sixto-Clementina sich heraus-
stellt als eine alte Verschreibung aus anathema oblationts.

AbschlieBend diirfte hier noch auf einige weitere Verbesserungen des
Sixto-Clementinischen Textes hingewiesen werden :
1 Esd. 7, 28: misericordiam;  Sixto-Clem. : misericordiam suam

2 Esd. 2,8 : locutus est; Sixto-Clem. : locutus esset
2 Esd. 11, 29 : in Ain Remmon ; Sixto-Clem. : in Remmon
Tob. 1, 2 : Sennachevim; Sixto-Clem. : Sennacherib

Jud. 4,14 : quo coepistis; Sixto-Clem. : quod coepistis.

In seinem Prolog zur Vulgataiibersetzung des Estherbuches gibt der
hl. Hieronymus unzweideutig seine Meinung iiber das griechische Plus
dieses Buches zu erkennen. Fiir ihn handelt es sich keineswegs um Aus-
lassungen im hebriischen Text, wie von den Verfassern unserer Einleitungs-
biicher nicht selten angenommen wird, sondern um nachtrigliche Erweite-
rungen, die nicht zum urspriinglichen Textbestand des Buches gehort haben :
quem librum editio vulgata (= LXX) laciniosis hinc inde verborum funibus
trahit, addens ea quae ex temporve dici potevant et audivi, sicut solitum est
scolaribus disciplinis sumpto themate excogitare, quibus verbis uti potuit qui
iniuriam passus est vel ille qui iniuriam fecit. Die am Ende angefiigten Stiicke
(Esther 10, & - 16, 24), werden hier Zeile fiir Zeile mit dem « Obelus » ver-
sehen, was der urspriinglichen Anordnung des Ubersetzers entsprechen
diirfte, der ja in einer 10, 4 voraufgeschickten Bemerkung sagt : iuxta con-
suetudinem mnostram obelo, id est veru praenotavimus. Es braucht kaum
eigens erwihnt zu werden, daB3 man sich der Ansicht des hl. Hieronymus
iiber den literarischen Ursprung dieser Stiicke ruhig anschlieBen kann, ohne
damit ihre Kanonizitit in Frage zu stellen.

Fiir die Herstellung des vorliegenden Vulgatatextes des Buches Esther
sind 27 Hss zur Verwendung gekommen. Im ganzen Buch ist nur eine
einzige Stelle zu verzeichnen, an der eine fehlerhafte Lesung der Urschrift
angenommen wird, nadmlich 2, & « deducebantur », wofiir « deducebatur »
in der Einzahl gelesen wird, was dem Wortlaut unserer Sixto-Clementina
entspricht und im vorhergehenden Kontext seine Bestitigung findet in den
Einzahlformen «intraverat» und « egrediebatur ».

Fiir den Vulgatatext des Buches Job standen 29 Hss zur Verfiigung,
darunter der beriihmte « Bobbienser Palimpsest », dessen Text bereits von
P. Alban Dold (Beuron, 1931) herausgegeben war, und eine jetzt in Lenin-
grad befindliche Hs des 8. Jahrhunderts, fiir dessen Lesarten — weil ihnen
das Origininal « propter iniquas temporum condiciones » nicht zugéinglich
war — die Herausgeber angewiesen waren auf J. Martianay und auf Staerks
Katalog der lateinischen Hss von St. Petersburg. Auch hier sind die im
Archetypus angenommenen Fehler nicht zahlreich ; 16, 8 wird «in nihili »
nach dem Kommentar des Philippus angenommen als urspriinglich fiir das
iibliche « in nihilum » ; 26, 4 ist « spiramen tuum » schon friihzeitig « spira-
mentium » geworden ; 28, 8 ist die richtige Lesart natiirlich « institorum »,
was aber in den &altesten Kodizes bereits « institutorum » geworden ist.
Den interessantesten Fall dieser Kategorie bietet der alte Schreibfehler



380 Literarische Besprechungen

« laetatum » fiir « lactatum » in Job 31, 27. Wer seinerzeit die Verdffent-
lichungen von Burkitt und Amelli gelesen hat, wird sich wohl nicht wundern,
daB 19, 24 das nirgendwo zu belegende « celte » jetzt « certe » gelesen wird.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

M. Schumpp O. P. : Das Buch der zw6lf Propheten, iibersetzt und erklart.
(Die Heilige Schrift fiir das Leben erkliart, Bd. Xa.) — Freiburg i. Br.,
Herder. 1950. 408 SS.

Den Lesern des Bibelkommentars ist P. Meinrad Schumpp, der am
15. Juli dieses Jahres mitten aus seiner vollreifen gesegneten Wirksamkeit
ganz unerwartet durch den Tod abberufen wurde, kein Unbekannter.
Er gab u. a. das Buch Ezechiel heraus, das den Band X 1 der Samm-
lung fiillt. Der jetzt vorliegende Band X 2 enthilt die sogenannten zwolf
kleinen Propheten, die seit St. Augustinus die « Kleinen » genannt werden,
nicht, weil ihre Bedeutung klein, sondern weil ihr schriftlicher, vom
Heiligen Geiste inspirierter NachlaB wvon geringerem Umfang ist. Der
Inhalt ist gewichtig, ja er wirkt in der knapperen Form oft eindrucks-
voller als die lingeren Darstellungen der groB8en Propheten. Anregend
wirkt auch die Verschiedenheit der Personen. Neben dem Hirten Amos
steht der dem davidischen Geschlecht entsprossene Sophonias ; neben dem
Priester Zacharias steht der einfachen landlichen Verhéltnissen entstam-
mende Michias. Jeder schreibt in seiner Weise, denn, wenn sie auch vom
Heiligen Geiste inspiriert waren, so blieb doch einem jeden seine natiirliche
Art gewahrt. Schumpp hat in seiner feinsinnigen Ubertragung diese Unter-
schiede beibehalten, wie er auch in der Einleitung zu jedem neuen Ab-
schnitt die Personlichkeit des Propheten entsprechend den Resultaten der
modernen Forschung vorfiihrt. Aller Propheten Aufgabe war es, die Mensch-
heit, sei es in der Gesamtheit, sei es in der Auswahl eines Einzelvolkes zu
Gott zu fithren. Dazu wurden sie vom Heiligen Geiste getrieben, dafiir
wurde ihnen Einblick in die Zukunft gestattet, und wurden ihnen Ver-
heiBungen und Drohungen in den Mund gelegt. Osee muBte durch sein
symbolisches Handeln, indem er ein buhlerisches Weib zur Frau nahm und
ihm trotz ihrer Verfehlungen die Treue hielt, die Treue Gottes und die
Untreue des israelitischen Volkes zur Darstellung bringen. Bei dieser dem
Text voll und ganz entsprechenden Auffassung fallen all jene Schwierig-
keiten fort, die Osee frither den Exegeten und Moralisten machte. Das
Tal Josaphat bei Joel, die Basankiihe des Amos, das Adlernest des Abdias,
der Haifisch des Jonas, die kleine Fiirstenstadt des Michias, das Welt-
‘reich des Nahum, die Rinder des Habakuk, die Laterne des Sophonias,
der Tempel des Aggius, die Rosse des Zacharias und die Minchah des
Malachias erfahren eine neue Beleuchtung und griindlichere Auswertung
im Gesamtwerk der Propheten. Trotz der Betonung der Eigentiimlich-
keiten der einzelnen blieb die Erklarung und Auswertung nicht leicht, denn
es handelt sich meistens um die Drohung: « Es kommt der Tag Jahwes,
ja er ist nahe !» (Joel 2,1). « Nahe ist der Tag Jahwes, der groS8e. Ein
Tag des Zornes ist jener Tag» (Sophonias 1, 14). Wie oft der einzelne



Literarische Besprechungen 381

Prophet dies gesprochen hat, ist ungewiB ; gewi3 ist, daBl Tage, Wochen,
ja Jahre dazwischen lagen ; erstreckte sich doch die Prophetenzeit Osees
iiber die Regierung der Koénige Ozias, Joatham, Achaz und Ezechias. In
der Schrift ist das alles zusammengedringt. Schumpp hat es verstanden,
diesen sich wiederholenden Drohungen durch Wechsel im Ausdruck das
Eintonige zu benehmen. Besonders lebhaft sind die Erklarungen zu Jonas
gehalten, wo das Problem der bedingten Drohung einer heidnischen Welt-
stadt gegeniiber zur Darstellung kommt. Die Lehre, die Jonas erteilt wird,
ist nicht weniger wichtig, als die, welche aus dem Geschick Ninives zu uns
spricht. Aggaus und Zacharias, die sich um den Aufbau des zerstorten
Tempels miihten, sind so erklart, dal sie fiir den Aufbau der durch den
Weltkrieg zerstérten Kirchen benutzt werden kénnen. Uberhaupt bietet
die Schrift viel Aktuelles. Das Gericht, von dem immer wieder die Rede
ist, bezieht sich ja letztlich auf das Jiingste allgemeine Gericht. Verf. macht
jedoch wiederholt aufmerksam, da das in Frage stehende Gericht sich in
verschiedenen Phasen abspielt, so daB die Weltgeschichte auch ein Welt-
gericht darstellt. Das gilt auch von den beiden Weltkriegen. Deshalb gelten
uns auch die Mahnungen, Drohungen und VerheiBungen der zwolf Pro-
pheten. Wenn Verf. dem Charakter der Sammlung entsprechend auch den
Nachdruck auf die praktische Auswertung legt, so offenbart er doch durch
feine, kurze Bemerkungen, da3 er die gesamte wissenschaftliche Forschung
beherrscht. Das Buch wird gewi3 dazu beitragen, daB8 die Wahrheitsfiille,
die Gott durch diese vom Heiligen Geist erleuchteten Manner verkiinden
lie, besser erkannt und ausgewertet wird.

Diisseldorf. H. Wilms O. P.

E. Ruckstuhl : Die literarische Einheit des Johannesevangeliums.
(Studia Friburgensia. Neue Folge. Heft 3.) — Freiburg i. S., Paulusverlag,
1951. 290 SS.

Es ist nicht das gesamte johanneische Problem, das der Verfasser vor-
liegender Studie zum Gegenstand seiner Arbeit gewihlt, sondern nur ein
kleiner Ausschnitt dieser Frage, namlich die literarische Einheit des vierten
Evangeliums, und er will auch diese Frage nicht von allen Seiten und um-
fassend behandeln, sondern nur das Mittel moderner Literarkritik und Stil-
kritik anwenden, um die so viel verhandelte und bedeutsame Frage einer
entscheidenden Losung ndherzubringen. Er geht dabei aus von den bekann-
ten Aufstellungen R. Bultmanns, der verschiedene Schichten und schrift-
liche Quellen im Evangelium nachweisen wollte, stellt dessen Beweise iiber-
sichtlich zusammen und wiirdigt sie in eindringender kritischer Unter-
suchung. In der stilkritischen Methode, die E. Schweizer in seinem Werk
Ego eimi (Gottingen 1939) entwickelt hat, erblickt er « Neuland», die
Ansitze einer ganz neuen und fruchtbareren Anwendung der Stilkritik, die
er dann seinerseits erginzt und weiterfiihrt. Besondere Aufmerksamkeit
wird dem Prolog sowie dem SchluBkapitel gewidmet. Die Echtheit von
Joh. 6, 51-58 der eucharistischen VerheiBungsrede wird in einem eigenen



382 Literarische Besprechungen

Hauptteil in Auseinandersetzung mit Joachim Jeremias untersucht und
geklart. Einige Ergebnisse seien kurz festgehalten. « Das vierte Evange-
lium ist ein durchaus einheitliches Werk, eine ungewdhnlich starke stili-
stische Einheit, die sozusagen alle Teile eigentiimlich joh. pragt.» « Der
Abschnitt 7, 53-8, 11 kann nicht von der gleichen Hand wie das Evangelium
stammen. Hingegen ist Kap. 21 stilkritisch als Stiick des Evangelisten
erwiesen, es diirfte eher als urspriinglicher Teil des Werkes denn als Nach-
trag aufzufassen sein.» Kein Redaktor ist anzunehmen, auch an schrift-
liche Quellen wird man kaum mehr denken. « Die Verwendung miindlicher
Uberlieferung ist moéglich und wahrscheinlich. Glossen sind durch die
gemachten stilistischen Untersuchungen nicht ausgeschlossen » (S. 218 £.).

Man wird dem Verfasser bescheinigen miissen, daBl er seine Unter-
suchungen mit groBer Umsicht und Sorgfalt gefiihrt hat, und demgemiB
sein Verdienst anerkennen. Man wird auch auf weite Strecken mit ihm
einig gehen, selbst wenn man in der Stilistik nicht die Methode sieht, die
nun solche Fragen allein restlos und entscheidend zu kliren berufen ist.
Es haftet diesen stilkritischen Urteilen doch manchmal viel des Subjektiven
an. Sonst wire es nicht méglich, dal zwei Stilkritiker auf Grund derselben
Methode zu entgegengesetzten Folgerungen kommen (vgl. S. 146, bzw.
Kap. 21). Die Aufteilung des Prologs und nihere Bestimmung des Gedanken-
ganges erscheint mir nicht in allweg gliicklich und diirfte kaum auf all-
seitige Zustimmung rechnen.

Wer immer mit dem johanneischen Problem sich beschiftigt, wird
dem Werke Anregung und manche Foérderung entnehmen koénnen.

Freiburg i. Br. T M. Schumpp O.P.

M. Meinertz : Theologie des Neuen Testamentes. Erginzungsband
I. u. II. zu Fritz Tillmann, Die Heilige Schrift des Neuen Testamentes
iibersetzt und erklirt. — Bonn, Hanstein. 1950. 248 ; 389 SS.

Das Vorwort zu obigem Werk beginnt mit dem Satz : « Das Buch ist
die erste Gesamtdarstellung der neutestamentlichen Theologie auf katho-
lischer Seite. » Diese Tatsache kennzeichnet allein schon die hohe Bedeutung
des Werkes wie auch das groBe Verdienst des Verfassers. Was schon lingst
von Vielen als ein Desideratum bezeichnet worden ist, das hat uns nun ein
Altmeister neutestamentlicher Wissenschaft als reiche Frucht seiner Lebens-
arbeit geschenkt, eine wirkliche Theologie des N. T. Und wenn auch der
Verfasser bescheiden bemerkt, daB er selber der Schwichen dieses ersten
Entwurfes sich wohl bewullt sei, so darf und muB man es doch als ein
wohlgelungenes Werk bezeichnen, das in jeder Hinsicht Anerkennung ver-
dient. Im ersten Band werden in zwei Hauptabschnitten die Lehre Jesu
und der Urgemeinde behandelt, im zweiten Band die paulinische und johan-
neische Theologie. Die Darstellung verrit iiberall den gewiegten Kenner
der Probleme, verliert sich aber nicht in unfruchtbarer Polemik, sondern
zielt immer darauf hin, den theologischen Gehalt des N.T. in all seiner
Tiefe und gottlichen Fruchtbarkeit auszuschopfen. Das Urteil bei schwie-



Literarische Besprechungen 383

rigen Fragen ist immer maBvoll, abgewogen, sachlich begriindet, und nur
selten ist man versucht, von der Meinung des Verfassers abzugehen. Er
vertritt einen gesunden Konservatismus, verschlieBt sich aber auch nicht
neuen und besseren Erkenntnissen. Es sei nur, um einige Beispiele zu
nennen, hingewiesen auf die Erklirung der beiden Stammbdume bei Mt.
und Lk. (I 147), auf die Erklirung der sog. Unzuchtsklausel (I 109 £.), auf
die Erkliarung der Apokalypse, die wesentlich eschatologisch gedeutet wird
(IT 320). Die heute vielgenannte Stelle Mt. 27, 52 f. von der Offnung der
Graber und der Auferstehung vieler Entschlafener wird, wenn auch mit
berechtigter Zuriickhaltung, als eine Anspielung auf den Descensus Christi
gedeutet. « Es klingt, als wenn eine Anzahl der Erlosten aus dem AB den
Erlosten aus der Scheol begleiteten und durch die Teilnahme an der Auf-
erstehung Jesu deren Bedeutung feierlich beglaubigten» (II 259). Die
eucharistische Rede des Heilandes in der Synagoge zu Kapharnaum (Joh. 6)
wird einheitlich erklirt in dem Sinne, daB3 der eucharistische Gedanke von
Anfang an die Rede beherrscht (II 298 f.). Das sonnenumkleidete Weib
der Apokalypse (12, 1) ist nicht die leibliche Mutter des Heilandes, sondern
die Kirche (II 329). So zeigt sich iiberall der gesunde Sinn eines Exegeten,
dem es ein Hauptanliegen ist, den tatsichlichen Sinn des Schriftwortes
zu erfassen und lichtvoll und klar zur Darstellung zu bringen.

Diese erste umfassende Theologie des N.T. aus katholischer Feder
bildet einen Teil des sog. Bonner Bibelwerkes, richtet sich also an weitere
Kreise. Sie kann aufs wirmste empfohlen werden. Es wird sie keiner ohne
reiche Anregung und Belehrung aus der Hand legen.

Ein genaues Stellenverzeichnis sowie Sach- und Namenverzeichnis er-
leichtern die Beniitzung des Werkes.

Freiburg i. Br. T M. Schumpp O. P.

Fundamentaltheologie

J. Brinktrine : Offenbarung und Kirche. 2 Binde. Zweite Auflage. —
Paderborn, Schéningh. 1947-49. 314 ; 394 SS.

Die Neuausgabe stellt gegeniiber der ersten (1938) eine mehrfache
Verbesserung und Erweiterung dar. Vor allem handelt es sich nun um eine
vollstindige und systematische Darlegung der gesamten Fundamental-
theologie. Im ersten Band wird die Theorie der Offenbarung, im zweiten
die Existenz und die Lehre von der Kirche, als Offenbarungskriterium
(apologetischer Teil) und als Glaubensregel (methodischer Teil, De locis),
behandelt.

Uber die Struktur des ersten Traktates, De Revelatione, diirften wohl
seit dem Erscheinen des Werkes von P. Garrigou-Lagrange keine besonderen
Schwierigkeiten mehr bestehen. Umsomehr aber herrscht Unklarheit in
Bezug auf die Systematisation des zweiten, De Ecclesia. Fast in simtlichen
bisher erschienenen Biicher ist der Standpunkt schwankend : bald findet



384 Literarische Besprechungen

man rein dogmatische Argumente, bald wiederum rein apologetische Er-
wigungen. Umso erfreulicher ist es im gegenwirtigen zweiten Band, einen
klaren, rein apologetischen Teil der Kirche als Offenbarungskriterium zu
finden.

« Auf Verlangen von Zuhorern entstanden » werden speziellere Fragen
natiirlich eher vermieden. Man sucht, was wichtig und grundlegend ist,
zu geben. Aber auch die einem solchen Unternehmen entsprechenden Eigen-
schaften sucht man nicht umsonst. Klarheit in der Einteilung und Uber-
sicht, kurze, strenge Beweisfiihrung und prazise Formulierung der Thesen
zeichnen das ganze Buch in allen seinen Teilen aus.

Was die philosophisch-spekulativen Elemente betrifft, so folgt der
Verfasser seinem Lehrer P. Garrigou-Lagrange. In den mehr positiven-
historischen Fragen findet man manche interessante, mehr personliche Be-
merkung und manchen wertvollen Hinweis zur vorwiegend, deutschen
Literatur.

Das Hauptverdienst jedoch scheint in einer gliicklichen Verbindung
eben dieser beiden Seiten, d. h. der spekulativen und positiven, zu liegen.
Ziehen wir nun noch die Ungunst der Zeit in Betracht, in der das Buch
geschrieben und gedruckt wurde, so miissen wir unseren Wunsch fiir guten
Erfolg und Aufnahme noch vermehren.

Tallaght-Dublin. H. Stirnimann O. P.



	Literarische Besprechungen

