Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Der Schriftkanon bei Albert dem Grossen
Autor: Fries, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Schriftkanon bei Albert dem Grofien

Von Dr. Albert FRIES C. Ss. R.

Wie die Zahl der Handschriften zeigt, hat Albert d. Gr. mit seinen
Schriftkommentaren, besonders mit jenen zum Alten Testament (AT),
auffallend wenig in die Breite gewirkt !. Da stand in ihm der Philosoph,
vor allem der Naturkenner und Naturforscher dem Theologen, nament-
lich dem Schrifterklirer im Weg. Und doch gehdrt er dem Umfang
seiner Schrifterklirung nach zu den bedeutenderen Theologen des Mittel-
alters 2. Auch auf diesem Gebiet der Theologie hat er als « ein meister
der heiligen schrift » den Verhiltnissen seiner Zeit entsprechend gediegen
gearbeitet und zum Fortschritt der Exegese, besonders durch seine Be-
miithungen um den Literalsinn — litteralis veritas — nicht wenig
beigetragen 3.

Hier soll nun versucht werden, seine Auffassung vom biblischen
Kanon darzustellen. Ist diese bei seiner hervorragenden GeistesgrifBe
an sich schon beachtenswert, so darf von deren Wiedergabe zugleich
ein Hinweis auf die Stellung anderer scholastischer Theologen erwartet
werden. Denn Albert ist in der Bibelwissenschaft nicht das, was man
einen Spezialisten nennt, wie etwa Andreas von St. Viktor, Petrus Can-

1 B. GEYER, Die handschriftliche Verbreitung der Werke Alberts des Groflen
als MaBstab seines Einflusses, in : Studia Mediaevalia (in hon. R. I. Martin O. P.),
Briigge o. J. (1948), 225.

2 G. MEERSSEMAN O. P., Introductio in opera omnia B. Alberti Magni O. P.,
Briigge o. J. (1931), 84.

8 A. Vaccarr S. I, S. Albertus Magnus Sacrae Scripturae interpres, in:
Atti della Settimana Albertina (9.-14. Nov. 1931). 128. — S. Alberto Magno e
I'esegesi medievale, in : Biblica 13 (1932) 257 ff., 264 f., 269-272, 372 ff., 376 {., 384.

G. MEERsSSEMAN O. P., De S. Alberti Magni Postilla inedita super Jere-
miam, in: Angelicum 9 (1932) 231 ff. — De S. Alberti Magni Postilla inedita
super Isaiam, in: DivThom(Pi) 36 (1933) 247.

J. M. VostE O.P., S. Albertus Magnus sacrae paginae magister, Rom
1932/33, I 13-33.

C. Sricg O. P., Esquisse d’'une histoire de l'exégése latine au moyen age
(Bibliothéque Thomiste XXVI), Paris 1944, 210 ff., 293-98.



346 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

tor, Stephan Langton, Hugo von Saint-Cher O. P., die den Schwer-
punkt ihres literarischen Schaffens auf dem Gebiet der Bibelwissenschaft
hatten®. Er geht vielmehr, wenn auch in persénlicher Haltung und
bezeichnender Art, den gewohnlichen Weg der Exegese des 13. Jahr-
hunderts. Dazu kommt als weiterer Grund zu dieser Untersuchung, da8
seine Lehre vom Schriftkanon zwar schon éfters beriicksichtigt, aber
noch nicht eigens dargeboten worden ist 2. Ein besonderer Anreiz lag
darin, die Darstellung auf dem wiedererkannten Principium Alberts 2
aufzubauen.

Um die Stellung Alberts zum biblischen Kanon zu ermitteln,
kénnen wir seine Antrittsvorlesung (Principium = P) iiber diese Ein-
leitungsfrage zugrunde legen. Zu P kommen hinzu Alberts Schrift-
kommentare % : Super Is., Super Ier. (von dem bis jetzt nur ein Teil
bekannt ist), Super Threnos, Super Bar., Super Ez. (nur in einem Bruch-
stiick erhalten), Super Dan. %, Super XII Proph., De mul. forti (Prov. 31,
10-31), Super Iob, Super Matth., Super Marc., Super Luc., Super Joh. ¢
Ferner stehen zur Verfiigung die Kommentare zu den Schriften des
Ps-Dionysius, die Werke der systematischen Theologie und die mehr
der Frommigkeit dienenden Biicher De corp. dom., De myst. missae,
De laude b. virg. Die Tatsache der Kommentare an sich, z. B. zu Bar.,
ihre Reichweite, z. B. iiber alle, auch die deuterokanonischen Teile von
Dan., kritische Bemerkungen iiber bestimmte Abschnitte, z. B. iiber Joh.
8, 2-11, Warnungen vor Apokryphen, schlieBlich auch die ausgiebige
Verwendung der biblischen Biicher, all das ermdéglicht im Bunde mit P
ein sicheres Urteil iiber den von Albert vertretenen Schriftkanon.

1 Vgl. B. SmALLEY, Andrew of St. Victor, abbot of Wigmore: A twelfth
century hebraist, in : RechThéolAM 10 (1938) 361 f, — The school of Andrew
of St. Viktor, in : RechThéolAM 11 (1939) 145-167.

2 Vost£, Sacrae paginae magister, I 16; II 30, 43, 58. — Spicg, L'exégese
latine, 293-98.

8 Cod. Vat. lat. 4245, ff. 22va - 24ra. — A. FrIES, Um neue theologische
Abhandlungen Alberts des GroBen (Sonderabdruck aus: Angel 13 [1936] 60-92) 28 ff.
— Der Beweis fiir die Echtheit wurde vervollstindigt durch « Eine Vorlesung
Alberts d. Gr. iiber den biblischen Kanon» in: DivThom(Fr) 28 (1950) 195-213.

4 Vgl. H. CHR. SCHEEBEN, Les écrits d’Albert le Grand d’aprés les Catalogues,
in: Revue Thomiste 36 (1931) 274 f.

5 Der gedruckte Kommentar, der sicher echt ist und wohl auch allein An-
spruch auf Echtheit erheben kann. B. GEYER, Der alte Katalog der Werke des
hl. Albertus Magnus (Sonderdruck aus : Miscellanea Giovanni Mercati, Rom 1946,

II), 43.
6 Der gedruckte Kommentar zu Ps. ist unecht. VosTf, Sacrae paginae
magister, II 65-82 wie auch PELSTER und VAccarl. — Auch der gedruckte Kom-

mentar zu Apoc. ist unecht. VosTE, Sacrae, Sacra paginae magister, II 93-100.



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 347

Fir die Gesamtheit der das Gotteswort enthaltenden und von der
Kirche als solche anerkannten Biicher gebraucht Albert in P den Ausdruck
« Gesetz ». Unter « Gesetz » fat er also die ganze, in der Schrift nieder-
gelegte Uberlieferung, die mit Moses beginnt und in Christus ihre Erfiillung
gefunden hat. In den philosophischen Schriften Alberts, z.B. Libellus
de unitate intellectus contra Averroem, c.1, erscheint ‘lex nostra’ als
‘unser Glaube’, in Parallele zu dem Sprachgebrauch der Araber, die mit
‘lex nostra’ den Koran bezeichnen.

Der mehr oder weniger ausgeweitete Begriff von Gesetz findet im MA
verschiedene Anwendungen auf die Bibel'. Johannes von La Rochelle
begreift darunter entweder nur den Pentateuch oder diesen als Sammlung
der Gebote zusammen mit zehn Biichern « Beispiele » und fiinf Biichern
« Ermahnungen », soda auBler den Propheten (und dem Psalter) das ganze
AT erfaB3t ist. Thomas hilt sich an den biblischen Sprachgebrauch (Joh.
15, 25;: Rom. 3, 19 ; Luc. 24, 44 ; Matth. 22, 40), wo das « Gesetz » das
AT als Ganzes oder mit AusschluB der Propheten (und der Psalmen)
bezeichnet. Die Juden des Mittelalters hatten einen weiten Begriff von
Gesetz und schlossen darunter die ganze Schrift, auch die Propheten und
die Hagiographen zusammen. Diesem Gebrauch nun folgt Albert in P.
Er bezieht jedoch das Neue Testament (NT) als Erfilllung ein. Die
Gleichung : Lex = Scriptura vollzieht er auch in einer Erklarung zu Ps. 118,
1 (I Sent. d. 10 a. 5, expos. textus). Auch an andern Stellen zieht er den
weiten Gebrauch von Gesetz vor und versteht darunter immer das ganze
AT, das vom Gottesvolk als Gesetz und Norm des Lebens angenommen
worden war 2,

So im weitesten Sinn verstanden, enthilt das Gesetz nach Albert
— entsprechend dem Leitsatz Eccli. 24, 33 — ein Dreifaches, zunichst die
« Vorschriften der Gerechtigkeit » zur Bewdhrung vor Gott, dann das ver-
sprochene Erbe als Lohn, und drittens die VerheiBungen von Christus, dem
Erloser, als Sinn. Damit ist die erste Gliederung der Schrift gegeben.
Wesentlich, das hei3t, als Gebot ist das Gesetz enthalten im Pentateuch,
ferner in den fiinf dem Salomon zugeschriebenen Weisheitsbiichern, endlich
in den Psalmen und Propheten. Als Gesetzeszustand ist es aufgezeichnet
in simtlichen geschichtlichen Biichern — in omnibus libris historialibus —
des AT. Als Ziel, auf das es hinweist und in dem es erfiillt wird, steht es
geschrieben im NT 3,

1 Spicg, L’exégése latine, 144 f.

2 Super Joh. 10, 38 : « Lex communiter hic dicitur pro his quae in Veteri
Testamento continentur, quia prophetiae et psalmi et totum aliud implicite con-
tinetur. » Vgl. Super Joh. 12, 384; 15, 25; Super Luc. 2, 22.

8 Continentia legis tangitur, cum (dicit) «in praeceptis etc.» Sunt enim
tria in lege, scilicet praecepta iustitiarum ad meritum, hereditas promissa ad
praemium, et promissiones de Christo redimente in legis significationibus. In
primo est lex substantialiter, et hoc in Pentateuco et quinque libris, qui attri-
buuntur Salomoni, et Psalmis et Prophetis. In secundo est legis status in obser-
vantibus eam, et hoc in omnibus libris historialibus veteris testamenti, ut infra



348 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

Hugo von St. Viktor gliedert mit Hieronymus das AT nach seinem
Wert in Gesetz, Propheten und Hagiographen und teilt dementsprechend
das NT auf, nimlich in Evangelium, Apostel und Viter *. Bonaventura
gliedert, vom Inhalt ausgehend, das AT und, parallel dazu, das NT in
Gesetz-, Geschichts-, Weisheits- und Prophetenbiicher 2. Albert sieht in P,
ebenfalls vom Inhalt ausgehend, das NT nicht so sehr als Gegenstiick zum
AT, sondern mehr als dessen Erfiillung und Vollendung und gliedert so das
Schriftganze in drei Hauptgruppen : Gesetz als Gebot, Gesetz als Zustand,
Gesetz als Erfiillung.

A. Der Kanon des Alten Testamentes

Wie Gott zu seinem Volk gesprochen hat, sei es durch Moses, die
Propheten, die aus der Gotteserfahrung der Gemeinde gestalteten Lieder
und Weisheitsbiicher, sei es im Walten der durch Gottgesandte gedeu-
teten Geschichte, das ist nach Albert der Inhalt des AT. Das kommt
zum Ausdruck durch die Einteilung: Gesetz als Gebot, Gesetz als
Zustand.

Johannes von Damaskus bringt in seinem Katalog, den er von
Epiphanius von Salamis iibernimmt und filschlich fiir dessen eigenen
Katalog hilt, die Einteilung in vier Pentateuche : Libri legales, hagio-
grapha, libri versu facti, libri prophetici (dazu noch Esdr. Esther, Sap.
und Eccli.) . Isidor von Sevilla zihlt zuerst die Biicher des hebriischen
Kanons auf mit der Anordnung: Gesetz, Propheten, Hagiographen.
Daran schlieBt er in einer vierten Gruppe die deuterokanonischen Biicher
(Sap. Eccli. Tob. Judith, I-II Mach.), von denen er bezeugt, dall die
Kirche und er selber sie fiir kanonisch halte *. Hrabanus Maurus bringt
45 Biicher des AT in folgenden vier Reihen unter : Libri legis, historici,
prophetici, versuum . Hugo von St. Viktor hilt sich wie Hieronymus
und Rufin an die Dreiteilung des hebrdischen Kanons und hingt noch

patebit. In tertio autem est sicut in complemento finis et veritate promissorum,
et hoc in toto novo testamento (f. 22va).

1 De scripturis et scriptoribus sacris, cc. 6-11; PL 175, 15-18.

2 Breviloquium, prol. § 1; Quaracchi V, 202 f. — Dionysius Carthusianus
iibernimmt mit andern Einteilungen auch diese. Enarr. in Gen. I a. 4; Mon-
treuil I 13.

3 De fide orthodoxa 1. & c. 17 ; PG 94, 1179 f.

4 Tn libros Veteris ac Novi Testamenti Prooemia; PL 83, 155-60. — De
eccl. officiis 1.1 ¢. 12 ; PL 83, 747-50.

5 De cleric. institutione 1. 2 c. 53; PL 107, 365; 1. 3 c. 7; PL 107, 3831{.
— De universo 1. 5 c.1; PL 111, 103-10.



Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen 349

einen Abschnitt an iiber die Vorlesebiicher, die er jedoch nicht zum
Kanon rechnet : Sap. Eccli. Judith, Tob. I-II Mach. ! Auch Robert von
Melun macht sich den hebriischen Kanon zu eigen, gliedert ihm aber
die — wie er sagt, ‘uneigentlichen’ — Apokryphen an 2. Johannes von
La Rochelle teilt den Kanon des AT in drei Teile : Das Buch der Gebote
(5 Biicher Moses, 10 Biicher Beispiele, 5 Biicher Ermahnungen), das die
Macht Christi zeigt ; das Buch der Offenbarung (Propheten), das die
Wahrheit Christi kundtut ; das Buch der Gebete (Psalmen), das die
Giite Christi dartut. Bei Thomas ist wieder der AnschluB an Hieronymus
und den hebriischen Kanon enger, doch nimmt er in die erweiterte
Gruppe der Hagiographen auch die deuterokanonischen Biicher hinein.
Im 16. Jahrhundert gibt Johannes Driedo in deutlicher Ubereinstimmung
mit Isidor die Vierteilung des AT : Lex, prophetae, hagiographa, quartus
ordo eorum librorum, quos Hebraei in suum canonem non recipientes
inter apocrypha supputant, quos Christiana Ecclesia inter divinos libros
honorat ac praedicat 3.

Unter diesen Gliederungen nimmt sich die Zweiteilung Alberts als
personlich aus, dhnlich wie die des Johannes von La Rochelle. Sie 140t
auch schon, da er den von Hieronymus wiedergegebenen Kanon der
Hebrier sehr wohl kennt, jedoch nicht befolgt, seine weitherzige Auf-
fassung vom Umfang des Kanons ahnen.

1. Gesetz als Gebot

Die erste Hauptgruppe der Biicher des AT besteht aus den fiinf
Biichern Moses, den fiinf Biichern unter dem Namen Salomos, den
Propheten und dem Psalter. Sie enthalten das Gesetz als Gebot Gottes.
Sie umschliefen neben den dltesten Vorschriften deren Erginzung und
Anpassung auf die Verhiltnisse des Volkes in spiterer Zeit, die durch die
Propheten erhobenen Forderungen Gottes, die sittlich-religiosen Unter-
weisungen der Psalmen- und Weisheitsbiicher, in denen die Gemeinde
ihrer vertieften Gotteserfahrung einen Ausdruck verlieh. Diesen Tat-
bestand sucht Albert sachlich zu begriinden. Dabei liBt er in P die

1 De scripturis et scriptoribus sacris, cc. 6-11 ; PL 175, 15-18. — De sacra-
mentis, prol. ¢. 7; PL 176, 185f. — Didascal. 1. 4 c. 2; PL 176, 778 £.

2 Sent. 1.1 p. 1, 8-10; MaRrTIN, 181-87. — Questiones de epistolis Pauli ;
MARTIN, 2.

3 De scripturis ecclesiasticis et dogmatibus, 1. 1 c. 4 ; Léowen 1556, I, f. 20rC ;
vgl. . 22rD.



350 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

geschichtlichen Fragen fast ganz beiseite. Er beriihrt z. B. nicht den
Unterschied im Alter der Schriften, obwohl er die Echtheit von Sap.
und Eccli. streift. Auch um den abgestuften Wert, der in der An-
ordnung des hebridischen Kanons: Gesetz, Propheten, Hagiographen
liegt, kiimmert er sich hier nicht weiter. Es geniigt ihm, daB ein Buch
zur Schrift gehort. Dann enthélt es fiir ihn Gottes Wort, und das nimmt
er als solches an. Was er hier beabsichtigt, ist etwa das, was in der
systematischen Theologie der Angemessenheitsgrund ist z. B. fiir die
Siebenzahl der Sakramente, wobei die scholastische Theologie stets das
Geheimnis als Tatsache aus der Offenbarung unterstellt. Es ist ein
ehrfiirchtiges Nachgehen der Wege Gottes, ein anbetendes Aufsuchen
der Weisheit und Giite Gottes in seinem Handeln an uns.

Nun ist eine dreifache Betrachtung des Gesetzes maglich, namlich
erstens nach seinem Inhalt, zweitens nach seiner Beziehung zu dem
sittlichen Guten, das unter das Gesetz fillt, und drittens nach seiner
Beziehung zu Lohn und Strafe, die mit der Beobachtung oder Nicht-
beobachtung des Gesetzes verkniipft sind *.

Nach seinem Inhalt ist das Gesetz im Pentateuch des Moses nieder-
gelegt, und zwar so, daBl im ersten Buch von den Forderungen des
Naturrechts die Rede ist, im zweiten Buch von den Vorschriften des
geschriebenen gottlichen Rechts fiir das religios-sittliche Leben iiber-
haupt, im dritten Buch von den Vorschriften iiber den Kult sowie die
Diener des Gesetzes und die Vollzieher des Kultes, im vierten Buch von
den Pflichten der Machthaber und den Regeln zur Lsung auftretender
Schwierigkeiten, im fiinften Buch endlich vom Anreiz zur Beobachtung,
der in der Einschiarfung des Gesetzes und im Hinweis auf seine Sanktion
enthalten ist.

Machen die fiinf Biicher Moses, was die Zugehorigkeit zum Kanon
betrifft, gar keine Schwierigkeit, so haben die fiinf, unter dem Namen
Salomos gehenden Biicher, zu denen Albert nunmehr iibergeht, eine um
so bewegtere Geschichte.

Die « fiinf dem Salomon zugeteilten Biicher » zeigen das Gesetz in
seiner Beziehung zum sittlich Guten, das unter die Vorschrift des Gesetzes

1 Ex his patet, quod opus praecepti tripliciter consideratur, scilicet in actu
praecepto et in comparatione ad virtutum determinationem, quae in praecepto
legis cadunt, et tertio in comparatione ad praemia vel poenas. Primo igitur modo
continentur praecepta legis in Pentateuco, secundo in libris quinque, qui dantur
Salomoni, tertio modo in Prophetis et Psalmis, et ideo fere ubique promittendo
et comminando loquuntur (f. 22va).



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 351

fallt. Nach einer aristotelisch gehaltenen Bestimmung dessen, was zum
tugendhaften Tun gehort !, weist Albert nach, wie Prov. lehren, von
den Ubertreibungen abzuriicken, die in den verschiedenen Lastern liegen,
und die Mitte anzustreben, die zur Tugend gehort; wie Eccl. den
Menschen anleitet, die Rangordnung der Werte zu wahren und so zur
Furcht Gottes und zum Gehorsam gegen sein Gebot zu gelangen ; wie
schlieBlich Cant. dem Menschen das Ziel nahebringen, das sein Tun
stets sittlich gut sein 1iBt. Ein kurzes Verweilen bei diesen drei Biichern
gestattet eine doppelte Bemerkung. Zunichst da3 Albert, Johannes von
La Rochelle, Thomas und andere ‘Proverbia’ sagen in Ubereinstimmung
mit dem Kanon 60 des Konzils von Laodicea (um 360). Philipp von
Harvengt, Honorius Augustodunensis, Bonaventura setzen dafiir (auch)
‘Parabolae’, wie die Liturgie und die Konzilien von Florenz und Trient.

Zum Verstindnis der Dreizahl der Weisheitsbiicher Salomos ist zu
beachten, daBB man, wie Spicq gezeigt hat, seit Jahrhunderten diese drei
Biicher den von den Griechen abgeteilten Gebieten der Wissenschaft zu-
ordnete : Prov. der Ethik, Eccl. der Physik, Cant. der Theologie. So
noch Stephan Langton und Hugo von St.-Cher. Nach herkémmlicher
Auslegung bilden Prov. die Milch fiir Kinder und lehren das sittliche
Verhalten ; Eccl. als Brot der Heranwachsenden fiihrt zur Verachtung
des Geschaffenen ; Cant. als Kraftnahrung der Starken erziehen zur
Vereinigung mit Gott durch die Liebe. Thomas hilt sich in seinem
Principium nicht an diese iiberlieferte Auslegung, sondern verbindet die
drei Salomonischen Biicher mit den Vollkommenheitsstufen des Plotin.
Prov. lehren die politischen Tugenden zum mafvollen Verkehr mit den
Dingen und den Menschen ; Eccl. empfiehlt die reinigenden Tugenden
zur Losschilung von der Welt ; Cant. haben zum Gegenstand die Tugend
der gelduterten Seele, wodurch der Mensch in der Beschauung der Weis-
heit sein Ergotzen sucht und findet.

Albert geht wie Thomas seinen eigenen Weg. Er holt sich bei
Aristoteles den Begriff von Tugend und begriindet daraus die Dreizahl
der Weisheitsbiicher, indem er sie verkniipft mit den Bestandteilen

1 Secunda consideratio praecepti iustitiarum fuit secundum determina-
tionem virtutis et operis virtutis cadentium in praecepto, et hoc modo diximus
tradi praecepta iustitiarum in quinque libris attributis Salomoni. Determinatio
autem operis virtutis accipitur dupliciter, scilicet secundum substantiales causas
operis et virtutis et secandum adminicula et dirigentia ad ipsum. Si substantialia
accipiuntur, haec sunt triplicia, secundum quod tria exiguntur ad opus virtutis,
scilicet recta determinatio eius in medio et eligentia recta et finis, qui est causa
boni, quod est in virtutis opere (f. 22vb).



352 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

tugendhaften Handelns : der rechten Mitte, den rechten Mitteln, der
rechten Absicht. Rechte Mitte, rechte Mittel, rechte Absicht umschlieBen
das Wesen des sittlich guten Handelns, und das ist der Grund, warum
die drei Biicher, die davon sprechen, direkt von Salomon stammen : « Et
haec est causa, quare hi (tres libri) sunt directe Salomonis, quia in his
tribus substantialiter perfectum est opus virtutis. » Der Mensch bedarf
zum sittlich wertvollen Handeln aber auch der (psychologischen) Hilfen.
Deren gibt es nun zwei, nimlich das Sich-Versenken in das Goéttliche
und die Betrachtung des Irdischen. Dazu sind ihm Sap. und Eccli.
gegeben. Bei Eccli. bedingt die gréBere oder geringere Nihe irdischer
Dinge zum sittlich wertvollen Leben die Einteilung des Buches. Der
erste Teil geht iiber die Sitten und Lebensweisen selber. Der zweite
Teil befal3t sich mit der Spur Gottes in den Geschépfen, der dritte mit
dem Bild Gottes in den beispielhaften Taten der Viter. Diese beiden
Hilfen sind erforderlich, weil das Tugendleben so schwierig ist, und daher
wurden jene beiden Biicher von der Kirche dem Kanon beigezahlt :
« Ideo isti ab Ecclesia sunt adiuncti. » Da sie aber den Worten Salomos
entnommen sind, tragen sie den Namen Salomos !.

Dieser Abschnitt von P erfordert eine weitere Entfaltung und Be-
leuchtung. Es handelt sich um folgende Punkte : Echtheit, Kanonizitit
und Wert von Sap. und Eccli. Damit jedoch die Wiedergabe von P
nicht unterbrochen wird, soll diese Untersuchung am Schlul3 des Teiles
iiber den alttestamentlichen Kanon folgen, zugleich fiir die andern
deuterokanonischen Biicher des AT (Tob. Judith, I-II Mach.).

Der Betrachtung des Gesetzes bietet sich als Drittes dar seine
Beziehung zu Lohn und Strafe fiir die Beobachtung oder Nichtbeob-
achtung. Unter dieser Riicksicht befassen sich mit den Geboten der
Gerechtigkeit die Propheten und die Psalmen. Denn seine zeitgends-
sische Generation will der Prophet zur Bufle fithren, und zwar durch

1 Adminiculantia vero ad opus virtutis sunt duplicia, scilicet rationes sumptae
ex contemplatione superiorum sive divinorum et rationes sumptae inferius in
creaturis. Et penes primum quidem accipitur liber Sapientiae, penes secundum
vero Ecclesiasticus. Unde Ecclesiastici divisio propria est per rationes inferiorum
dirigentium ad opus virtutis, quia illae sunt aut propinquae aut remotae. Pro-
pinquae, quae in ipsis moribus et modis vivendi accipiuntur, de quibus agitur
in prima parte Ecclesiastici. Remotae autem sunt aut penes vestigium creatu-
rarum aut penes imaginem in actibus exemplaribus patrum, de quibus agitur in
secunda et tertia parte, scilicet a XLIII usque in finem. Quia autem dirigentia
ad opus virtutis necessaria sunt propter difficultatem virtutis, ideo isti ab Ecclesia
sunt adiuncti, et quia sumpti sunt de verbis Salomonis, ideo dicuntur Salomonis
(f. 22vDb).



Der Schriftkanon bei Albert dem Grofen 353

Erwecken von Furcht und Vertrauen, und so spricht er furchterregende
Drohungen und trostende Versprechungen aus. Den kiinftigen Genera-
tionen will der Prophet die Geheimnisse Christi ankiindigen, und zwar
kann sein Wort deren Voraussage oder deren Verlangen enthalten. Da-
her gibt es eine Prophetie in Form von Gebet und eine Prophetie in
Form von Weissagung. So zerfillt die Prophetie in zwei Teile, deren
einen die Psalmen bilden als Bitten um die Erfiillung des von den Pro-
pheten Vorausgesagten ; der zweite Teil der Prophetie liegt in den fiinf
Biichern der andern Propheten, die Zukiinftiges vorhersagen, nimlich des
Isaias, Jeremias, Ezechiel, Daniel sowie der zwolf kleinen Propheten 1.

Durch diesen Gedankengang nun ist einmal die Beziehung der Pro-
pheten und der Psalmen zum Gesetz aufgezeigt und so die sachlich
begriindete Gliederung des Kanons weitergefithrt. Sodann ist der Psalter
als Teil der Prophetie herausgestellt.

Genau so faf3it Albert sonst das Verhdltnis von Psalmen und Pro-
pheten auf. Fiir Augustin und Isidor ist der Psalter ein prophetisches
Buch, doch nicht in vollem Sinn. Hrabanus fithrt es nicht unter den
prophetischen Biichern auf, sondern unter den «Biichern in Versen ».
Der Kartduser Bruno erblickt im Psalter eine Prophetie « durch die ver-
borgene Eingebung des Heiligen Geistes » 2. Die Psalmenerkldrung unter
dem Namen des Haimo von Halberstadt, die dem Anselm von Laon
durch Wilmart zugesprochen, durch Landgraf abgesprochen wird, kennt
eine Prophetie in Visionen, Taten und Worten. Der Psalter ist eine
Prophetie in Worten, und David war wie Moses ein Prophet 3. Diese

1 Sequitur tertia consideratio praeceptorum iustitiarum, quae est compa-
ratio ipsorum ad praemia et poenas, quae debentur servantibus et non servan-
tibus. Et hoc modo praecepta iustitiarum diximus contineri in Prophetis et
Psalmis. Cum enim, ut dicit Hieronymus super Osee, prophetia in praesentibus
paenitentiam intendat et de futuris promittere sacramenta Christi, numquam
propheta consequeretur finem suum, scilicet paenitentiam, quam intendit, nisi
inclinaret ad timorem et spem, quia inter timorem et spem movetur paenitens
sicut inter duas molas, ut dicit Gregorius. Comminatur ergo omnis propheta, ut
inducat timorem, et consolatur, ut elevet ad spem per promissionum consecu-
tionem. Ad futura vero ordinatur prophetia ut praenuntians et desiderans, et
ideo, ut exprimatur desiderium, oportet ut quaedam sint per modum orationis ;
et ut exprimatur veritas promissionis, oportet ut quaedam sint per modum prae-
nuntiationis. Penes haec ergo duo dividitur prophetia in duas partes, scilicet in
Psalmos, qui sunt per modum orationis, ut impleantur praenuntiata a prophetis,
et in-aliorum Prophetarum quinque libros, qui praenuntiant futura, scilicet Isaias,
Ieremias, Ezechiel, Daniel et duodecim minores (f. 22vb - 23ra).

2 Expos. in Psalm. prol. PL 152, 639.

3 Explan. in Psalm. I; PL 116, 195.

Divus Thomas 23



3b4 Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen

beiden Erklirungen gehen auf Remigius von Auxerre zuriick 1. Hugo
von St. Viktor schlieBt sich an Hieronymus an, der mit dem hebriischen
Kanon die inspirierten Schriftsteller in Propheten und Hagiographen
einteilt und so den Psalter nicht zu den prophetischen Biichern rechnet.
Dementsprechend verlangt Hugo zum Begriff des Propheten den Auf-
trag Gottes und die Sendung zum Volk, wie bei Josue, Samuel, Isaias
und andern. Darum rechnet er David — wie auch Daniel — zu den
Hagiographen 2. Ebenso denkt Robert von Melun. Auch nach Petrus
Manducator, Stephan Langton und vielen andern gehért das Buch der
Psalmen zu den Hagiographen . Thomas weist ebenfalls in seinem
Principium den Psalter in die Gruppe der Hagiographen ein, und im
Principium des Johannes von La Rochelle bilden die Psalmen eine
eigene Klasse zwischen dem Gesetz und den Propheten. Nikolaus Lyra-
nus berichtet spiter, da fast alle Lateiner die Psalmen zu den prophe-
tischen Schriften zihlen, obwohl die Juden sie den Hagiographen
einordnen.

Der - Platz des Psalters schwankt also in der Geschichte. Wie
Bonaventura, so begreift auch Albert das Psalmenbuch unter dem
Begriff und Namen der Prophetie . Mit Betonung und hiufiger Wieder-
holung spricht er als entscheidenden Bestandteil der Prophetie die Vor-
ausverkiindigung (praenuntiatio) an, und zwar die Vorausverkiindigung
des Erlésers Jesus Christus. Mangels dieses eigentlichen Inhalts scheiden
die Vorhersagen des Agabus und der Tochter des Philippus (Act. 21, 9-11)
aus der Reihe der eigentlichen Prophetien aus®. Gestiitzt auf die her-
kémmliche Procul-Etymologie, verlangt er auch einen Abstand des Pro-
pheten von dem angekiindigten Geheimnis. Demnach sind die Apostel
und der Tdufer Johannes keine Propheten im eigentlichen Sinn (non
proprie) 8. Diesen Begriff von Prophetie findet nun Albert verwirklicht
bei den Psalmen und den Propheten. Die Vorherverkiindigung des Er-
losers und seiner Geheimnisse ist gegeben in der Form des Liedes in

1 Eparr. in Psalm. PL 131, 145 ff. — Vgl. Spicq, L’exégese latine, 52, Anm. 17.

2 De sacr. prol. c. 7; PL 176, 186B.

3 Spicg, L’exégese latine, 148.

4 Die Prophetielehre Alberts ist dargestellt von B. DEckER, Die Entwicklung
der Lehre von der prophetischen Offenbarung, Breslau 1940, 93-134.

5 Super Matth. 11, 13 : « Tamen (Agabus et alii) non sunt vero nomine pro-
phetae vocati, sed secundum diminutam nominis rationem. » Vgl. Super Luc. 16, 16.

6 Super Matth. 11, 11 : « Dicendum, quod propheta proprie et strictissime
loquendo est, qui procul in futurum fatur de Verbo et sacramentis Verbi, et hoc
per divinam accipit inspirationem.» Vgl. Super Marc. 11, 382 ; Super Luc. 7, 27 ;
Super Matth. 7, 15.



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 355

den Psalmen, in der Form der Aussage bei den Propheten!. Wihrend
man frither einen weiten Begriff von Prophetie anlegte und auf die
Psalmen anwandte, ordnet Albert die Psalmen dem Begriff der Prophetie
im strengen Sinn (stricte) unter, wenngleich er diesen Begriff am stirk-
sten (strictissime) erfiillt findet in den Biichern der vier groBen und
der zwolf kleinen Propheten. An dieser Stellungnahme Alberts, wie auch
sonst, wird deutlich, wie er im Sinn der scholastischen Theologie die
Gegebenheiten der iiberlieferten Theologie persénlich verarbeitet und
vernunftgemil zu begriinden versucht. Und dadurch, daB er den Psalter
wegen der darin enthaltenen Weissagungen vom Geheimnis der Erlésung
— ungeachtet der fehlenden Sendung ans Volk — als eigentliche Pro-
phetie betrachtet, gibt er einmal mehr zu erkennen, wie ernst er es meint,
daB das AT, und gerade das Buch der Psalmen, auf Christus weist. Dal
der Psalter ganz auf Christus bezogen ist, spricht man im 9. so gut wie
im 13. Jahrhundert aus. Aber in Alberts Bewertung des Psalters um
des Erlosers willen, liegt doch vielleicht ein besonderer Ausdruck dieser
Uberzeugung. '

Dementsprechend 16st Albert auch die Frage, ob David der groSte
Prophet ist. Petrus Lombardus faBt die von Cassiodor iiber Anselm von
Laon (Glossa ordinaria in Psalmos) herkommende Auffassung in die Fest-
stellung zusammen : ‘Maximus prophetarum et regum’? Albert weist
I Sent. d. 2 a. 3 darauf hin, daB man die Gré8e eines Propheten von ver-
schiedenen Standorten aus beurteilen kann. David ist der grote Prophet
in der Art der (rein intellektuellen) Inspiration und wegen der VerheiBung
des Messias aus dem Stamme Davids. Moses steht an erster Stelle wegen
der Gotteserscheinungen, auf denen seine Prophetie beruht. Elias ist der
groBte an Eifer, und Elisdus in der Wundertitigkeit. Fiir Thomas dagegen
ist Moses, der in den genannten Punkten alle i{iberragt, einfachhin der
groBte Prophet, der auch iiber David steht . Wihrend Nikolaus Lyranus
die Prophetie Davids wieder iiber die des Moses stellt, iibernimmt Diony-
sius Carthusianus die Entscheidung von Thomas, bekundet aber doch seine
Sympathie fiir die iiberlieferte, auch von Albert vertretene Ansicht : « Quod
ergo David dicitur eximius prophetarum, intelligendum est quantum ad hoc,
quod de Christi mysteriis excellentius et evidentius prophetavit. » *

1 Super Matth. 5, 17 : « Prophetia autem ultimo modo dicta (stricte) duos
habet modos, quoniam quaedam per modum laudis et hymnorum omnia con-
gerit, quae futura denuntiant. Et hoc modo Psalmi sunt prophetiae ... et sic
dividitur prophetia Luc. XXIV (44).»

2 Sent. 1.1 d. 2 c. &; Quaracchi, 26. — Vgl. DECKER, Prophetische Offen-
barung, 186.

3 De veritate q. 12 a. 14; ibid. ad 1. 2. DECKER, Prophetische Offenbarung, 189.

4 Comment. in Psalm. a. 3 ; Montreuil 5, 397 f.



356 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

Aus dieser dem David entgegengebrachten Verehrung geht auch
hervor, dal Albert in David den Dichter von Psalmen erkennt, auch
wenn in P dessen Namen nicht auftaucht. Hie und da trifft man sonst
auf Stellen, wo ein Psalm unter dem Namen Davids genannt wird :
« Dicit enim David in Psalmo (84, 9) », « David in Psalmo XCI (12) » ..
Darin liegt jedoch vielleicht nur ein Zugestindnis an den téglichen
Sprachgebrauch, sodaB fiir die Verfasserschaft nichts daraus zu ent-
nehmen ist. Wieweit er nun dem David die Psalmen zuschreibt, ob er
es mit Augustin fiir wahrscheinlicher hilt, da alle 150 Psalmen von
David sind, oder ob er das mit Hieronymus fiir einen Irrtum halt, ist
aus den echten Schriften Alberts nicht auszumachen. Einen apokryphen
(151.) Psalm, der unter dem Namen Davids in einigen Bibelausgaben
stand, erwahnt Albert nirgends, soweit ich sehe.

Bei den Propheten ist zunichst beachtenswert, dal Albert mit
Augustin, Rufin, Johannes Damascenus, Isidor, Hrabanus, Johannes
von La Rochelle, Bonaventura und Thomas ? das Buch Dan. den drei
andern groBen Propheten anreiht, ebenso wie frither die im helleni-
stischen Judentum iibliche Reihenfolge der LXX und spiter die Listen
von Florenz und Trient, wihrend es von Hieronymus, Hugo von St. Vik-
tor, Petrus Manducator und Hugo von St-Cher den Hagiographen bei-
gezahlt wird. Die drei ersten Propheten drohen dem Volk die kommende
Gefangenschaft an und verheiBen ihm fiir die Zeit der Besserung die
kiinftige Befreiung ; und zwar Isaias ganz allgemein, ohne nihere Be-
stimmung der Gefangenschaft und der Befreiung. Da aber in dieser
allgemeinen Zeichnung weniger Geschichte als Geheimnis sichtbar wird,
deshalb ist Isaias nach Hieronymus nicht so sehr Prophet wie Evangelist.
Im Isaiaskommentar setzt Albert den Propheten 150 Jahre vor Jere-
mias, Ezechiel und Daniel an, weshalb Isaias der erste der Propheten
genannt werde. Daher auch werde dem Isaias — wie unter den Evange-
listen dem Matthidus — das Menschenantlitz aus der Berufungsvision
des Ezechiel zugeteilt, wie dem Jeremias die Gestalt des Opfertieres,
dem Ezechiel die Form des Adlers und dem Daniel das Aussehen des
Lowen, weil er die Auferweckung, die eine Sache des Léwen sei, in
schoner Vision beschreibe 2.

1 De eccl. hier. c. &4 § 5 dub.; Super Matth. 2, 33.

2 Principium ; P. MANDONNET O. P., Sancti Thomae Aquinatis Opuscula,
Paris 1927, IV 486 : « Daniel autem, secundum quod inter prophetas computatur
ex hoc quod spiritu prophetico praedixit futura, quamvis non ex persona Domini

populo loqueretur ... »
3 Super Is. in prol. Hier. (at primum de Isaia). Weiter unten in P erginzt



Der Schriftkanon bei Albert dem Groflen 357

Jeremias und Ezechiel sprechen nicht so allgemein wie Isaias von
Gefangenschaft und Befreiung. Jeremias hat vorziiglich das Reich und
das Volk und dessen Los auf dem Herzen, wihrend sich Ezechiel mehr
mit der Priesterschaft befa3t, weshalb er den Auszug des Herrn aus dem
Tempel und den Wiederaufbau des Tempels schaut.

Wichtig ist hier der Zusatz zu Jeremias : « Et adiunguntur ei Threni
et Baruch, in quibus idem plangitur»?!. Damit werden die beiden
Schriften, die vielfach nicht eigens genannt wurden, bedeutend hervor-
gehoben, mit Jeremias verkniipft und inhaltlich von ihm hergeleitet, wie
schon im Kanon 60 des Konzils von Laodicea >. Dort und im sog.
Decretum Gelasii, bei Hrabanus, Burkhard W. und Honorius Augusto-
dunensis heien die Klagelieder ‘Lamentationes’, wihrend Albert sie in
P wie in seiner Postille und auch sonst regelmafBig “Threni’ nennt.

Threni gehérten bei den Juden zu den Hagiographen. Albert hin-
gegen rechnet sie mit der christlichen Uberlieferung zu den prophe-
tischen Biichern, indem er sie mit Jeremias in Verbindung setzt, wie
in P so auch in seiner Postille : « Huic autem planctui vel Jeremias vel
alius praemittit clausulam quae continuativa est planctus ad prophe-
tiam. » * Die in P ausgesprochene Zuriickfithrung auf Jeremias 1dBt sich
auch in den andern Werken Alberts nachweisen in den Formeln : « Hoc
plangit Jeremias Threnis IV (5) », « sicut Jeremias conqueritur Threnis I
(6) », « quam (famem) deplorat Jeremias Threnis V (10) », « simile autem
metrum fecit Jeremias in Threnis plangendo incendium templi et
Jerusalem » 4,

Albert die Verteilung der Lebewesen auf die Evangelisten. Dem Matthius ent-
spricht — wie im Js.-Kommentar — das Menschenantlitz, dem Markus der Lowe,
dem Lukas das Opfertier, dem Johannes der Adler. — Vgl. VosTg, Sacrae paginae
magister, I 28 ff. — Dieselbe Entsprechung, die auf Beda zuriickgeht und die
auch Thomas in seinem Principium bringt und fiir Matth. und Luc. auch Petrus
von Poitiers (Allegoriae super tabernaculum Moysi, c. 2; Moore-Corbett, 90),
stellt Albert in seinen Kommentaren zu Matth. Marc. Luc. Joh. auf, sodaB3 er also
die Propheten und die Evangelisten in folgender Weise einander zuordnen miil3te :
Is.-Matth., Jer.-Luc., Ez.-Joh., Dan.-Marc. Johannes von ILa Rochelle jedoch
bildet folgende Paare : Is.-Joh., Jer.-Marc., Ez.-Luc., Dan.-Matth. F. M. DELORME
O. F. M., Deux legons d’ouverture de Cours Biblique données par Jean de La
Rochelle, in : La France Franciscaine, 1933, 358.

1 In der Aufzihlung des Konzils von Trient heiBt es : « Jeremias cum Baruch. »
Da Albert Threni eigens auffithrt, kommt er auf 46 Biicher des AT, wiahrend das
Konzil nur 45 mit Namen nennt.

2 Enchiridion Biblicum, Rom 1927, n. 11.

3 Super Threnos, prol.

4 Super Os. 3, 1; 3, 4. — Super Amos 4, 6. — De mul. forti, c. 1 § 1. Vgl
Epist. X Dion. — Super Matth. 2, 23. — Super Luc. 11, 2.



358 Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen

Baruch wurde in seiner Kanonizitit von Hieronymus angezweifelt.
Rupert v. Deutz, der zu den Klageliedern einen Kommentar geschrieben
hat 1, verweigert die Erklirung von Baruch. Aber schon Cyrill von Jeru-
salem fiigt in seinen Katechesen (348) dem hebriischen Kanon Baruch
(und ep. Ier.) ein, ebenso Epiphanius von Salamis und Kanon 60 von
Laodicea %, und Hilarius zitiert Baruch unter dem Namen des Jeremias,
also als kanonische Schrift, wihrend Thomas von Aquino, der in seinem
Principium Baruch nicht nennt, ihn offenbar als zu Jeremias gehérend
denkt. Hugo von St-Cher hat, wie zu den Klageliedern, so auch zu
Baruch einen Kommentar geschrieben. Auch Albert hat zu Baruch eine
kurze postillenartige Erklirung verfaBt und damit schon zu erkennen
gegeben, daBl er Baruch wie die élteste und fast einhellige Uberlieferung
fiir kanonisch hilt. Obendrein 1dBt sich das auch noch damit belegen,
daB er, was Haufigkeit und Wertung betrifft, Baruch wie jedes andere
Buch der Schrift verwendet. Zwar ist er sich bewuBt, dal Baruch bei
der Liturgie nicht gelesen wird «in ordine canonicae Scripturae ». Doch
hebt er an dieser Stelle ® die Kanonizitit von Baruch ausdriicklich her-
vor samt einer Erliuterung zu der in P vollzogenen Verkniipfung von
Baruch mit Jeremias : « Nec tamen propter hoc veritas eius refutata est,
quia Scripturae Canonis coniungitur. Non enim aliud hic traditur, nisi
quod a Jeremia descriptum est. Et propter hoc in eadem veritate cum
prophetia Jeremiae coniungitur ... Propter quod etiam Baruch senten-
tiis suis non praemittit : ‘Haec dicit Dominus’, quia ex dictis Jeremiae
potius quam ex dictis Domini accepit, ita tamen quod tota huius
scripturae veritas revelationi Dei, quae ad Jeremiam facta est,
innititur, » 4

Mit Baruch erkennt Albert auch die Epistula Jeremiae (Bar. 6) als
kanonisch an, da er sich nachweislich an den Textus vulgatus halt.
Von P kann man daher keine ausdriickliche Erwidhnung erwarten, da
Albert mit der Nennung von Threni und Baruch schon mehr tut als
die meisten andern. Uberdies zitiert er in seinen Werken den Jeremias-
brief 6fters und zwar als Schrift, und Super Bar. prol. merkt er seine

1 PL 167, 1378-1420.

2 A. JepseN, Kanon und Text des Alten Testaments, in : Theol. Literatur-
zeitung 74 (1949) 68.

8 Super Bar. prol.

4 Ebenfalls Super Bar. prol. wird Baruch als Adjunkt, als Sekretir von
Jeremias vorgestellt : « ... sicut Baruch adiunctus Jeremiae eo quod ex ore Jere-
miae accepit, quidquid descripsit ».



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 359

Kanonizitit eigens an. Den Schreiber des Briefes sieht er in Baruch :
‘Baruch in epistula Jeremiae’ 1.

Bei Nikolaus Lyranus kommt Baruch schlecht weg. Er gehort mit
Sap. Eccli. usw. zu den Apokryphen, die auBerhalb des Kanons stehen,
hat aber (mit III-IV Esdr.) eine noch geringere Autoritit als jene. In
der Liste von Florenz jedoch hat er einen Platz im Kanon. Fiir Giro-
lamo Seripando O. E. S. A. ist Baruch ein zwar kanonisches, aber nicht
authentisches (nicht beweiskriftiges) Buch, wiederum als Nachbar von
III-IV Esdr. Im Dekret des Konzils von Trient sodann erscheint Baruch
mit Jeremias verbunden : ‘Jeremias cum Baruch’ 2,

Daniel verlegt sich zum Unterschied von den drei andern Propheten
nur auf die Trostung des Volkes. In der Gefangenschaft zum Propheten-
amt erhoben, schaute und sagte er die Befreiung aus der Gefangenschaft
und vom Teufel voraus wie auch die letzte Errettung vom Antichrist.
Darum nennt ihn Hieronymus den ‘Schreiber der Weltgeschichte’.

Mit diesen paar Zeilen umschreibt Albert den Inhalt von Daniel in
einer Weise, die an jene ausfiihrlichere, heute noch iibliche seines Kom-
mentars erinnert 3. In der Bemerkung am SchluB — ‘Schreiber der
Weltgeschichte’ — gibt er, wie auch im Kommentar, zu erkennen, daf
er wohl weill um die Eigenart und Schwierigkeit des Buches, das eher
Geschichte als Weissagung zu bieten scheint. Wir sahen schon, daB
Albert in P, wie sonst immer, Daniel den drei andern groBen Propheten
anreiht und daB3 ihm dabei der Mangel der Sendung ans Volk keine
Schwierigkeit macht, da er als zur Prophetie entscheidend die Weis-
sagung der Geheimnisse des Erlosers bezeichnet, was auf Daniel zu-
trifft. Ubrigens wertet auch Nikolaus Lyranus, darin von Hieronymus
abweichend, Daniel als Prophetenbuch.

Da Albert in P zu den umstrittenen Stellen von Daniel (3, 24-90 :
Lobpreis Gottes im Feuer ; 13, 1-64 : Errettung der Susanna ; 13, 65-14,
21 : Fabel des Bel; 14, 22-42: Fabel des Drachen) keine AuBerung
macht, ist anzunehmen, daB er in P den Textus vulgatus nach dem
Correctorium von Saint-Jacques in Paris meint, der auch diese Stiicke
enthielt . Einst nahm Rufin diese Stiicke, die im hebrdischen Text
fehlen, gegen Hieronymus in Schutz. Bei Johannes Chrysostomus wird
das 13. und das 14. Kapitel wiederholt zitiert, Kap. 14 ausdriicklich als

1 Super Dan. 3, 1; 3, 46 und sonst noch oft.
2 Ench. Bibl. 43.

3 VostE, Sacrae paginae magister, IT 19.

4 Spicg, L'exégese latine, 295.



360 Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen

von Daniel stammend!. Rupert von Deutz dagegen versagt ihnen die
Auslegung. Albert entnimmt den genannten Abschnitten Texte als
Schriftstellen unter dem Namen Daniels ? und erklirt sie in seinem
Kommentar genau so wie die tibrigen Teile ®. Aus dem 14. Jahrhundert
meldet Robert von Basevorn Daniel 13 bis Schlu8 als apokryph, und
bei Johannes Driedo sind diese Teile (hymnus puerorum, Susannae dra-
conisque historia) kanonisch, wenngleich ohne die volle Autoritit, die
den andern kanonischen Schriften eigen ist 4. Das Konzil von Trient
(8. April 1546) bezeichnet als Bedingungen kanonischer Anerkennung
fiir den Umfang der einzelnen Biicher die Gewohnheit, wie diese in der
Kirche gelesen werden, und die Zugehorigkeit zur Vetus Vulgata ®. Dar-
nach sind auch die umstrittenen Teile von Daniel zum Kanon zu rechnen.

Albert wei3, daB3 dem Buch Daniel die Geschichte der Susanna und
die Fabel von Bel angehingt worden ist é. Er spricht auch von der
Ansicht des Hieronymus, wonach nicht der Prophet Daniel, sondern ein
Priester Daniel der Verfasser dieser Stiicke ist 7. Doch er selber ent-
scheidet sich nicht fiir einen oder fiir zwei Verfasser. Da er, wie noch
zu zeigen ist, das entscheidende Kriterium der Kanonizitit nicht in die
Authentizitit verlegt, hindert ihn die Unklarheit iiber den Verfasser
nicht, das Buch in all seinen Teilen als kanonisch anzusehen.

Den Hauptpropheten (principales) oder groBen Propheten sind
andere hinzugesellt — adiuncti® —, damit sie bestimmte Aufgaben der
GroBen weiterfithren. Es sind deren zwolf, die deshalb «kleine Pro-
pheten » heiBlen, weil sie den andern an die Seite gegeben sind ?. In

1 CurysostoMus BAur O. S. B., Der Kanon des hl. Johannes Chrysostomus,
in: Theol. Quartalschrift 105 (1924) 265.

2 II Sent. d. 14 a.1 = Dan. 3, 60. — Super Bar. 6, 9 = Dan. 14, 14. —
Super Os. 4, 12 = Dan. 13, 56. — De mul. forti c¢. 10 § 1 = Dan. 14, 5. — Super
Matth. 2, 2 = Dan. 3, 41 f. — Super Luc. 1, 71 = Dan. 14, 5.

3 Wenn man noch nicht wiilte, daB die Biblia Mariana nicht von Albert
ist, sondern dem Zisterzienser Christian von Lilienfeld gehért (MEERsSEMAN, Intro-
ductio, 120), dann hitte man ein beachtliches Anzeichen fiir die Unechtheit darin,
daB in der Biblia die Stiicke Dan. 3, 13, 14 fehlen wie auch die deuterok. Teile
von Esther (10, 4 - 16, 24).

4 De scripturis, 1. 1 c. 4&; 1. 18vD.

5 Ench. Bibl. 45.

6 Super Joh. 8, 1.

7 Super Dan. 1, 1; 13, 1: « Post Danielem subiungitur hic historia Susannae
et historia Belis, quas Hieronymus dicit ,non a Daniele propheta, sed ab alio
Daniele sacerdote quodam esse descriptas ».

8 Augustin nennt sie ,coniuncti’.

9 ,Klein’ begriindet Augustin mit dem verhdltnismaBig geringen Umfang
ihrer Schriften. De civitate Dei, 1. 18 ¢. 29 ; CSEL 40 - 1T 306. — Thomas dagegen



Der Schriftkanon bei Albert dem Groflen 361

P wie im Kommentar faBt Albert sie als Einheit, indem er alle Pro-
phetenschriften in fiinf Biicher zusammenschlieBt. Um die Zeit ihres
Auftretens zu bestimmen, empfiehlt er in P wie im Kommentar die
‘Regula Hebraeorum’, fiir die er sich auf Hieronymus beruft : Jene, in
deren Titeln keine Konigsnamen stehen, haben zur selben Zeit als
Propheten gewirkt wie der unmittelbare Vorginger mit Koénigsnamen.
Dabei ist hier wie dort « unmittelbar » zur Verdeutlichung von Albert
hinzugesetzt. Auf diesem Weg gelangt man dahin, Joel als Zeitgenossen
— synchronos in P wie im Kommentar — von Osee, Abdias und Jonas
als Zeitgenossen von Amos zu bestimmen . Das Ergebnis dieser Datie-
rung in P stimmt mit dem des Kommentars iiberein. Ebenso die vom
Inhalt hergenommene Zuordnung der kleinen Propheten zu Isaias (Os.
Joel, Amos, Mich. Jon. Abd. Nah. Hab.), Jeremias (Soph.) und Ezechiel
(Agg. Zach. Mal.). Daniel hat keinen der kleinen Propheten zur Seite,
da er zum Teil die Endzeit behandelt, auf die nichts anderes mehr
folgt als das ewige Reich. Da ist nichts mehr zu verdeutlichen und
weiterzufiihren.

2. Gesetz als Zustand

Mit dem AbschluB des ersten Teiles ist bereits die Mitte von P
iiberschritten. Besprochen sind jetzt schon jene Biicher des AT, die das
Gesetz als Gebot Gottes enthalten, nimlich die Biicher Moses, die Weis-
heitsbiicher, die Propheten und die Psalmen. Sie zeigen das Gesetz in
dreifacher Betrachtung : nach seinem Inhalt, in seiner Beziehung zum
sittlich Guten, das unter das Gesetz fillt, wie auch nach seiner Beziehung

sagt besser, die groBen Propheten seien zum ganzen Volk und zur Einscharfung
des ganzen Gesetzes gesandt worden, die kleinen dagegen mit besondern Auf-
trigen zu einzelnen Heidenvolkern. Principium, Mandonnet, 486. Das ist ein
anderer Ausdruck fiir das, was Albert meint.

1 Minores autem adiuncti sunt his. Quia autem Daniel est in parte de ultimis
temporibus, ideo nullus adiungitur ei certius illa describens, quia illis temporibus
non succedet nisi regnum aeternum. Octo autem primi adiunguntur Isaiae, nonus
autem leremiae, et tres ultimi Ezechieli. Quod qualiter fiat, accipiatur regula.
Hieronymus dicit, quod illi prophetae in quorum titulis reges non continentur,
eisdem temporibus prophetaverunt in quorum temporibus prophetaverunt praece-
dentes immediate, qui reges habent in titulo. Inter minores autem octo primos reges
habent in titulo Osee, Amos et Michaeas. Igitur Ioel synchronos fuit Osee, et
Abdias et Ionas synchronici fuerunt Amos. Nahum vero et Habacuc synchronici
fuerunt Michaeae. Sed Osee, Amos et Michaeas eosdem reges habent in titulis
quos Isaias. Ergo synchronici fuerunt Isaiae et eisdem temporibus propheta-
verunt et ei adiunguntur (f. 23ra).



362 Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen

zu Lohn und Strafe, die mit seiner Beobachtung oder Nichtbeobachtung
verbunden sind.

Nun stehen die geschichtlichen Biicher zur Gliederung an. Sie
berichten davon, wie Gott im Walten der aus Gotteserfahrung gedeuteten
Geschichte zu seinem Volk gesprochen hat, und davon, wie das Volk
Zeugnis ablegte vom Worte Gottes und welche Antwort es gegeben,
wieweit es Gottes Gebot zum Gesetz seines Lebens gemacht hat und wie
Gott es gesegnet oder durch Heimsuchungen zum Gesetz zuriickge-
rufen hat.

Uber diesem Abschnitt steht aus dem Leitsatz jener Teil, der da-
von spricht, daB} Gott fiir die Treue zum Gesetz « dem Hause Jakobs
das Erbe » gegeben oder verheilen hat. Daher war fiir den Besitz des
Erbes maBgebend das Verhalten des Volkes zum Gesetze Gottes. Nun
ist aber eine dreifache Stellung zum Gesetz in der Gemeinde Gottes zu
beobachten : sie stand fest im Gesetz, sie schwankte im Gesetz, sie
erhob sich wieder zum Gesetz. Diese Zustinde lassen sich am Volke
Gottes als Ganzem oder an bevorzugten Gliedern des Volkes nachweisen.

Als das Volk fest im Gesetz des Herrn stand, kam es in den Besitz
des Landes und an die Macht inmitten der Volker. Darum stehen im
Kanon Jos. und I-ITI, 10 Reg. Wie das Volk beim Schwanken im
Gesetz sich wieder zum festen Stehen auffing, wird berichtet Jud. cum
Ruth, und wie es weiter vom Gesetz absank, das steht III, 11 - IV Reg.
Fiir diesen doppelten Zustand des Stehens und des Schwankens ist den
Koénigsbiichern das Buch Par. beigegeben. Es heiBt: ‘Verba dierum’,
weil darin einige Ereignisse nachgetragen, andere erliutert werden. In
der Theologie ist es ndmlich nicht so wie in der Ethik, die, eben weil
sie Wissenschaft ist, sich nur im allgemeinen mit der Sittlichkeit befalBt.
Die Theologie sucht und sammelt aus Einzelgeschehnissen das Geheim-
nis und das Beispielhafte, und so bekommt die Einzelgeschichte Heils-
bedeutung .

1 Liber autem Paralipomenon secundum duplicem statum legis adiungitur
libro Regum, quia ille liber ideo dicitur ,Verba dierum’, quia in eo quaedam in
aliis omissa tanguntur, quaedam autem explanantur. Non enim sic est in hac
scientia sicut in aliis, quia ista in particularibus colligit mysteria et exemplares
instructiones, et secundum hoc particularis historia accipit vim universalis. Sed
de hoc alias est inquirendum (f. 23rb-va). Die gleiche Erklirung des Wissen-
schaftscharakters der Theologie gibt Albert I Sent. d. 1 a. 3 : Die Taten der Viter
nimmt die Theologie nicht als Einzelvorginge, da diese in ihrer Besonderung
nicht Gegenstand einer Wissenschaft sein kénnen, sondern als Vorbilder, die
Grundsatzwert haben in Sachen des Glaubens und der Sittlichkeit. Auch aus den
Geschichtsbiichern spricht Gott.



Der Schriftkanon bei Albert dem GroBen 363

Die Umkehr des Volkes nach dem Fall wird geschildert I-IT Mach.,
und das ist der Grund, weshalb sie von der Kirche in den Kanon auf-
genommen worden sind. Die Riickkehr des Volkes in das Erbe ist
beschrieben in den Biichern Esdr. und Neh.

Das ist die Skizze — ohne die Belege aus der Schrift — von der
ersten Gruppe der geschichtlichen Biicher, in denen Gottes Handeln im
Wandel des Volkes als Ganzen aufgezeigt wird. An erster Stelle nennt
Albert Jos. Er gebraucht also den damals lange eingebiirgerten Namen.
Der Kanon von Laodicea, Augustin, Rufin, Isidor haben noch die
Bezeichnung : ‘Liber Jesu Nave’. Dann spricht Albert in P wie sonst
in den Schriftzitaten von I-IV Reg., nicht von I-II Sam. und I-IT Reg.,
wie im Kanon der Hebrder und bei Hieronymus, Hugo von St. Viktor
und dem unbekannten Verfasser des Werkes De divisione et scriptoribus
sacrorum librorum * steht. Mit Augustin, Isidor, Hrabanus, Bonaventura
iibernimmt er, wie die Konzilien von Florenz und von Trient, den
Namen von der Vulgata. Sodann Jud. cum Ruth. Bonaventura nennt
in seiner Aufzihlung das Biichlein Ruth iiberhaupt nicht, wohl weil er
es als zu Jud. gehdrend denkt. Thomas rechnet es zu den prophetischen
Biichern, entsprechend seiner Bestimmung der kleinen Propheten, die
einen Sonderauftrag zu erledigen haben. Bei den Juden steht Ruth
unter den Hagiographen. Albert wertet es hier als geschichtliches Buch,
benutzt es im {iibrigen im Verhiltnis zu dem kleinen Umfang sehr
haufig und verbindet es mit Jud., weil sein Inhalt zur Zeit der Richter
spiele. Diese Nahestellung zu Jud. hat es im Kanon der Hebrier und
bei Rufin, wihrend Augustin, Isidor und Hrabanus es zum Anfang der
Konigsbiicher hiniiberziehen. Die beiden Biicher der Chronik sodann
sieht er zunichst gemdB3 IV Reg. 23, 28 als Einheit an : ‘Liber Parali-
pomenon’. Dem jiidischen Kanon entnimmt er wie alle andern den
Beinamen der Chronik : ‘Verba dierum’. Er kennzeichnet die beiden
Biicher als Erginzungen und Erlduterungen, die zu den Kénigsbiichern
hinzugegeben worden sind — ‘adiungitur libro Regum’ 2. Darum gibt
er ihnen in der Reihenfolge der Biicher keinen eigenen Platz, sondern
stellt sie den Kénigsbiichern an die Seite.

1 Unter den Werken des Petrus von Blois. Der Verfasser schlieBt sich eng
an Isidor an und stammt aus dem 12. Jahrhundert. Vgl. Spicg, Le canon des
livres saints au XIII¢ si¢cle, in : Les sciences philos. et théol. 2 (1942) 426.

2 Auch Augustin hat das Zeitwort ,adiungere’, nur in einer andern Form :
« Duobus Paralipomenon non consequentibus, sed quasi a latere adiunctis simulque
pergentibus ». De doctr. christ. 1.2 ¢. 8, 13; PL 34, 41.



364 Der Schriftkanon bei Albert dem Grofen

Das apokryphe BuBigebet des Koénigs Manasse zitiert Albert ein paar
Dutzend Male, davon wenigstens ein dutzendmal ausdriicklich als zum
letzten Kapitel der Chronik (II Par. ultimo) gehorend . Chrysostomus
erwihnt es nie 2. Stephan Langton kommentiert es, bemerkt aber dazu,
daB es im Hebriischen weder Reg. noch Par. steht und daB3 Hieronymus
es am Schlu3 der Chronik eingefiigt hat ®. Selbst Hugo von St. Viktor und
mit ihm Bonaventura, Thomas und fast alle Kommentatoren von Reg.
und Par. verwenden es als kanonisches Stiick von Par.? Auch Albert lieB
sich hier entscheidend von seinem religiosen Empfinden leiten und folgte
seinem Gefallen an dem Erbauungswert des Stiickes ®. Mit Riicksicht auf
diesen Erbauungswert lieB das Konzil von Trient das Gebet des Manasse
mit III-IV Esdr. wegen einiger Viter- und Bibelausgaben an die Vulgata,
freilich auBerhalb der Reihe der kanonischen Biicher, anfiigen : ‘ne pror-
sus interirent’ ®.

Weiterhin nennt Albert in der sachlich begriindeten Gliederung des
Kanons die Biicher der Makkabider. Gedacht ist dabei nur an I-IT Mach.,
nicht auch an III-IV Mach., wovon das letzte im AnschluB an die
inspirierten Biicher in zahlreichen Bibelhs. umging 7. DalB} Albert die
beiden apokryphen Biicher nicht einbezieht, ergibt sich aus dem folgen-
den Satz : ‘in canone reputati sunt ab ecclesia’. Auch in seinem iibrigen
Schrifttum schopft Albert reichlich aus I-II Mach., wogegen III-IV
Mach. einer ausgedehnten Beobachtung nicht begegnet sind. Chryso-
stomus zwar hat die kanonischen Makkabderbiicher, die doch dem Pre-
diger guten Stoff liefern, nicht zum Kanon, ja nicht einmal in abwerten-
der Einschitzung zur Heiligen Schrift gezihlt®. Uber die Schwierig-
keiten, die I-IT Mach. zu iiberwinden hatten, bis sich ihnen allgemein
der Zugang zum Kanon auftat, und iiber Alberts vollstindige Auffassung
von ihrer Kanonizitit und ihrem Wert wird spiter noch die ‘Rede sein,

1 IV Sent. d. 13 a. 18. — Super Is. 51, 23 (incurvare). — Super Iob. 36, 16 ;
Weiss, 420. — Super Matth. 5, 28; 6, 5; 10, 8; 18, 25, 26.

2 BAUR, Der Kanon, 265.

3 « Hec oracio non est in hebraica veritate nec in Regum nec in Paralipo-
menon, sed hic interserit eam Jeronimus. Unde moraliter prosequimur eam in
hunc modum ... » B. SMALLEY, Studies on the Commentaries of Cardinal Stephen
Langton, in : Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen 4ge 5 (1930) 158
nach Cod. 294 von Chartres, f. 177b.

4 Spicg, L’exégese latine, 156.

5 De mul. forti c. 12 § 1. Der SchluBsatz lautet: « Istam orationem qui-
libet homo peccator scire deberet et dicere in doctrina disciplinae. »

6 Biblia Sacra wvulg. editionis; M. HETzENAUER O. M. Cap., Regensburg-
Rom 1914, 1209.

7 Spicg, Le canon, 428, Anm. 1, nach A. DuroNT-SOMMER, Le quatriéme
livre des Machabées, Paris 1939, 4.

8 Baur, Der Kanon, 261.



Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen 365

wenn die Sache auch fiir die andern deuterok. Biicher untersucht wird.
Hier sei noch auf die abweisende Haltung Gregors d. Gr. hingewiesen,
der von Mach. sagt: « De qua re non inordinate agimus, si ex libris,
licet non canonicis, sed tamen ad aedificationem Ecclesiae editis, testi-
monium proferamus. »' Albert hingegen sagt, I-II Mach. hielten die
Riickkehr des Volkes zum Gesetz fest: « et haec est causa, quare in
canone reputati sunt ab ecclesia». Das ist eine gute Beobachtung.
Der Erbauungswert einer Schrift ist ein geschichtlich entscheidendes,
wenngleich ein unklares Kriterium. Eben in Gregors AuBerung wurde
das Fromme an Mach. dafiir verantwortlich gemacht, daB sie es bis
zum Rang von Vorlesebiichern gebracht haben. So bezeichnet hier
Albert die von den Biichern ausgehende Beispielkraft als Beweggrund
der Kirche bei deren Aufnahme in den Kanon. Die ganze Entwicklung
der Kanonizitit der deuterok. Biicher sowie der Anklang, den die apo-
kryphen Schriften — etwa III Esdr. — mitunter gefunden haben, zeigen
auf kirchlicher Seite in der Geschichte des Kanons die starke Empfang-
lichkeit fiir Erbauungswerte.

Endlich noch Esdr. und Neh. Da fallt auf, daB Albert Neh. als
selbstindige Schrift nennt. Im Hebriischen steht bei den Hagiographen,
ausdriicklich zu einem einzigen Buch zusammengefaBt: ‘Esdras cum
Nehemia’. Im hebrdischen Kanon, den Melito von Sardes sich im
2. Jahrhundert aus dem Osten verschaffte, fehlte Neh., war aber wohl
in Esdr. enthalten 2. Augustin, Isidor, Burkhard W., Thomas und die
meisten andern sprechen nur von Esdr., ohne Neh. zu erwihnen. Bona-
ventura schreibt in seiner Darstellung des Kanons : ‘I-III Esdr.’, wobei
unter II-IIT Esdr. die apokryphen Esdrasbiicher, unter I Esdr. also
Esdr. und Neh. zu verstehen sind. Im 14. Jahrhundert noch eifert
Robert von Basevorn gegen den Namen ‘Neh.” : « qui secundus a quibus-
dam vocatur Nehemiae, sed male ; nullus enim liber sic debet intitu-
lari. » ® Die Konzilien von Laodicea und Hippo haben zwei Biicher Esdr.
Bei dieser Sachlage ist es immerhin etwas Besonderes, daB Albert das
Buch aus der Zeit nach dem Exil in zwei aufteilt und dem zweiten
noch den Namen ‘Neh.” gibt. Bei seinen Zitationen ist es so, dal er fast
regelmiBig schreibt : ‘Neh. seu IT Esdr.’” Daneben kommt ‘Neh.’ gleich

1 Moral. 1. 19 c. 34 ; PL 76, 119B.

2 JepsiEN, Kanon und Text des AT, 68.

8 Spicq, L’exégeése latine, 155, Anm. 2 bringt einen Abschnitt aus Roberts
Schrift De forma praedicandi, c. 26, nach Tu. M. CHARLAND, Artes Praedicandi,
Paris 1937, 265.



366 Der Schriftkanon bei Albert dem GroB8en

oft und gleich selten vor wie ‘II Esdr.” Jedenfalls 148t er Neh. nicht
einfach in Esdr. aufgehen und hat das Bestreben, auch auf Kosten der
Kiirze — es sind ja Dutzende von Malen — Neh. herauszustreichen.
Driedo hat und begriindet die Form : ‘II Esdr.’! In der Aufzihlung
von Florenz steht Neh. unabhéngig neben Esdr., und in Trient sagt
man : ‘Esdrae primus et secundus, qui dicitur Nehemias’ 2.

Hier fragt es sich noch, wie Albert zu den apokryphen Esdrasbiichern
steht. Apokryphe Schriften des AT und noch mehr des NT bekamen ja
im 13. Jahrhundert einen michtigen Auftrieb, besonders durch die Exempel-
biicher. Nach Driedo zitieren Cyprian, Ambrosius und andere Viter die
Biicher III-IV Esdr., nicht zwar als kanonische Schriften, sondern als
solche, in denen fromme, mit dem Glauben iibereinstimmende Lehren zu
finden sind ®. Hrabanus verlegt die Reden des Nehemias mit denen des
Esdras zusammen in das Buch Esdr., erwdhnt aber noch ein zweites, drittes
und viertes Buch unter den Apokryphen. Bonaventura fiihrt sie unter den
geschichtlichen Biichern des Kanons mit. Hugo von St-Cher benutzt sie,
wie auch Thomas III Esdr. verwendet, es jedoch bisweilen als apokryph
abtut ®. Auch Albert zitiert I11I Esdr. mehr als fiinfzigmal 5, aber nur bis
4, 41, und mit Vorzug die Stellen, die von der Wahrheit und vom Wein
sprechen, z.B. 3, 12: ‘super omnia vincit veritas’ (sechzehnmal) ; 4, 38:
‘veritas manet et invalescit in aeternum’ (zehnmal); 3, 10: ‘forte est
vinum’ (zweimal) ; 3, 18 : “Viri, quam praevalet vinum omnibus hominibus,
qui bibunt illud’ (zweimal). Sechsmal jedoch bezeichnet er III Esdr. als
apokryph : Super Amos 2, 11 : ‘sicut dicitur in libris apocryphis’ (III Esdr.
3, 12) ; Super Matth. 1, 13 : ‘sicut legitur in libris apocryphorum’ (III Esdr.
4, 18) ; Super Marc. 14, 55: ‘in apocrypho, scilicet in III Esdr. IV (38) ;
Super Luc. 13, 18 : ‘sicut enim dicitur in apocrypho’ (I1II) Esdr. IV (38) ;
Super Luc. 14, 23 ; Summa I tr.5 q. 23 m. 2 a. 2 partic. 2.

Wenn nun die von Vosté fiir die Schriftkommentare empfohlene Zeit-
bestimmung und Reihenfolge zutrifft 8, dann hédtten wir — einmal ab-
gesehen von P — Super Amos 2, 11 das alteste Zeugnis dafiir, daB3 Albert
1I1 Esdr. fiir nichtkanonisch gehalten hat. Mit Hilfe von P aber 148t sich
diese Einstellung Alberts um einige Jahrzehnte zuriickverlegen, soda3 man
zu der Annahme berechtigt ist, daB er auch in den fritheren Schriften, wo
er die Ablehnung nicht ausspricht, III Esdr. einfach als nichtkanonisches
Buch zitiert. Auch in den jiingeren Kommentaren zu Matth. Marc. und
Luc. wird ITI Esdr. bald mit, bald ohne Ablehnung zitiert.

1 De scripturis ..., 1.1 ¢c.3 p.1; f. 11vA.
2 Ench. Bibl. 32, 43.
3 De scripturis ..., 1.1 c. 4; f. 22rC.

4 Sricq, L’exégese latine, 156.

5 Quaest. de gula, n. 19; I Sent. in prol. Magistri; Ibid. d. 6 a.1; Super
Is. prol. ; Super Dan. 8, 91 ; De mul. forti c¢. 7 § 3 ; De corp. dom. d. 3 tr. 1 c. 3;
Super Matth. 17, 25; Super Marc. 14, 55; Super Luc. 1, 15; Super Joh. 2, 9.

8 VostE, Sacrae paginae magister, II 35-40.



Der Schriftkanon bei Albert dem GrofBen 367

Bedeutend leichter ist die Stellung Alberts zu IV Esdr. herauszu-
finden. Obwohl er, wie anzunehmen ist, die Verwendung von IV Esdr. 2,
34, 35 in der Liturgie (Missa de Requie) kannte, stellt er es von friih
an als apokryph vor. De homine q. 79 a.1: ‘in apocryphis Esdrae’ (IV
Esdr. 5, 43 ff.); ebenso Super Matth. 7, 14; Super Luc. 13, 24; Super
Iob 28, 25 (ed. Weil3, 326).

Die zweite Gruppe der geschichtlichen Biicher zeigt Gottes Hand
am Werk im Leben einzelner Glieder des Volkes und ihr Zeugnis vom
Worte Gottes. Ihr festes Stehen im Gesetz verdient es, als Vorbild
festgehalten zu werden. DaB ihr Leben solchen Wert hat, kommt
einmal von ihrem unermiidlichen Dienst am Nichsten. So haben wir
Tob. DaB sie so sehr herausragen, kommt weiterhin von den Schwierig-
keiten, unter denen sie dem Gesetz die Treue hielten. Die Schwierigkeit
bei einem guten Werk kann von innen oder von auBlen kommen, das
heiBt, aus der Unordnung der Triebe oder aus zugefiigtem Leid. Dem-
entsprechend haben wir Judith und Job. Ein Feind des Guten kann
noch hinter der guten Tat liegen, namlich in der Versuchung, sich selber
die lobenswerte Leistung zuzuschreiben. Dagegen haben wir das Buch
Esther. Wie die Witwe Judith ein Vorbild keuschen Lebens genannt
wird, so bedeutet schon der Name der Esther ‘die Verborgene’ eine
Sinndeutung des Namens, wie Albert, das Philologische aus Hieronymus
schopfend, sie gern vornimmt, und gerade bei Esther mehrmals.

Aus diesem Abschnitt ist zundchst zu ersehen, daBl Albert Tob.
und Judith fiir kanonische Biicher hilt, was bestitigt wird durch die
Zitationen, die sich, ohne Unterschied an Zahl und Wertung gegeniiber
den andern kanonischen Biichern, in seinen Werken finden. Uber seine
Auffassung von der Kanonizitit und dem Wert von Tob. und Judith
wird anschlieBend ausfiihrlich die Rede sein, im Zusammenhang der
ganzen Frage nach Alberts Stellung zu den deuterokanonischen Biichern.

Weiter folgt in der Gliederung des Kanons das Buch Job. Albert
stellt es also unter die geschichtlichen Biicher. Auch nach Bonaventura
hat es dort seinen Standort. Mit Jac. 5, 11 : ‘Sufferentiam Job audistis’
wird in P wie im Prolog des Jobkommentars der Vorbildwert von Job
empfohlen.

Als letztes Buch des AT wird Esther genannt. Esther steht im
Kanon der Hebréer, obwohl es in den ersten Jahrhunderten der Kirche
nicht {iberall darin stand und einmal zu den Hagiographen, das andere
Mal zu den prophetischen Biichern gezihlt wurde *. Im Mittelalter st5Bt

1 JepseEN, Kanon und Text des AT, 68 ff.



368 Der Schriftkanon bei Albert dem Grofen

es nicht auf Hemmungen gegeniiber seiner Kanonizitit!. Fiir Albert
ist es ein geschichtliches Buch der Schrift. Wohl stieBen die letzten
sieben Kapitel (10, 4-16, 24), die im hebriischen Text fehlen, vielfach
auf Ablehnung. Schon Rufin nahm sie gegen Hieronymus in Schutz.
Spiter werden sie in dem mehr der Erbauung dienenden Werk der
Biblia Mariana des Christian von Lilienfeld nicht herangezogen, und im
Anfang des 14. Jahrhunderts werden sie von Robert von Basevorn ein-
fach als apokryph eingeschidtzt. Schlieflich werden sie von Kajetan
energisch von der Auslegung des Buches Esther ausgeschlossen 2. Albert
macht in P keine Andeutung dariiber, und so ist es bei seiner Treue
zum Textus vulgatus ohne weiteres wahrscheinlich, daB er auch die
deuterokanonischen Teile von Esther zum Kanon rechnet. P selber
liefert auch die Probe aufs Exempel, indem es an dieser Stelle Esther 11,
10, also einen Text aus dem deuterokanonischen Teil, verwendet. Gerade
dieser Text 1463t sich noch wenigstens dreimal bei Albert nachweisen 2.
Uberhaupt bringt Albert aus all diesen Kapiteln mit gewohnter Regel-
méfigkeit Stellen als Schriftstellen, unterschiedslos und gleichwertig im
Vergleich mit andern Stellen.
( Fortsetzung folgt)

1 Johannes Driedo faBt die Entwicklung so zusammen: « Vides igitur,
quanta sit inter eruditissimos viros controversia de scriptore libri Hester, quem
tamen Hebraei certo tenent in sacrarum scripturarum canone, fideliter credentes
librum illum nihil aliud continere quam verissimas divinasque sententias.» De
scripturis, 1.1 ¢. 3 p.1; f. 11rD.

? « Et scito, quod in hac clausula, videlicet ‘quaerens bonum populo suo
et loquens pace omni semini suo’ (10, 3), hoc est, universo populo iudaico, termi-
natur liber Esther iuxta hebraicam veritatem. Ita quod sex seu septem sequentia
capitula sunt apocrypha, et propterea non exponemus illa.» Commentarii in
omnes authenticos Veteris Test. historiales libros, Rom 1532, f. 397r.

3 Super Luc. 1, 68; 19, 5. — Super Joh. 7, 38.



	Der Schriftkanon bei Albert dem Grossen

