
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Der Schriftkanon bei Albert dem Grossen

Autor: Fries, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

Von Dr. Albert FRIES C. Ss. R.

Wie die Zahl der Handschriften zeigt, hat Albert d. Gr. mit seinen

Schriftkommentaren, besonders mit jenen zum Alten Testament (AT),
auffallend wenig in die Breite gewirkt1. Da stand in ihm der Philosoph,
vor allem der Naturkenner und Naturforscher dem Theologen, namentlich

dem Schrifterklärer im Weg. Und doch gehört er dem Umfang
seiner Schrifterklärung nach zu den bedeutenderen Theologen des Mittelalters

2. Auch auf diesem Gebiet der Theologie hat er als « ein meister
der heiligen schrift » den Verhältnissen seiner Zeit entsprechend gediegen

gearbeitet und zum Fortschritt der Exegese, besonders durch seine

Bemühungen um den Literalsinn — litteralis veritas — nicht wenig
beigetragen 3.

Hier soll nun versucht werden, seine Auffassung vom biblischen
Kanon darzustellen. Ist diese bei seiner hervorragenden Geistesgröße

an sich schon beachtenswert, so darf von deren Wiedergabe zugleich
ein Hinweis auf die Stellung anderer scholastischer Theologen erwartet
werden. Denn Albert ist in der Bibelwissenschaft nicht das, was man
einen Spezialisten nennt, wie etwa Andreas von St. Viktor, Petrus Can-

1 B. Geyer, Die handschriftliche Verbreitung der Werke Alberts des Großen
als Maßstab seines Einflusses, in : Studia Mediaevalia (in hon. R. I. Martin O. P.),
Brügge o. J. (1948), 225.

2 G. Meersseman O. P., Introductio in opera omnia B. Alberti Magni O. P.,
Brügge o. J. (1931), 84.

3 A. Vaccari S. I., S. Albertus Magnus Sacrae Scripturae interpres, in :

Atti della Settimana Albertina (9.-14. Nov. 1931). 128. — S. Alberto Magno e

l'esegesi medievale, in : Biblica 13 (1932) 257 ff., 264 f., 269-272, 372 ff., 376 f., 384.
G. Meersseman O. P., De S. Alberti Magni Postilla inedita super Jere-

miam, in : Angelicum 9 (1932) 231 fi. — De S. Alberti Magni Postilla inedita
super Isaiam, in : DivThom(Pi) 36 (1933) 247.

J. M. Vosté O. P., S. Albertus Magnus sacrae paginae magister, Rom
1932/33, I 13-33.

C. Spicq O. P., Esquisse d'une histoire de l'exégèse latine au moyen âge
(Bibliothèque Thomiste XXVI), Paris 1944, 210 fî., 293-98.



346 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

tor, Stephan Langton, Hugo von Saint-Cher O. P., die den Schwerpunkt

ihres literarischen Schaffens auf dem Gebiet der Bibelwissenschaft
hatten h Er geht vielmehr, wenn auch in persönlicher Haltung und
bezeichnender Art, den gewöhnlichen Weg der Exegese des 13.

Jahrhunderts. Dazu kommt als weiterer Grund zu dieser Untersuchung, daß

seine Lehre vom Schriftkanon zwar schon öfters berücksichtigt, aber

noch nicht eigens dargeboten worden ist 2. Ein besonderer Anreiz lag
darin, die Darstellung auf dem wiedererkannten Principium Alberts 3

aufzubauen.
Um die Stellung Alberts zum biblischen Kanon zu ermitteln,

können wir seine Antrittsvorlesung (Principium P) über diese

Einleitungsfrage zugrunde legen. Zu P kommen hinzu Alberts
Schriftkommentare4 : Super Is., Super 1er. (von dem bis jetzt nur ein Teil
bekannt ist), Super Threnos, Super Bar., Super Ez. (nur in einem Bruchstück

erhalten), Super Dan.5, Super XII Proph., De mul. forti (Prov. 31,

10-31), Super lob, Super Matth., Super Marc., Super Luc., Super Joh.6
Ferner stehen zur Verfügung die Kommentare zu den Schriften des

Ps-Dionysius, die Werke der systematischen Theologie und die mehr
der Frömmigkeit dienenden Bücher De corp. dorn., De myst. missae,

De laude b. virg. Die Tatsache der Kommentare an sich, z. B. zu Bar.,
ihre Reichweite, z. B. über alle, auch die deuterokanonischen Teile von
Dan., kritische Bemerkungen über bestimmte Abschnitte, z. B. über Joh.
8, 2-11, Warnungen vor Apokryphen, schließlich auch die ausgiebige

Verwendung der biblischen Bücher, all das ermöglicht im Bunde mit P

ein sicheres Urteil über den von Albert vertretenen Schriftkanon.

1 Vgl. B. Smalley, Andrew of St. Victor, abbot of Wigmore : A twelfth
Century hebraist, in : RechThéolAM 10 (1938) 361 ff, — The school of Andrew
of St. Viktor, in : RechThéolAM 11 (1939) 145-167.

2 Vosté, Sacrae paginae magister, I 16 ; II 30, 43, 58. — Spicg, L'exégèse
latine, 293-98.

3 Cod. Vat. lat. 4245, ff. 22va - 24ra. — A. Fries, Um neue theologische
Abhandlungen Alberts des Großen (Sonderabdruck aus : Angel 13 [1936] 60-92) 28 ff.

— Der Beweis für die Echtheit wurde vervollständigt durch « Eine Vorlesung
Alberts d. Gr. über den biblischen Kanon » in : DivThom(Fr) 28 (1950) 195-213.

4 Vgl. H. Chr. Scheeben, Les écrits d'Albert le Grand d'après les Catalogues,
in: Revue Thomiste 36 (1931) 274 f.

5 Der gedruckte Kommentar, der sicher echt ist und wohl auch allein
Anspruch auf Echtheit erheben kann. B. Geyer, Der alte Katalog der Werke des

hl. Albertus Magnus (Sonderdruck aus : Miscellanea Giovanni Mercati, Rom 1946,

II), 13.
6 Der gedruckte Kommentar zu Ps. ist unecht. Vosté, Sacrae paginae

magister, II 65-82 wie auch Pelster und Vaccari. — Auch der gedruckte
Kommentar zu Apoc. ist unecht. Vosté, Sacrae, Sacra paginae magister, II 93-100.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 347

Für die Gesamtheit der das Gotteswort enthaltenden und von der
Kirche als solche anerkannten Bücher gebraucht Albert in P den Ausdruck
« Gesetz ». Unter « Gesetz » faßt er also die ganze, in der Schrift
niedergelegte Überlieferung, die mit Moses beginnt und in Christus ihre Erfüllung
gefunden hat. In den philosophischen Schriften Alberts, z. B. Libellus
de unitate intellectus contra Averroem, c. 1, erscheint 'lex nostra' als
'unser Glaube', in Parallele zu dem Sprachgebrauch der Araber, die mit
'lex nostra' den Koran bezeichnen.

Der mehr oder weniger ausgeweitete Begriff von Gesetz findet im MA
verschiedene Anwendungen auf die Bibel1. Johannes von La Rochelle
begreift darunter entweder nur den Pentateuch oder diesen als Sammlung
der Gebote zusammen mit zehn Büchern « Beispiele » und fünf Büchern
« Ermahnungen », sodaß außer den Propheten (und dem Psalter) das ganze
AT erfaßt ist. Thomas hält sich an den biblischen Sprachgebrauch (Joh.
15, 25 ; Rom. 3, 19 ; Luc. 24, 44 ; Matth. 22, 40), wo das « Gesetz » das
AT als Ganzes oder mit Ausschluß der Propheten (und der Psalmen)
bezeichnet. Die Juden des Mittelalters hatten einen weiten Begriff von
Gesetz und schlössen darunter die ganze Schrift, auch die Propheten und
die Hagiographen zusammen. Diesem Gebrauch nun folgt Albert in P.
Er bezieht jedoch das Neue Testament (NT) als Erfüllung ein. Die
Gleichung : Lex Scriptura vollzieht er auch in einer Erklärung zu Ps. 118,
1 (I Sent. d. 10 a. 5, expos, textus). Auch an andern Stellen zieht er den
weiten Gebrauch von Gesetz vor und versteht darunter immer das ganze
AT, das vom Gottesvolk als Gesetz und Norm des Lebens angenommen
worden war 2.

So im weitesten Sinn verstanden, enthält das Gesetz nach Albert
— entsprechend dem Leitsatz Eccli. 24, 33 — ein Dreifaches, zunächst die
« Vorschriften der Gerechtigkeit » zur Bewährung vor Gott, dann das
versprochene Erbe als Lohn, und drittens die Verheißungen von Christus, dem
Erlöser, als Sinn. Damit ist die erste Gliederung der Schrift gegeben.
Wesentlich, das heißt, als Gebot ist das Gesetz enthalten im Pentateuch,
ferner in den fünf dem Salomon zugeschriebenen Weisheitsbüchern, endlich
in den Psalmen und Propheten. Als Gesetzeszustand ist es aufgezeichnet
in sämtlichen geschichtlichen Büchern — in omnibus libris historialibus —
des AT. Als Ziel, auf das es hinweist und in dem es erfüllt wird, steht es

geschrieben im NT 3.

1 Spicq, L'exégèse latine, 144 f.
2 Super Joh. 10, 38 : « Lex communiter hie dicitur pro his quae in Veteri

Testamente continentur, quia prophetiae et psalmi et totum aliud implicite con-
tinetur. » Vgl. Super Joh. 12, 34 ; 15, 25 ; Super Luc. 2, 22.

3 Continentia legis tangitur, cum <(dicit> « in praeceptis etc. » Sunt enim
tria in lege, scilicet praecepta iustitiarum ad meritum, hereditas promissa ad
praemium, et promissiones de Christo redimente in legis significationibus. In
primo est lex substantialiter, et hoc in Pentateuco et quinque libris, qui attri-
buuntur Salomoni, et Psalmis et Prophetis. In secundo est legis status in obser-
vantibus earn, et hoc in omnibus libris historialibus veteris testamenti, ut infra



348 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

Hugo von St. Viktor gliedert mit Hieronymus das AT nach seinem
Wert in Gesetz, Propheten und Hagiographen und teilt dementsprechend
das NT auf, nämlich in Evangelium, Apostel und Väter 1. Bonaventura
gliedert, vom Inhalt ausgehend, das AT und, parallel dazu, das NT in
Gesetz-, Geschichts-, Weisheits- und Prophetenbücher 2. Albert sieht in P,
ebenfalls vom Inhalt ausgehend, das NT nicht so sehr als Gegenstück zum
AT, sondern mehr als dessen Erfüllung und Vollendung und gliedert so das

Schriftganze in drei Hauptgruppen : Gesetz als Gebot, Gesetz als Zustand,
Gesetz als Erfüllung.

A. Der Kanon des Alten Testamentes

Wie Gott zu seinem Volk gesprochen hat, sei es durch Moses, die

Propheten, die aus der Gotteserfahrung der Gemeinde gestalteten Lieder
und Weisheitsbücher, sei es im Walten der durch Gottgesandte gedeuteten

Geschichte, das ist nach Albert der Inhalt des AT. Das kommt
zum Ausdruck durch die Einteilung : Gesetz als Gebot, Gesetz als

Zustand.

Johannes von Damaskus bringt in seinem Katalog, den er von
Epiphanius von Salamis übernimmt und fälschlich für dessen eigenen

Katalog hält, die Einteilung in vier Pentateuche : Libri legales, hagio-
grapha, libri versu facti, libri prophetici (dazu noch Esdr. Esther, Sap.
und Eccli.) 3. Isidor von Sevilla zählt zuerst die Bücher des hebräischen
Kanons auf mit der Anordnung : Gesetz, Propheten, Hagiographen.
Daran schließt er in einer vierten Gruppe die deuterokanonischen Bücher
(Sap. Eccli. Tob. Judith, I-II Mach.), von denen er bezeugt, daß die
Kirche und er selber sie für kanonisch halte 4. Hrabanus Maurus bringt
45 Bücher des AT in folgenden vier Reihen unter : Libri legis, historici,
prophetici, versuum 5. Hugo von St. Viktor hält sich wie Hieronymus
und Rufin an die Dreiteilung des hebräischen Kanons und hängt noch

patebit. In tertio autem est sicut in complemento finis et veritate promissorum,
et hoc in toto novo testamento (f. 22va).

1 De scripturis et scriptoribus sacris, cc. 6-11 ; PL 175, 15-18.
2 Breviloquium, prol. § 1 ; Quaracchi V, 202 f. — Dionysius Carthusianus

übernimmt mit andern Einteilungen auch diese. Enarr. in Gen. I a. 4 ; Mon-
treuil I 13.

3 De fide orthodoxa 1. 4 c. 17 ; PG 94, 1179 f.
4 In libros Veteris ac Novi Testamenti Prooemia ; PL 83, 155-60. — De

eccl. officiis 1. 1 c. 12 ; PL 83, 747-50.
6 De cleric, institutione 1. 2 c. 53 ; PL 107, 365 ; 1. 3 c. 7 ; PL 107, 383 f.

— De universo 1. 5 c. 1 ; PL 111, 103-10.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 349

einen Abschnitt an über die Vorlesebücher, die er jedoch nicht zum
Kanon rechnet : Sap. Eccli. Judith, Tob. I-II Mach.1 Auch Robert von
Melun macht sich den hebräischen Kanon zu eigen, gliedert ihm aber
die — wie er sagt, 'uneigentlichen' — Apokryphen an 2. Johannes von
La Rochelle teilt den Kanon des AT in drei Teile : Das Buch der Gebote

(5 Bücher Moses, 10 Bücher Beispiele, 5 Bücher Ermahnungen), das die
Macht Christi zeigt ; das Buch der Offenbarung (Propheten), das die

Wahrheit Christi kundtut ; das Buch der Gebete (Psalmen), das die

Güte Christi dartut. Bei Thomas ist wieder der Anschluß an Hieronymus
und den hebräischen Kanon enger, doch nimmt er in die erweiterte

Gruppe der Hagiographen auch die deuterokanonischen Bücher hinein.

Im 16. Jahrhundert gibt Johannes Driedo in deutlicher Übereinstimmung
mit Isidor die Vierteilung des AT : Lex, prophetae, hagiographa, quartus
ordo eorum librorum, quos Hebraei in suum canonem non recipientes
inter apocrypha supputant, quos Christiana Ecclesia inter divinos libros
honorât ac praedicat3.

Unter diesen Gliederungen nimmt sich die Zweiteilung Alberts als

persönlich aus, ähnlich wie die des Johannes von La Rochelle. Sie läßt
auch schon, da er den von Hieronymus wiedergegebenen Kanon der

Hebräer sehr wohl kennt, jedoch nicht befolgt, seine weitherzige
Auffassung vom Umfang des Kanons ahnen.

1. Gesetz als Gebot

Die erste Hauptgruppe der Bücher des AT besteht aus den fünf
Büchern Moses, den fünf Büchern unter dem Namen Salomos, den

Propheten und dem Psalter. Sie enthalten das Gesetz als Gebot Gottes.
Sie umschließen neben den ältesten Vorschriften deren Ergänzung und

Anpassung auf die Verhältnisse des Volkes in späterer Zeit, die durch die

Propheten erhobenen Forderungen Gottes, die sittlich-religiösen
Unterweisungen der Psalmen- und Weisheitsbücher, in denen die Gemeinde

ihrer vertieften Gotteserfahrung einen Ausdruck verlieh. Diesen
Tatbestand sucht Albert sachlich zu begründen. Dabei läßt er in P die

1 De scripturis et scriptoribus sacris, cc. 6-11 ; PL 175, 15-18. — De sacra-
mentis, prol. c. 7 ; PL 176, 185 f. — Didascal. 1. 4 c. 2 ; PL 176, 778 f.

2 Sent. 1. 1 p. 1, 8-10; Martin, 181-87. — Questiones de epistolis Pauli;
Martin, 2.

3 De scripturis ecclesiasticis et dogmatibus, 1. 1 c. 4 ; Löwen 1556, I, f. 20rC ;

vgl. f. 22rD.



350 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

geschichtlichen Fragen fast ganz beiseite. Er berührt z. B. nicht den

Unterschied im Alter der Schriften, obwohl er die Echtheit von Sap.
und Eccli. streift. Auch um den abgestuften Wert, der in der
Anordnung des hebräischen Kanons : Gesetz, Propheten, Hagiographen
liegt, kümmert er sich hier nicht weiter. Es genügt ihm, daß ein Buch
zur Schrift gehört. Dann enthält es für ihn Gottes Wort, und das nimmt
er als solches an. Was er hier beabsichtigt, ist etwa das, was in der

systematischen Theologie der Angemessenheitsgrund ist z. B. für die
Siebenzahl der Sakramente, wobei die scholastische Theologie stets das

Geheimnis als Tatsache aus der Offenbarung unterstellt. Es ist ein

ehrfürchtiges Nachgehen der Wege Gottes, ein anbetendes Aufsuchen
der Weisheit und Güte Gottes in seinem Handeln an uns.

Nun ist eine dreifache Betrachtung des Gesetzes möglich, nämlich
erstens nach seinem Inhalt, zweitens nach seiner Beziehung zu dem

sittlichen Guten, das unter das Gesetz fällt, und drittens nach seiner

Beziehung zu Lohn und Strafe, die mit der Beobachtung oder Nicht-
beobachtung des Gesetzes verknüpft sind h

Nach seinem Inhalt ist das Gesetz im Pentateuch des Moses niedergelegt,

und zwar so, daß im ersten Buch von den Forderungen des

Naturrechts die Rede ist, im zweiten Buch von den Vorschriften des

geschriebenen göttlichen Rechts für das religiös-sittliche Leben
überhaupt, im dritten Buch von den Vorschriften über den Kult sowie die

Diener des Gesetzes und die Vollzieher des Kultes, im vierten Buch von
den Pflichten der Machthaber und den Regeln zur Lösung auftretender
Schwierigkeiten, im fünften Buch endlich vom Anreiz zur Beobachtung,
der in der Einschärfung des Gesetzes und im Hinweis auf seine Sanktion
enthalten ist.

Machen die fünf Bücher Moses, was die Zugehörigkeit zum Kanon
betrifft, gar keine Schwierigkeit, so haben die fünf, unter dem Namen
Salomos gehenden Bücher, zu denen Albert nunmehr übergeht, eine um
so bewegtere Geschichte.

Die « fünf dem Salomon zugeteilten Bücher » zeigen das Gesetz in
seiner Beziehung zum sittlich Guten, das unter die Vorschrift des Gesetzes

1 Ex his patet, quod opus praecepti tripliciter consideratur, scilicet in actu
praecepto et in comparatione ad virtutum determinationem, quae in praecepto
legis cadunt, et tertio in comparatione ad praemia vel poenas. Primo igitur modo
continentur praecepta legis in Pentateuco, secundo in libris quinque, qui dantur
Salomoni, tertio modo in Prophetis et Psalmis, et ideo fere ubique promittendo
et comminando loquuntur (f. 22va).



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 351

fällt. Nach einer aristotelisch gehaltenen Bestimmung dessen, was zum
tugendhaften Tun gehört1, weist Albert nach, wie Prov. lehren, von
den Übertreibungen abzurücken, die in den verschiedenen Lastern liegen,
und die Mitte anzustreben, die zur Tugend gehört ; wie Eccl. den
Menschen anleitet, die Rangordnung der Werte zu wahren und so zur
Furcht Gottes und zum Gehorsam gegen sein Gebot zu gelangen ; wie
schließlich Cant, dem Menschen das Ziel nahebringen, das sein Tun
stets sittlich gut sein läßt. Ein kurzes Verweilen bei diesen drei Büchern

gestattet eine doppelte Bemerkung. Zunächst daß Albert, Johannes von
La Rochelle, Thomas und andere 'Proverbia' sagen in Übereinstimmung
mit dem Kanon 60 des Konzils von Laodicea (um 360). Philipp von
Harvengt, Honorius Augustodunensis, Bonaventura setzen dafür (auch)
'Parabolae', wie die Liturgie und die Konzilien von Florenz und Trient.

Zum Verständnis der Dreizahl der Weisheitsbücher Salomos ist zu
beachten, daß man, wie Spicq gezeigt hat, seit Jahrhunderten diese drei
Bücher den von den Griechen abgeteilten Gebieten der Wissenschaft
zuordnete : Prov. der Ethik, Eccl. der Physik, Cant, der Theologie. So

noch Stephan Langton und Hugo von St.-Cher. Nach herkömmlicher
Auslegung bilden Prov. die Milch für Kinder und lehren das sittliche
Verhalten ; Eccl. als Brot der Heranwachsenden führt zur Verachtung
des Geschaffenen ; Cant, als Kraftnahrung der Starken erziehen zur
Vereinigung mit Gott durch die Liebe. Thomas hält sich in seinem

Principium nicht an diese überlieferte Auslegung, sondern verbindet die
drei Salomonischen Bücher mit den Vollkommenheitsstufen des Plotin.
Prov. lehren die politischen Tugenden zum maßvollen Verkehr mit den

Dingen und den Menschen ; Eccl. empfiehlt die reinigenden Tugenden
zur Losschälung von der Welt ; Cant, haben zum Gegenstand die Tugend
der geläuterten Seele, wodurch der Mensch in der Beschauung der Weisheit

sein Ergötzen sucht und findet.
Albert geht wie Thomas seinen eigenen Weg. Er holt sich bei

Aristoteles den Begriff von Tugend und begründet daraus die Dreizahl
der Weisheitsbücher, indem er sie verknüpft mit den Bestandteilen

1 Secunda consideratio praecepti iustitiarum fuit secundum determina-
tionem virtutis et operis virtutis cadentium in praecepto, et hoc modo diximus
tradi praecepta iustitiarum in quinque libris attributis Salomoni. Determinatio
autem operis virtutis accipitur dupliciter, scilicet secundum substantiales causas
operis et virtutis et secundum adminicula et dirigentia ad ipsum. Si substantialia
accipiuntur, haec sunt triplicia, secundum quod tria exiguntur ad opus virtutis,
scilicet recta determinatio eius in medio et eligentia recta et finis, qui est causa
boni, quod est in virtutis opere (f. 22vb).



352 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

tugendhaften Handelns : der rechten Mitte, den rechten Mitteln, der
rechten Absicht. Rechte Mitte, rechte Mittel, rechte Absicht umschließen
das Wesen des sittlich guten Handelns, und das ist der Grund, warum
die drei Bücher, die davon sprechen, direkt von Salomon stammen : « Et
haec est causa, quare hi (très libri) sunt directe Salomonis, quia in his
tribus substantialiter perfectum est opus virtutis. » Der Mensch bedarf
zum sittlich wertvollen Handeln aber auch der (psychologischen) Hilfen.
Deren gibt es nun zwei, nämlich das Sich-Versenken in das Göttliche
und die Betrachtung des Irdischen. Dazu sind ihm Sap. und Eccli.
gegeben. Bei Eccli. bedingt die größere oder geringere Nähe irdischer
Dinge zum sittlich wertvollen Leben die Einteilung des Buches. Der
erste Teil geht über die Sitten und Lebensweisen selber. Der zweite
Teil befaßt sich mit der Spur Gottes in den Geschöpfen, der dritte mit
dem Bild Gottes in den beispielhaften Taten der Väter. Diese beiden
Hilfen sind erforderlich, weil das Tugendleben so schwierig ist, und daher
wurden jene beiden Bücher von der Kirche dem Kanon beigezählt :

« Ideo isti ab Ecclesia sunt adiuncti. » Da sie aber den Worten Salomos

entnommen sind, tragen sie den Namen Salomos L
Dieser Abschnitt von P erfordert eine weitere Entfaltung und

Beleuchtung. Es handelt sich um folgende Punkte : Echtheit, Kanonizität
und Wert von Sap. und Eccli. Damit jedoch die Wiedergabe von P

nicht unterbrochen wird, soll diese Untersuchung am Schluß des Teiles
über den alttestamentlichen Kanon folgen, zugleich für die andern
deuterokanonischen Bücher des AT (Tob. Judith, I-II Mach.).

Der Betrachtung des Gesetzes bietet sich als Drittes dar seine

Beziehung zu Lohn und Strafe für die Beobachtung oder Nichtbeob-
achtung. Unter dieser Rücksicht befassen sich mit den Geboten der
Gerechtigkeit die Propheten und die Psalmen. Denn seine zeitgenössische

Generation will der Prophet zur Buße führen, und zwar durch

1 Adminiculantia vero ad opus virtutis sunt duplicia, scilicet rationes sumptae
ex contemplatione superiorum sive divinorum et rationes sumptae inferius in
creaturis. Et penes primum quidem accipitur liber Sapientiae, penes secundum
vero Ecclesiasticus. Unde Ecclesiastici divisio propria est per rationes inferiorum
dirigentium ad opus virtutis, quia illae sunt aut propinquae aut remotae. Pro-
pinquae, quae in ipsis moribus et modis vivendi accipiuntur, de quibus agitur
in prima parte Ecclesiastici. Remotae autem sunt aut penes vestigium creatu-
rarum aut penes imaginem in actibus exemplaribus patrum, de quibus agitur in
secunda et tertia parte, scilicet a XLIII usque in finem. Quia autem dirigentia
ad opus virtutis necessaria sunt propter difficultatem virtutis, ideo isti ab Ecclesia
sunt adiuncti, et quia sumpti sunt de verbis Salomonis, ideo dicuntur Salomonis
(f. 22vb).



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 353

Erwecken von Furcht und Vertrauen, und so spricht er furchterregende
Drohungen und tröstende Versprechungen aus. Den künftigen Generationen

will der Prophet die Geheimnisse Christi ankündigen, und zwar
kann sein Wort deren Voraussage oder deren Verlangen enthalten. Daher

gibt es eine Prophétie in Form von Gebet und eine Prophétie in
Form von Weissagung. So zerfällt die Prophétie in zwei Teile, deren
einen die Psalmen bilden als Bitten um die Erfüllung des von den

Propheten Vorausgesagten ; der zweite Teil der Prophétie liegt in den fünf
Büchern der andern Propheten, die Zukünftiges vorhersagen, nämlich des

Isaias, Jeremias, Ezechiel, Daniel sowie der zwölf kleinen Propheten 1.

Durch diesen Gedankengang nun ist einmal die Beziehung der
Propheten und der Psalmen zum Gesetz aufgezeigt und so die sachlich

begründete Gliederung des Kanons weitergeführt. Sodann ist der Psalter
als Teil der Prophétie herausgestellt.

Genau so faßt Albert sonst das Verhältnis von Psalmen und
Propheten auf. Für Augustin und Isidor ist der Psalter ein prophetisches
Buch, doch nicht in vollem Sinn. Hrabanus führt es nicht unter den

prophetischen Büchern auf, sondern unter den « Büchern in Versen ».

Der Kartäuser Bruno erblickt im Psalter eine Prophétie « durch die

verborgene Eingebung des Heiligen Geistes » 2. Die Psalmenerklärung unter
dem Namen des Haimo von Halberstadt, die dem Anselm von Laon
durch Wilmart zugesprochen, durch Landgraf abgesprochen wird, kennt
eine Prophétie in Visionen, Taten und Worten. Der Psalter ist eine

Prophétie in Worten, und David war wie Moses ein Prophet 3. Diese

1 Sequitur tertia consideratio praeceptorum iustitiarum, quae est compa-
ratio ipsorum ad praemia et poenas, quae debentur servantibus et non servan-
tibus. Et hoc modo praecepta iustitiarum diximus contineri in Prophetis et
Psalmis. Cum enim, ut dicit Hieronymus super Osee, prophetia in praesentibus
paenitentiam intendat et de futuris promittere sacramenta Christi, numquam
propheta consequeretur finem suum, scilicet paenitentiam, quam intendit, nisi
inclinaret ad timorem et spem, quia inter timorem et spem movetur paenitens
sicut inter duas molas, ut dicit Gregorius. Comminatur ergo omnis propheta, ut
inducat timorem, et consolatur, ut elevet ad spem per promissionum consecu-
tionem. Ad futura vero ordinatur prophetia ut praenuntians et desiderans, et
ideo, ut exprimatur desiderium, oportet ut quaedam sint per modum orationis ;

et ut exprimatur Veritas promissionis, oportet ut quaedam sint per modum prae-
nuntiationis. Penes haec ergo duo dividitur prophetia in duas partes, scilicet in
Psalmos, qui sunt per modum orationis, ut impleantur praenuntiata a prophetis,
et in aliorum Prophetarum quinque libros, qui praenuntiant futura, scilicet Isaias,
Ieremias, Ezechiel, Daniel et duodecim minores (f. 22vb - 23ra).

2 Expos, in Psalm, prol. PL 152, 639.
3 Explan, in Psalm. I ; PL 116, 195.

Divus Thomas 23



354 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

beiden Erklärungen gehen auf Remigius von Auxerre zurück1. Hugo
von St. Viktor schließt sich an Hieronymus an, der mit dem hebräischen
Kanon die inspirierten Schriftsteller in Propheten und Hagiographen
einteilt und so den Psalter nicht zu den prophetischen Büchern rechnet.

Dementsprechend verlangt Hugo zum Begriff des Propheten den Auftrag

Gottes und die Sendung zum Volk, wie bei Josue, Samuel, Isaias
und andern. Darum rechnet er David — wie auch Daniel — zu den

Hagiographen 2. Ebenso denkt Robert von Melun. Auch nach Petrus
Manducator, Stephan Langton und vielen andern gehört das Buch der
Psalmen zu den Hagiographen3. Thomas weist ebenfalls in seinem

Principium den Psalter in die Gruppe der Hagiographen ein, und im
Principium des Johannes von La Rochelle bilden die Psalmen eine

eigene Klasse zwischen dem Gesetz und den Propheten. Nikolaus Lyranus

berichtet später, daß fast alle Lateiner die Psalmen zu den prophetischen

Schriften zählen, obwohl die Juden sie den Hagiographen
einordnen.

Der Platz des Psalters schwankt also in der Geschichte. Wie
Bonaventura, so begreift auch Albert das Psalmenbuch unter dem

Begriff und Namen der Prophétie 4. Mit Betonung und häufiger Wiederholung

spricht er als entscheidenden Bestandteil der Prophétie die

Vorausverkündigung (praenuntiatio) an, und zwar die Vorausverkündigung
des Erlösers Jesus Christus. Mangels dieses eigentlichen Inhalts scheiden
die Vorhersagen des Agabus und der Töchter des Philippus (Act. 21, 9-11)

aus der Reihe der eigentlichen Prophetien aus 5. Gestützt auf die
herkömmliche Procul-Etymologie, verlangt er auch einen Abstand des

Propheten von dem angekündigten Geheimnis. Demnach sind die Apostel
und der Täufer Johannes keine Propheten im eigentlichen Sinn (non

proprie) 6. Diesen Begriff von Prophétie findet nun Albert verwirklicht
bei den Psalmen und den Propheten. Die Vorherverkündigung des

Erlösers und seiner Geheimnisse ist gegeben in der Form des Liedes in

1 Enarr. in Psalm. PL 131, 145 ff. — Vgl. Spicq, L'exégèse latine, 52, Anm. 17.
2 De sacr. prol. c. 7 ; PL 176, 186B.
3 Spicq, L'exégèse latine, 148.
4 Die Prophetielehre Alberts ist dargestellt von B. Decker, Die Entwicklung

der Lehre von der prophetischen Offenbarung, Breslau 1940, 93-134.
6 Super Matth. 11, 13 : « Tarnen (Agabus et alii) non sunt vero nomine pro-

phetae vocati, sed secundum diminutam nominis rationem. » Vgl. Super Luc. 16, 16.
6 Super Matth. 11, 11 : « Dicendum, quod propheta proprie et strictissime

loquendo est, qui procul in futurum fatur de Verbo et sacramentis Verbi, et hoc

per divinam accipit inspirationem. » Vgl. Super Marc. 11, 32 ; Super Luc. 7, 27 ;

Super Matth. 7, 15.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 355

den Psalmen, in der Form der Aussage bei den Propheten 1. Während
man früher einen weiten Begriff von Prophétie anlegte und auf die
Psalmen anwandte, ordnet Albert die Psalmen dem Begriff der Prophétie
im strengen Sinn (stricte) unter, wenngleich er diesen Begriff am stärksten

(strictissime) erfüllt findet in den Büchern der vier großen und
der zwölf kleinen Propheten. An dieser Stellungnahme Alberts, wie auch

sonst, wird deutlich, wie er im Sinn der scholastischen Theologie die

Gegebenheiten der überlieferten Theologie persönlich verarbeitet und

vernunftgemäß zu begründen versucht. Und dadurch, daß er den Psalter

wegen der darin enthaltenen Weissagungen vom Geheimnis der Erlösung
— ungeachtet der fehlenden Sendung ans Volk — als eigentliche
Prophétie betrachtet, gibt er einmal mehr zu erkennen, wie ernst er es meint,
daß das AT, und gerade das Buch der Psalmen, auf Christus weist. Daß
der Psalter ganz auf Christus bezogen ist, spricht man im 9. so gut wie
im 13. Jahrhundert aus. Aber in Alberts Bewertung des Psalters um
des Erlösers willen, liegt doch vielleicht ein besonderer Ausdruck dieser

Überzeugung.

Dementsprechend löst Albert auch die Frage, ob David der größte
Prophet ist. Petrus Lombardus faßt die von Cassiodor über Anselm von
Laon (Glossa ordinaria in Psalmos) herkommende Auffassung in die
Feststellung zusammen : 'Maximus prophetarum et regum' 2. Albert weist
I Sent. d. 2 a. 3 darauf hin, daß man die Größe eines Propheten von
verschiedenen Standorten aus beurteilen kann. David ist der größte Prophet
in der Art der (rein intellektuellen) Inspiration und wegen der Verheißung
des Messias aus dem Stamme Davids. Moses steht an erster Stelle wegen
der Gotteserscheinungen, auf denen seine Prophétie beruht. Elias ist der
größte an Eifer, und Elisäus in der Wundertätigkeit. Für Thomas dagegen
ist Moses, der in den genannten Punkten alle überragt, einfachhin der
größte Prophet, der auch über David steht 3. Während Nikolaus Lyranus
die Prophétie Davids wieder über die des Moses stellt, übernimmt Dionysius

Carthusianus die Entscheidung von Thomas, bekundet aber doch seine

Sympathie für die überlieferte, auch von Albert vertretene Ansicht : « Quod
ergo David dicitur eximius prophetarum, intelligendum est quantum ad hoc,
quod de Christi mysteriis excellentius et evidentius prophetavit. »

4

1 Super Matth. 5, 17 : « Prophetia autem ultimo modo dicta (stricte) duos
habet modos, quoniam quaedam per modum laudis et hymnorum omnia con-
gerit, quae futura denuntiant. Et hoc modo Psalmi sunt prophetiae et sie
dividitur prophetia Luc. XXIV (44). »

2 Sent. 1. 1 d. 2 c. 4 ; Quaracchi, 26. —- Vgl. Decker, Prophetische
Offenbarung, 186.

3 De veritate q. 12 a. 14 ; ibid. ad 1. 2. Decker, Prophetische Offenbarung, 189.
4 Comment, in Psalm, a. 3 ; Montreuil 5, 397 f.



356 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

Aus dieser dem David entgegengebrachten Verehrung geht auch

hervor, daß Albert in David den Dichter von Psalmen erkennt, auch

wenn in P dessen Namen nicht auftaucht. Hie und da trifft man sonst
auf Stellen, wo ein Psalm unter dem Namen Davids genannt wird :

« Dicit enim David in Psalmo (84, 9) », « David in Psalmo XCI (12) »1.

Darin liegt jedoch vielleicht nur ein Zugeständnis an den täglichen
Sprachgebrauch, sodaß für die Verfasserschaft nichts daraus zu
entnehmen ist. Wieweit er nun dem David die Psalmen zuschreibt, ob er
es mit Augustin für wahrscheinlicher hält, daß alle 150 Psalmen von
David sind, oder ob er das mit Hieronymus für einen Irrtum hält, ist
aus den echten Schriften Alberts nicht auszumachen. Einen apokryphen
(151.) Psalm, der unter dem Namen Davids in einigen Bibelausgaben
stand, erwähnt Albert nirgends, soweit ich sehe.

Bei den Propheten ist zunächst beachtenswert, daß Albert mit
Augustin, Rufin, Johannes Damascenus, Isidor, Hrabanus, Johannes

von La Rochelle, Bonaventura und Thomas 2 das Buch Dan. den drei
andern großen Propheten anreiht, ebenso wie früher die im
hellenistischen Judentum übliche Reihenfolge der LXX und später die Listen
von Florenz und Trient, während es von Hieronymus, Hugo von St. Viktor,

Petrus Manducator und Hugo von St-Cher den Hagiographen
beigezählt wird. Die drei ersten Propheten drohen dem Volk die kommende

Gefangenschaft an und verheißen ihm für die Zeit der Besserung die

künftige Befreiung ; und zwar Isaias ganz allgemein, ohne nähere

Bestimmung der Gefangenschaft und der Befreiung. Da aber in dieser

allgemeinen Zeichnung weniger Geschichte als Geheimnis sichtbar wird,
deshalb ist Isaias nach Hieronymus nicht so sehr Prophet wie Evangelist.
Im Isaiaskommentar setzt Albert den Propheten 150 Jahre vor
Jeremias, Ezechiel und Daniel an, weshalb Isaias der erste der Propheten
genannt werde. Daher auch werde dem Isaias — wie unter den Evangelisten

dem Matthäus — das Menschenantlitz aus der Berufungsvision
des Ezechiel zugeteilt, wie dem Jeremias die Gestalt des Opfertieres,
dem Ezechiel die Form des Adlers und dem Daniel das Aussehen des

Löwen, weil er die Auferweckung, die eine Sache des Löwen sei, in
schöner Vision beschreibe3.

1 De eccl. hier. c. 4 § 5 dub. ; Super Matth. 2, 33.
2 Principium ; P. Mandonnet O. P., Sancti Thomae Aquinatis Opuscula,

Paris 1927, IV 486 : « Daniel autem, secundum quod inter prophetas computatur
ex hoc quod spiritu prophetico praedixit futura, quamvis non ex persona Domini
populo loqueretur ...»

3 Super Is. in prol. Hier, (at primum de Isaia). Weiter unten in P ergänzt



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 357

Jeremias und Ezechiel sprechen nicht so allgemein wie Isaias von
Gefangenschaft und Befreiung. Jeremias hat vorzüglich das Reich und
das Volk und dessen Los auf dem Herzen, während sich Ezechiel mehr
mit der Priesterschaft befaßt, weshalb er den Auszug des Herrn aus dem

Tempel und den Wiederaufbau des Tempels schaut.

Wichtig ist hier der Zusatz zu Jeremias : « Et adiunguntur ei Threni
et Baruch, in quibus idem plangitur »1. Damit werden die beiden

Schriften, die vielfach nicht eigens genannt wurden, bedeutend
hervorgehoben, mit Jeremias verknüpft und inhaltlich von ihm hergeleitet, wie
schon im Kanon 60 des Konzils von Laodicea 2. Dort und im sog.
Decretum Gelasii, bei Hrabanus, Burkhard W. und Honorius Augusto-
dunensis heißen die Klagelieder 'Lamentationes', während Albert sie in
P wie in seiner Postille und auch sonst regelmäßig 'Threni' nennt.

Threni gehörten bei den Juden zu den Hagiographen. Albert
hingegen rechnet sie mit der christlichen Überlieferung zu den prophetischen

Büchern, indem er sie mit Jeremias in Verbindung setzt, wie
in P so auch in seiner Postille : « Huic autem planctui vel Jeremias vel
alius praemittit clausulam quae continuativa est planctus ad prophe-
tiam. » 3 Die in P ausgesprochene Zurückführung auf Jeremias läßt sich

auch in den andern Werken Alberts nachweisen in den Formeln : « Hoc

plangit Jeremias Threnis IV (5) », « sicut Jeremias conqueritur Threnis I
(6) », « quam (famem) déplorât Jeremias Threnis V (10) », « simile autem
metrum fecit Jeremias in Threnis plangendo incendium templi et
Jerusalem »4.

Albert die Verteilung der Lebewesen auf die Evangelisten. Dem Matthäus
entspricht — wie im Is.-Kommentar — das Menschenantlitz, dem Markus der Löwe,
dem Lukas das Opfertier, dem Johannes der Adler. — Vgl. VosxÉ, Sacrae paginae
magister, I 28 ff. — Dieselbe Entsprechung, die auf Beda zurückgeht und die
auch Thomas in seinem Principium bringt und für Matth, und Luc. auch Petrus
von Poitiers (Allegoriae super tabernaculum Moysi, c. 2 ; Moore-Corbett, 90),
stellt Albert in seinen Kommentaren zu Matth. Marc. Luc. Joh. auf, sodaß er also
die Propheten und die Evangelisten in folgender Weise einander zuordnen müßte :

Is.-Matth., Jer.-Luc., Ez.-Joh., Dan.-Marc. Johannes von La Rochelle jedoch
bildet folgende Paare : Is.-Joh., Jer.-Marc., Ez.-Luc., Dan.-Matth. F. M. Delorme
O. F. M., Deux leçons d'ouverture de Cours Biblique données par Jean de La
Rochelle, in : La France Franciscaine, 1933, 358.

1 In der Aufzählung des Konzils von Trient heißt es : « Jeremias cum Baruch. »

Da Albert Threni eigens aufführt, kommt er auf 46 Bücher des AT, während das
Konzil nur 45 mit Namen nennt.

2 Enchiridion Biblicum, Rom 1927, n. 11.
3 Super Threnos, prol.
4 Super Os. 3, 1 ; 3, 4. — Super Arnos 4, 6. — De mul. forti, c. 1 § 1. Vgl.

Epist. X Dion. -— Super Matth. 2, 23. — Super Luc. 11, 2.



358 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

Baruch wurde in seiner Kanonizität von Hieronymus angezweifelt.
Rupert v. Deutz, der zu den Klageliedern einen Kommentar geschrieben
hat1, verweigert die Erklärung von Baruch. Aber schon Cyrill von
Jerusalem fügt in seinen Katechesen (348) dem hebräischen Kanon Baruch
(und ep. 1er.) ein, ebenso Epiphanius von Salamis und Kanon 60 von
Laodicea2, und Hilarius zitiert Baruch unter dem Namen des Jeremias,
also als kanonische Schrift, während Thomas von Aquino, der in seinem

Principium Baruch nicht nennt, ihn offenbar als zu Jeremias gehörend
denkt. Hugo von St-Cher hat, wie zu den Klageliedern, so auch zu
Baruch einen Kommentar geschrieben. Auch Albert hat zu Baruch eine

kurze postillenartige Erklärung verfaßt und damit schon zu erkennen

gegeben, daß er Baruch wie die älteste und fast einhellige Überlieferung
für kanonisch hält. Obendrein läßt sich das auch noch damit belegen,
daß er, was Häufigkeit und Wertung betrifft, Baruch wie jedes andere

Buch der Schrift verwendet. Zwar ist er sich bewußt, daß Baruch bei
der Liturgie nicht gelesen wird « in ordine canonicae Scripturae ». Doch
hebt er an dieser Stelle 3 die Kanonizität von Baruch ausdrücklich hervor

samt einer Erläuterung zu der in P vollzogenen Verknüpfung von
Baruch mit Jeremias : « Nec tarnen propter hoc Veritas eius refutata est,

quia Scripturae Canonis coniungitur. Non enim aliud hie traditur, nisi

quod a Jeremia descriptum est. Et propter hoc in eadem veritate cum

prophetia Jeremiae coniungitur Propter quod etiam Baruch senten-

tiis suis non praemittit : 'Haec dicit Dominus', quia ex dictis Jeremiae

potius quam ex dictis Domini accepit, ita tarnen quod tota huius

scripturae Veritas revelationi Dei, quae ad Jeremiam facta est,

innititur. » 4

Mit Baruch erkennt Albert auch die Epistula Jeremiae (Bar. 6) als

kanonisch an, da er sich nachweislich an den Textus vulgatus hält.
Von P kann man daher keine ausdrückliche Erwähnung erwarten, da

Albert mit der Nennung von Threni und Baruch schon mehr tut als

die meisten andern. Überdies zitiert er in seinen Werken den Jeremiasbrief

öfters und zwar als Schrift, und Super Bar. prol. merkt er seine

1 PL 167, 1378-1420.
2 A. Jepsen, Kanon und Text des Alten Testaments, in : Theol. Literaturzeitung

74 (1949) 68.
3 Super Bar. prol.
4 Ebenfalls Super Bar. prol. wird Baruch als Adjunkt, als Sekretär von

Jeremias vorgestellt : « sicut Baruch adiunctus Jeremiae eo quod ex ore Jeremiae

accepit, quidquid descripsit ».



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 359

Kanonizität eigens an. Den Schreiber des Briefes sieht er in Baruch :

'Baruch in epistula Jeremiae'1.
Bei Nikolaus Lyranus kommt Baruch schlecht weg. Er gehört mit

Sap. Eccli. usw. zu den Apokryphen, die außerhalb des Kanons stehen,
hat aber (mit III-IV Esdr.) eine noch geringere Autorität als jene. In
der Liste von Florenz jedoch hat er einen Platz im Kanon. Für Giro-
lamo Seripando O. E. S. A. ist Baruch ein zwar kanonisches, aber nicht
authentisches (nicht beweiskräftiges) Buch, wiederum als Nachbar von
III-IV Esdr. Im Dekret des Konzils von Trient sodann erscheint Baruch
mit Jeremias verbunden : 'Jeremias cum Baruch' 2.

Daniel verlegt sich zum Unterschied von den drei andern Propheten
nur auf die Tröstung des Volkes. In der Gefangenschaft zum Prophetenamt

erhoben, schaute und sagte er die Befreiung aus der Gefangenschaft
und vom Teufel voraus wie auch die letzte Errettung vom Antichrist.
Darum nennt ihn Hieronymus den 'Schreiber der Weltgeschichte'.

Mit diesen paar Zeilen umschreibt Albert den Inhalt von Daniel in
einer Weise, die an jene ausführlichere, heute noch übliche seines

Kommentars erinnert 3. In der Bemerkung am Schluß — 'Schreiber der

Weltgeschichte' — gibt er, wie auch im Kommentar, zu erkennen, daß

er wohl weiß um die Eigenart und Schwierigkeit des Buches, das eher

Geschichte als Weissagung zu bieten scheint. Wir sahen schon, daß

Albert in P, wie sonst immer, Daniel den drei andern großen Propheten
anreiht und daß ihm dabei der Mangel der Sendung ans Volk keine

Schwierigkeit macht, da er als zur Prophétie entscheidend die

Weissagung der Geheimnisse des Erlösers bezeichnet, was auf Daniel
zutrifft. Übrigens wertet auch Nikolaus Lyranus, darin von Hieronymus
abweichend, Daniel als Prophetenbuch.

Da Albert in P zu den umstrittenen Stellen von Daniel (3, 24-90 :

Lobpreis Gottes im Feuer ; 13, 1-64 : Errettung der Susanna ; 13, 65-14,
21 : Fabel des Bei ; 14, 22-42 : Fabel des Drachen) keine Äußerung
macht, ist anzunehmen, daß er in P den Textus vulgatus nach dem

Correctorium von Saint-Jacques in Paris meint, der auch diese Stücke

enthielt 4. Einst nahm Rufin diese Stücke, die im hebräischen Text
fehlen, gegen Hieronymus in Schutz. Bei Johannes Chrysostomus wird
das 13. und das 14. Kapitel wiederholt zitiert, Kap. 14 ausdrücklich als

1 Super Dan. 3, 1 ; 3, 46 und sonst noch oft.
2 Ench. Bibl. 43.
3 Vosté, Sacrae paginae magister, II 19.
4 Spicq, L'exégèse latine, 295.



360 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

von Daniel stammend 1. Rupert von Deutz dagegen versagt ihnen die

Auslegung. Albert entnimmt den genannten Abschnitten Texte als

Schriftstellen unter dem Namen Daniels 2 und erklärt sie in seinem

Kommentar genau so wie die übrigen Teile 3. Aus dem 14. Jahrhundert
meldet Robert von Basevorn Daniel 13 bis Schluß als apokryph, und
bei Johannes Driedo sind diese Teile (hymnus puerorum, Susannae dra-
conisque historia) kanonisch, wenngleich ohne die volle Autorität, die
den andern kanonischen Schriften eigen ist 4. Das Konzil von Trient
(8. April 1546) bezeichnet als Bedingungen kanonischer Anerkennung
für den Umfang der einzelnen Bücher die Gewohnheit, wie diese in der

Kirche gelesen werden, und die Zugehörigkeit zur Vetus Vulgata 5.

Darnach sind auch die umstrittenen Teile von Daniel zum Kanon zu rechnen.

Albert weiß, daß dem Buch Daniel die Geschichte der Susanna und
die Fabel von Bei angehängt worden ist6. Er spricht auch von der
Ansicht des Hieronymus, wonach nicht der Prophet Daniel, sondern ein

Priester Daniel der Verfasser dieser Stücke ist7. Doch er selber
entscheidet sich nicht für einen oder für zwei Verfasser. Da er, wie noch

zu zeigen ist, das entscheidende Kriterium der Kanonizität nicht in die

Authentizität verlegt, hindert ihn die Unklarheit über den Verfasser

nicht, das Buch in all seinen Teilen als kanonisch anzusehen.

Den Hauptpropheten (principales) oder großen Propheten sind
andere hinzugesellt — adiuncti8 —-, damit sie bestimmte Aufgaben der

Großen weiterführen. Es sind deren zwölf, die deshalb « kleine
Propheten » heißen, weil sie den andern an die Seite gegeben sind 9. In

1 Chrysostomus Baur O. S. B., Der Kanon des hl. Johannes Chrysostomus,
in : Theol. Quartalschrift 105 (1924) 265.

2 II Sent. d. 14 a. 1 Dan. 3, 60. — Super Bar. 6, 9 Dan. 14, 14. —
Super Os. 4, 12 Dan. 13, 56. — De mul. forti c. 10 § 1 Dan. 14, 5. — Super
Matth. 2, 2 Dan. 3, 41 f. — Super Luc. 1, 71 Dan. 14, 5.

3 Wenn man noch nicht wüßte, daß die Biblia Mariana nicht von Albert
ist, sondern dem Zisterzienser Christian von Lilienfeld gehört (Meersseman, Intro-
ductio, 120), dann hätte man ein beachtliches Anzeichen für die Unechtheit darin,
daß in der Biblia die Stücke Dan. 3, 13, 14 fehlen wie auch die deuterok. Teile
von Esther (10, 4-16, 24).

4 De scripturis, 1.1 c. 4 ; f. 18vD.
5 Ench. Bibl. 45.
6 Super Joh. 8, 1.
7 Super Dan. 1, 1 ; 13, 1 : « Post Danielem subiungitur hic historia Susannae

et historia Belis, quas Hieronymus dicit ,non a Daniele propheta, sed ab alio
Daniele sacerdote quodam esse descriptas ».

8 Augustin nennt sie ,coniuncti'.
9 .Klein' begründet Augustin mit dem verhältnismäßig geringen Umfang

ihrer Schriften. De civitate Dei, 1. 18 c. 29 ; CSEL 40 - II 306. — Thomas dagegen



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 361

P wie im Kommentar faßt Albert sie als Einheit, indem er alle

Prophetenschriften in fünf Bücher zusammenschließt. Um die Zeit ihres
Auftretens zu bestimmen, empfiehlt er in P wie im Kommentar die

'Regula Hebraeorum', für die er sich auf Hieronymus beruft : Jene, in
deren Titeln keine Königsnamen stehen, haben zur selben Zeit als

Propheten gewirkt wie der unmittelbare Vorgänger mit Königsnamen.
Dabei ist hier wie dort « unmittelbar » zur Verdeutlichung von Albert
hinzugesetzt. Auf diesem Weg gelangt man dahin, Joel als Zeitgenossen

— synchronos in P wie im Kommentar — von Osee, Abdias und Jonas
als Zeitgenossen von Arnos zu bestimmen 1. Das Ergebnis dieser Datierung

in P stimmt mit dem des Kommentars überein. Ebenso die vom
Inhalt hergenommene Zuordnung der kleinen Propheten zu Isaias (Os.

Joel, Arnos, Mich. Jon. Abd. Nah. Hab.), Jeremias (Soph.) und Ezechiel

(Agg. Zach. Mal.). Daniel hat keinen der kleinen Propheten zur Seite,
da er zum Teil die Endzeit behandelt, auf die nichts anderes mehr

folgt als das ewige Reich. Da ist nichts mehr zu verdeutlichen und
weiterzuführen.

2. Gesetz als Zustand

Mit dem Abschluß des ersten Teiles ist bereits die Mitte von P

überschritten. Besprochen sind jetzt schon jene Bücher des AT, die das

Gesetz als Gebot Gottes enthalten, nämlich die Bücher Moses, die
Weisheitsbücher, die Propheten und die Psalmen. Sie zeigen das Gesetz in
dreifacher Betrachtung : nach seinem Inhalt, in seiner Beziehung zum
sittlich Guten, das unter das Gesetz fällt, wie auch nach seiner Beziehung

sagt besser, die großen Propheten seien zum ganzen Volk und fcur Einschärfung
des ganzen Gesetzes gesandt worden, die kleinen dagegen mit besondern
Aufträgen zu einzelnen Heidenvölkern. Principium, Mandonnet, 486. Das ist ein
anderer Ausdruck für das, was Albert meint.

1 Minores autem adiuncti sunt his. Quia autem Daniel est in parte de ultimis
temporibus, ideo nullus adiungitur ei certius ilia describens, quia illis temporibus
non succedet nisi regnum aeternum. Octo autem primi adiunguntur Isaiae, nonus
autem Ieremiae, et très Ultimi Ezechieli. Quod qualiter fiat, accipiatur régula.
Hieronymus dicit, quod illi prophetae in quorum titulis reges non continentur,
eisdem temporibus prophetaverunt in quorum temporibus prophetaverunt praece-
dentes immediate, qui reges habent in titulo. Inter minores autem octo primos reges
habent in titulo Osee, Arnos et Michaeas. Igitur Ioel synchronos fuit Osee, et
Abdias et Ionas synchronici fuerunt Arnos. Nahum vero et Habacuc synchronici
fuerunt Michaeae. Sed Osee, Arnos et Michaeas eosdem reges habent in titulis
quos Isaias. Ergo synchronici fuerunt Isaiae et eisdem temporibus prophetaverunt

et ei adiunguntur (f. 23ra).



362 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

zu Lohn und Strafe, die mit seiner Beobachtung oder Nichtbeobachtung
verbunden sind.

Nun stehen die geschichtlichen Bücher zur Gliederung an. Sie

berichten davon, wie Gott im Walten der aus Gotteserfahrung gedeuteten
Geschichte zu seinem Volk gesprochen hat, und davon, wie das Volk
Zeugnis ablegte vom Worte Gottes und welche Antwort es gegeben,
wieweit es Gottes Gebot zum Gesetz seines Lebens gemacht hat und wie
Gott es gesegnet oder durch Heimsuchungen zum Gesetz zurückgerufen

hat.
Über diesem Abschnitt steht aus dem Leitsatz jener Teil, der

davon spricht, daß Gott für die Treue zum Gesetz « dem Hause Jakobs
das Erbe » gegeben oder verheißen hat. Daher war für den Besitz des

Erbes maßgebend das Verhalten des Volkes zum Gesetze Gottes. Nun
ist aber eine dreifache Stellung zum Gesetz in der Gemeinde Gottes zu
beobachten : sie stand fest im Gesetz, sie schwankte im Gesetz, sie

erhob sich wieder zum Gesetz. Diese Zustände lassen sich am Volke
Gottes als Ganzem oder an bevorzugten Gliedern des Volkes nachweisen.

Als das Volk fest im Gesetz des Herrn stand, kam es in den Besitz
des Landes und an die Macht inmitten der Völker. Darum stehen im
Kanon Jos. und I-III, 10 Reg. Wie das Volk beim Schwanken im
Gesetz sich wieder zum festen Stehen auffing, wird berichtet Jud. cum
Ruth, und wie es weiter vom Gesetz absank, das steht III, 11 - IV Reg.
Für diesen doppelten Zustand des Stehens und des Schwankens ist den

Königsbüchern das Buch Par. beigegeben. Es heißt : 'Verba dierum',
weil darin einige Ereignisse nachgetragen, andere erläutert werden. In
der Theologie ist es nämlich nicht so wie in der Ethik, die, eben weil
sie Wissenschaft ist, sich nur im allgemeinen mit der Sittlichkeit befaßt.
Die Theologie sucht und sammelt aus Einzelgeschehnissen das Geheimnis

und das Beispielhafte, und so bekommt die Einzelgeschichte
Heilsbedeutung L

1 Liber autem Paralipomenon secundum duplicem statum legis adiungitur
libro Regum, quia ille liber ideo dicitur .Verba dierum', quia in eo quaedam in
aliis omissa tanguntur, quaedam autem explanantur. Non enim sie est in hac
scientia sicut in aliis, quia ista in particularibus colligit mysteria et exemplares
instruetiones, et secundum hoc particularis historia aeeipit vim universalis. Sed
de hoc alias est inquirendum (f. 23rb-va). Die gleiche Erklärung des
Wissenschaftscharakters der Theologie gibt Albert I Sent. d. 1 a. 3 : Die Taten der Väter
nimmt die Theologie nicht als Einzelvorgänge, da diese in ihrer Besonderung
nicht Gegenstand einer Wissenschaft sein können, sondern als Vorbilder, die
Grundsatzwert haben in Sachen des Glaubens und der Sittlichkeit. Auch aus den
Geschichtsbüchern spricht Gott.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 363

Die Umkehr des Volkes nach dem Fall wird geschildert I-II Mach.,
und das ist der Grund, weshalb sie von der Kirche in den Kanon
aufgenommen worden sind. Die Rückkehr des Volkes in das Erbe ist
beschrieben in den Büchern Esdr. und Neh.

Das ist die Skizze — ohne die Belege aus der Schrift —- von der
ersten Gruppe der geschichtlichen Bücher, in denen Gottes Handeln im
Wandel des Volkes als Ganzen aufgezeigt wird. An erster Stelle nennt
Albert Jos. Er gebraucht also den damals lange eingebürgerten Namen.
Der Kanon von Laodicea, Augustin, Rufin, Isidor haben noch die

Bezeichnung : 'Liber Jesu Nave'. Dann spricht Albert in P wie sonst
in den Schriftzitaten von I-IV Reg., nicht von I-II Sam. und I-II Reg.,
wie im Kanon der Hebräer und bei Hieronymus, Hugo von St. Viktor
und dem unbekannten Verfasser des Werkes De divisione et scriptoribus
sacrorum librorum 1 steht. Mit Augustin, Isidor, Hrabanus, Bonaventura
übernimmt er, wie die Konzilien von Florenz und von Trient, den

Namen von der Vulgata. Sodann Jud. cum Ruth. Bonaventura nennt
in seiner Aufzählung das Büchlein Ruth überhaupt nicht, wohl weil er
es als zu Jud. gehörend denkt. Thomas rechnet es zu den prophetischen
Büchern, entsprechend seiner Bestimmung der kleinen Propheten, die
einen Sonderauftrag zu erledigen haben. Bei den Juden steht Ruth
unter den Hagiographen. Albert wertet es hier als geschichtliches Buch,
benutzt es im übrigen im Verhältnis zu dem kleinen Umfang sehr

häufig und verbindet es mit Jud., weil sein Inhalt zur Zeit der Richter
spiele. Diese Nahestellung zu Jud. hat es im Kanon der Hebräer und
bei Rufin, während Augustin, Isidor und Hrabanus es zum Anfang der

Königsbücher hinüberziehen. Die beiden Bücher der Chronik sodann
sieht er zunächst gemäß IV Reg. 23, 28 als Einheit an : 'Liber Parali-
pomenon'. Dem jüdischen Kanon entnimmt er wie alle andern den

Beinamen der Chronik : 'Verba dierum'. Er kennzeichnet die beiden

Bücher als Ergänzungen und Erläuterungen, die zu den Königsbüchern
hinzugegeben worden sind — 'adiungitur libro Regum'2. Darum gibt
er ihnen in der Reihenfolge der Bücher keinen eigenen Platz, sondern

stellt sie den Königsbüchern an die Seite.

1 Unter den Werken des Petrus von Blois. Der Verfasser schließt sich eng
an Isidor an und stammt aus dem 12. Jahrhundert. Vgl. Spicq, Le canon des
livres saints au XIIIe siècle, in : Les sciences philos, et théol. 2 (1942) 426.

2 Auch Augustin hat das Zeitwort .adiungere', nur in einer andern Form :

« Duobus Paralipomenon non consequentibus, sed quasi a latere adiunctis simulque
pergentibus ». De doctr. christ. 1.2 c. 8, 13; PL 34, 41.



364 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

Das apokryphe Bußgebet des Königs Manasse zitiert Albert ein paar
Dutzend Male, davon wenigstens ein dutzendmal ausdrücklich als zum
letzten Kapitel der Chronik (II Par. ultimo) gehörend 1. Chrysostomus
erwähnt es nie 2. Stephan Langton kommentiert es, bemerkt aber dazu,
daß es im Hebräischen weder Reg. noch Par. steht und daß Hieronymus
es am Schluß der Chronik eingefügt hat 3. Selbst Hugo von St. Viktor und
mit ihm Bonaventura, Thomas und fast alle Kommentatoren von Reg.
und Par. verwenden es als kanonisches Stück von Par. 4 Auch Albert ließ
sich hier entscheidend von seinem religiösen Empfinden leiten und folgte
seinem Gefallen an dem Erbauungswert des Stückes 5. Mit Rücksicht auf
diesen Erbauungswert ließ das Konzil von Trient das Gebet des Manasse
mit III-IV Esdr. wegen einiger Väter- und Bibelausgaben an die Vulgata,
freilich außerhalb der Reihe der kanonischen Bücher, anfügen : 'ne pror-
sus interirent' 6.

Weiterhin nennt Albert in der sachlich begründeten Gliederung des

Kanons die Bücher der Makkabäer. Gedacht ist dabei nur an I-II Mach.,
nicht auch an III-IV Mach., wovon das letzte im Anschluß an die

inspirierten Bücher in zahlreichen Bibelhs. umging 7. Daß Albert die

beiden apokryphen Bücher nicht einbezieht, ergibt sich aus dem folgenden

Satz : 'in canone reputati sunt ab ecclesia'. Auch in seinem übrigen
Schrifttum schöpft Albert reichlich aus I-II Mach., wogegen III-IV
Mach, einer ausgedehnten Beobachtung nicht begegnet sind. Chrysostomus

zwar hat die kanonischen Makkabäerbücher, die doch dem
Prediger guten Stoff liefern, nicht zum Kanon, ja nicht einmal in abwertender

Einschätzung zur Heiligen Schrift gezählt8. Über die Schwierigkeiten,

die I-II Mach, zu überwinden hatten, bis sich ihnen allgemein
der Zugang zum Kanon auftat, und über Alberts vollständige Auffassung
von ihrer Kanonizität und ihrem Wert wird später noch die Rede sein,

1 IV Sent. d. 13 a. 18. — Super Is. 51, 23 (incurvare). — Super lob. 36, 16 ;

Weiss, 420. — Super Matth. 5, 28 ; 6, 5 ; 10, 8 ; 18, 25, 26.
2 Baur, Der Kanon, 265.
3 « Hec oracio non est in hebraica veritate nec in Regum nec in Paralipo-

menon, sed hie interserit earn Jeronimus. Unde moraliter prosequimur eam in
hunc modum ...» B. Smalley, Studies on the Commentaries of Cardinal Stephen
Langton, in : Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 5 (1930) 158

nach Cod. 294 von Chartres, f. 177b.
4 Spicg, L'exégèse latine, 156.
6 De mul. forti c. 12 § 1. Der Schlußsatz lautet: « Istam orationem qui-

libet homo peccator scire deberet et dicere in doctrina disciplinae. »

6 Biblia Sacra vulg. editionis ; M. Hetzenauer O. M. Cap., Regensburg-
Rom 1914, 1209.

7 Spicq, Le canon, 428, Anm. 1, nach A. Dupont-Sommer, Le quatrième
livre des Machabées, Paris 1939, 4.

8 Baur, Der Kanon, 261.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 365

wenn die Sache auch für die andern deuterok. Bücher untersucht wird.
Hier sei noch auf die abweisende Haltung Gregors d. Gr. hingewiesen,
der von Mach, sagt : « De qua re non inordinate agimus, si ex libris,
licet non canonicis, sed tarnen ad aedificationem Ecclesiae editis,
testimonium proferamus. »1 Albert hingegen sagt, I-II Mach, hielten die
Rückkehr des Volkes zum Gesetz fest : « et haec est causa, quare in
canone reputati sunt ab ecclesia ». Das ist eine gute Beobachtung.
Der Erbauungswert einer Schrift ist ein geschichtlich entscheidendes,

wenngleich ein unklares Kriterium. Eben in Gregors Äußerung wurde
das Fromme an Mach, dafür verantwortlich gemacht, daß sie es bis

zum Rang von Vorlesebüchern gebracht haben. So bezeichnet hier
Albert die von den Büchern ausgehende Beispielkraft als Beweggrund
der Kirche bei deren Aufnahme in den Kanon. Die ganze Entwicklung
der Kanonizität der deuterok. Bücher sowie der Anklang, den die
apokryphen Schriften — etwa III Esdr. — mitunter gefunden haben, zeigen
auf kirchlicher Seite in der Geschichte des Kanons die starke Empfänglichkeit

für Erbauungswerte.
Endlich noch Esdr. und Neh. Da fällt auf, daß Albert Neh. als

selbständige Schrift nennt. Im Hebräischen steht bei den Hagiographen,
ausdrücklich zu einem einzigen Buch zusammengefaßt : 'Esdras cum
Nehemia'. Im hebräischen Kanon, den Melito von Sardes sich im
2. Jahrhundert aus dem Osten verschaffte, fehlte Neh., war aber wohl
in Esdr. enthalten 2. Augustin, Isidor, Burkhard W., Thomas und die
meisten andern sprechen nur von Esdr., ohne Neh. zu erwähnen.
Bonaventura schreibt in seiner Darstellung des Kanons : T-III Esdr.', wobei
unter II-III Esdr. die apokryphen Esdrasbücher, unter I Esdr. also

Esdr. und Neh. zu verstehen sind. Im 14. Jahrhundert noch eifert
Robert von Basevorn gegen den Namen 'Neh.' : « qui secundus a quibus-
dam vocatur Nehemiae, sed male ; nullus enim liber sic debet intitu-
lari. »

3 Die Konzilien von Laodicea und Hippo haben zwei Bücher Esdr.
Bei dieser Sachlage ist es immerhin etwas Besonderes, daß Albert das

Buch aus der Zeit nach dem Exil in zwei aufteilt und dem zweiten
noch den Namen 'Neh.' gibt. Bei seinen Zitationen ist es so, daß er fast

regelmäßig schreibt : 'Neh. seu II Esdr.' Daneben kommt 'Neh.' gleich

1 Moral. 1. 19 c. 34 ; PL 76, 119B.
2 Jepsen, Kanon und Text des AT, 68.
3 Spicg, L'exégèse latine, 155, Anm. 2 bringt einen Abschnitt aus Roberts

Schrift De forma praedicandi, c. 26, nach Th. M. Charland, Artes Praedicandi,
Paris 1937, 265.



366 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

oft und gleich selten vor wie 'II Esdr.' Jedenfalls läßt er Neh. nicht
einfach in Esdr. aufgehen und hat das Bestreben, auch auf Kosten der
Kürze — es sind ja Dutzende von Malen — Neh. herauszustreichen.

Driedo hat und begründet die Form : 'II Esdr.'1 In der Aufzählung
von Florenz steht Neh. unabhängig neben Esdr., und in Trient sagt

man : 'Esdrae primus et secundus, qui dicitur Nehemias'2.

Hier fragt es sich noch, wie Albert zu den apokryphen Esdrasbüchern
steht. Apokryphe Schriften des AT und noch mehr des NT bekamen ja
im 13. Jahrhundert einen mächtigen Auftrieb, besonders durch die Exempel-
bücher. Nach Driedo zitieren Cyprian, Ambrosius und andere Väter die
Bücher III-IV Esdr., nicht zwar als kanonische Schriften, sondern als
solche, in denen fromme, mit dem Glauben übereinstimmende Lehren zu
finden sind 3. Hrabanus verlegt die Reden des Nehemias mit denen des
Esdras zusammen in das Buch Esdr., erwähnt aber noch ein zweites, drittes
und viertes Buch unter den Apokryphen. Bonaventura führt sie unter den

geschichtlichen Büchern des Kanons mit. Hugo von St-Cher benutzt sie,
wie auch Thomas III Esdr. verwendet, es jedoch bisweilen als apokryph
abtut i. Auch Albert zitiert III Esdr. mehr als fünfzigmal5, aber nur bis
4, 41, und mit Vorzug die Stellen, die von der Wahrheit und vom Wein
sprechen, z.B. 3, 12 : 'super omnia vincit Veritas' (sechzehnmal) ; 4, 38 :

Veritas manet et invalescit in aeternum' (zehnmal) ; 3, 10 : 'forte est
vinum' (zweimal) ; 3, 18 : 'Viri, quam praevalet vinum omnibus hominibus,
qui bibunt illud' (zweimal). Sechsmal jedoch bezeichnet er III Esdr. als

apokryph : Super Arnos 2, 11 : 'sicut dicitur in libris apocryphis' (III Esdr.
3, 12) ; Super Matth. 1, 13 : 'sicut legitur in libris apocryphorum' (III Esdr.
4, 13) ; Super Marc. 14, 55 : 'in apocrypho, scilicet in III Esdr. IV (38) ;

Super Luc. 13, 18 : 'sicut enim dicitur in apocrypho' (III) Esdr. IV (38) ;

Super Luc. 14, 23 ; Summa I tr. 5 q. 23 m. 2 a. 2 partie. 2.

Wenn nun die von Vosté für die Schriftkommentare empfohlene
Zeitbestimmung und Reihenfolge zutrifft6, dann hätten wir •— einmal
abgesehen von P — Super Arnos 2, 11 das älteste Zeugnis dafür, daß Albert
III Esdr. für nichtkanonisch gehalten hat. Mit Hilfe von P aber läßt sich
diese Einstellung Alberts um einige Jahrzehnte zurückverlegen, sodaß man
zu der Annahme berechtigt ist, daß er auch in den früheren Schriften, wo
er die Ablehnung nicht ausspricht, III Esdr. einfach als nichtkanonisches
Buch zitiert. Auch in den jüngeren Kommentaren zu Matth. Marc, und
Luc. wird III Esdr. bald mit, bald ohne Ablehnung zitiert.

1 De scripturis 1. 1 c. 3 p. 1 ; f. llvA.
2 Ench. Bibl. 32, 43.
3 De scripturis 1.1 c. 4 ; f. 22rC.
4 Spicq, L'exégèse latine, 156.
5 Quaest. de gula, n. 19 ; I Sent, in prol. Magistri ; Ibid. d. 6 a. 1 ; Super

Is. prol. ; Super Dan. 3, 91 ; De mul. forti c. 7 § 3 ; De corp. dorn. d. 3 tr. 1 c. 3 ;

Super Matth. 17, 25; Super Marc. 14, 55; Super Luc. 1, 15; Super Joh. 2, 9.
6 Vosté, Sacrae paginae magister, II 35-40.



Der Schriftkanon bei Albert dem Großen 367

Bedeutend leichter ist die Stellung Alberts zu IV Esdr. herauszufinden.

Obwohl er, wie anzunehmen ist, die Verwendung von IV Esdr. 2,
34, 35 in der Liturgie (Missa de Requie) kannte, stellt er es von früh
an als apokryph vor. De homine q. 79 a. 1 : 'in apocryphis Esdrae' (IV
Esdr. 5, 43 ff.) ; ebenso Super Matth. 7, 14 ; Super Luc. 13, 24 ; Super
lob 28, 25 (ed. Weiß, 326).

Die zweite Gruppe der geschichtlichen Bücher zeigt Gottes Hand
am Werk im Leben einzelner Glieder des Volkes und ihr Zeugnis vom
Worte Gottes. Ihr festes Stehen im Gesetz verdient es, als Vorbild
festgehalten zu werden. Daß ihr Leben solchen Wert hat, kommt
einmal von ihrem unermüdlichen Dienst am Nächsten. So haben wir
Tob. Daß sie so sehr herausragen, kommt weiterhin von den Schwierigkeiten,

unter denen sie dem Gesetz die Treue hielten. Die Schwierigkeit
bei einem guten Werk kann von innen oder von außen kommen, das

heißt, aus der Unordnung der Triebe oder aus zugefügtem Leid.
Dementsprechend haben wir Judith und Job. Ein Feind des Guten kann
noch hinter der guten Tat liegen, nämlich in der Versuchung, sich selber

die lobenswerte Leistung zuzuschreiben. Dagegen haben wir das Buch
Esther. Wie die Witwe Judith ein Vorbild keuschen Lebens genannt
wird, so bedeutet schon der Name der Esther 'die Verborgene' eine

Sinndeutung des Namens, wie Albert, das Philologische aus Hieronymus
schöpfend, sie gern vornimmt, und gerade bei Esther mehrmals.

Aus diesem Abschnitt ist zunächst zu ersehen, daß Albert Tob.
und Judith für kanonische Bücher hält, was bestätigt wird durch die

Zitationen, die sich, ohne Unterschied an Zahl und Wertung gegenüber
den andern kanonischen Büchern, in seinen Werken finden. Über seine

Auffassung von der Kanonizität und dem Wert von Tob. und Judith
wird anschließend ausführlich die Rede sein, im Zusammenhang der

ganzen Frage nach Alberts Stellung zu den deuterokanonischen Büchern.
Weiter folgt in der Gliederung des Kanons das Buch Job. Albert

stellt es also unter die geschichtlichen Bücher. Auch nach Bonaventura
hat es dort seinen Standort. Mit Jac. 5, 11 : 'Sufferentiam Job audistis'

wird in P wie im Prolog des Jobkommentars der Vorbildwert von Job

empfohlen.
Als letztes Buch des AT wird Esther genannt. Esther steht im

Kanon der Hebräer, obwohl es in den ersten Jahrhunderten der Kirche
nicht überall darin stand und einmal zu den Hagiographen, das andere

Mal zu den prophetischen Büchern gezählt wurde L Im Mittelalter stößt

1 Jepsen, Kanon und Text des AT, 68 ff.



368 Der Schriftkanon bei Albert dem Großen

es nicht auf Hemmungen gegenüber seiner Kanonizität1. Für Albert
ist es ein geschichtliches Buch der Schrift. Wohl stießen die letzten
sieben Kapitel (10, 4-16, 24), die im hebräischen Text fehlen, vielfach
auf Ablehnung. Schon Rufin nahm sie gegen Hieronymus in Schutz.

Später werden sie in dem mehr der Erbauung dienenden Werk der

Biblia Mariana des Christian von Lilienfeld nicht herangezogen, und im
Anfang des 14. Jahrhunderts werden sie von Robert von Basevorn
einfach als apokryph eingeschätzt. Schließlich werden sie von Kajetan
energisch von der Auslegung des Buches Esther ausgeschlossen2. Albert
macht in P keine Andeutung darüber, und so ist es bei seiner Treue

zum Textus vulgatus ohne weiteres wahrscheinlich, daß er auch die

deuterokanonischen Teile von Esther zum Kanon rechnet. P selber

liefert auch die Probe aufs Exempel, indem es an dieser Stelle Esther 11,

10, also einen Text aus dem deuterokanonischen Teil, verwendet. Gerade

dieser Text läßt sich noch wenigstens dreimal bei Albert nachweisen 3.

Überhaupt bringt Albert aus all diesen Kapiteln mit gewohnter
Regelmäßigkeit Stellen als Schriftstellen, unterschiedslos und gleichwertig im
Vergleich mit andern Stellen.

(Fortsetzung folgt)

1 Johannes Driedo faßt die Entwicklung so zusammen: «Vides igitur,
quanta sit inter eruditissimos viros controversia de scriptore libri Hester, quem
tarnen Hebraei certo tenent in sacrarum scripturarum canone, fideliter credentes
librum illum nihil aliud continere quam verissimas divinasque sententias. » De
scripturis, 1. 1 c. 3 p. 1 ; f. llrD.

2
« Et scito, quod in hac clausula, videlicet 'quaerens bonum populo suo

et loquens pace omni semini suo' (10, 3), hoc est, universo populo iudaico, termi-
natur liber Esther iuxta hebraicam veritatem. Ita quod sex seu Septem sequentia
capitula sunt apocrypha, et propterea non exponemus illa. » Commentarii in
omnes authenticos Veteris Test, historiales libros, Rom 1532, f. 397r.

3 Super Luc. 1, 68 ; 19, 5. — Super Joh. 7, 38.


	Der Schriftkanon bei Albert dem Grossen

