
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Die Wesensfunktion der Kirche

Autor: Stolz, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wesensfunktion der Kirche

Kritische Studie zu Emil Brunners Lehre
von der Verkündigung des Wortes Gottes

Von Wilhelm STOLZ

Nachdem wir bereits an dieser Stelle vom dialektisch-personali-
stischen Kirchenbegriff Emil Brunners (Zürich) gehandelt und vom
thomistischen Standpunkt aus kritisch Stellung dazu genommen haben \
wollen wir dies nun auch in bezug auf seine Lehre von der
Wesensfunktion der Kirche, der Wortverkündigung, tun — und zwar wiederum
unter besonderer Berücksichtigung des ökumenischen Anliegens.

Die Kirche als Heilsanstalt hat den Auftrag, « den Gehorsam des

Glaubens aufzurichten unter allen Völkern » 2
; das geschieht durch die

Verkündigung des Wortes Gottes. Ihr ist das Heilsdepositum, die

Offenbarung in Jesus Christus, anvertraut ; diese ist sowohl Grund und
Norm als auch Inhalt ihrer Verkündigung. Durch ihr Wort und Zeugnis

von Jesus Christus wird « seine Offenbarung lebendig gegenwärtiges
Geschehnis » (OV 135) und ist so imstande, die Herzen der Menschen

zu ergreifen — « aus Glauben in Glauben » (Rom. 10, 17). Durch die

Verkündigung schafft, ernährt und erhält die Kirche den Glauben in
den Menschen und sichert sich so ihre Existenz als Glaubensgemeinschaft.

« Es bekommt keiner Anteil an Christus als so, daß er durch
das Wort der Verkündigung, das aus der Kirche kommt, in die Kirche
hineingestellt wird. » (Zw. d. Vkg. 51) Die Verkündigung (bzw. das

Predigtamt im weitesten Sinn des Wortes) ist deshalb « der tragende
Grund der Christenheit », « die Wurzel und der Kern der christlichen

1 Vgl. Divus Thomas 28 (1950) 293-312; 361-394 ; daselbst S. 295 Anm. 1

das Verzeichnis der hier verwendeten Abkürzungen für die Werke E. Brunners.
2 EK 32 ; vgl. Der Zweck der Verkündigung, in : Sinn und Zweck der

Verkündigung, Vorträge, Zürich 1941, 44 (zit. Zw. d. Vkg.).



Die Wesensfunktion der Kirche 319

Kirche»1, denn «sie begründet überhaupt erst Kirche in jedem Sinn
des Wortes » (GO 540). — Da die Verkündigung der Kirche, wie Emil
Brunner lehrt, in ihrem Wesen « Vergegenwärtigung des Bibelwortes »

(OV 139) ist, haben wir zuerst nach dem Verhältnis der Kirche zur
Bibel als der Quelle und Norm aller Verkündigung zu fragen.

1. Das Verhältnis der Kirche zum geschriebenen Worte Gottes

a) Kirche und biblischer Kanon

Weil die Bibel Quelle und Norm der kirchlichen Verkündigung ist,
ist es von höchster Bedeutung, zu wissen, welche Bücher und Schriften
auf Grund der Inspiration zu ihr gehören. Darum hat die Kirche schon

von Anfang an für die Sammlung, Aussonderung und Feststellung der

maßgeblichen apostolischen Schriften gesorgt und sie zusammen mit
dem alttestamentlichen Kanon, den sie als Zeugnis der « vorauslaufenden

Offenbarung » von der jüdischen Gemeinde übernahm, zur einen Heiligen
Schrift verbunden. Die Bildung des biblischen Kanons ist somit « das

Werk der Kirche » (OV 138). Welche Kriterien waren und sind für die

Aufstellung des Kanons maßgebend und welche Verbindlichkeit kommt
ihm zu Als erster Grundsatz gilt hier nach Brunner : « Die
Kanonbildung ist ein Glaubensurteil, ein Erkenntnisentscheid, ein 'Dogma'
der Kirche » (OV 129). Die Gemeinde entscheidet auf Grund ihres
Glaubens darüber, « was 'kanonisch', 'apostolisch' sei, das heißt also,

was den Charakter des Urzeugnisses an sich habe» (ib.). Damit stellt
Emil Brunner dem « historisch-autoritären » Kanonbegriff, für den

primär die apostolische Verfasserschaft bestimmend sei, den spezifisch
« glaubensmäßigen » von Luther entgegen. Da die Feststellung des

Kanons auf einem rein kirchlichen Glaubensurteil beruht, kann seine

Verbindlichkeit wesentlich nur eine relative sein : « Das Kanondogma
ist wie jeder andere kirchliche Glaubensentscheid nicht unfehlbar-endgültig,

sondern immer wieder zu prüfen und grundsätzlich revidierbar. »2

1 GM 62; vgl. EK 10, 18, 46.
2 OV 129. In : Religionsphilosophie evangelischer Theologie, München und

Berlin (1927) 1931 (zit. Rph.), 92 sagt Brunner, daß der Kanon «eine ebenso
gefährliche wie notwendige Bestimmung der Offenbarungswahrheit » sei. — Vgl.
ähnlich K. Barth, z. B. Die Schrift und die Kirche ; Die Autorität und Bedeutung
der Bibel (Vortrag, geh. am 5. Jan. 1947 an einer ökumenischen Theologenkonferenz
im Schloß Bossey in Genf), Zürich 1947, 8 : Die Kanonsbildung der Kirche «ist
ihr Bekenntnis zu Gottes Auswahl und Berufung seiner Zeugen. Indem ihre



320 Die Wesensfunktion der Kirche

Das Recht und die Vollmacht, worauf die Urkirche in der Bestimmung
der kanonischen Schriften sich stützte, steht also jeder Kirche zu jeder
Zeit zu. Es dürfte mithin für Brunner grundsätzlich nicht ausgeschlossen
sein, daß die Kirche vielleicht einmal, gestützt auf die « Tatsache »,

« daß der Kreis der apostolischen Urzeugen kein scharf abzugrenzender
ist », und im Hinblick auf den deutlichen Widerspruch zwischen Paulus
und Jakobus (D I 54 und OV 286), beispielsweise den Galaterbrief als

nichtapostolisch aus dem Kanon ausscheiden könnte. Denn « wenn ein

Bibelmann, wie Luther, die Apostolizität der Johannesapokalypse ebenso

wie die des Jakobusbriefes aus theologischen, nicht aus historischen
Gründen, in Zweifel zog, warum sollten wir, gestützt auf genauere
kritische Arbeit, nicht dasselbe tun dürfen » (OV 130).

Hier meldet sich ein erstes kritisches Bedenken gegen Brunners
Kanonauffassung. Einerseits besteht er ausdrücklich auf der fundamentalen

Bedeutung des apostolischen Urzeugnisses für den Glauben, das

im Neuen Testament niedergelegt ist. Da heißt es : « Jesus Christus
kommt zu uns durch das Zeugnis der Apostel ; als das den Glauben

Begründende und Schaffende hat dieses Zeugnis für uns normative
Kraft. »1 Und weiter : « Das geschriebene Apostelzeugnis von Christus
ist nicht nur Grund, sondern auch Norm alles späteren kirchlichen
Christuszeugnisses» (OV 125). Und noch einmal: «Die Apostel sind

nun einmal die, die von der Kirche als die Träger des Urzeugnisses
erkannt und anerkannt wurden, weil sie diese Urzeugen waren. »2 Aus
solchen und ähnlichen Texten Brunners müßte man schließen, daß die
historische Verfasserschaft der neutestamentlichen Schriften für die

Kanonfrage durchaus nicht zweitrangig sei, ja daß die «geschichtliche
Priorität » und sachliche « Dignität » des neutestamentlichen
Schriftzeugnisses weitgehend davon abhänge. Es wäre also, sollte man glauben,
für die Kirche von nicht geringer Bedeutung, zu wissen, ob eine neu-

Erkenntnis hier wie sonst eine menschliche und also eine beschränkte, vorläufige
und vielleicht der Ergänzung und Korrektur bedürftige ist, kann ihr Bekenntnis
hier wie sonst keinen endgültigen Charakter haben, keinen mehr als vorläufigen
Abschluß vollziehen wollen. Die konkrete Grenze des Kanons ist tatsächlich in
alter und neuer Zeit als eine grundsätzlich offene Grenze angesehen und behandelt
worden.» (Theologische Studien H. 22).

1 D I 53 ; ib. : « Die Lehre der Apostel ist das primäre Medium, durch das
die Offenbarung zu uns kommt. » Vgl. OV 134.

2 OV 122 ; vgl. 121 ; D I 54. — K. Barth, 1. c. 7 : « Das prophetisch-apostolische

Zeugnis, durch das die Gemeinde Jesu Christi begründet ist, ist für sie die
einzig maßgebliche Gestalt des Wortes Gottes » usw.



Die Wesensfunktion der Kirche 321

testamentliche Schrift (unmittelbar oder wenigstens mittelbar) von
einem apostolischen Urzeugen stamme oder nicht. Anderseits kritisiert
aber derselbe Emil Brunner ausgerechnet diesen « historisch-autoritären
Kanonbegriff » der katholischen Kirche und der protestantischen Orthodoxie

und ersetzt ihn durch den « sachlich-theologischen » Luthers, der
da lehrt : « Das ist der rechte Prüfstein, alle Bücher zu tadeln, wenn
man sieht, ob sie Christum treiben oder nicht Was Christum nicht
lehrt, das ist noch nicht apostolisch, wenn's gleich S. Petrus oder Paulus
lehrte. »1 Nun ist also auf einmal das authentische Apostelwort, das

doch als geschichtliches « an der Einmaligkeit und Abgeschlossenheit der

geschichtlichen Christusoffenbarung selbst Anteil » hat (OV 121 f.),
nicht mehr so wichtig ; Brunner scheint vergessen zu haben, daß die

Zeugnisse der Apostel, wie er selbst schreibt, « geistgewirkte,
gottgegebene Zeugnisse vom Wort Gottes » sind und als solche « Anteil an
seiner unbedingten Autorität » haben 2

; daß sie also wichtiger sind als

das Zeugnis irgendwelcher anderer Gläubigen der Urgemeinde. Es
bedeutet nicht weniger als den Begriff « apostolisch » im ursprünglichen
Sinn einer nominalistischen Inflation preisgeben, wenn nicht die
geschichtliche Verfasserschaft, sondern das Glaubensurteil der Gemeinde

— und wäre es auch die bibelkritisch hochgebildete des 20.
Jahrhunderts — darüber entscheiden soll, was « apostolisch » und damit
auch « kanonisch » sei und was nicht Die Ausflucht : « Sowohl was
ein Apostel als auch was eine apostolische Schrift sei, bleibt eine mehr
oder minder unbegründbare Entscheidung » 3, vermag umsoweniger zu
verfangen, als sie konsequent genommen zur Folgerung führt, daß auch
die Bildung des Kanons selbst auf einer mehr oder minder unbegründ-
baren Entscheidung beruhe.

Ist es sodann nicht höchst überraschend, welch hyperkatholische
Autorität Emil Brunner auf einmal der Kirche gegenüber der Heiligen
Schrift in der Kanonfrage einräumt, wo er sonst doch immer, getreu

1 OV 129 Anm. 30 (E. A. 63, 157 ; Vorrede zum Jakobusbrief) ; vgl. D I 116 ;

Rph. 62. Die Idee einer « Kanonperipherie », « innerhalb deren etwa der 2. Petrusbrief,

der Judas- und Jakobusbrief sowie die Apokalypse liegen» (OV 131), hängt
mit Brunners Inspirationslehre engstens zusammen.

2 OV 128; vgl. 134; «Gott hat sich vollgültig im Sohn offenbart; aber
diese Offenbarung würde uns nicht erreichen ohne die Sendung und Erleuchtung
der Apostel, die uns von ihm Zeugnis geben. »

3 OV 123 f. ; vgl. 122 : « Freilich ist der Begriff des Apostels und seines Ur-
zeugnisses nur grundsätzlich, nicht aber historisch eindeutig. » (Worauf soll sich
denn diese Grundsätzlichkeit stützen, wenn nicht eben auf die Historie

Divus Thomas 21



322 Die Wesensfunktion der Kirche

dem reformatorischen Schriftprinzip, die biblische Lehrautorität über
die kirchliche stellt und von der Heiligen Schrift sagt, daß « sie allein
Autorität » sei L Darin aber, daß die Kirche jederzeit das « Recht » und
die « Pflicht » hat, über die Kanonfrage zu entscheiden, also zu
bestimmen, was als inspiriertes Bibelwort zu gelten hat und was nicht,
steht sie offenbar über der Heiligen Schrift, und damit ist das reformatorische

Schriftprinzip an seiner entscheidenden Ansatzstelle
durchbrochen und der Lehrprimat der Bibel stillschweigend (in radice) auf
die Gemeinde übertragen. Würde man auch die Tradition als

Offenbarungsquelle anerkennen, so könnte sich die Kirche füglich auf diese

berufen, so aber bleibt die Aporie unausweichlich bestehen. Die alten,
orthodoxen Theologen, auf die der Satz Johann Gerhards zutrifft : « de

scripturae auctoritate non quaerunt, est enim principium »2, waren
hierin jedenfalls besser, d. h. logischer beraten als die modernen —
obwohl jenen anderseits mit Recht das Wort von A. von Oettingen
entgegenzuhalten ist : « Die Bibel soll und darf nicht als ein vom Himmel
gefallenes Orakelbuch angesehen werden. »3 Gerade weil das Neue
Testament im geschichtlichen Raum der Kirche entstanden ist, hat
diese in der Kanonfrage zweifelsohne ein entscheidendes Wort zu
sprechen ; das kann sie aber nur gestützt auf die apostolische
Überlieferung und nicht, wie Emil Brunner meint, gestützt auf « ernste

Glaubensbesinnung » und « Glaubensverantwortung », sowie auf das,

«was die theologisch-kritische Arbeit mit besonderen Prüfungsmitteln
zutage fördert » (OV 129). Denn welches ist für die protestantische
Kirche die erste Quelle und Norm « ernster Glaubensbesinnung » und
« Glaubensverantwortung » wenn nicht eben die Bibel selbst 4 Wie

1 Vgl. D I 115 f., 52 f., 63 ; OV 143 f. — K. Barth, 1. c. 8 : Es ist die
Aufgabe und Sendung der Kirche « der Welt zu sagen, daß es ein anderes offenbares,
ein anderes im strengen Sinn autoritatives Wort Gottes, eine andere absolut
verpflichtende Gestalt der göttlichen Regierung außer der Heiligen Schrift auch für
sie nicht geben kann. »

2 Joh. Gerhard, Loci theologici 1, 9, cit. D I 117.
3 A. v. Oettingen, Lutherische Dogmatik II, 2 S. 344, cit. D I 118.
4 Was heißt : Auferbaut auf dem Grunde der Apostel und Propheten

Verhandlungen der Schweiz, reformierten Predigergesellschaft 75 (1925) 34-53, 49 :

« Als solche ist die Schrift Grund und^ Norm, letzte göttliche Instanz unseres
Glaubens. Das ist das reformatorische Schriftprinzip. » — Über die Unzulänglichkeit

des reformatorischen Schriftprinzips bemerkt ein freisinniger Protestant
in seiner Art sehr treffend : « Ohne das Schriftprinzip, so kann man sagen, wäre
man geschichtlich nie in den Protestantismus hereingekommen. Aber mit dem
Schriftprinzip, so muß man nun weiter erkennen, kann man im Protestantismus
nicht bleiben Will man schon grundsätzlich die Tradition als normative Offen-



Die Wesensfunktion der Kirche 323

kann sie dies aber sein, wenn, wie es bei der Kanonfrage der Fall ist,
zuerst festgestellt werden muß, was überhaupt zur Heiligen Schrift
gehört und was nicht Brunner ist übrigens so zuvorkommend und
sagt selbst, daß « der Kanon die Voraussetzung aller kirchlichen

Lehrbildung, auch der Lehre von der Bibel» sei (OV 130). Wir stehen
also hier vor einem stilreinen Zirkelschluß. Diesem kann man dadurch

keineswegs entgehen, daß man sich auf Christus als « rex et dominus

scripturae », « der sich uns durch den Heiligen Geist bezeugt » (D I 53, 55),
als maßgebende Instanz beruft, wie dies Brunner für seine Kritik an
der Apostellehre tut. Denn wie er selbst lehrt, sind wir ja, was die

Selbstoffenbarung Christi bzw. seine Erkenntnis anbelangt, « im
unbedingten Sinne an das Medium, an das OffenbarungsmöeZ des

Apostelzeugnisses gebunden »1. Diese unbedingte Bindung an das Apostelzeugnis

setzt aber ebenso unbedingt voraus, daß ich das Apostelzeugnis
als solches bereits kenne, das heißt, ich muß zuerst wissen, welches die

apostolischen Schriften sind, an die ich in concreto gebunden bin
Nicht viel besser steht es mit der « theologisch-kritischen Arbeit »

und ihren « besonderen Prüfungsmitteln » ; denn entweder sind diese

Kriterien der Bibel selbst entnommen und sind deshalb für den Kanonbeweis

untauglich (wegen petitio principii) oder doch objektiv
unzureichend (z.B. die Erhabenheit der evangelischen Lehre) 2 — es geht

barungsquelle ablehnen, so muß man folgerichtigerweise auch die Schriftautorität
fallen lassen, denn die Schrift ist ein Stück Tradition. Tut man dies, so wird der
Weg frei nach vorwärts, zum Neuprotestantismus, zur freien und persönlichen
Gotteserfahrung ...» (von mir gesperrt). Diese Auffassung hat wenigstens den
Vorteil logischer Konsequenz für sich J. Amstutz, Freies Christentum heute ;

Der Protestantismus in der Verteidigung seiner unaufgebbaren Grundsätze und
der Anteil der freien Richtung daran, in : Schweizerische theologische Umschau
(Bern) 18 (1948) 118-132, 124.

1 D I 55. — Zu der von Brunner behaupteten unbedingten Bindung an das

Offenbarungsmedium des Apostelwortes bemerkt L. Volken, Der Glaube bei
Emil Brunner 211 f., treffend : « Das Apostelzeugnis im Sinne Brunners kann uns
gar nicht binden, grundsätzlich nicht einmal als « Offenbarungsmiße/ », da es wegen
des zugelassenen Irrtums Sein und Sinn des Mittels verliert. Ein irriges Apostelwort,

durch das Gott sein Wort spricht, kann höchstens Anlaß der Offenbarung
sein, nicht Mittel. Es müßte wenigstens im Sinne Brunners Hinweis sein können.
Aber Irrtum ist nie Hinweis Dieses Apostelzeugnis kann uns auch als « Autorität »

nicht binden, weil sie bloß menschlich, relativ ist relative Bindung heißt hier
soviel wie keine Bindung. »

2 Vgl. hiezu OV 125 f. : « Es ist weder a priori noch a posteriori ohne weiteres
abzulehnen, daß gewisse Schriften späterer Lehrer und Verkünder der Kirche
einzelne neutestamentliche Schriften an Tiefe und Reichtum der Christuserkenntnis
überragen. »



324 Die Wesensfunktion der Kirche

hier wohl verstanden um den Kanon als Ganzes und nicht etwa bloß

um die Kanonizität der einen oder anderen Schrift — ; oder dann
sind es profanwissenschaftliche, historische und literar-kritische Gesichtspunkte

und Methoden, die als media heterogenea hiefür entweder gar
nicht in Frage kommen oder dann bloß die nach Brunner selbst hier
untergeordnete Frage der geschichtlichen Verfasserschaft abklären
können. Die Geschichte der protestantischen Theologie, zumal der

Bibelwissenschaft, angefangen bei Luther bis zur modernen
traditionsgeschichtlichen und formgeschichtlichen Schule, beweist hinlänglich,
welch existentieller Gefährdung der biblische Kanon fortwährend
ausgesetzt ist, wenn seine Gültigkeit nicht ein für allemal durch den

maßgeblichen Entscheid der Kirche gesichert ist. Es gibt wenige Schriften
im Neuen Testament, die im Lauf der Jahrhunderte nicht schon vom
einen oder andern protestantischen Biblizisten oder von dieser oder

jener Schule als nichtapostolisch und unkanonisch erklärt worden
wären 1. — Ein autoritatives Urteil der Kirche in der Kanonfrage hat
sich indessen, da sich dasselbe auf die Echtheit und den Umfang der

Offenbarungsurkunde bezieht und deshalb den Glauben berührt, seinerseits

selber auf Offenbarungsdaten zu stützen ; diese dürfen aber, um
nicht einer petitio principii zu verfallen, nicht selber der Heiligen Schrift
entnommen sein, sondern müssen einer anderen Offenbarungsquelle
entstammen. Diese aber kann keine andere sein als die mündliche (dogmatische)

Überlieferung, der mithin die schlechthin unentbehrliche Funktion

zukommt, die Inspiration selbst und den wahren Umfang der

Heiligen Schrift zu bezeugen und zu verbürgen. Gerade diese Tatsache
beweist besonders deutlich, daß Schrift und Tradition nicht nur keine

Gegensätze sind, sondern daß vielmehr die eine aus vitalstem Interesse
die andere fordert.

Übrigens scheint Emil Brunner seiner Kanonlehre, wohl angesichts
der bedenklichen Folgen, die sie nach sich zieht, doch nicht ganz sicher

zu sein und fügt ihr daher die bemerkenswerte Klausel hinzu : « Trotzdem

werden wir uns nicht leichtlich über den Kanonentscheid der alten
Kirche hinwegsetzen Gerade vom reformatorischen Schriftprinzip

1 Vgl. dazu A. Ebneter, Die Glaubensnorm im Protestantismus, in :

Orientierung ; Katholische Blätter für weltanschauliche Information (Zürich) 1951,
Nr. 11, 125-128, bes. 126 f. -— Inbezug auf das Johannesevangelium im besonderen
vgl. u. a. E. Ruckstuhl, Die literarische Einheit des Johannesevangeliums; Der
gegenwärtige Stand der einschlägigen Forschungen (Studia Friburgensia, Neue
Folge, H. 3), Freiburg (Schw.) 1951, 3 ff.



Die Wesensfunktion der Kirche 325

aus haben wir das größte Interesse an der Festigkeit des Kanons. »1

Damit wird also das protestantisch-orthodoxe Axiom : « de scripturae
auctoritate non quaerunt, est enim principium », hintennach doch halbwegs

anerkannt. Noch mehr überraschen muß indes seine wenn auch

vorsichtige Respektierung des Kanonentscheids der alten Kirche, von der

er kaum eine Seite weiter oben schrieb : « Die Tatsache, daß es dieselbe

Kirche des 4. Jahrhunderts war, die den heutigen Kanon bestimmte
und die das Meßopfer und das Papsttum schuf muß uns dieses

Provisorium (des Kanons *) deutlich ins Bewußtsein rufen » (OV 129 f.).
Wenn man dazu noch vergleicht, was Brunner über die angebliche

gründliche Verfälschung des biblischen Glaubens durch eben diese

Kirche lehrte, die konsequenterweise eine ebenso gründliche
Verfälschung des biblischen Kanons nach sich ziehen mußte (da ja die

Kanonbildung, wie wir uns eben sagen ließen, ein Glaubensentscheid der
Kirche ist), anderseits aber die dialektische Versicherung von ihm hört,
daß « auch eine der Tradition gegenüber freie Überprüfung des

altkirchlichen Kanonentscheides im Wesentlichen zu denselben Resultaten

kommen wird » 2, dann kommt der Glaube an Brunners Kanonlehre

vollends ins Wanken.
Auf die Frage, inwiefern das Alte Testament zum christlichen

Kanon gehöre, gibt Brunner die Antwort : « Das Alte Testament
verhält sich zum Neuen so wie die Offenbarung des Alten Bundes zur
Offenbarung in der Fleischwerdung des Wortes, Jesus Christus. Dieses

Verhältnis ist das doppelte : der Vorbereitung und des vorauslaufenden
Hinweises » (OV 132). Das Zeugnis von der « weissagenden Offenbarung »

gehört daher als integrierender Bestandteil zum Zeugnis von der «

erfüllenden Offenbarung » in Christus. Darum habe die alte Kirche recht
getan, als sie den alttestamentlichen Kanon von der jüdischen Gemeinde
übernahm und mit ihrem eigenen zur einen Schrift verband. Hingegen

1 OV 130. — Vgl. dazu M. Pribilla, Um kirchliche Einheit; Stockholm-
Lausanne-Rom, Freiburg i. Br. 1929, 291 : «Wenn der Protestant als die Quelle
seines Glaubens die Heilige Schrift bezeichnet, aus wessen Hand hat er diesen
kostbaren Schatz erhalten Der protestantische Exeget Theodor Zahn (Die
bleibende Bedeutung des neutestamentlichen Kanons für die Kirche, Leipzig
1898, 51) bekennt offen : ,Wer von uns heute das Neue Testament der 27 Bücher
als den richtig begrenzten Kanon anerkennt, kann sich nicht einreden, daß er
ohne Rücksicht auf die Autorität der alten Kirche zu dieser Überzeugung gelangt
sei.' »

2 OV 130; vgl. 131 : «Wer grundsätzlich die Notwendigkeit eines Kanons
einsieht, d. h. wer das begründende Urzeugnis vom begründeten kirchlichen Zeugnis
unterscheidet, wird immer wieder auf den heutigen Kanon zurückkommen. »



326 Die Wesensfunktion der Kirche

habe sie « immer dann nicht recht getan, sondern Verwirrung gestiftet,
wenn sie über der Einheit den Unterschied der Testamente mißachtete
und in künstlicher Harmonistik und mit allegorischen Künsten eine

Einheit der Lehre zu beweisen versuchte, die Gottes pädagogischer
Weisheit und Liebe widerspricht» (OV 133 f.). — Es ist bedauerlich,
daß Brunner immer wieder gewisse persönliche Anschauungsweisen oder

zeitbedingte methodische Mängel und Einseitigkeiten in der Exegese

von Kirchenvätern, kirchlichen Schriftstellern oder Schriftauslegern
(die überdies oft mehr homiletisch-erbauliche als wissenschaftliche
Zwecke verfolgten) der ganzen Kirche zur Last legt — ohne freilich dafür
je konkrete Beweise zu erbringen. Die obigen Vorwürfe dürfte er
übrigens, vielleicht mit mehr Recht, an die Adresse Luthers richten,
von dem K. Holl sagt, er habe unter dem Zwang seiner Auffassung,
daß die Schrift in allen ihren Teilen ein und denselben Sinn habe, das

was ihm in der Bibel das Wichtigste geworden war, das paulinische
Evangelium, auch in die Psalmen hineingedeutet. « Er merkt nicht,
daß er damit dem Text die schwerste Gewalt antut. »1

Die Ansicht der alten Kirche über das Verhältnis des Alten zum
Neuen Testament dürfte vielleicht durch das augustinische : « In veteri
Testamento novum latet, et in novo vetus patet », zutreffend
wiedergegeben sein 2. Jedenfalls spricht sich darin das Wissen nicht nur um
die Einheit, sondern auch um die Verschiedenheit alt- und neutesta-
mentlicher Offenbarung aus. Wenn Brunner mehr auf ihrer Verschiedenheit

insistiert, so geschieht es vor allem deswegen, um die nicht
wegzuleugnende, größere oder geringere Einheit ihrer Lehre mindestens
abzuschwächen und dadurch sein Axiom : « Biblische Offenbarung ist nicht
Lehre », zu erhärten. Die katholische Auffassung dagegen hält unentwegt

an der substantiellen OffenbarungsemAeiV der alt- und neutesta-
mentlichen Schriften fest, gestützt auf ihr Ziel und ihren Haupturheber,

1 K. Holl, Luthers Bedeutung für den Fortschritt der Auslegungskunst
(vorgetragen in der preußischen Akademie der Wissenschaften am 19. Nov. 1920),
Ges. Aufsätze zur K. G. I 544-582, 549. — Vgl. dazu F. Gogarten, Das Bekenntnis
der Kirche, Jena 1934, 55 : « Luther versteht die Schrift von der iustificatio sola
fide aus. Wo er sie aufschlägt, ob im Neuen oder Alten Testament überall
redet sie von diesem Einen, der Rechtfertigung aus dem Glauben. » — Vgl. dazu
A. Ebneter, 1. c. 127.

2 Augustinus, Quaest. in Heptat. lib. 2 q. 73. — Ähnlich sagt auch Brunner,
OV 133 : « Das Alte Testament zeugt also wohl von Jesus Christus, aber meistens
nur verborgen, indirekt, schattenhaft, und darin sehr anders als das Neue
Testament. »



Die Wesensfunktion der Kirche 327

den Heiligen Geist. « Das besagt tieferhin : Das in der Schrift
niedergelegte Gotteswort stellt eine göttliche Ökonomie dar, nach welcher
alles aufeinander bezogen ist, Testament auf Testament, Buch auf
Buch, Wort auf Wort, in einer Analogie, die jeden wirklichen Widerspruch

bannt. »1

Abschließend ist zu Emil Brunners Kanonlehre zu sagen, daß sie

nicht befriedigen kann, weil sie keine, objektiv genügenden Kriterien für
die Ermittlung der biblischen, zumal der neutestamentlichen Kanonizität
anzugeben vermag. Die Entscheidung der Frage, ob eine neutestament-
liche Schrift wirklich « apostolisch » sei, kann nicht dem subjektiven
Glaubensurteil der Gemeinde, d. h. der Gläubigen, überlassen werden,
sondern ist Sache der kirchlichen Tradition, die allein, dank der
ununterbrochenen Kontinuität mit der Urkirche dafür bürgen kann, ob eine

Schrift unmittelbar oder mittelbar von den Aposteln stamme, bzw. ob
sie wirklich inspiriert sei. Die Kirche mußte, wenn anders sie den
Glauben rein erhalten wollte, über die Echtheit und den Bestand der
schriftlichen Glaubensquellen von Anfang an im Klaren sein und durfte
unter keinen Umständen solche Bücher als apostolisch und inspiriert
erklären, die es in der Tat nicht waren ; das schließt anderseits die

Möglichkeit nicht aus, daß die Kanonizität der einen und anderen neu-
testamentlichen Schrift (z. B. des Hebräerbriefes) für die Gesamtkirche

erst im Laufe der Zeit abgeklärt und festgestellt wurde.
Wie soll dagegen die (protestantische) Kirche unserer Tage, die

so viele Jahrhunderte von den Uranfängen des Christentums und der
Entstehung der neutestamentlichen Schriften entfernt ist, entscheiden
können — und dazu noch kraft ihres Glaubensurteils, das sie ja ganz
und gar aus dem überkommenen Kanon geschöpft und nach ihm
normiert haben soll — was apostolisch sei und was nicht 2 Welche
Verwirrung und Gaubensunsicherheit müßte nicht unter den Gläubigen ent-

1 G. Söhngen, Analogia fidei : Die Einheit in der Glaubenswissenschaft, in :

Catholica 3 (1934) 176-208, 178.
2 Vgl. dazu W. Elert, Morphologie des Luthertums I 169 : « Nicht das

Zeugnis der Kirche von heute bürgt für die Kanonizität, sondern nur das Zeugnis
der ecclesia primitiva. » Dieser Satz ist insofern richtig, als die Urkirche (namentlich

die Urgemeinde in Jerusalem) die Verfasser der ntl. Schriften kannte und mit
den berichteten Vorgängen vertraut war, mithin die Echtheit ihrer Schriften
bezeugen konnte ; aber er ist schlechthin falsch, wenn er behauptet, die ecclesia
primitiva verbürge ausschließlich die Kanonizität der biblischen Schriften, denn
auch die Kirche Christi von heute verbürgt dieselbe, nicht konstitutiv zwar, aber
doch kontinuativ, indem sie, gestützt auf die Tradition, den urkirchlichen Kanon
unversehrt weitergibt und weiterbezeugt.



328 Die Wesensfunktion der Kirche

stehen, wenn ein Buch, das während nahezu 1900 Jahren als kanonisch

gegolten hatte und als solches geschätzt und gelesen wurde, nun auf
einmal aus dem Kanon gestrichen würde (Wie wäre es übrigens mit
Gottes besonderer Vorsehung vereinbar, daß seine Kirche während so

langer Zeit etwas für Gottes Wort betrachten und ihren Glauben
darnach hätte richten können, was in Wirklichkeit gar nicht Gottes Wort
war — Wenn Brunner sagt : « Es gehört zum geschichtlich-Irrationalen

der Offenbarung und des Apostolates, daß der Kanon eine Größe

mit fließenden Rändern ist» (OV 130), so machen wir die Retorsion :

Gerade zur Geschichtlichkeit der Offenbarung und des Apostolates gehört
es, daß auch der Kanon eine geschichtlich-konkrete und bestimmte, von
der kirchlichen Überlieferung unfehlbar festgehaltene Größe sei. Diese

Folgerung, so logisch sie an sich ist, kann allerdings nur von dem

mitvollzogen werden, der eine unfehlbare kirchliche Überlieferung (im
primären Sinn genommen) anerkennt, wodurch die Bedeutung und
Autorität der Heiligen Schrift als Offenbarungsquelle nicht etwa, wie
Brunner (vgl. D I 115) und die Protestanten gemeinhin glauben,
geschmälert und beeinträchtigt, sondern erst recht gewahrt und zur vollen,
unantastbaren Geltung gebracht wird. Emil Brunners Kanonlehre
dient gerade jenem Ziel nicht, woran die protestantische Kirche im
Hinblick auf ihr Schriftprinzip « das größte Interesse » haben müßte, an
der « Festigkeit des Kanons » (OV 130), sondern setzt diesen vielmehr
einem Relativismus, um nicht zu sagen einer Willkür, aus, die der
Würde und Integrität des geschriebenen Gotteswortes und damit der

Festigkeit und Unversehrtheit des christlichen Glaubens und seiner

Verkündigung nur abträglich sein kann

h) Kirche und Schriftauslegung

Die Auslegung der Heiligen Schrift durch die Kirche ist die Wurzel
ihrer Verkündigung ; ja diese soll nach reformatorischer Auffassung
eigentlich nichts anderes sein als Schriftauslegung. Wie für die

Kanonbestimmung ist nach E. Brunner auch für die Bibelauslegung und Bibelkritik

das Luther'sche Prinzip maßgebend : « Was Christum treibet,
das ist apostolisch », und : « Christus rex et dominus scripturae. »1

Diesen Leitsatz paraphrasiert Brunner folgendermaßen : « Wie ein Satz

1 Vgl. Rph. 92, 14 f. ; OV 129 f., 269-290 : Der Bibelglaube und die kritische
Wissenschaft; D I 50-58, 113-118: Die Autorität der Schrift.



Die Wesensfunktion der Kirche 329

viele Wörter, aber einen Sinn hat, so hat die Offenbarung Gottes in
der Schrift, im Alten und Neuen Testament, in Gesetz und Evangelium
nur einen Sinn : Jesus Christus um dieses Inhaltes willen ist die
Schrift Wort Gottes. »1 Weil Jesus Christus als das eigentliche Wort
Gottes der Mittelpunkt der biblischen Offenbarung und damit des

Offenbarungszeugnisses ist, gewinnt jeder Schriftinhalt größere oder geringere

Offenbarungsbedeutung, je nach dem er mit diesem Zentrum in näherem
oder entfernterem Zusammenhang steht, und ist auch alles, was in der

Heiligen Schrift steht, von diesem Mittelpunkt aus zu betrachten und
zu beurteilen. Das Prinzip der « Beziehungsnähe zur unmittelbaren
Anrede Gottes in Jesus Christus » (WB 87) wird hier aktuell. Nur das

ist in der Heiligen Schrift als wirkliches « Wort Gottes » zu betrachten,
was zu dieser Anrede positiv in Beziehung steht. Die personale
Korrespondenz ist ja, wie unser Autor lehrt, die « Grundkategorie der Bibel,
innerhalb deren alles andere, was sie uns sagt, gesagt ist und verstanden
werden muß » 2.

Da die personale Korrespondenz auf Seite des Menschen im Glauben
sich verwirklicht, ist der Glaube, als aktuale Begegnung des Menschen

mit dem Christus der Schrift, « Organ » und Kriterium, der

Schriftauslegung. Kraft des persönlichen Glaubens ist deshalb « jedes Gemeindeglied

mündiger Bibelleser » (WB 148). Die Kirche, wie Emil Brunner
sie auffaßt, kennt weder als universale Kirche des Glaubens noch als

einzelne Kultgemeinde ein göttlich gestiftetes Lehramt, das für eine
einheitlich-normative Schriftauslegung zuständig und als solches für alle
Gläubigen verbindlich wäre. Denn diese Kirche besteht ja « aus nichts
anderem als aus der Gemeinschaft derer, die selbst Zugang haben zum
Wort Gottes » 3. « Die Zeit, wo nur der 'Herr Pfarrer' die Bibel
auszulegen vermochte, ist vorüber, mag auch der Dienst, den die
theologische Schulung der Bibelauslegung leistet, noch so groß sein »

(WB 148). Was von der Bibelauslegung gilt, trifft logischerweise auch

für die Kanonbildung zu ; wenn daher oben vom « Glaubensurteil der

1 Rph. 11 ; vgl. 92 : Das Wort « .Was Christum treibt, das ist apostolisch'
will nur den inneren Zusammenhang, die Sinneinheit aller Offenbarungswahrheiten
kennzeichnen. »

2 WB 49. — Zum Begriff der « Beziehungsnähe » vgl. Divus Thomas 28 (1950)
303 Anm. 1 ; zu dem der « personalen Korrespondenz » 1. c. 300 f.

3 GO 297 (von mir gesperrt) ; vgl. D I 38 f. — K. Barth, Die Autorität
und die Bedeutung der Bibel 11 : Die Bibel « erklärt sich in der Weise, daß diese
Menschen — ihrem allgemeinen und individuellen Vermögen, ihrer geschichtlichen

Situation entsprechend und letztlich und entscheidend .nach dem Maß ihres
Glaubens' — zum Dienst an dieser Erklärung herangezogen werden. »



330 Die Wesensfunktion der Kirche

Kirche » die Rede war, so war diese Kirche nicht kollektiv zu verstehen

(als eine moralische Person), sondern distributiv, d. h. im Sinne der
Gemeinschaft der « mündigen Bibelleser », von denen prinzipiell jeder,

gestützt auf sein persönliches Glaubensurteil sich seinen Kanon zurechtlegen

kann.
Daß mit dem Prinzip der freien Bibelauslegung dem Subjektivismus

und Relativismus im Verständnis und in der Beurteilung des Gotteswortes

Tür und Tor geöffnet wird, liegt auf der Hand. Wenn ein Gläubiger

noch so sonderbare Anschauungen aus der Heiligen Schrift herausliest

— « die Schrift kann man auslegen, daß das Gegenteil daraus

wird » 1
—-, so kann kein Pfarrer und keine Kirche ihn davon abbringen ;

er wird sich vielmehr auf seine « Glaubensbegegnung mit dem Christus
der Schrift » (D I 116) (auf Grund des testimonium Spiritus Sancti

internum) berufen und mit Luther sagen : « Si adversarii scripturam
urserint contra Christum, urgemus Christum contra scripturam. » 2 Hat
nicht beispielsweise auch Zwingli im Abendmahlsstreit mit Luther diesen

Grundsatz praktiziert Und welcher von beiden hatte recht Luther,
der sich auf den Wortlaut der Schrift berief : « Der Text bleibt stehen

wie ein Fels »3 und von seinen Gegnern sagte : « Sie lügen, daß die

Balken krachen » 4, oder Zwingli, der sich auf Luthers eben angeführten
Grundsatz stützte und auf dem « edere est credere » beharrte 5

Ein weiteres klassisches Beispiel für die subjektive Willkür in der

Bibelauslegung liefern die verschiedenen Lehren der Reformatoren über
die Erwählung -— « dieses Zentrum des biblischen Glaubens » —, die

zwar nach Emil Brunner gestützt auf das Bibelprinzip vom Willen
getragen waren, « nichts zu lehren, als was die LIeilige Schrift lehrt » 6.

1 Unser Glaube 133 ; — W. Elert, 1. c. 164, sagt von Luther, daß er «im
Kampf mit den Schwärmern die Erfahrung des alten Vincentius von Lerinum
bestätigt fand, daß sich alle Irrlehrer auf die Schrift berufen ...» (Warum nie
auf die Tradition

2 Drews, Disput. S. 12, Th. 49, zit. Rph. 14.
3 W. Köhler, Das Religionsgespräch zu Marburg 1529, in : Zwingliana V. Bd.

(1930), 81-102, 97 : « Im letzten Grunde lief alle Theologie hier an ihm (Luther *)
ab, kraft des Wortes : « das ist mein Leib ». « Der Text bleibt stehen wie ein Fels »,

mit Kreide stand er auf dem Tische. »

4 WA 26, 565.
5 W. Köhler, 1. c. 97 f. : Zwingli meinte : « Gott mutet uns nichts

Unbegreifliches zu » — « Wenn Gott mir geböte, Mist zu essen, ich würde es tun,
ein Knecht frage nichtdem Willen seines Herrn nach, man muß die Augen schließen»,
heißt es drüben bei Luther, usw. — Vgl. W. Elert, 1. c. 264 ff.

6 D I 351 ; vgl. MW 66 Anm. 1 : « Die Lehre von der Erwählung ist bei
Calvin mit Recht Mittelpunkt der Theologie. »



Die Wesensfunktion der Kirche 331

Von der Prädestinationslehre Zwingiis, die ganz auf der theologisch
unhaltbaren These von der Allkausalität Gottes beruht und das « furchtbare

Theologumenon » der doppelten Prädestination zur Folge hat,
versichert Brunner, sie habe « mit christlicher Theologie nichts, rein gar
nichts zu tun », sondern sei « rationale Metaphysik »1. Desgleichen
lehrt er von Calvin : « So wahr es ist, daß Calvin in erster Linie
Bibeltheologe sein wollte, so gewiß ist anderseits, daß man die Lehre von
der doppelten Prädestination nicht aus der Bibel herauslesen muß, ja
daß man sie, wenn man nur richtig hinhört, nicht aus ihr herauslesen

kann » (D I 353). Brunner steht sogar nicht an, zu sagen, die Lehre

vom doppelten Dekret sei « nicht nur in der Bibel nicht bezeugt »,

sondern sei « mit der biblischen Botschaft unvereinbar » und habe

infolgedessen « für den Glauben und die Tätigkeit der Kirche schlechthin
vernichtende Konsequenzen »2. Luther, der mindestens bis 1525 ebenfalls

diesen prädestinatianischen Determinismus gelehrt hat (vgl. z. B.
seine Schrift : De servo arbitrio machte sich die Sache in späterer
Zeit insofern leicht, als er dem Problem einfach auswich und jede
« scholastische Spekulation » über die « nuda Divinitas » und ihre bene-

placita verpönte 3. — Um auch ein modernes Schulbeispiel freier
Bibelauslegung anzuführen, könnten wir auf die Prädestinationslehre eines

Karl Barth hinweisen, dem es nach Brunner ebenfalls « um die

Wiedergewinnung der biblisch-offenbarungsmäßigen Lehre von der Erwählung »

geht (D I 375). Er liest aber aus der Bibel, laut Brunners (und anderer)
Kritik, eine Prädestinationslehre bezw. Allbeseligungslehre heraus, die

1 D I 350 ; vgl. 349 : « Für diesen unverkennbaren Pantheismus beruft sich
Zwingli auf Plinius, den er gegen den Vorwurf in Schutz nimmt, daß er die Natur
Gott nenne. »

2 D I 359 u. 362 ; vgl. 346.
3 Vgl. D I 371-373. — Wie « bibeltreu » im übrigen Luthers reformatorische

Thesen waren, zeigt uns der Protestant J. Lortzing, der auf Grund seiner
Forschungen zum Ergebnis kam, « daß Luther seine Hauptlehren nicht der Schrift,
sondern seinen religiösen Erlebnissen entnommen hat und daß die biblische
Begründung, welche er seiner Rechtfertigungslehre zu geben versucht hat, eine
völlig verfehlte und völlig mißlungene war, indem er den Schriftworten vielfach
Gewalt angetan hat, um sie für sich in Anspruch nehmen zu können ». Die
Rechtfertigungslehre Luthers im Lichte der Heiligen Schrift ; Reformationsgeschichtl.
Abhandlungen, Paderborn 1931, 157. Vgl. dazu oben Anm. 1 S. 326 — Vgl. dazü
weiter D II 46 : « Bei allen Reformatoren ist ein aus dem Interesse der
Alleinwirksamkeit Gottes in der Begnadigung des Sünders stammender monergistischer
Zug zu bemerken, der den biblischen Schöpfungsgedanken gefährdet und die
menschliche Freiheit und Verantwortlichkeit zu vernichten droht. » Wenn solches
am « grünen Holze » geschieht



332 Die Wesensfunktion der Kirche

« zur klaren Lehre des Neuen Testaments in schneidenden Widerspruch
gerät », ja die geradezu « eine fundamentale Umformung der christlichen
Heilsbotschaft » bedeutet1. -— Davon müßte Brunner selbst allerdings
nicht so viel Aufhebens machen, kann sich doch Barth für sein
Vorgehen auf ein Prinzip berufen, das ja grundsätzlich auch von Brunner

angenommen wird, nämlich die Irrtumsfähigkeit der Bibel selbst in ihrem
religiösen, bzw. theologischen Gehalt2.

Damit ist jener archimedische Punkt gefunden, der es dem Christen

ermöglicht, die ganze Bibel nach Belieben aus den Angeln zu heben :

Der Theologe erklärt einfach jene Bibeltexte, die zu seinen Theologumena
im Widerspruch stehen, als irrig und ist damit salviert. — Früher hieß

es : Die Heilige Schrift ist irrtumsfrei (wenigstens in theologicis), der

Theologe aber ist irrtumsfähig ; jetzt (d. h. prinzipiell schon seit Luther)
heißt es umgekehrt : Die Heilige Schrift ist irrtumsfähig, ergo Daß
eine Theologie, welche die Heilige Schrift als ihr Fundament und ihre
Norm ausgibt, mit solcher Bibelanschauung und -praxis eben dieses

Fundament und diese Norm — und damit letztlich sich selbst —
zerstört, dürfte nach dem Gesagten keines Beweises mehr bedürfen. Aber
nicht allein die Theologie, auch die Kirche und ihre Glaubenseinheit ist

1 D I 377 ; vgl. 363-366, 375-379. — Angesichts dieser Tatsachen schwindet
das Vertrauen in den von Brunner, Barth usw. anerkannten lutherischen Grundsatz

: « scriptura sui ipsius interpres » (vgl. D I 115; WA 7,97), und man wird
die Skepsis nicht los, auch wenn K. Barth, 1. c. 11, inbezug auf diesen « Grundsatz

aller Hermeneutik » noch so emphatisch erklärt : « Das will mir, im Blick
auf die Heilige Schrift, sagen : Als Gotteswort im Menschenwort ist diese Schrift
ihr eigener Erklärer, ist sie in sich selbst, d. h. in dem ihr von ihrem Gegenstand
her gegebenen Zusammenhang ihrer so differenzierten und komplexen Wirklichkeit

überall vollkommen deutlich und durchschaubar. » Wenn dann weiter gesagt
wird, daß diese Durchsichtigkeit (perspicuitas) der Bibel « keine ihr inhärierende
Eigenschaft, sondern Gottes freie Gabe » sei, so kann man sich, in Anbetracht
der vielen einander widersprechenden Meinungen in wesentlichen Lehrpunkten
der protestantischen Theologie, des Eindrucks nicht erwehren, daß diese Gabe
offenbar spärlich geschenkt werde, und es dabei durchaus nicht immer so
durchsichtig sei, wem sie tatsächlich gegeben werde

2 D I 118; vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik I 2, 565 ; 562 fi. —
Vgl. dagegen R. Gutzwiller, Zur Dogmatik Emil Brunners ; II. Stellungnahme,
in : Orientierung 1951, Nr. 17, 179-181, 180 : « Die Schwierigkeiten, welche durch
die Wissenschaft gegenüber dem Schrifttext entstehen, lösen sich nicht dadurch,
daß Irrtümer in der Schrift angenommen werden — dann wäre sie nicht Gottes
Wort —, sondern dadurch, daß bei jedem einzelnen Buch und innerhalb dieser
Bücher bei den einzelnen Texten geprüft wird, was der Verfasser sagen und lehren
will, und in welcher Art und Form er diese Wahrheit verkündet, in welchem
genus literarium der Verfasser schreibt », usw.



Die Wesensfunktion der Kirche 333

durch das Prinzip der freien Bibelauslegung schwer gefährdet1. Denn
der Gläubige ist ja, als « mündiger Bibelleser » in der Deutung und
Erklärung des Schriftwortes von der Kirche unabhängig ; seine Bindung
an die « ganze Auslegungstradition der Kirche » (OV 141) hat nur direk-
tiven, nicht autoritativen Sinn — « An niemand anders als an Gott
soll der Mensch gebunden sein » (1. c. 145) —, sonst würde sie ja das

erwähnte Prinzip aufheben. So kommt es faktisch dazu, daß «

sozusagen jeder einzelne Ausleger zum Papst » wird 2. Er ist streng
genommen nur insoweit auf die Kirche angewiesen, als er aus ihrer Hand
den (vermutlich und hoffentlich richtigen) Bibeltext empfängt, den er
seinem persönlichen Glauben und « Kanonempfinden » entsprechend
modifizieren oder auch reduzieren kann3. Die Funktion der Kirche in
der Vermittlung des Gotteswortes ist also eine rein materiale. Damit
soll indessen die praktische Bedeutung, welche Brunner der kirchlichen
Gemeinschaft in der Vermittlung des Glaubens zuschreibt, keineswegs
abgeschwächt werden. Doch hat diese Glaubensvermittlung keinesfalls
normativen Charakter und liegt deshalb mehr in der ethischen als in
der dogmatischen Dimension ; zudem handelt es sich dabei nicht um
eine direkte und formale Bindung des einzelnen Gläubigen an die kirchliche

Gemeinschaft als ganze, sondern nur um den Anschluß an eine

1 Was hilft da die Versicherung Luthers : « verba divina esse apertiora et
certiora omnium hominum » (WA 8, 236 ; vgl. 7, 98), wenn Emil Brunner dagegen
erklärt : « Ein letztgültiger Rekurs auf eine Schriftaussage ist unmöglich » (D I 58)
Damit wird auch das letzte Prinzip protestantischer Glaubenseinheit aufgegeben.

2 D I 56. Brunners Satz ist zwar unmittelbar gegen die orthodoxe Schriftlehre

gerichtet, aber wir können ihn hier ebensogut gegen ihn selbst wenden,
wobei wir uns auch auf einen prot. Kritiker berufen können. So schreibt z. B.
R. Prenter in seiner Besprechung des 1. Bands der Dogmatik von Emil Brunner,
in : Theologische Zeitschrift (Basel) 3 (1947) 58-64, 59 f. : « Überhaupt ist die
Schriftauslegung die Achillesverse nicht nur der Theologie Brunners, sondern der
gesamten neureformatorischen Theologie. Man erklärt demonstrativ, Schriftauslegung

treiben zu wollen, viel demonstrativer und programmatischer als es die
Reformatoren selbst und besonders Luther getan haben. Faktisch jedoch ist das
Resultat nur eine, zwar mit großer Tüchtigkeit durchgeführte, rationale
Zusammenstellung von Schriftstellen, deren Auslegung aber durch ein rationales und
nur reformatorisch gefärbtes Lehrsystem im voraus festgelegt ist » (von mir
gesperrt). Diese Feststellung wird durch unsere Untersuchungen über Brunners
Offenbarungs- und Glaubensbegriff vollauf bestätigt.

3 Vgl. OV 131 u. 126 Anm. 20. — M. Pribilla, Um kirchliche Einheit,
zitiert S. 291 Anm. 2, Generalsuperintendent Zoellner, der schrieb : « Das einzige,
was erreicht wurde, ist dies, daß in der evangelischen Kirche allmählich niemand
mehr weiß, was denn nun eigentlich und wirklich das Evangelium sei. » (Allgemeine
Evangelisch-Lutherische Kirchenzeitung, Leipzig 1924, 339).



334 Die Wesensfunktion der Kirche

einzelne Kultgemeinde, die aber in Fragen des biblischen Kanons und
der Schriftauslegung im peremptorischen Sinn so wenig kompetent ist
wie die Glaubensgemeinschaft als ganze — wenigstens macht Brunner
keine entsprechenden Prinzipien geltend, auf Grund deren man auf eine

solche Lehrkompetenz der Kirche schließen könnte.
Wenn der Kirche nicht eine gottgegebene Vollmacht zusteht, den

Kanon definitiv zu fixieren und das Schriftwort authentisch und
verbindlich zu deuten und auszulegen, d. h. als régula fidei proxima die

Offenbarung Gottes den Gläubigen formell vorzulegen, so ist ihre
Glaubenseinheit in der Wurzel bedroht. Denn wahre Einheit im Glauben,
welche die unentbehrliche Grundlage der kirchlichen Einheit überhaupt
bildet, ist nur dann möglich, wenn die Quelle, aus welcher der gemeinsame

Glaube fließt, die biblische Offenbarung, einheitlich verstanden
und ihr Sinn eindeutig ausgelegt wird. Dieses einheitliche Offenbarungsverständnis

— es gibt auch in der Bibel nicht zwei Wahrheiten —-

setzt aber einerseits einen anderen Begriff der Offenbarungswahrheit voraus

— nämlich einen objektiv-kognitiven und nicht einen subjektiv-
affektiven (begegnungshaften), wie Emil Brunner ihn vertritt, und anderseits

einen anderen Kirchenbegriff ; denn wie soll eine Kirche, in welcher
kraft des allgemeinen Priestertums jedes Kirchenglied wesentlich
dieselben Rechte und Vollmachten hat, in der es also keine hierarchische

Ordnung und keine autoritative Lehrinstanz gibt, welche den einzig
wahren Sinn der Offenbarungsdaten und -lehren kraft göttlicher
Vollmacht feststellt, wie soll eine solche Kirche, in der jeder Gläubige selber

Papst ist, zu einer einheitlichen Glaubensschau, zur « una fides » kommen
können Was Brunner vom Lehren der Kirche überhaupt sagt, muß
a fortiori von der Grundlage ihres Lehrens, von der Schriftauslegung,
gelten : « Nicht nur die äußere, sondern die innere Einheit der Kirche,
und nicht nur die Einheit, sondern der Auftrag und das Werk der
Kirche, der göttlichen Offenbarung bei den Menschen Eingang zu
verschaffen, ist aufs schwerste geschädigt, wenn die Kirche nicht imstande
ist, das Maßgebliche und Richtige vom Unmaßgeblichen und Unrichtigen

zu unterscheiden» (D I 59).

Ist schon mit der Kanonrevidierbarkeit und dem Prinzip der freien

Schriftauslegung die Integrität und Autorität der Bibel als Glaubensquelle

gefährdet, so nicht weniger durch das Postulat der freien Bibelkritik,

das Brunner als logische Folgerung und Applikation der freien

Schriftauslegung aufstellt. Die Bibelkritik, um die es hier geht, ist
jedoch, wie wir gleich sehen werden, mehr als bloße Textkritik, die sich



Die Wesensfunktion der Kirche 335

der historischen und literarkritischen Forschungsmethoden bedient und
als solche für die Bibelwissenschaft unentbehrlich ist. Der Grundsatz
der freien Bibelkritik — «Bibelglaube schließt Bibelkritik nicht aus,
sondern ein »1 — bedeutet von Brunners Position aus betrachtet eine

Kampfansage besonders an die Orthodoxie im weiteren Sinn, zu welcher

Brunner bzgl. der Schriftauffassung auch die katholische Kirche rechnet2,
mit ihrer Lehre von der Verbalinspiration im Sinne eines göttlichen
Diktats und dem daraus folgenden Glauben an den unfehlbaren
Bibelbuchstaben ; hier heißt es : « Alles geglaubt oder nichts geglaubt »3

Dieser blinde Bibelglaube sei die Voraussetzung gewesen für die

Zusammenstöße zwischen der Theologie einerseits und der Natur- und
Geschichtswissenschaft anderseits 4.

Der orthodoxen Schriftauffassung stellt Emil Brunner die These

entgegen : « Die Heilige Schrift ist das menschliche Zeugnis von

1 Rph. 79 u. 92 ; vgl. 14 f. ; OV 269-290. — Auch die katholische Kirche
anerkennt, fordert und fördert den wichtigen Dienst, den eine gewissenhafte und
besonnene Bibelkritik dem besseren Verständnis des Schriftwortes leisten kann
und soll, man vgl. z. B. die einschlägigen Rundschreiben von Pius XII., « Divino
afflante Spiritu », 30. Sept. 1943, Benedikt XV., « Spiritus Paraclitus », 15. Sept.
1920 und Leo XIII., « Providentissimus Deus », 18. Nov. 1893. Alle drei Päpste
anerkennen rückhaltlos die wertvollen Dienste, welche die neuen Forschungsmethoden

der Bibelwissenschaft geleistet haben und wünschen alle Mittel der
modernen Wissenschaft für ein tieferes Verstehen der heiligen Bücher nutzbar
zu machen. Doch darf die wissenschaftliche Forschung und Kritik die Tatsache
nie außeracht lassen, daß die Heilige Schrift das inspirierte Wort Gottes und
als solches unfehlbar ist. Keine Erklärung darf deshalb die Maßstäbe des Glaubens
und der Überlieferung vernachlässigen. Besonders im letztgenannten
Rundschreiben wird die Überzeugung ausgesprochen, daß zwischen dem (ursprünglichen,
authentischen) Wort der Bibel und den Ergebnissen der Wissenschaft kein eigentlicher

Widerspruch bestehen kann, vorausgesetzt, daß beide Seiten ehrlich nach
der Wahrheit forschen und sich ihrer Grenzen bewußt sind. Denn derselbe Gott,
der die Natur geschaffen und die Geschichte lenkt, ist auch der Urheber der
Heiligen Schrift und kann als die Urwahrheit sich selber nicht widersprechen.

2 Vgl. WB 22 : « Orthodoxie ist eine, und zwar die wichtigste Form des

Objektivismus, also das objektivistische Mißverständnis der biblischen Botschaft.
Orthodoxie ist ihrem Wesen nach katholisch, darum weil in ihr das Wort
Gottes wieder zur verfügbaren Größe und die objektive Lehre zum eigentlichen
Gegenstand des Glaubens geworden ist. »

3 OV 270 ; vgl. 272 ; WB 130 : « Die Lehre von der göttlichen Unfehlbarkeit
des Schriftwortes ist durchaus eine Parallele zur Lehre von der Unfehlbarkeit
des Heiligen Stuhles. Die Belastung und Verderbnis, die der Kirche von daher
erwuchs ist bekannt. »

4 Vgl. WGM 38 : « Die Lehre von der Unfehlbarkeit des Schriftbuchstabens
— die der größte Bibelmann unserer Kirche, Luther selbst, ausdrücklich
verworfen hat — stellt den Christen von heute in einen unheilbaren Gegensatz zur
Wissenschaft und zerreißt dadurch die innere Einheit seines Lebens. »



336 Die Wesensfunktion der Kirche

Gottes Heilsoffenbarung im Alten Bund und vor allem in Jesus Christus
es geht um dieses Wort (Jesus Christus *), und nicht um irgendwelche

Erkenntnisse, die grundsätzlich im Bereich menschlichen
Forschens liegen. »1 Die Schriftwerdung des Gotteswortes ist in Analogie
zur Menschwerdung des Logos zu verstehen ; demgemäß nimmt die

Schrift teil « an der Herrlichkeit der Gottheit Christi und an der Niedrigkeit

seiner Menschheit » (OV 272). Die Nichtbeachtung dieser Tatsache

führt nach Brunner zu einem verfehlten biblischen « Doketismus »

(WB 132). Die Menschlichkeit der Schrift und damit ihre Irrtumsfähigkeit

bildet den «legitimen» Ansatzpunkt für deren Kritik; diese habe

denn auch, zumal die Literarkritik, « die tausende von Widersprüchen
und Menschlichkeiten, von denen es im Alten Testament wimmelt, ans

Tageslicht» gebracht (Rph. 15,78). Doch alle diese Menschlichkeiten

berühren, wie Brunner versichert, die Offenbarungssubstanz selber nicht.
Den göttlichen Offenbarungskern aus seinen menschlichen Schalen

und Umhüllungen herauszuschälen, stellt für Brunner das wahre Ziel
der Bemühungen wissenschaftlicher Bibelkritik dar ; es geht ihr also um
« die Unterscheidung des irrtumsfähigen Gefäßes von seinem göttlich
unfehlbaren Inhalt »2. Und — diese Frage geht auf den Nerv des

Problems — welches sind die Kriterien, um festzustellen, was bloß zum
Gefäß, und was zum Inhalt gehört Als entferntes Kriterium
entscheidet auch hier der Glaube; als nächstes aber kommt folgender Leitsatz

in Frage : Das menschliche Gefäß oder « das Alphabet, in dem das

Zeugnis der Offenbarung uns vorgesprochen wird» (D I 57), bilden
alle jene Berichte und Lehren (astronomisch-kosmologische,
geographische, ethnographische oder historische Angaben), welche grundsätzlich

im Bereich menschlichen Forschens liegen und deshalb mit diesem

in Konflikt geraten können. Dementsprechend ist hier das Axiom
maßgebend : « Sofern die Bibel über Gegenstände weltlichen Wissens spricht,
hat sie keinerlei Lehrautorität Hier ist vielmehr der rational-wissenschaftlichen

Kritik freier Raum zu geben. » 3

Zwischen dem « eigentlichen » Offenbarungsinhalt und dem echten

menschlichen Wissen kann es dagegen nicht zu einem Konflikt kommen,
denn « was Gegenstand des Glaubens ist, liegt als solches nicht im

1 OV 276 f.; vgl. GO 513; WB 131, usw.
2 WB 131 ; vgl. OV 126 f.
3 D I 57. Vgl. Die Kirche spricht zur Welt, in : Der Grundriß 4 (1942) 113-142,

123 : Die Heilige Schrift «ist weder ein Informatorium der Naturwissenschaften
noch der Geisteswissenschaften ».



Die Wesensfunktion der Kirche 337

Bereich menschlichen Forschens » und kann deshalb seinen Ergebnissen
auch nicht widersprechen 1. Ein Konflikt zwischen Wissenschaft und
Bibelglauben ist immer ein Scheinkonflikt, d. h. ein Entweder — Oder,
das nicht in der Sache selbst, sondern in einem falschen Verständnis
der Sache, sei es von der einen oder der anderen, oder von beiden Seiten

her begründet ist. Weil das « erfahrungskritische Prinzip » auch auf die

kirchliche Theologie angewandt wurde, mußte sie mit der Zeit « auf
viele traditionsgeheiligte, die Substanz des Glaubens aber nicht berührende

» Geschichtstatsachen « verzichten und das Recht kritischer
Forschung anerkennen » (OV 279 f.).

So hat z. B. die kritische Forschung nicht nur im Bild der
Geschichte Israels vieles verändert, sondern auch in bezug auf das Neue

Testament « manche Korrektur am überlieferten Bilde angebracht,
manche Unstimmigkeiten in der Apostelgeschichte, manche Un-

glaubwürdigkeiten in der Zuweisung von bestimmten Schriften an
bekannte Apostel als Verfasser aufgedeckt » (1. c. 282). Als sicheres

Resultat kritischer Forschung verbucht Brunner u. a. den Satz (der ob

seines kategorischen Tenors mindestens von einem Augen- und Ohren-

zeugen stammen könnte) : « Jesus selbst hat so gelehrt, wie uns Matthäus,
Markus und Lukas und nicht so, wie uns Johannes berichtet » (1. c. 285).

Besonders radikal ist die Umwälzung, welche die historische Kritik in
der Betrachtungsweise und Beurteilung der ersten Kapitel der Genesis

— obgleich sie anderseits « zu den gewaltigsten Offenbarungszeugnissen
des Alten Bundes gehören » (OV 282 Anm. 26) — eingeleitet hat.
« Diese ganze Urgeschichte ist uns, im historischen Sinne, das heißt im
Sinne einer glaubwürdigen Berichterstattung, gänzlich abhanden
gekommen » (1. c. 282). So sieht sich Brunner, durch wissenschaftliche

(paläontologische) Gründe « gezwungen », die « Adamshistorie » als

bloßen Mythus preiszugeben 2. « Diese Historie über die Entstehung
und die erste Zeit des Menschen gehört wie das Sechstagewerk zum
vergänglichen und vergangenen Weltbild der Bibel. Was aber bleibt
dann übrig Wir antworten : alles woran der Glaube ein Interesse

hat !»3 — Als ob der Glaube nicht gerade am historischen Urständ

1 OV 277; vgl. WGM 36 f. D II 47-50, 93-101. Der tiefste Grund dieser

Widerspruchslosigkeit ist für Brunner die Tatsache, daß Vernunfterkenntnis und
Glaubenserkenntnis letztlich aus derselben Erkenntnisquelle fließen : aus dem
Logos. OV 77.

2 Vgl. MW 76, 102 f., 112, 137, 210 usw. D II 96, 114 ff.
3 WGM 43 ; vgl. OV 282 f. — H. Volk, Emil Brunners Lehre von der

ursprünglichen Gottebenbildlichkeit des Menschen 111-122.

Divus Thomas 22



338 Die Wesensfunktion der Kirche

und an der Erbsünde im Hinblick auf die Erlösung ein vitales Interesse
hätte

Brunner will uns glauben machen, daß für ihn letztlich nicht so

sehr kritisch-wissenschaftliche als vielmehr Glaubensgründe maßgebend
seien für die Ablehnung der traditionellen Form der Urstands- und
Sündenfallslehre ; diese hätte nämlich « zu schweren Verbildungen des

Glaubens, der Sündenerkenntnis und der Erkenntnis der Verantwortlichkeit

vor Gott geführt » (MW 112). Das hindert ihn aber durchaus

nicht, an anderer Stelle zu schreiben : « Wir dürfen, ich wiederhole es,
der historischen Wissenschaft dankbar dafür sein, daß sie uns die Historie
von der Schöpfung und die Historie vom Sündenfall genommen und

uns dadurch gezwungen hat, das Gotteswort von Schöpfung und Sündenfall

wieder zu suchen. »1 Hier gibt er also offen zu, daß de facto nicht
der Glaube, sondern die Wissenschaft den « Paradiesesglauben » umgestürzt

hat. Ja, er gibt sogar zu, daß der Protest gegen die historische
Form der Sündenfallslehre zwar nicht ausschließlich, aber doch in erster
Linie «einem rationalistischen, 'pelagianischen' Denken entsprungen» sei2.

Es wäre in der Tat auch unbegreiflich, wieso die christliche Kirche,
die sich 1900 Jahre lang mit der biblischen Lehre vom Urständ und
dem Geheimnis der Erbsünde, die, « — wenngleich verschieden modifiziert

— den Kernbestand der Sündenlehre aller christlichen Konfessionen

gebildet hatte »3, abgefunden hatte, erst jetzt — selbst 400 Jahre
nach Luther, Calvin und Zwingli — durch den Verzicht auf die Para-

1 MW 137 f. (von mir gesperrt). Vgl. D II 102, D I 77 : « Wer über Adam
und den Sündenfall so lehrt, wie Augustin zu seiner Zeit es mußte und durfte,
führt die Kirche in den ebenso verhängnisvollen wie unnötigen Konflikt zwischen
Glaube und Wissenschaft. » Brunner muß aber doch zugestehen, daß mit der
Liquidierung der biblischen Urgeschichte « ein großes Stück der christlichen
Lehrtradition und des überlieferten Glaubens von der kritischen Wissenschaft
vernichtet worden sei» (OV 282.). — Vgl. dazu R. Gutzwiller, Zur Dogmatik
Emil Brunners, II. Stellungnahme, 1. c. 181 ; ferner Nr. 18, 191-193, 191 : «Brunner
ist in seiner Darstellung des Sündenfalls und der Erbsünde nicht biblisch, sondern
er entkräftet die Bibel auf Grund einer Weltanschauung, die er sich von
Naturwissenschaft und Geschichte her gebildet hat. »

2 MW 112. — Brunners Tendenz, den theologischen Anschluß an das moderne
profanwissenschaftliche Denken ja nicht zu verpassen — ein Anliegen, das in
den gehörigen Grenzen seine volle Berechtigung hat —, wird in seiner Anthropologie

besonders deutlich. Damit bestätigt er für seine Person den in diesem
Zusammenhang bemerkenswerten Satz : Auch das gläubige Lesen der Bibel
geschieht « nie bloß aus dem Heiligen Geist, sondern immer auch aus dem .Geist
der Zeiten' und ,der Herren eigenem Geist' Ich bilde mir nicht ein, daß dieses
Buch von diesem Gesetz eine Ausnahme mache». MW 477.

3 MW 112. — Vgl. dazu L. Volken, 1. c. 123 f.



Die Wesensfunktion der Kirche 339

diesesgeschichte die richtige Glaubensanschauung in dieser dogmatisch
so bedeutsamen Frage gefunden haben sollte Oder mußte sie wirklich
solange warten, bis die moderne Wissenschaft ihr zeigte, was sie zu
glauben habe und was nicht — Nein, vielmehr hatte und hat sie am
Bericht der Genesis (wir meinen hier die Substanz des Berichtes, nicht
die populäre Darstellungsweise, die eben der Fassungskraft aller Zeiten
und Kulturstufen angepaßt ist ein fundamentales Glaubensinteresse,
sonst hätte sie nicht, trotz des schwierigen theologischen Problems, das

gerade Sündenfall und Erbsünde aufgeben, unerschütterlich daran
festgehalten !1 Brunner dagegen benützt die Forschungsergebnisse der
Prähistorie und Evolutionslehre (die übrigens, von ihrer fraglichen
Unfehlbarkeit abgesehen, zu den biblischen Aussagen keinesfalls in
absolutem Widerspruch stehen) als willkommene Basis, um darauf seine

eigene Lehre vom Urständ und von der Ursünde zu entwickeln, die

allerdings zum Befund von Schrift und Tradition in weit größerem
Gegensatz steht als die gesicherten Feststellungen der Prähistorie,
Paläontologie und Evolutionsgeschichte.

Erst der Verzicht auf die Adamshistorie ermöglicht ihm « die

konsequente Durchführung des streng theologischen, weil aktualistisch-
personalistischen Imagobegriffes » 2. Zu den profanwissenschaftlichen
Gründen gesellen sich also nachträglich noch theologisch-systematische
Gründe, sodaß gerade im vorliegenden Fall freier Bibelkritik eigentliche
Glaubensgründe nicht primär und ausschlaggebend beteiligt sind. —
Vom Standpunkt der Logik aus ist dies allerdings vorzuziehen ; denn
damit wird wenigstens der circulus vitiosus, dem wir schon in der

Kanonfrage begegnet sind, vermieden ; dieser bestände nämlich darin,
daß derselbe Glaube, der die Bibel zu seinem Wurzelgrund, zur Quelle
und Norm hat 3, sich anderseits zum Richter darüber aufwirft, was in
dieser Bibel als richtig und wahr zu glauben sei und was nicht. Eine
andere Frage ist es dagegen, ob die Vermeidung dieses Zirkelschlusses
in casu nicht zu Lasten einer unzulässigen xaraßacn? siç &Xko yévoç

gehe, insofern nämlich für die Beantwortung einer spezifisch theo-

1 Vgl. Gn. 3, 1 ff. ; Ps. 50, 1 ; 1 Kor. 15, 21 f. ; 2 Kor. 11, 3. — Von Rom. 5,
12 ff. schreibt Brunner, MW 111 Anm. 1 : « Die Exegese dieses locus classicus der
Erbsündenlehre gehört wohl zu den schwierigsten Aufgaben der Theologie. »

2 MW 103 ; vgl. 84 u. 86 : « Der Mensch soll — ganz im Sinne der Bibel —
aus einem Prinzip verstanden werden Das aber ist nur dadurch möglich, daß
wir die historisch-mythische Form der überlieferten Lehre preisgeben. » — Vgl.
dazu H. Volk, Emil Brunners Lehre von dem Sünder, Regensberg — Münster,
1950, 40 ff.



340 Die Wesensfunktion der Kirche

logischen Frage nichttheologische Quellen und Kriterien herangezogen
werden. Brunner weist zwar den Vorwurf des Zirkelschlusses, wenigstens

was die Kritik an der Apostellehre betrifft, energisch zurück :

« In Wahrheit geht es darum, daß die eigentliche Norm eben die
Offenbarung, Jesus Christus selbst ist, der sich uns durch den Heiligen Geist

bezeugt, der sich aber zu dieser seiner Selbstoffenbarung des Zeugnisses
der Apostel bedient » (D I 55). Darauf halten wir ihm folgendes Dilemma
entgegen : Entweder ist das Zeugnis der Apostel grundsätzlich irrtumsfrei

— und dann haben wir überhaupt keinen Grund an ihm (inhaltliche)
Kritik zu üben Oder es ist nicht irrtumsfrei —• und dann möge uns
Emil Brunner erklären, wie wir durch ein falsches Christuszeugnis zu
einer wahren Christuserkenntnis gelangen sollen Jedenfalls wäre es

sehr sonderbar, wenn es der gewöhnliche Weg der göttlichen Vorsehung
sein sollte, die Menschen durch den Irrtum zur Wahrheit zu führen
Wäre es demgegenüber der Weisheit, Macht und Heiligkeit des Heiligen
Geistes nicht angemessener gewesen, die Hagiographen bei Abfassung
der biblischen Schriften unfehlbar vor Irrtum zu bewahren, wie dies

katholische Lehre ist, als sozusagen « hinterher » in jedem einzelnen

Gläubigen das irrige Zeugnis zu berichtigen
Was nun den erwähnten Fall der Genesiskritik, um darauf

zurückzukommen, noch besonders bedenklich macht, ist der Umstand, daß

der in Frage stehende Text über den Urzustand und Sündenfall von
Brunner nicht etwa bloß nach den Ergebnissen der modernen Wissenschaft

modifiziert wird, sondern daß mit der Form auch der Inhalt
preisgegeben wird — eine Gefahr, die in ähnlichen Fällen der Kritik immer
wieder eintritt !1 Welche Rolle in der freien Bibelkritik auch vorgefaßte
theologische Meinungen spielen können, zeigt beispielsweise Brunners
negative Stellungnahme zur Frage der jungfräulichen Geburt Jesu aus
Maria. Er schickt in seiner einschlägigen Darstellung zunächst
historisch-kritische Gründe voraus um die Ablehnung der Jungfrauengeburt
zu rechtfertigen. So schreibt er : « Gerade in bezug auf die Parthenogenesis

ist bekanntlich die neutestamentliche Überlieferung eine ziemlich

prekäre. Dieses angebliche Fundamentaldogma wird weder von
Paulus noch Johannes berührt Abgesehen von den zwei Stellen

1 Davon, daß Brunner die Lehre vom Urständ durch eine naturalistische,
oder wenn man will pseudosupernaturalistische Imagolehre ersetzt und die Lehre
vom Mysterium der Erbsünde durch seine noch mysteriösere Theorie von der
« Ursünde », die gleichzeitig eine persönliche und « solidarische » sein soll,
verdrängt, wollen wir hier weiter nicht reden. Vgl. dazu H. Volk, 1. c. 41 f. 127 ff.



Die Wesensfunktion der Kirche 341

Mt. 1,18-25 und Lk. 1,35 haben wir im ganzen Neuen Testament
keine Spur dieser Vorstellung oder eines Interesses für sie. Diese beiden
Stellen aber gehören zu den Partien im Neuen Testament, auf die auch
der konservativste Biblizist unter den wissenschaftlichen Theologen
heute kaum wagen würde, einen « Schriftbeweis » zu gründen, ganz
abgesehen von der Tatsache, daß viele Indizien dafür sprechen, daß auch
diese Anfänge von Matthäus und Lukas einst in dieser Beziehung ganz
anders gelautet haben »1 Als entscheidenden Glaubensgrund führt
er, von Kierkegaards Kategorien des Ärgernisses und des Paradoxen

inspiriert, die « Menschlichkeit » an, die nun einmal zum Geheimnis der

Menschwerdung gehöre : « Eben in unwürdiger Weise ist der Gottessohn

zur Welt geboren worden Das ist der Grundzug des biblischen
Offenbarungsgedankens » (Mi 291). — Auf diese Darstellung und Begründung
lassen wir einen protestantischen Fachmann der BibelWissenschaft

antworten, K. L. Schmidt. Er faßt das Resultat seiner historisch-kritischen

Untersuchung über die jungfräuliche Geburt Jesu Christi mit ausdrücklicher

Bezugnahme auf Emil Brunner folgendermaßen zusammen :

« Diesen Erörterungen mit ihrem positiven Ergebnis kann sich nur
derjenige entziehen, der die jungfräuliche Geburt Jesu Christi a priori für
etwas nicht Geschehenes hält, nicht aber derjenige, der sich unter
Absehung von einem solchen aprioristischen Urteil um die Eigenart der

Überlieferungsgeschichte bemüht. »2 Im Einzelnen stellt er fest :

« Textkritische und literarkritische, bzw. auch stilkritische Schwierigkeiten
liegen in unserem Fall nicht vor. » 3 Was die angeblichen « Glaubensgründe

» anbelangt, meint Schmidt, es sei « ebensowenig erlaubt, die

Behauptung aufzustellen, daß die Jungfrauengeburt sich nicht mit dem

1 Mi 288 f. ; u. weiter : « Es spricht im Gegenteil alles dafür, daß diese Lehre
ziemlich spät aufgekommen ist, also nicht einem geschichtlichen Wissen von
einem Vorgang, sondern dogmatischen Motiven entsprungen sei. » (ib.) Vgl. D II
418 : « Eins ist unwidersprechlich : im gesamten Apostelzeugnis von Jesus Christus
wird auf die jungfräuliche Geburt auch nicht ein einziges Mal Bezug genommen.

Die Lehre von der jungfräulichen Geburt gehört also nicht zum Kerygma
der neutestamentlichen 'Kirche, in das wir quellenmäßigen Einblick haben », usw.

2 K. L. Schmidt, Die jungfräuliche Geburt Jesu Christi, in: Theologische
Blätter 14 (1935) Sp. 289-297, 295. — Vgl. dazu R. Gutzwiller, 1. c. 192 :

« Gerade in diesem Abschnitt der Brunner'schen Dogmatik (es handelt sich um
die Jungfrauengeburt) wird sichtbar, daß der Verfasser, wenn vielleicht auch
unbewußt, so doch tatsächlich vor-eingenommen an die Bibel herangeht. Wäre
seine Dogmatik wirklich konsequent biblisch, so müßte er den zweimaligen,
eindeutigen biblischen Bericht über die Jungfrauen-Geburt als Wort Gottes und
damit als wahr annehmen. » usw.

3 L. c. Sp. 293.



342 Die Wesensfunktion der Kirche

'Christusparadox' reime : 'Eben in unwürdiger Weise ist der Gottessohn

zur Welt geboren worden Auch seine Entstehung geschah in
Knechtsgestalt'. »1 Tatsächlich verhalte es sich damit gerade
umgekehrt : « Das Mysterium eines solchen Ereignisses (wie die jungfräuliche

Geburt Christi es darstellt *) gehört in das konkrete Messiastum

Jesu von Nazareth hinein, das seiner ganzen Art nach Messiasmysterium
war. » 2 Dieses Urteil wird in der Tat von der gesamten christlichen
Überlieferung bestätigt

So zeigt gerade dieses konkrete Beispiel freier Bibelkritik (ähnliche
Beispiele aus der protestantischen — besonders der liberalen — Exegese
ließen sich leicht vermehren) wie selbst « theologische » Gründe dazu
führen können, gewisse Schrifttexte, die nicht ins System passen,
willkürlich auszulegen oder gar, wenn es anders nicht geht, ihre Echtheit, mag
sie auch historisch und exegetisch genügend erwiesen sein, zu bestreiten3.

Das eben ist die schwere Gefahr, die der freien Bibelkritik notwendig
innewohnt, daß sie gerade den Bibelgelehrten und Theologen dazu
verleitet, sei es auf Grund einer bestimmten theologischen Lehrmeinung
oder durch gewisse (wahre oder vermeintliche) wissenschaftliche
Erkenntnisse veranlaßt, den inspirierten Bibeltext nach Bedarf zu
kritisieren und zu « korrigieren », ohne ihn dabei an eine objektive Norm oder

an eine maßgebende kirchliche Lehrautorität zu binden. Der subjektive
Glaube, als letztes und entscheidendes Kriterium und « Organ » der

1 L. c. Sp. 296 ; vgl. dazu Anm. 15 : «... so Emil Brunner, Der Mittler,
1927, S. 290 f., schon längst offenbar gegen K. Barth.»

2 L. c. Sp. 295 ; Sp. 293 Anm. 9 verweist Schmidt auf Kattenbusch, der
grundsätzlich ähnlich urteilt. — Vgl. auch K. Barth, z. B. Die Kirchliche Dog-
matik I 2. 200 ff. ; Credo 257-65, 63 : Die Christologie der alten Kirche « respektiert
das Wunder der Jungfrauengeburt. In und mit diesem Respekt bleibt ihr auch
die Erkenntnis der Inkarnation erhalten ». 65 : Es dürfte tatsächlich so sein,
« daß man diesen Inhalt von dieser Form, diese Form von diesem Inhalt nicht
trennen kann und also besser tut, gerade dieses Dogma fein unkritisiert zu lassen ».

3 Wir verweisen vor allem auf die prot. Einstellung zu Mt. 16, 13-20. —
Für E. Brunner könnte man u. a. auch seine Auslegung der paulinischen Lehre
von der Jungfräulichkeit (vgl. I Kor. 7. Kap.) heranziehen, welche er als
zeitgebundene Form der paulinischen Eschatologie wertet, wobei er das katholische
Virginitätsideal als « antichristliches Erbe », das « unsagbar viel Unheil gestiftet
hat» (GO 349), proskribiert. Im gleichen Geiste beantwortet er auch, ungeachtet
der klaren Stelle Mt. 19, 3-9, bzw. Mk. 10, 1-12 die Frage der Ehescheidung dahin,
daß unter Umständen die Auflösung einer Ehe « um der Nächstenliebe willen »

« das einzig Sittliche » sei. « Die christliche Moral hat, gestützt auf die Bergpredigt,
immer bestimmte Ehescheidungsgründe anerkannt. » GO 346. — Ferner sei auf
Brunners textwidrige Auslegung der paulinischen Lehre von der natürlichen
Gotteserkenntnis (Rom. 1, 19 ff.) hingewiesen ; vgl. OV 61 ff. ; NG 29 ff. D I 137-
140, usw.



Die Wesensfunktion der Kirche 343

(inhaltlichen) Bibelkritik genommen, erweist sich nicht bloß praktisch,
infolge der Möglichkeit und Tatsächlichkeit einander widersprechender
Meinungen (man vergleiche z. B. nur schon die Lehrdifferenzen unter
den Reformatoren, die sich alle auf eine und dieselbe Schrift und ihr
Glaubensurteil beriefen als ganz und gar unzulänglich, sondern muß
auch rein theoretisch als unhaltbar bezeichnet werden. Abgesehen davon,
daß in der biblischen Offenbarung dem Glauben des Einzelnen diese

kritische Funktion und Vollmacht nirgends zugesprochen wird, müßte
der faktisch unvermeidliche Widerspruch zwischen den verschiedenen

Schriftauslegungen und -kritiken auf den Urheber des Glaubens selbst,
den Heiligen Geist zurückgeführt werden, da sich jeder Forscher für
die Begründung seiner Ansicht letztlich auf sein inneres Geistzeugnis
berufen kann. Emil Brunner wird freilich antworten, daß diese Berufung
nur für eine, eben die richtige Auffassung wahr sein könne ; wer aber

will und kann legitim darüber entscheiden, welches Geistzeugnis, bzw.
welches demselben entsprechende Glaubensurteil echt und welches falsch
sei Wollte man dagegen statt dem privaten Glaubensurteil
grundsätzlich den wissenschaftlich-kritischen Gründen und ihrer Beweiskraft
den Vorrang geben, dann hätten wir wiederum eine heterogene
Entscheidungsinstanz — geht es doch um eine Frage, die zu entscheiden
Sache des Glaubens, nicht der in einer anderen Dimension liegenden
Wissenschaft ist —- und damit wäre zudem der wissenschaftlichen

Tüchtigkeit ein gewisser Lehrprimat in biblicis zugestanden, der das

Brunner'sche Axiom : « jedes Gemeindeglied ein mündiger Bibelleser »,

praktisch illusorisch machte Das Prinzip der freien Bibelkritik, wie
es von Brunner (und anderen) vertreten wird, öffnet dem Subjektivismus
Tür und Tor und ist infolgedessen keineswegs geeignet, dem wahren und
einheitlichen Verständnis des Evangeliums zu dienen, sondern trägt eher

dazu bei, die Heilige Schrift in ihrer Eigenschaft und Würde als
inspiriertes Gotteswort zu entwerten, ja selbst in ihrem Bestände wesentlich

zu gefährden. Die Zertrümmerung dieser Glaubensbasis aber wäre, wie

Brunner selbst erkennt, « mit der Zerstörung des christlichen Glaubens

und der Kirche identisch» (OV 269 f.).
Brunners Lehre über Kanonbildung, Schriftauslegung und Bibelkritik

gründet einerseits in seiner liberalen Auffassung vom Wesen der

Heiligen Schrift und ihrer Inspiration, die den Irrtum nicht ausschließt

und deshalb die Bibelkritik geradezu notwendig macht, und anderseits

in seiner eigentümlichen Anschauung von der Kirche als Trägerin des

Gotteswortes. Wohl schreibt er die Funktion der Kanonbildung und



344 Die Wesensfunktion der Kirche

Schriftauslegung grundsätzlich der Kirche zu ; in Wirklichkeit ist es

aber, wie unsere Untersuchung ergeben hat, nicht die Kirche als solche,

d. h. als Kollektivperson, welche diese Funktionen ausübt, sondern die

einzelnen Gläubigen (voran die Theologen), denn Kanonbildung und

Schriftauslegung sind ja primär nur auf Grund von Glaubensurteilen

möglich. Nun kann es aber nach Brunner keinen « Kollektivglauben »

geben (so wenig es ein kollektives testimonium Spiritus Sancti internum
gibt sondern nur je den Glauben des einzelnen Christen. Anderseits
kennt diese Kirche kein zuständiges Lehramt, das die verschiedenen

Anschauungen ausgleichen und auf eine gemeinsame, für alle verbindliche

Formel bringen könnte. So bleiben also in concreto nur die
einzelnen Gläubigen, die der Bibel als kritische Instanzen gegenüberstehen.
Und was folgt daraus Nicht weniger als die merkwürdige Tatsache,

daß die Kirche als ganze mit der Heiligen Schrift direkt und formal herzlich

wenig zu « tun » hat, obwohl ihr « als ganzer das Wort Gottes
übergeben » ist. Die Kirche ist gewissermaßen nur der Ort, wo man die

Bibel haben kann ; ausschlaggebend aber ist die Beziehung des einzehien

Gläubigen zur Schrift. Was er als biblisch betrachtet, das ist für ihn
biblisch ; wie er das Schriftwort auslegt, so ist es für ihn verbindlich.
Sein Glaubensurteil gilt grundsätzlich soviel wie das jedes andern, ja,
wie das aller andern zusammen, denn diese andern können sich in ihrer
Gesamtheit auf keine « bessere » Autorität berufen als er selbst : auf
das innere Geistzeugnis ; die Zahl der Anhänger einer Glaubensanschauung

spricht ja an sich noch gar nicht für die Richtigkeit dieser Anschauung
So wird also letzten Endes die Heilige Schrift dem einzelnen Gläubigen
und seiner Willkür ausgeliefert und büßt gerade damit das ihr als

gemeinsamer Glaubensquelle an sich eigene ekklesiologische (und
ökumenische) Einigungsmoment größtenteils ein. Die Kirche als Gemeinschaft

aber verliert so ihre Vorzugsstellung als maßgebliche Trägerin,
Hüterin und Auslegerin des Wortes Gottes. — Das alles sind

Konsequenzen, die mit dem Gemeinschaftsgedanken, den Brunner so stark
in seinem Kirchenbegriff zu betonen sucht, schlecht vereinbar sind und
die faktisch auch zu der großen Zersplitterung der protestantischen
Kirche geführt haben. Die Proklamation der freien Schriftauslegung
und der freien Bibelkritik hat, wie die Erfahrung lehrt, allzuhäufig die

Verwirklichung jener gefährlichen Möglichkeit, die sich auch Brunner
nicht verhehlt, nach sich gezogen, daß nämlich «jeder einzelne

Ausleger zum Papst » wird.
[Fortsetzung folgt.)


	Die Wesensfunktion der Kirche

