Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Die Wesensfunktion der Kirche
Autor: Stolz, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wesensfunktion der Kirche

Kritische Studie zu Emil Brunners Lehre
von der Verkiindigung des Wortes Gottes

Von Wilhelm STOLZ

Nachdem wir bereits an dieser Stelle vom dialektisch-personali-
stischen Kirchenbegriff Emil Brunners (Ziirich) gehandelt und vom
thomistischen Standpunkt aus kritisch Stellung dazu genommen haben ?,
wollen wir dies nun auch in bezug auf seine Lehre von der Wesens-
funktion der Kirche, der Wortverkiindigung, tun — und zwar wiederum
unter besonderer Beriicksichtigung des Gkumenischen Anliegens.

Die Kirche als Heilsanstalt hat den Auftrag, « den Gehorsam des
Glaubens aufzurichten unter allen Vélkern » 2 ; das geschieht durch die
Verkiindigung des Wortes Gottes. Ihr ist das Heilsdepositum, die
Offenbarung in Jesus Christus, anvertraut ; diese ist sowohl Grund und
Norm als auch Inhalt ihrer Verkiindigung. Durch ihr Wort und Zeugnis
von Jesus Christus wird «seine Offenbarung lebendig gegenwirtiges
Geschehnis » (OV 135) und ist so imstande, die Herzen der Menschen
zu ergreifen — «aus Glauben in Glauben » (Rém. 10, 17). Durch die
Verkiindigung schafft, ernihrt und erhalt die Kirche den Glauben in
den Menschen und sichert sich so ihre Existenz als Glaubensgemein-
schaft. « Es bekommt keiner Anteil an Christus als so, daB er durch
das Wort der Verkiindigung, das aus der Kirche kommt, in die Kirche
hineingestellt wird.» (Zw. d. Vkg. 51) Die Verkiindigung (bzw. das
Predigtamt im weitesten Sinn des Wortes) ist deshalb « der tragende
Grund der Christenheit », « die Wurzel und der Kern der christlichen

1 Vgl. Divus Thomas 28 (1950) 293-312; 361-394; daselbst S. 295 Anm. 1
das Verzeichnis der hier verwendeten Abkiirzungen fiir die Werke E. Brunners.

2 EK 32; vgl. Der Zweck der Verkiindigung, in : Sinn und Zweck der Ver-
kiindigung, Vortrige, Ziirich 1941, 44 (zit. Zw. d. Vkg.).



Die Wesensfunktion der Kirche 319

Kirche »1, denn «sie begriindet iiberhaupt erst Kirche in jedem Sinn
des Wortes » (GO 540). — Da die Verkiindigung der Kirche, wie Emil
Brunner lehrt, in ihrem Wesen « Vergegenwirtigung des Bibelwortes »
(OV 139) ist, haben wir zuerst nach dem Verhiltnis der Kirche zur
Bibel als der Quelle und Norm aller Verkiindigung zu fragen.

1. Das Verhiltnis der Kirche zum geschriebenen Worte Gottes

a) Kirche und biblischer Kanon

Weil die Bibel Quelle und Norm der kirchlichen Verkiindigung ist,
ist es von hochster Bedeutung, zu wissen, welche Biicher und Schriften
auf Grund der Inspiration zu ihr gehdéren. Darum hat die Kirche schon
von Anfang an fiir die Sammlung, Aussonderung und Feststellung der
malBgeblichen apostolischen Schriften gesorgt und sie zusammen mit
dem alttestamentlichen Kanon, den sie als Zeugnis der « vorauslaufenden
Offenbarung » von der jidischen Gemeinde iibernahm, zur einen Heiligen
Schrift verbunden. Die Bildung des biblischen Kanons ist somit « das
Werk der Kirche» (OV 138). Welche Kriterien waren und sind fiir die
Aufstellung des Kanons maBgebend und welche Verbindlichkeit kommt
ihm zu ? Als erster Grundsatz gilt hier nach Brunner : « Die Kanon-
bildung ist ein Glaubensurteil, ein Erkenntnisentscheid, ein ‘Dogma’
der Kirche» (OV 129). Die Gemeinde entscheidet auf Grund ihres
Glaubens dariiber, « was ‘kanonisch’, ‘apostolisch’ sei, das heiBt also,
was den Charakter des Urzeugnisses an sich habe » (ib.). Damit stellt
Emil Brunner dem «historisch-autoritiren» Kanonbegriff, fiir den
primir die apostolische Verfasserschaft bestimmend sei, den spezifisch
« glaubensméBigen » von Luther entgegen. Da die Feststellung des
Kanons auf einem rein kirchlichen Glaubensurteil beruht, kann seine
Verbindlichkeit wesentlich nur eine 7elative sein : « Das Kanondogma
ist wie jeder andere kirchliche Glaubensentscheid nicht unfehlbar-end-
giiltig, sondern immer wieder zu priifen und grundsitzlich revidierbar. » 2

1 GM 62; vgl. EK 10, 18, 46.

2 OV 129. In: Religionsphilosophie evangelischer Theologie, Miinchen und
Berlin (1927) 1931 (zit. Rph.), 92 sagt Brunner, daB der Kanon «eine ebenso
gefahrliche wie notwendige Bestimmung der Offenbarungswahrheit» sei. — Vgl.
ahnlich K. BARTH, z. B. Die Schrift und die Kirche ; Die Autoritit und Bedeutung
der Bibel (Vortrag, geh. am 5. Jan. 1947 an einer 6kumenischen Theologenkonferenz
im Schlo8 Bossey in Genf), Ziirich 1947, 8 : Die Kanonsbildung der Kirche «ist
ihr Bekenntnis zu Gottes Auswahl und Berufung seiner Zeugen. Indem ihre



320 Die Wesensfunktion der Kirche

Das Recht und die Vollmacht, worauf die Urkirche in der Bestimmung
der kanonischen Schriften sich stiitzte, steht also jeder Kirche zu jeder
Zeit zu. Es diirfte mithin fiir Brunner grundsitzlich nicht ausgeschlossen
sein, daB die Kirche vielleicht einmal, gestiitzt auf die « Tatsache »,
« daB der Kreis der apostolischen Urzeugen kein scharf abzugrenzender
ist », und im Hinblick auf den deutlichen Widerspruch zwischen Paulus
und Jakobus (D I 54 und OV 286), beispielsweise den Galaterbrief als
nichtapostolisch aus dem Kanon ausscheiden kénnte. Denn « wenn ein
Bibelmann, wie Luther, die Apostolizitit der Johannesapokalypse eben-
so wie die des Jakobusbriefes aus theologischen, nicht aus historischen
Griinden, in Zweifel zog, warum sollten wir, gestiitzt auf genauere
kritische Arbeit, nicht dasselbe tun diirfen ? » (OV 130).

Hier meldet sich ein erstes kritisches Bedenken gegen Brunners
Kanonauffassung. Einerseits besteht er ausdriicklich auf der fundamen-
talen Bedeutung des apostolischen Urzeugnisses fiir den Glauben, das
im Neuen Testament niedergelegt ist. Da heilit es : « Jesus Christus ...
kommt zu uns durch das Zeugnis der Apostel ; als das den Glauben
Begriindende und Schaffende hat dieses Zeugnis fiir uns normative
Kraft. »* Und weiter : « Das geschriebene Apostelzeugnis von Christus
ist nicht nur Grund, sondern auch Norm alles spiteren kirchlichen
Christuszeugnisses » (OV 125). Und noch einmal : « Die Apostel sind
nun einmal die, ... die von der Kirche als die Triger des Urzeugnisses
erkannt und anerkannt wurden, weil sie diese Urzeugen waren. » > Aus
solchen und &hnlichen Texten Brunners miilte man schlieBen, dal} die
historische Verfasserschaft der neutestamentlichen Schriften fiir die
Kanonfrage durchaus nicht zweitrangig sei, ja daB3 die « geschichtliche
Prioritit » und sachliche « Dignitit» des neutestamentlichen Schrift-
zeugnisses weitgehend davon abhiinge. Es wire also, sollte man glauben,
fiir die Kirche von nicht geringer Bedeutung, zu wissen, ob eine neu-

Erkenntnis hier wie sonst eine menschliche und also eine beschrinkte, vorliufige
und vielleicht der Erginzung und Korrektur bediirftige ist, kann ihr Bekenntnis
hier wie sonst keinen endgiiltigen Charakter haben, keinen mehr als vorldufigen
AbschluB3 vollziehen wollen. Die konkrete Grenze des Kanons ist tatsichlich in
alter und neuer Zeit als eine grundsitzlich offene Grenze angesehen und behandelt
worden. » (Theologische Studien H. 22).

1 D I 53; ib.: « Die Lehre der Apostel ist das primare Medium, durch das
die Offenbarung zu uns kommt.» Vgl. OV 134,

2 OV 122; vgl. 121 ; D I 54. — K. BARTH, 1. ¢. 7 : « Das prophetisch-aposto-
lische Zeugnis, durch das die Gemeinde Jesu Christi begriindet ist, ist fiir sie die
einzig maBgebliche Gestalt des Wortes Gottes» usw.



Die Wesensfunktion der Kirche 321

testamentliche Schrift (unmittelbar oder wenigstens mittelbar) von
einem apostolischen Urzeugen stamme oder nicht. Anderseits kritisiert
aber derselbe Emil Brunner ausgerechnet diesen « historisch-autoritiren
Kanonbegriff » der katholischen Kirche und der protestantischen Ortho-
doxie und ersetzt ihn durch den «sachlich-theologischen » Luthers, der
da lehrt : « Das ist der rechte Priifstein, alle Biicher zu tadeln, wenn
man sieht, ob sie Christum treiben oder nicht ... Was Christum nicht
lehrt, das ist noch nicht apostolisch, wenn’s gleich S. Petrus oder Paulus
lehrte. » 1 Nun ist also auf einmal das authentische Apostelwort, das
doch als geschichtliches « an der Einmaligkeit und Abgeschlossenheit der
geschichtlichen Christusoffenbarung selbst Anteil» hat (OV 121 1f)),
nicht mehr so wichtig ; Brunner scheint vergessen zu haben, dafl die
Zeugnisse der Apostel, wie er selbst schreibt, «geistgewirkte, gott-
gegebene Zeugnisse vom Wort Gottes » sind und als solche « Anteil an
seiner unbedingten Autoritit » haben % ; dal sie also wichtiger sind als
das Zeugnis irgendwelcher anderer Gliubigen der Urgemeinde. Es
bedeutet nicht weniger als den Begriff « apostolisch » im urspriinglichen
Sinn einer nominalistischen Inflation preisgeben, wenn nicht die ge-
schichtliche Verfasserschaft, sondern das Glaubensurteil der Gemeinde
— und wire es auch die bibelkritisch hochgebildete des 20. Jahr-
hunderts | — dariiber entscheiden soll, was «apostolisch » und damit
auch « kanonisch » sei und was nicht ! Die Ausflucht : « Sowohl was
ein Apostel als auch was eine apostolische Schrift sei, bleibt eine mehr
oder minder unbegriindbare Entscheidung » 3, vermag umsoweniger zu
verfangen, als sie konsequent genommen zur Folgerung fiihrt, daB auch
die Bildung des Kanons selbst auf einer mehr oder minder unbegriind-
baren Entscheidung beruhe.

Ist es sodann nicht héchst iiberraschend, welch hyperkatholische
Autoritit Emil Brunner auf einmal der Kirche gegeniiber der Heiligen
Schrift in der Kanonfrage einriumt, wo er sonst doch immer, getreu

1 OV 129 Anm. 30 (E. A. 63, 157 ; Vorrede zum Jakobusbrief) ; vgl. D I 116 ;
Rph. 62. Die Idee einer « Kanonperipherie », « innerhalb deren etwa der 2. Petrus-
brief, der Judas- und Jakobusbrief sowie die Apokalypse liegen» (OV 131), hingt
mit Brunners Inspirationslehre engstens zusammen.

2 OV 128; vgl. 134: « Gott hat sich vollgiiltig im Sohn offenbart; aber
diese Offenbarung wiirde uns nicht erreichen ohne die Sendung und Erleuchtung
der Apostel, die uns von ihm Zeugnis geben. »

3 OV 123 1.; vgl. 122 : « Freilich ist der Begriff des Apostels und seines Ur-
zeugnisses nur grundsitzlich, nicht aber historisch eindeutig.» (Worauf soll sich
denn diese Grundsitzlichkeit stiitzen, wenn nicht eben auf die Historie ? !)

Divus Thomas 21



322 Die Wesensfunktion der Kirche

dem reformatorischen Schriftprinzip, die biblische Lehrautoritit iber
die kirchliche stellt und von der Heiligen Schrift sagt, daB «sie allein
Autoritiat » sei . Darin aber, daB die Kirche jederzeit das « Recht » und
die « Pflicht » hat, iiber die Kanonfrage zu entscheiden, also zu be-
stimmen, was als inspiriertes Bibelwort zu gelten hat und was nicht,
steht sie offenbar 7iber der Heiligen Schrift, und damit ist das reforma-
torische Schriftprinzip an seiner entscheidenden Ansatzstelle durch-
brochen und der Lehrprimat der Bibel stillschweigend (in radice) auf
die Gemeinde iibertragen. Wiirde man auch die Tradition als Offen-
barungsquelle anerkennen, so kénnte sich die Kirche fiiglich auf diese
berufen, so aber bleibt die Aporie unausweichlich bestehen. Die alten,
orthodoxen Theologen, auf die der Satz Johann Gerhards zutrifft : « de
scripturae auctoritate non quaerunt, est enim principium » %, waren
hierin jedenfalls besser, d. h. logischer beraten als die modernen — ob-
wohl jenen anderseits mit Recht das Wort von A. von Oettingen ent-
gegenzuhalten ist : « Die Bibel soll und darf nicht als ein vom Himmel
gefallenes ... Orakelbuch angesehen werden. »® Gerade weil das Neue
Testament im geschichtlichen Raum der Kirche entstanden ist, hat
diese in der Kanonfrage zweifelsohne ein entscheidendes Wort zu
sprechen ; das kann sie aber nur gestiitzt auf die apostolische Uber-
lieferung und nicht, wie Emil Brunner meint, gestiitzt auf «ernste
Glaubensbesinnung » und « Glaubensverantwortung », sowie auf das,
«was die theologisch-kritische Arbeit mit besonderen Priifungsmitteln
zutage fordert» (OV 129). Denn welches ist fiir die protestantische
Kirche die erste Quelle und Norm « ernster Glaubensbesinnung » und
« Glaubensverantwortung » wenn nicht eben die Bibel selbst ? ¢ Wie

1vVgl. DI 1151, 521£., 63; OV 143 f. — K. BarTH, L. c. 8 : Es ist die Auf-
gabe und Sendung der Kirche « der Welt zu sagen, daB es ein anderes offenbares,
ein anderes im strengen Sinn autoritatives Wort Gottes, eine andere absolut ver-
pflichtende Gestalt der gottlichen Regierung auBer der Heiligen Schrift auch fiir
sie nicht geben kann.»

2 Jou. GERHARD, Loci theologici 1, 9, cit. D T 117.

3 A. v. OeTTINGEN, Lutherische Dogmatik II, 2 S. 344, cit. D I 118.

4 Was heiBt : Auferbaut auf dem Grunde der Apostel und Propheten ? Ver-
handlungen der Schweiz. reformierten Predigergesellschaft 75 (1925) 34-53, 49:
« Als solche ist die Schrift Grund und Norm, letzte gottliche Instanz unseres
Glaubens. Das ist das reformatorische Schriftprinzip.» — Uber die Unzuling-
lichkeit des reformatorischen Schriftprinzips bemerkt ein freisinniger Protestant
in seiner Art sehr treffend : « Ohne das Schriftprinzip, so kann man sagen, ware
man geschichtlich nie in den Protestantismus hereingekommen. Aber mit dem
Schriftprinzip, so mu man nun weiter erkennen, kann man im Protestantismus
nicht bleiben ... Wil man schon grundsdtzlich die Tradition als normative Offen-



Die Wesensfunktion der Kirche 323

kann sie dies aber sein, wenn, wie es bei der Kanonfrage der Fall ist,
zuerst festgestellt werden muB, was iiberhaupt zur Heiligen Schrift
gehort und was nicht ? Brunner ist ibrigens so zuvorkommend und
sagt selbst, daB «der Kanon ... die Voraussetzung aller kirchlichen
Lehrbildung, auch der Lehre von der Bibel » sei (OV 130). Wir stehen
also hier vor einem stilreinen Zirkelschluf3. Diesem kann man dadurch
keineswegs entgehen, daB man sich auf Christus als « rex et dominus
scripturae », « der sich uns durch den Heiligen Geist bezeugt » (D 1 53, 55),
als maBgebende Instanz beruft, wie dies Brunner fiir seine Kritik an
der Apostellehre tut. Denn wie er selbst lehrt, sind wir ja, was die
Selbstoffenbarung Christi bzw. seine Erkenntnis anbelangt, « im unbe-
dingten Sinne an das Medium, an das Offenbarungsmittel des Apostel-
zeugnisses gebunden »!. Diese unbedingte Bindung an das Apostel-
zeugnis setzt aber ebenso unbedingt voraus, daB ich das Apostelzeugnis
als solches bereits kenme, das heil3t, ich muf3 zuerst wissen, welches die
apostolischen Schriften sind, an die ich in concreto gebunden bin !
Nicht viel besser steht es mit der « theologisch-kritischen Arbeit »
und ihren «besonderen Priifungsmitteln »; denn entweder sind diese
Kriterien der Bibel selbst entnommen und sind deshalb fiir den Kanon-
beweis untauglich (wegen petitio principii) oder doch objektiv unzu-
reichend (z. B. die Erhabenheit der evangelischen Lehre) 2 — es geht

barungsquelle ablehnen, so muf man folgevichtigerweise auch die Schriftautoritit
fallen lassen, denn die Schyvift ist ein Stiick Tradition. Tut man dies, so wird der
Weg frei nach vorwirts, zum Neuprotestantismus, zur freien und persénlichen
Gotteserfahrung ... » (von mir gesperrt). Diese Auffassung hat wenigstens den
Vorteil logischer Konsequenz fiir sich! J. AmstuTz, Freies Christentum heute ;
Der Protestantismus in der Verteidigung seiner unaufgebbaren Grundsitze und
der Anteil der freien Richtung daran, in: Schweizerische theologische Umschau
(Bern) 18 (1948) 118-132, 124.

1 DI 55. — Zu der von Brunner behaupteten unbedingten Bindung an das
Offenbarungsmedium des Apostelwortes bemerkt L. Vorken, Der Glaube bei
Emil Brunner 211 f., treffend : « Das Apostelzeugnis im Sinne Brunners kann uns
gar nicht binden, grundsétzlich nicht einmal als « Offenbarungsmittel », da es wegen
des zugelassenen Irrtums Sein und Sinn des Mittels verliert. Ein irriges Apostel-
wort, durch das Gott sein Wort spricht, kann héchstens AnlaB8 der Offenbarung
sein, nicht Mittel. Es miiBte wenigstens im Sinne Brunners Hinweis sein kdnnen.
Aber Irrtum ist nie Hinweis ! Dieses Apostelzeugnis kann uns auch als « Autoritat »
nicht binden, weil sie bloB menschlich, relativ ist ... relative Bindung heilit hier
soviel wie keine Bindung. »

2 Vgl. hiezu OV 125 {. : « Es ist weder a priori noch a posteriori ochne weiteres
abzulehnen, da8 gewisse Schriften spiterer Lehrer und Verkiinder der Kirche
einzelne neutestamentliche Schriften an Tiefe und Reichtum der Christuserkenntnis
iiberragen. »



324 Die Wesensfunktion der Kirche

hier wohl verstanden um den Kanon als Ganzes und nicht etwa blo
um die Kanonizitit der einen oder anderen Schrift! —; oder dann
sind es profanwissenschaftliche, historische und literar-kritische Gesichts-
punkte und Methoden, die als media heterogenea hiefiir entweder gar
nicht in Frage kommen oder dann blo3 die nach Brunner selbst hier
untergeordnete Frage der geschichtlichen Verfasserschaft abkliren
konnen. Die Geschichte der protestantischen Theologie, zumal der
Bibelwissenschaft, angefangen bei Luther bis zur modernen traditions-
geschichtlichen und formgeschichtlichen Schule, beweist hinlinglich,
welch existentieller Gefihrdung der biblische Kanon fortwihrend aus-
gesetzt ist, wenn seine Giiltigkeit nicht ein fiir allemal durch den maQ-
geblichen Entscheid der Kirche gesichert ist. Es gibt wenige Schriften
im Neuen Testament, die im Lauf der Jahrhunderte nicht schon vom
einen oder andern protestantischen Biblizisten oder von dieser oder
jener Schule als nichtapostolisch und unkanonisch erklirt worden
wiren . — Ein autoritatives Urteil der Kirche in der Kanonfrage hat
sich indessen, da sich dasselbe auf die Echtheit und den Umfang der
Offenbarungsurkunde bezieht und deshalb den Glauben beriihrt, seiner-
seits selber auf Offenbarungsdaten zu stiitzen ; diese diirfen aber, um
nicht einer petitio principii zu verfallen, nicht selber der Heiligen Schrift
entnommen sein, sondern miissen einer anderen Offenbarungsquelle ent-
stammen. Diese aber kann keine andere sein als die miindliche (dogma-
tische) Uberlieferung, der mithin die schlechthin unentbehrliche Funk-
tion zukommt, die Inspiration selbst und den wahren Umfang der
Heiligen Schrift zu bezeugen und zu verbiirgen. Gerade diese Tatsache
beweist besonders deutlich, daB Schrift und Tradition nicht nur keine
Gegensitze sind, sondern daB vielmehr die eine aus vitalstem Interesse
die andere fordert.

Ubrigens scheint Emil Brunner seiner Kanonlehre, wohl angesichts
der bedenklichen Folgen, die sie nach sich zieht, doch nicht ganz sicher
zu sein und fiigt ihr daher die bemerkenswerte Klausel hinzu : « Trotz-
dem werden wir uns nicht leichtlich iiber den Kanonentscheid der alten
Kirche hinwegsetzen ... Gerade vom reformatorischen Schriftprinzip

1 Vgl. dazu A. EBNETER, Die Glaubensnorm im Protestantismus, in : Orien-
tierung ; Katholische Blatter fiir weltanschauliche Information (Ziirich) 1951,
Nr. 11, 125-128, bes. 126 f. — Inbezug auf das Johannesevangelium im besonderen
vgl. u. a. E. RuckstunL, Die literarische Einheit des Johannesevangeliums ; Der
gegenwirtige Stand der einschligigen Forschungen (Studia Friburgensia, Neue
Folge, H. 3), Freiburg (Schw.) 1951, 3 ff.



Die Wesensfunktion der Kirche 325

aus haben wir das groBte Interesse an der Festigkeit des Kanons. »1
Damit wird also das protestantisch-orthodoxe Axiom : «de scripturae
auctoritate non quaerunt, est enim principium », hintennach doch halb-
wegs anerkannt. Noch mehr iiberraschen muf} indes seine wenn auch
vorsichtige Respekiterung des Kanonentscheids der alten Kirche, von der
er kaum eine Seite weiter oben schrieb : « Die Tatsache, dal3 es dieselbe
Kirche des 4. Jahrhunderts war, die den heutigen Kanon bestimmte
und die das MeBopfer und das Papsttum schuf (!), mull uns dieses
Provisorium (des Kanons *) deutlich ins BewuBtsein rufen » (OV 129 £.).
Wenn man dazu noch vergleicht, was Brunner iiber die angebliche
griindliche Verfilschung des biblischen Glaubens durch eben diese
Kirche lehrte, die konsequenterweise eine ebenso griindliche Verfél-
schung des biblischen Kanons nach sich ziehen muBte (da ja die Kanon-
bildung, wie wir uns eben sagen lielen, ein Glaubensentscheid der
Kirche ist), anderseits aber die dialektische Versicherung von ihm héort,
daB «auch eine der Tradition gegeniiber freie Uberpriifung des alt-
kirchlichen Kanonentscheides im Wesentlichen zu denselben Resul-
taten kommen wird » 2, dann kommt der Glaube an Brunners Kanon-
lehre vollends ins Wanken.

Auf die Frage, inwiefern das Alte Testament zum christlichen
Kanon gehére, gibt Brunner die Antwort : « Das Alte Testament ver-
hilt sich zum Neuen so wie die Offenbarung des Alten Bundes zur
Offenbarung in der Fleischwerdung des Wortes, Jesus Christus. Dieses
Verhiltnis ist das doppelte : der Vorbereitung und des vorauslaufenden
Hinweises » (OV 132). Das Zeugnis von der « weissagenden Offenbarung »
gehort daher als integrierender Bestandteil zum Zeugnis von der «er-
filllenden Offenbarung » in Christus. Darum habe die alte Kirche recht
getan, als sie den alttestamentlichen Kanon von der jiidischen Gemeinde
itbernahm und mit ihrem eigenen zur einen Schrift verband. Hingegen

1 OV 130. — Vgl. dazu M. PriBiLLA, Um kirchliche Einheit; Stockholm-
Lausanne-Rom, Freiburg i. Br. 1929, 291 : « Wenn der Protestant als die Quelle
seines Glaubens die Heilige Schrift bezeichnet, aus wessen Hand hat er diesen
kostbaren Schatz erhalten ? Der protestantische Exeget THEODOR ZAHN (Die
bleibende Bedeutung des neutestamentlichen Kanons fiir die Kirche, Leipzig
1898, 51) bekennt offen : ,Wer von uns heute das Neue Testament der 27 Biicher
als den richtig begrenzten Kanon anerkennt, kann sich nicht einreden, daB er
ohne Riicksicht auf die Autoritit der alten Kirche zu dieser Uberzeugung gelangt
sei.’ »

2 OV 130; vgl. 131: « Wer grundsitzlich die Notwendigkeit eines Kanons
einsieht, d. h. wer das begriindende Urzeugnis vom begriindeten kirchlichen Zeugnis
unterscheidet, wird immer wieder auf den heutigen Kanon zuriickkommen. »



326 Die Wesensfunktion der Kirche

habe sie « immer dann nicht recht getan, sondern Verwirrung gestiftet,
wenn sie iiber der Einheit den Unterschied der Testamente miBachtete
und in kiinstlicher Harmonistik und mit allegorischen Kiinsten eine
Einheit der Lehre zu beweisen versuchte, die Gottes pidagogischer
Weisheit und Liebe widerspricht » (OV 133 {.). — Es ist bedauerlich,
daB Brunner immer wieder gewisse personliche Anschauungsweisen oder
zeitbedingte methodische Mingel und Einseitigkeiten in der Exegese
von Kirchenvitern, kirchlichen Schriftstellern oder Schriftauslegern
(die iiberdies oft mehr homiletisch-erbauliche als wissenschaftliche
Zwecke verfolgten) der ganzen Kirche zur Last legt — ohne freilich dafiir
je konkrete Beweise zu erbringen. Die obigen Vorwiirfe diirfte er
iibrigens, vielleicht mit mehr Recht, an die Adresse Luthers richten,
von dem K. Holl sagt, er habe unter dem Zwang seiner Auffassung,
daB3 die Schrift in allen ihren Teilen ein und denselben Sinn habe, das
was ihm in der Bibel das Wichtigste geworden war, das paulinische
Evangelium, auch in die Psalmen hineingedeutet. « Er merkt nicht,
daBl er damit dem Text die schwerste Gewalt antut.»?

Die Ansicht der alten Kirche iiber das Verhiltnis des Alten zum
Neuen Testament diirfte vielleicht durch das augustinische : « In veteri
Testamento novum latet, et in novo vetus patet », zutreffend wieder-
gegeben sein 2. Jedenfalls spricht sich darin das Wissen nicht nur um
die Einheit, sondern auch um die Verschiedenheit alt- und neutesta-
mentlicher Offenbarung aus. Wenn Brunner mehr auf ihrer Verschieden-
heit insistiert, so geschieht es vor allem deswegen, um die nicht weg-
zuleugnende, groBere oder geringere Einheit threr Lehre mindestens ab-
zuschwichen und dadurch sein Axiom : « Biblische Offenbarung ist nicht
Lehre », zu erhirten. Die katholische Auffassung dagegen hilt unent-
wegt an der substantiellen Offenbarungseinheit der alt- und neutesta-
mentlichen Schriften fest, gestiitzt auf ihr Ziel und ihren Haupturheber,

1 K. Horr, Luthers Bedeutung fiir den Fortschritt der Auslegungskunst
(vorgetragen in der preullischen Akademie der Wissenschaften am 19. Nov. 1920),
Ges. Aufsitze zur K. G. I 544-582, 549. — Vgl. dazu F. GogarTEN, Das Bekenntnis
der Kirche, Jena 1934, 55 : « Luther versteht die Schrift von der iustificatio sola
fide aus. Wo er sie aufschligt, ob im Neuen oder Alten Testament ... iiberall
redet sie von diesem Einen, der Rechtfertigung aus dem Glauben.» — Vgl. dazu
A. EBNETER, l.c. 127.

2 AucusTINUs, Quaest. in Heptat. lib. 2 q. 73. — Ahnlich sagt auch Brunner,
OV 133 : « Das Alte Testament zeugt also wohl von Jesus Christus, aber meistens
nur verborgen, indirekt, schattenhaft, und darin sehr anders als das Neue
Testament. »



Die Wesensfunktion der Kirche 327

den Heiligen Geist. « Das besagt tieferhin : Das in der Schrift nieder-
gelegte Gotteswort stellt eine gottliche Okonomie dar, nach welcher
alles aufeinander bezogen ist, Testament auf Testament, Buch auf
Buch, Wort auf Wort, in einer Analogie, die jeden wirklichen Wider-
spruch bannt. »?

AbschlieBend ist zu Emil Brunners Kanonlehre zu sagen, daB sie
nicht befriedigen kann, weil sie keine objektiv geniigenden Kriterien fiir
die Ermittlung der biblischen, zumal der neutestamentlichen Kanonizitat
anzugeben vermag. Die Entscheidung der Frage, ob eine neutestament-
liche Schrift wirklich « apostolisch » sei, kann nicht dem subjektiven
Glaubensurteil der Gemeinde, d. h. der Gldaubigen, {iberlassen werden,
sondern ist Sache der kirchiichen Tradition, die allein, dank der ununter-
brochenen Kontinuitit mit der Urkirche dafiir biirgen kann, ob eine
Schrift unmittelbar oder mittelbar von den Aposteln stamme, bzw. ob
sie wirklich inspiriert sei. Die Kirche muBte, wenn anders sie den
Glauben rein erhalten wollte, iiber die Echtheit und den Bestand der
schriftlichen Glaubensquellen von Anfang an im Klaren sein und durfte
unter keinen Umstdnden solche Biicher als apostolisch und inspiriert
erkliren, die es in der Tat nicht waren ; das schlieBt anderseits die
Méglichkeit nicht aus, daB3 die Kanonizitit der einen und anderen neu-
testamentlichen Schrift (z. B. des Hebrierbriefes) fiir die Gesamtkirche
erst im Laufe der Zeit abgeklirt und festgestellt wurde.

Wie soll dagegen die (protestantische) Kirche unserer Tage, die
so viele Jahrhunderte von den Uranfingen des Christentums und der
Entstehung der neutestamentlichen Schriften entfernt ist, entscheiden
konnen — und dazu noch kraft ihres Glaubensurteils, das sie ja ganz
und gar aus dem iiberkommenen Kanon geschépft und nach ihm nor-
miert haben soll!| — was apostolisch sei und was nicht ? 2 Welche Ver-
wirrung und Gaubensunsicherheit miite nicht unter den Gliubigen ent-

! G. SouNGEN, Analogia fidei: Die Einheit in der Glaubenswissenschaft, in :
Catholica 3 (1934) 176-208, 178.

? Vgl. dazu W. ELErT, Morphologie des Luthertums I 169: « Nicht das
Zeugnis der Kirche von heute biirgt fiir die Kanonizitit, sondern nur das Zeugnis
der ecclesia primitiva.» Dieser Satz ist insofern richtig, als die Urkirche (nament-
lich die Urgemeinde in Jerusalem) die Verfasser der ntl. Schriften kannte und mit
den berichteten Vorgingen vertraut war, mithin die Echtheit ihrer Schriften
bezeugen konnte ; aber er ist schlechthin falsch, wenn er behauptet, die ecclesia
primitiva verbiirge ausschliefilich die Kanonizitit der biblischen Schriften, denn
auch die Kirche Christi von heute verbiirgt dieselbe, nicht konstitutiv zwar, aber
doch kontinuativ, indem sie, gestiitzt auf die Tradition, den urkirchlichen Kanon
unversehrt weitergibt und weiterbezeugt.



328 Die Wesensfunktion der Kirche

stehen, wenn ein Buch, das wihrend nahezu 1900 Jahren als kanonisch
gegolten hatte und als solches geschitzt und gelesen wurde, nun auf
einmal aus dem Kanon gestrichen wiirde ! (Wie wire es iibrigens mit
Gottes besonderer Vorsehung vereinbar, dafl seine Kirche wihrend so
langer Zeit etwas fiir Gottes Wort betrachten und ihren Glauben dar-
nach héitte richten kénnen, was in Wirklichkeit gar nicht Gottes Wort
war ? |) — Wenn Brunner sagt : « Es gehért zum geschichtlich-Irratio-
nalen der Offenbarung und des Apostolates, daf der Kanon eine GroBe
mit flieBenden Réndern ist» (OV 130), so machen wir die Retorsion :
Gerade zur Geschichilichkeit der Offenbarung und des Apostolates gehort
es, daB auch der Kanon eine geschichtlich-konkrete und bestimmte, von
der kirchlichen Uberlieferung unfehlbar festgehaltene GréBe sei. Diese
Folgerung, so logisch sie an sich ist, kann allerdings nur von dem mit-
vollzogen werden, der eine unfehlbare kirchliche Uberlieferung (im
primiren Sinn genommen) anerkennt, wodurch die Bedeutung und
Autoritit der Heiligen Schrift als Offenbarungsquelle nicht etwa, wie
Brunner (vgl. D I 115) und die Protestanten gemeinhin glauben, ge-
schmilert und beeintrichtigt, sondern erst recht gewahrt und zur vollen,
unantastbaren Geltung gebracht wird. Emil Brunners Kanonlehre
dient gerade jenem Ziel micht, woran die protestantische Kirche im Hin-
blick auf ihr Schriftprinzip « das grote Interesse » haben miilte, an
der « Festigkeit des Kanons» (OV 130), sondern setzt diesen vielmehr
einem Relativismus, um nicht zu sagen einer Willkiir, aus, die der
Wiirde und Integritit des geschriebenen Gotteswortes und damit der
Festigkeit und Unversehrtheit des christlichen Glaubens und seiner Ver-
kiindigung nur abtriglich sein kann !

b) Kirche und Schriftauslegung

Die Auslegung der Heiligen Schrift durch die Kirche ist die Wurzel
ihrer Verkiindigung ; ja diese soll nach reformatorischer Auffassung
eigentlich nichts anderes sein als Schriftauslegung. Wie fiir die Kanon-
bestimmung ist nach E. Brunner auch fiir die Bibelauslegung und Bibel-
kritik das Luther’sche Prinzip malgebend : « Was Christum treibet,
das ist apostolisch», und: «Christus rex et dominus scripturae.»?
Diesen Leitsatz paraphrasiert Brunner folgendermaBen : « Wie ein Satz

1 Vgl. Rph. 92, 14 f.; OV 129 1{., 269-290 : Der Bibelglaube und die kritische
Wissenschaft ; D I 50-58, 113-118 : Die Autoritit der Schrift.



Die Wesensfunktion der Kirche 329

viele Worter, aber einen Sinn hat, so hat die Offenbarung Gottes in
der Schrift, im Alten und Neuen Testament, in Gesetz und Evangelium
nur einen Sinn: Jesus Christus ... um dieses Inhaltes willen ist die
Schrift Wort Gottes. »! Weil Jesus Christus als das eigentliche Wort
Gottes der Mittelpunkt der biblischen Offenbarung und damit des Offen-
barungszeugnisses ist, gewinnt jeder Schriftinhalt groBere oder geringere
Offenbarungsbedeutung, je nach dem er mit diesem Zentrum in naherem
oder entfernterem Zusammenhang steht, und ist auch alles, was in der
Heiligen Schrift steht, von diesem Mittelpunkt aus zu betrachten und
zu beurteilen. Das Prinzip der « Beziehungsndhe zur unmittelbaren An-
rede Gottes in Jesus Christus» (WB 87) wird hier aktuell. Nur das
ist in der Heiligen Schrift als wirkliches « Wort Gottes » zu betrachten,
was zu dieser Anrede positiv in Beziehung steht. Die personale Korre-
spondenz ist ja, wie unser Autor lehrt, die « Grundkategorie der Bibel,
innerhalb deren alles andere, was sie uns sagt, gesagt ist und verstanden
werden mul » 2.

Da die personale Korrespondenz auf Seite des Menschen im Glauben
sich verwirklicht, ist der Glaube, als aktuale Begegnung des Menschen
mit dem Christus der Schrift, « Organ» und Kriterium der Schrift-
auslegung. Kraft des persénlichen Glaubens ist deshalb « jedes Gemeinde-
glied miindiger Bibelleser » (WB 148). Die Kirche, wie Emil Brunner
sie auffaBBt, kennt weder als universale Kirche des Glaubens noch als
einzelne Kultgemeinde ein gottlich gestiftetes Lehramt, das fiir eine ein-
heitlich-normative Schriftauslegung zustindig und als solches fiir alle
Gliaubigen verbindlich wire. Denn diese Kirche besteht ja « aus nichts
anderem als aus der Gemeinschaft derer, die selbst Zugang haben zum
Wort Gottes »3. « Die Zeit, wo nur der ‘Herr Pfarrer’ die Bibel aus-
zulegen vermochte, ist voriiber, mag auch der Dienst, den die theo-
logische Schulung der Bibelauslegung leistet, noch so groB3 sein»
(WB 148). Was von der Bibelauslegung gilt, trifft logischerweise auch
fiir die Kanonbildung zu ; wenn daher oben vom « Glaubensurteil der

1 Rph. 77; vgl. 92 : Das Wort « ,Was Christum treibt, das ist apostolisch’ . . .
will nur den inneren Zusammenhang, die Sinneinheit aller Offenbarungswahrheiten
kennzeichnen. »

2 WB 49. — Zum Begriff der « Beziehungsnihe » vgl. Divus Thomas 28 (1950)
303 Anm. 1; zu dem der « personalen Korrespondenz» 1. c. 300 f.

3 GO 297 (von mir gesperrt); vgl. D I 38 f. — K. BarTH, Die Autoritit
und die Bedeutung der Bibel 11 : Die Bibel « erklirt sich in der Weise, daB diese
Menschen — ihrem allgemeinen und individuellen Vermdégen, ihrer geschicht-

lichen Situation entsprechend und letztlich und entscheidend ,nach dem Ma@ ihres
Glaubens’ — zum Dienst an dieser Erklirung herangezogen werden. »



330 Die Wesensfunktion der Kirche

Kirche » die Rede war, so war diese Kirche nicht kollektiv zu verstehen
(als eine moralische Person), sondern distributiv, d. h. im Sinne der
Gemeinschaft der « miindigen Bibelleser », von denen prinzipiell jeder,
gestiitzt auf sein personliches Glaubensurteil sich seinen Kanon zurecht-
legen kann.

DaB mit dem Prinzip der freien Bibelauslegung dem Subjektivismus
und Relativismus im Verstindnis und in der Beurteilung des Gottes-
wortes Tiir und Tor gedfinet wird, liegt auf der Hand. Wenn ein Gliu-
biger noch so sonderbare Anschauungen aus der Heiligen Schrift heraus-
liest — «die Schrift kann man auslegen, daB das Gegenteil daraus
wird » 1 —, so kann kein Pfarrer und keine Kirche ihn davon abbringen ;
er wird sich vielmehr auf seine « Glaubensbegegnung mit dem Christus
der Schrift» (D I 116) (auf Grund des testimonium Spiritus Sancti
internum) berufen und mit Luther sagen : « ... Si adversarii scripturam
urserint contra Christum, urgemus Christum contra scripturam. » 2 Hat
nicht beispielsweise auch Zwingli im Abendmahlsstreit mit Luther diesen
Grundsatz praktiziert ? Und welcher von beiden hatte recht ? Luther,
der sich auf den Wortlaut der Schrift berief : « Der Text bleibt stehen
wie ein Fels!»3 und von seinen Gegnern sagte : «Sie liigen, daB die
Balken krachen » 4, oder Zwingli, der sich auf Luthers eben angefiihrten
Grundsatz stiitzte und auf dem « edere est credere » beharrte ? 8

Ein weiteres klassisches Beispiel fiir die subjektive Willkiir in der
Bibelauslegung liefern die verschiedenen Lehren der Reformatoren iiber
die Erwidhlung — «dieses Zentrum des biblischen Glaubens» —, die
zwar nach Emil Brunner gestiitzt auf das Bibelprinzip vom Willen
getragen waren, «nichts zu lehren, als was die Heilige Schrift lehrt » ©,

1 Unser Glaube 133 ; — W. ELERT, L. c. 164, sagt von Luther, daB er «im
Kampf mit den Schwiarmern die Erfahrung des alten Vincentius von Lerinum
bestitigt fand, daB sich alle Irrlehrer auf die Schrift berufen ... » (Warum nie
auf die Tradition ... ?

2 Drews, Disput. S. 12, Th. 49, zit. Rph. 14.

3 W. K&HLER, Das Religionsgesprach zu Marburg 1529, in : Zwingliana V. Bd.
(1930), 81-102, 97 : « Im letzten Grunde lief alle Theologie hier an ihm (Luther *)
ab, kraft des Wortes : « das ist mein Leib ». « Der Text bleibt stehen wie ein Fels »,
mit Kreide stand er auf dem Tische. »

4 WA 26, 565.
5 W. KOHLER, L. c. 97 f.: Zwingli meinte : « Gott mutet uns nichts Unbe-
greifliches zu (? !). » — « Wenn Gott mir gebite, Mist zu essen, ich wiirde es tun,

ein Knecht frage nicht dem Willen seines Herrn nach, man muB die AugenschlieBen»,
heiBt es driiben bei Luther, usw. — Vgl. W. ELERT, 1. c. 264 ff.

6 DI 351; vgl. MW 66 Anm. 1: « Die Lehre von der Erwidhlung ist bei
Calvin mit Recht Mittelpunkt der Theologie. »



Die Wesensfunktion der Kirche 331

Von der Pridestinationslehre Zwinglis, die ganz auf der theologisch
unhaltbaren These von der Allkausalitit Gottes beruht und das « furcht-
bare Theologumenon » der doppelten Pridestination zur Folge hat, ver-
sichert Brunner, sie habe « mit christlicher Theologie nichts, rein gar
nichts zu tun», sondern sei «rationale Metaphysik »!. Desgleichen
lehrt er von Calvin : « So wahr es ist, daB Calvin in erster Linie Bibel-
theologe sein wollte, so gewiB ist anderseits, da8 man die Lehre von
der doppelten Pridestination nicht aus der Bibel herauslesen muB, ja
daB man sie, wenn man nur richtig hinhért, nicht aus ihr herauslesen
kann» (D I 353). Brunner steht sogar nicht an, zu sagen, die Lehre
vom doppelten Dekret sei « nicht nur in der Bibel nicht bezeugt »,
sondern sei « mit der biblischen Botschaft unvereinbar » und habe in-
folgedessen « fiir den Glauben und die Tatigkeit der Kirche schlechthin
vernichtende Konsequenzen » 2. Luther, der mindestens bis 1525 eben-
falls diesen pridestinatianischen Determinismus gelehrt hat (vgl. z. B.
seine Schrift : De servo arbitrio !), machte sich die Sache in spéterer
Zeit insofern leicht, als er dem Problem einfach auswich und jede
« scholastische Spekulation » iiber die « nuda Divinitas » und ihre bene-
placita verpénte 3. — Um auch ein modernes Schulbeispiel freier Bibel-
auslegung anzufithren, kénnten wir auf die Pridestinationslehre eines
Karl Barth hinweisen, dem es nach Brunner ebenfalls « um die Wieder-
gewinnung der biblisch-offenbarungsméaBigen Lehre von der Erwihlung »
geht (D I 375). Er liest aber aus der Bibel, laut Brunners (und anderer)
Kritik, eine Pridestinationslehre bezw. Allbeseligungslehre heraus, die

1 D I 350; vgl. 349 : « Fiir diesen unverkennbaren Pantheismus beruft sich
Zwingli auf Plinius, den er gegen den Vorwurf in Schutz nimmt, daB er die Natur
Gott nenne. »

2D I 359 u. 362; vgl. 346.

3 Vgl. D I 371-373. — Wie « bibeltreu » im iibrigen Luthers reformatorische
Thesen waren, zeigt uns der Protestant J. L.orTzING, der auf Grund seiner For-
schungen zum Ergebnis kam, « daB Luther seine Hauptlehren nicht der Schriit,
sondern seinen religiésen Erlebnissen entnommen hat und daB die biblische Be-
griindung, welche er seiner Rechtfertigungslehre zu geben versucht hat, eine
vollig verfehlte und vollig miBlungene war, indem er den Schriftworten vielfach
Gewalt angetan hat, um sie fiir sich in Anspruch nehmen zu kénnen ». Die Recht-
fertigungslehre Luthers im Lichte der Heiligen Schrift; Reformationsgeschichtl.
Abhandlungen, Paderborn 1931, 157. Vgl. dazu oben Anm. 1 S. 326! — Vgl. dazu
weiter D II 46: «Bei allen Reformatoren ist ein aus dem Interesse der Allein-
wirksamkeit Gottes in der Begnadigung des Siinders stammender monergistischer
Zug zu bemerken, der den biblischen Schépfungsgedanken gefihrdet und die
menschliche Freiheit und Verantwortlichkeit zu vernichten droht.» Wenn solches
am « griinen Holze » geschieht ... !



832 Die Wesensfunktion der Kirche

« zur klaren Lehre des Neuen Testaments in schneidenden Widerspruch
gerit », ja die geradezu « eine fundamentale Umformung der christlichen
Heilsbotschaft » bedeutet 1. — Davon mii3te Brunner selbst allerdings
nicht so viel Aufhebens machen, kann sich doch Barth fiir sein Vor-
gehen auf ein Prinzip berufen, das ja grundsitzlich auch von Brunner
angenommen wird, nimlich die Irrtumsfihigkeit der Bibel selbst in ihrem
religiosen, bzw. theologischen Gehalt®.

Damit ist jener archimedische Punkt gefunden, der es dem Christen
ermoéglicht, die ganze Bibel nach Belieben aus den Angeln zu heben :
Der Theologe erklirt einfach jene Bibeltexte, die zu seinen Theologumena
im Widerspruch stehen, als irrig und ist damit salviert. — Friiher hiel
es: Die Heilige Schrift ist irrtumsfrei (wenigstens in theologicis), der
Theologe aber ist irrtumsfihig ; jetzt (d. h. prinzipiell schon seit Luther)
heiBt es umgekehrt : Die Heilige Schrift ist irrtumsfihig, ergo ... ! Dal
eine Theologie, welche die Heilige Schrift als ihr Fundament und ihre
Norm ausgibt, mit solcher Bibelanschauung und -praxis eben dieses
Fundament und diese Norm — und damit letztlich sich selbst — zer-
stort, diirfte nach dem Gesagten keines Beweises mehr bediirfen. Aber
nicht allein die Theologie, auch die Kirche und ihre Glaubenseinheit ist

1 DI 377; vgl. 363-366, 375-379. — Angesichts dieser Tatsachen schwindet
das Vertrauen in den von Brunner, Barth usw. anerkannten lutherischen Grund-
satz : « scriptura sui ipsius interpres» (vgl. D I 115; WA 7, 97), und man wird
die Skepsis nicht los, auch wenn K. BArTH, 1. c. 11, inbezug auf diesen « Grund-
satz aller Hermeneutik » noch so emphatisch erklart: « Das will mir, im Blick
auf die Heilige Schrift, sagen : Als Gotteswort im Menschenwort ist diese Schrift
ihr eigener Erklirer, ist sie in sich selbst, d. h. in dem ihr von ihrem Gegenstand
her gegebenen Zusammenhang ihrer so differenzierten und komplexen Wirklich-
keit iiberall vollkommen deutlich und durchschaubar.» Wenn dann weiter gesagt
wird, daB diese Durchsichtigkeit (perspicuitas) der Bibel « keine ihr inhirierende
Eigenschaft, sondern ... Gottes freie Gabe » sei, so kann man sich, in Anbetracht
der vielen einander widersprechenden Meinungen in wesentlichen Lehrpunkten
der protestantischen Theologie, des Eindrucks nicht erwehren, daB diese Gabe
offenbar sparlich geschenkt werde, und es dabei durchaus nicht immer so durch-
sichtig sei, wem sie tatsdchlich gegeben werde ... !

2D I 118; vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik I 2, 565; 562 ff. —
Vgl. dagegen R. GUTZWILLER, Zur Dogmatik Emil Brunners; II. Stellungnahme,
in : Orientierung 1951, Nr. 17, 179-181, 180 : « Die Schwierigkeiten, welche durch
die Wissenschaft gegeniiber dem Schrifttext entstehen, l6sen sich nicht dadurch,
daB Irrtimer in der Schrift angenommen werden — dann wire sie nicht Gottes
Wort —, sondern dadurch, daB bei jedem einzelnen Buch und innerhalb dieser
Biicher bei den einzelnen Texten gepriift wird, was der Verfasser sagen und lehren
will, und in welcher Art und Form er diese Wahrheit verkiindet, in welchem
genus literarium der Verfasser schreibt», usw,



Die Wesensfunktion der Kirche 333

durch das Prinzip der freien Bibelauslegung schwer gefihrdet !, Denn
der Gldubige ist ja, als « miindiger Bibelleser » in der Deutung und Er-
klirung des Schriftwortes von der Kirche unabhingig ; seine Bindung
an die « ganze Auslegungstradition der Kirche » (OV 141) hat nur direk-
tiven, nicht autoritativen Sinn — « An niemand anders als an Gott
soll der Mensch gebunden sein » (L. ¢. 145) —, sonst wiirde sie ja das
erwihnte Prinzip aufheben. So kommt es faktisch dazu, daB «sozu-
sagen jeder einzelne Ausleger zum Papst» wird 2. Er ist streng ge-
nommen nur insoweit auf die Kirche angewiesen, als er aus ihrer Hand
den (vermutlich und hoffentlich richtigen) Bibeltext empfingt, den er
seinem personlichen Glauben und « Kanonempfinden» entsprechend
modifizieren oder auch reduzieren kann ®. Die Funktion der Kirche in
der Vermittlung des Gotteswortes ist also eine rein materiale. Damit
soll indessen die praktische Bedeutung, welche Brunner der kirchlichen
Gemeinschaft in der Vermittlung des Glaubens zuschreibt, keineswegs
abgeschwicht werden. Doch hat diese Glaubensvermittlung keinesfalls
normativen Charakter und liegt deshalb mehr in der ethischen als in
der dogmatischen Dimension ; zudem handelt es sich dabei nicht um
eine direkte und formale Bindung des einzelnen Gldubigen an die kirch-
liche Gemeinschaft als ganze, sondern nur um den AnschluB an eine

1 Was hilft da die Versicherung Luthers: « verba divina esse apertiora et
certiora omnium hominum » (WA 8, 236 ; vgl. 7, 98), wenn Emil Brunner dagegen
erklirt : « Ein letztgiiltiger Rekurs auf eine Schriftaussage ist unmoglich» (D I 58) ?
Damit wird auch das letzte Prinzip protestantischer Glaubenseinheit aufgegeben.

2 D I 56. Brunners Satz ist zwar unmittelbar gegen die orthodoxe Schrift-
lehre gerichtet, aber wir kénnen ihn hier ebensogut gegen ihn selbst wenden,
wobei wir uns auch auf einen prot. Kritiker berufen kénnen. So schreibt z. B.
R. PRENTER in seiner Besprechung des 1. Bands der Dogmatik von Emil BRUNNER,
in : Theologische Zeitschrift (Basel) 3 (1947) 58-64, 59f.: « ... Uberhaupt ist die
Schriftauslegung die Achillesverse nicht nur der Theologie Brumners, sondevn dev
gesamten mneuveformatovischen Theologie. Man erklirt demonstrativ, Schriftaus-
legung treiben zu wollen, viel demonstrativer und programmatischer als es die
Reformatoren selbst und besonders Luther getan haben. Faktisch jedoch ist das
Resultat nur eine, zwar mit groBer Tichtigkeit durchgefiihrte, rationale Zu-
sammenstellung von Schriftstellen, deren Auslegung aber durch ein rationales und
nur reformatorisch gefirbtes Lehrsystem im voraus festgelegt ist» (von mir
gesperrt). Diese Feststellung wird durch unsere Untersuchungen iiber Brunners
Offenbarungs- und Glaubensbegriff vollauf bestitigt.

3 Vgl. OV 131 u. 126 Anm. 20. — M. PrieiLLa, Um kirchliche Einheit,
zitiert S. 291 Anm. 2, Generalsuperintendent Zoellner, der schrieb : « Das einzige,
was erreicht wurde, ist dies, daB in der evangelischen Kirche allméhlich niemand
mehr weill, was denn nun eigentlich und wirklich das Evangelium sei. » (Allgemeine
Evangelisch-Lutherische Kirchenzeitung, Leipzig 1924, 339).



334 Die Wesensfunktion der Kirche

einzelne Kultgemeinde, die aber in Fragen des biblischen Kanons und
der Schriftauslegung im peremptorischen Sinn so wenig kompetent ist
wie die Glaubensgemeinschaft als ganze — wenigstens macht Brunner
keine entsprechenden Prinzipien geltend, auf Grund deren man auf eine
solche Lehrkompetenz der Kirche schlieBen kdnnte.

Wenn der Kirche nicht eine gottgegebene Vollmacht zusteht, den
Kanon definitiv zu fixieren und das Schriftwort authentisch und ver-
bindlich zu deuten und auszulegen, d. h. als regula fidei proxima die
Offenbarung Gottes den Glaubigen formell vorzulegen, so ist ihre Glau-
benseinheit in der Wurzel bedroht. Denn wahre Einheit im Glauben,
welche die unentbehrliche Grundlage der kirchlichen Einheit iiberhaupt
bildet, ist nur dann mdéglich, wenn die Quelle, aus welcher der gemein-
same Glaube flieBt, die biblische Offenbarung, einheitlich verstanden
und ihr Sinn eindeutig ausgelegt wird. Dieses einheitliche Offenbarungs-
verstindnis — es gibt auch in der Bibel nicht zwei Wahrheiten ! —
setzt aber einerseits einen anderen Begriff der Offenbarungswahrheit vor-
aus — namlich einen objektiv-kognitiven und nicht einen subjektiv-
affektiven (begegnungshaften), wie Emil Brunner ihn vertritt, und ander-
seits einen anderen Kirchenbegriff ; denn wie soll eine Kirche, in welcher
kraft des allgemeinen Priestertums jedes Kirchenglied wesentlich die-
selben Rechte und Vollmachten hat, in der es also keine hierarchische
Ordnung und keine autoritative Lehrinstanz gibt, welche den einzig
wahren Sinn der Offenbarungsdaten und -lehren kraft gottlicher Voll-
macht feststellt, wie soll eine solche Kirche, in der jeder Glaubige selber
Papst ist, zu einer einheitlichen Glaubensschau, zur « una fides » kommen
kénnen ? Was Brunner vom Lehren der Kirche tiberhaupt sagt, muB
a fortiori von der Grundlage thres Lehrens, von der Schriftauslegung,
gelten : « Nicht nur die duBlere, sondern die innere Einheit der Kirche,
und nicht nur die Einheit, sondern der Auftrag und das Werk der
Kirche, der gottlichen Offenbarung bei den Menschen Eingang zu ver-
schaffen, ist auf’'s schwerste geschiadigt, wenn die Kirche nicht imstande
ist, das MaBgebliche und Richtige vom UnmaBgeblichen und Unrich-
tigen zu unterscheiden» (D I 59).

Ist schon mit der Kanonrevidierbarkeit und dem Prinzip der freien
Schriftauslegung die Integritit und Autoritit der Bibel als Glaubens-
quelle gefihrdet, so nicht weniger durch das Postulat der freien Bibel-
kritik, das Brunner als logische Folgerung und Applikation der freien
Schriftauslegung aufstellt. Die Bibelkritik, um die es hier geht, ist
jedoch, wie wir gleich sehen werden, mehr als bloBe Textkritik, die sich



Die Wesensfunktion der Kirche 335

der historischen und literarkritischen Forschungsmethoden bedient und
als solche fiir die Bibelwissenschaft unentbehrlich ist. Der Grundsatz
der freien Bibelkritik — «Bibelglaube schlieBt Bibelkritik nicht aus,
sondern ein »! — bedeutet von Brunners Position aus betrachtet eine
Kampfansage besonders an die Orthodoxie im weiteren Sinn, zu welcher
Brunner bzgl. der Schriftauffassung auch die katholische Kirche rechnet 2,
mit ihrer Lehre von der Verbalinspiration im Sinne eines géttlichen
Diktats und dem daraus folgenden Glauben an den unfehlbaren Bibel-
buchstaben ; hier heiBt es: « Alles geglaubt oder nichts geglaubt!»3
Dieser blinde Bibelglaube sei die Voraussetzung gewesen fiir die Zu-
sammenstéfe zwischen der Theologie einerseits und der Natur- und
Geschichtswissenschaft anderseits 4.

Der orthodoxen Schriftauffassung stellt Emil Brunner die These
entgegen : « Die Heilige Schrift ... ist das menschliche Zeugnis von

1 Rph. 79 u. 92; vgl. 14f.; OV 269-290. — Auch die katholische Kirche
anerkennt, fordert und férdert den wichtigen Dienst, den eine gewissenhafte und
besonnene Bibelkritik dem besseren Verstindnis des Schriftwortes leisten kann
und soll, man vgl. z. B. die einschligigen Rundschreiben von Prus XII., « Divino
afflante Spiritu », 30. Sept. 1943, BENEDIKT XV., « Spiritus Paraclitus», 15. Sept.
1920 und Leo XIII., « Providentissimus Deus», 18. Nov. 1893. Alle drei Pipste
anerkennen riickhaltlos die wertvollen Dienste, welche die neuen Forschungs-
methoden der Bibelwissenschaft geleistet haben und wiinschen alle Mittel der
modernen Wissenschaft fiir ein tieferes Verstehen der heiligen Biicher nutzbar
zu machen. Doch darf die wissenschaftliche Forschung und Kritik die Tatsache
nie auBeracht lassen, daB die Heilige Schrift das inspirierte Wort Gottes und
als solches unfehlbar ist. Keine Erklirung darf deshalb die Mafstibe des Glaubens
und der Uberlieferung vernachlissigen. Besonders im letztgenannten Rund-
schreiben wird die Uberzeugung ausgesprochen, daB zwischen dem (urspriinglichen,
authentischen) Wort der Bibel und den Ergebnissen der Wissenschaft kein eigent-
licher Widerspruch bestehen kann, vorausgesetzt, dall beide Seiten ehrlich nach
der Wahrheit forschen und sich ihrer Grenzen bewuft sind. Denn derselbe Gott,
der die Natur geschaffen und die Geschichte lenkt, ist auch der Urheber der
Heiligen Schrift und kann als die Urwahrheit sich selber nicht widersprechen.

2 Vgl. WB 22: « Orthodoxie ist eine, und zwar die wichtigste Form des
Objektivismus, also das objektivistische MiBverstindnis der biblischen Botschaft.
Orthodoxie ist ... ihrem Wesen nach katholisch, darum weil in ihr das Wort
Gottes wieder zur verfiigbaren GréBe und die objektive Lehre zum eigentlichen
Gegenstand des Glaubens (!!) geworden ist.»

3 OV 270 ; vgl. 272 ; WB 130 : « Die Lehre von der géttlichen Unfehlbarkeit
des Schriftwortes ist durchaus eine Parallele zur Lehre von der Unfehlbarkeit
des Heiligen Stuhles. Die Belastung und Verderbnis, die der Kirche von daher
erwuchs (!), ist bekannt. »

4 Vgl. WGM 38 : « Die Lehre von der Unfehlbarkeit des Schriftbuchstabens
— die der groBte Bibelmann unserer Kirche, Luther selbst, ausdriicklich ver-
worfen hat — stellt den Christen von heute in einen unheilbaren Gegensatz zur
Wissenschaft und zerreiBt dadurch die innere Einheit seines Lebens. »



336 Die Wesensfunktion der Kirche

Gottes Heilsoffenbarung im Alten Bund und vor allem in Jesus Christus
... es geht um dieses Wort (Jesus Christus *), und nicht um irgend-
welche Erkenntnisse, die grundsdtzlich im Bereich menschlichen For-
schens liegen. »! Die Schriftwerdung des Gotteswortes ist in Analogie
zur Menschwerdung des lLogos zu verstehen ; demgemidll nimmt die
Schrift teil « an der Herrlichkeit der Gottheit Christi und an der Niedrig-
keit seiner Menschheit » (OV 272). Die Nichtbeachtung dieser Tatsache
fiilhrt nach Brunner zu einem verfehlten biblischen « Doketismus »
(WB 132). Die Menschlichkeit der Schrift und damit ihre Irrtumsfihig-
keit bildet den «legitimen » Awnsatzpunkt fiir deven Kritik, diese habe
denn auch, zumal die Literarkritik, « die tausende von Widerspriichen
und Menschlichkeiten, von denen es im Alten Testament wimmelt, ans
Tageslicht » gebracht (Rph. 15, 78). Doch alle diese Menschlichkeiten
berithren, wie Brunner versichert, die Offenbarungssubstanz selber nicht.

Den gottlichen Offenbarungskern aus seinen menschlichen Schalen
und Umbhiillungen herauszuschilen, stellt fiir Brunner das wahre Ziel
der Bemiihungen wissenschaftlicher Bibelkritik dar ; es geht ihr also um
«die Unterscheidung des irrtumsfihigen GefiBes von seinem goéttlich
unfehlbaren Inhalt»2 Und — diese Frage geht auf den Nerv des
Problems — welches sind die Kriterien, um festzustellen, was blo8 zum
Gefil, und was zum Inhalt gehort ? Als eniferntes Kriterium ent-
scheidet auch hier der Glaube; als ndchstes aber kommt folgender Leit-
satz in Frage : Das menschliche Gefi3 oder « das Alphabet, in dem das
Zeugnis der Offenbarung uns vorgesprochen wird» (D I 57), bilden
alle jene Berichte und Lehren (astronomisch-kosmologische, geogra-
phische, ethnographische oder historische Angaben), welche grundsitz-
lich im Bereich menschlichen Forschens liegen und deshalb mit diesem
in Konflikt geraten kénnen. Dementsprechend ist hier das Axiom maB-
gebend : « Sofern die Bibel iiber Gegenstinde weltlichen Wissens spricht,
hat sie keinerler Lehrautoritit . .. Hier ist vielmehr der rational-wissen-
schaftlichen Kritik freier Raum zu geben. »

Zwischen dem «eigentlichen » Offenbarungsinhalt und dem echten
menschlichen Wissen kann es dagegen nicht zu einem Konflikt kommen,
denn «was Gegenstand des Glaubens ist, liegt als solches nicht im

1 0OV 276f.; vgl. GO 513; WB 131, usw.

2 WB 131; vgl. OV 126 f.

3 D1I57. Vgl Die Kirche spricht zur Welt, in : Der GrundriB 4 (1942) 113-142,
123 : Die Heilige Schrift « ist weder ein Informatorium der Naturwissenschaften
noch der Geisteswissenschaften ».



Die Wesensfunktion der Kirche 337

Bereich menschlichen Forschens » und kann deshalb seinen Ergebnissen
auch nicht widersprechen . Ein Konflikt zwischen Wissenschaft und
Bibelglauben ist immer ein Scheinkonflikt, d. h. ein Entweder — Oder,
das nicht in der Sache selbst, sondern in einem falschen Verstindnis
der Sache, sei es von der einen oder der anderen, oder von beiden Seiten
her begriindet ist. Weil das « erfahrungskritische Prinzip » auch auf die
kirchliche Theologie angewandt wurde, multe sie mit der Zeit «auf
viele traditionsgeheiligte, die Substanz des Glaubens aber nicht beriih-
rende » Geschichtstatsachen « verzichten und das Recht kritischer For-
schung anerkennen» (OV 279 f{.).

So hat z.B. die kritische Forschung nicht nur im Bild der Ge-
schichte Israels vieles verindert, sondern auch in bezug auf das Neue
Testament «manche Korrektur am iiberlieferten Bilde angebracht,
manche Unstimmigkeiten in der Apostelgeschichte, manche (!) Un-
glaubwiirdigkeiten in der Zuweisung von bestimmten Schriften an
bekannte Apostel als Verfasser aufgedeckt» (L. c. 282). Als sicheres
Resultat kritischer Forschung verbucht Brunner u. a. den Satz (der ob
seines kategorischen Tenors mindestens von einem Augen- und Ohren-
zeugen stammen konnte) : « Jesus selbst hat so gelehrt, wie uns Matthius,
Markus und Lukas und nicht so, wie uns Johannes berichtet » (L. c. 285).
Besonders radikal ist die Umwilzung, welche die historische Kritik in
der Betrachtungsweise und Beurteilung der ersten Kapitel der Genesis
— obgleich sie anderseits « zu den gewaltigsten Offenbarungszeugnissen
des Alten Bundes gehoren» (OV 282 Anm. 26) — eingeleitet hat.
« Diese ganze Urgeschichte ist uns, im historischen Sinne, das heiBt im
Sinne einer glaubwiirdigen Berichterstattung, ginzlich abhanden ge-
kommen » (. c. 282). So sieht sich Brunner, durch wissenschaftliche
(paliontologische) Griinde «gezwungen», die « Adamshistorie» als
bloBen Mythus preiszugeben 2. « Diese Historie iiber die Entstehung
und die erste Zeit des Menschen gehért wie das Sechstagewerk zum
verginglichen und vergangenen Weltbild der Bibel. Was aber bleibt
dann tbrig ? Wir antworten : alles woran der Glaube ein Interesse
hat !»3 — Als ob der Glaube nicht gerade am historischen Urstand

10V 277; vgl. WGM 36f. D II 47-50, 93-101. Der tiefste Grund dieser
Widerspruchslosigkeit ist fiir Brunner die Tatsache, daB Vernunfterkenntnis und
Glaubenserkenntnis letztlich aus derselben Erkenntnisquelle flieBen: aus dem
Logos. OV 77.

2 Vgl. MW 76, 102 1., 112, 137, 210 usw. D II 96, 114 ff,

3 WGM 43; vgl. OV 282f. — H. Vork, Emil Brunners Lehre von der
urspriinglichen Gottebenbildlichkeit des Menschen 111-122.

Diyvus Thomas 22



338 Die Wesensfunktion der Kirche

und an der Erbsiinde im Hinblick auf die Erlésung ein vitales Interesse
hitte !

Brunner will uns glauben machen, daB fiir ihn letztlich nicht so
sehr kritisch-wissenschaftliche als vielmehr Glaubensgriinde maBgebend
seien fiir die Ablehnung der traditionellen Form der Urstands- und
Siindenfallslehre ; diese hitte namlich «zu schweren Verbildungen des
Glaubens, der Siindenerkenntnis und der Erkenntnis der Verantwort-
lichkeit vor Gott gefithrt » (MW 112). Das hindert ihn aber durchaus
nicht, an anderer Stelle zu schreiben : « Wir diirfen, ich wiederhole es,
der historischen Wissenschaft dankbar dafiir sein, dal3 sie uns die Historie
von der Schopfung und die Historie vom Siindenfall genommen und
uns dadurch gezwungen hat, das Gotteswort von Schopfung und Siinden-
fall wieder zu suchen. » 1 Hier gibt er also offen zu, dall de facto nicht
der Glaube, sondern die Wissenschaft den « Paradiesesglauben » umge-
stiirzt hat. Ja, er gibt sogar zu, daB der Protest gegen die historische
Form der Siindenfallslehre zwar nicht ausschlieBlich, aber doch in erster
Linie «einem rationalistischen, ‘pelagianischen’ Denken entsprungen» seiZ.

Es wire in der Tat auch unbegreiflich, wieso die christliche Kirche,
die sich 1900 Jahre lang mit der biblischen Lehre vom Urstand und
dem Geheimnis der Erbsiinde, die, « — wenngleich verschieden modifi-
ziert — den Kernbestand der Siindenlehre aller christlichen Konfes-
sionen gebildet hatte » 3, abgefunden hatte, erst jetzt — selbst 400 Jahre
nach Luther, Calvin und Zwingli ! — durch den Verzicht auf die Para-

1 MW 137 {f. (von mir gesperrt). Vgl. D IT 102, D I 77 : « Wer iiber Adam
und den Siindenfall so lehrt, wie Augustin zu seiner Zeit es mufte und durfte,
fithrt die Kirche in den ebenso verhidngnisvollen wie unnétigen Konflikt zwischen
Glaube und Wissenschaft.» Brunner muf3 aber doch zugestehen, daB mit der
Liquidierung der biblischen Urgeschichte « ein groBes Stiick der christlichen Lehr-
tradition und des iiberlieferten Glaubens von der kritischen Wissenschaft ver-
nichtet worden sei» (OV 282.). — Vgl. dazu R. GUTzZwILLER, Zur Dogmatik
Emil Brunners, II. Stellungnahme, 1. c. 181 ; ferner Nr. 18, 191-193, 191 : « Brunner
ist in seiner Darstellung des Siindenfalls und der Erbsiinde nicht biblisch, sondern
er entkriftet die Bibel auf Grund einer Weltanschauung, die er sich von Natur-
wissenschaft und Geschichte her gebildet hat.»

2 MW 112. — Brunners Tendenz, den theologischen Anschluf3 an das moderne
profanwissenschaftliche Denken ja nicht zu verpassen — ein Anliegen, das in
den gehorigen Grenzen seine volle Berechtigung hat —, wird in seiner Anthro-
pologie besonders deutlich. Damit bestitigt er fiir seine Person den in diesem
Zusammenhang bemerkenswerten Satz: Auch das gliubige Lesen der Bibel
geschieht « nie bloB aus dem Heiligen Geist, sondern immer auch aus dem ,Geist
der Zeiten’ und ,der Herren eigenem Geist’ ... Ich bilde mir nicht ein, da8 dieses
Buch von diesem Gesetz eine Ausnahme mache». MW 477.

38 MW 112. — Vgl. dazu L. VOLKEN, 1. c. 123 1.



Die Wesensfunktion der Kirche 339

diesesgeschichte die richtige Glaubensanschauung in dieser dogmatisch
so bedeutsamen Frage gefunden haben sollte ! Oder multe sie wirklich
solange warten, bis die moderne Wissenschaft ihr zeigte, was sie zu
glauben habe und was nicht ? — Nein, vielmehr hatte und hat sie am
Bericht der Genesis (wir meinen hier die Substanz des Berichtes, nicht
die populidre Darstellungsweise, die eben der Fassungskraft aller Zeiten
und Kulturstufen angepaBt ist!) ein fundamentales Glaubensinteresse,
sonst hitte sie nicht, trotz des schwierigen theologischen Problems, das
gerade Siindenfall und Erbsiinde aufgeben, unerschiitterlich daran fest-
gehalten ! Brunner dagegen beniitzt die Forschungsergebnisse der
Prihistorie und Evolutionslehre (die iibrigens, von ihrer fraglichen
Unfehlbarkeit abgesehen, zu den biblischen Aussagen keinesfalls in
absolutem Widerspruch stehen) als willkommene Basis, um darauf seine
eigene Lehre vom Urstand und von der Ursiinde zu entwickeln, die
allerdings zum Befund von Schrift und Tradition in weit groBerem
Gegensatz steht als die gesicherten Feststellungen der Prihistorie, Pali-
ontologie und Evolutionsgeschichte.

Erst der Verzicht auf die Adamshistorie ermdglicht ihm « die kon-
sequente Durchfithrung des streng theologischen, weil aktualistisch-
personalistischen Imagobegriffes » 2. Zu den profanwissenschaftlichen
Griinden gesellen sich also nachiriglich noch theologisch-systematische
Griinde, sodaB gerade im vorliegenden Fall freier Bibelkritik eigentliche
Glaubensgriinde nicht primdr und ausschlaggebend beteiligt sind. —
Vom Standpunkt der Logik aus ist dies allerdings vorzuziehen ; denn
damit wird wenigstens der circulus vitiosus, dem wir schon in der
Kanonfrage begegnet sind, vermieden ; dieser bestinde nimlich darin,
daB derselbe Glaube, der die Bibel zu seinem Wurzelgrund, zur Quelle
und Norm hat 2, sich anderseits zum Richter dariiber aufwirft, was in
dieser Bibel als richtig und wahr zu glauben sei und was nicht. Eine
andere Frage ist es dagegen, ob die Vermeidung dieses Zirkelschlusses
in casu nicht zu Lasten einer unzuldssigen xatdfacic elg &Aho yévog
gehe, insofern namlich fiir die Beantwortung einer spezifisch theo-

1 Vgl. Gn. 3, 1 ff. ; Ps. 50, 7; 1 Kor. 15, 21 . ; 2 Kor. 11, 3. — Von Rém. 5,
12 fi. schreibt Brunner, MW 111 Anm. 1: « Die Exegese dieses locus classicus der
Erbsiindenlehre gehdrt wohl zu den schwierigsten Aufgaben der Theologie. »

2 MW 103 ; vgl. 84 u. 86 : « Der Mensch soll — ganz im Sinne der Bibel —
aus einem Prinzip verstanden werden ... Das aber ist nur dadurch méglich, daB
wir die historisch-mythische Form der iiberlieferten Lehre preisgeben.» — Vgl
dazu H. VorLxk, Emil Brunners Lehre von dem Siinder, Regensberg — Miinster,
1950, 40 ff.



340 Die Wesensfunktion der Kirche

logischen Frage nichttheologische Quellen und Kriterien herangezogen
werden. Brunner weist zwar den Vorwurf des Zirkelschlusses, wenig-
stens was die Kritik an der Apostellehre betrifft, energisch zuriick :
« In Wahrheit geht es darum, daB die eigentliche Norm eben die Offen-
barung, Jesus Christus selbst ist, der sich uns durch den Heiligen Geist
bezeugt, der sich aber zu dieser seiner Selbstoffenbarung des Zeugnisses
der Apostel bedient » (D I 55). Darauf halten wir ihm folgendes Dilemma
entgegen : Enlweder ist das Zeugnis der Apostel grundsitzlich irriums-
frei — und dann haben wir iiberhaupt keinen Grund an ihm (inhaltliche)
Kritik zu iiben! Oder es ist nicht irrtumsfrei — und dann moge uns
Emil Brunner erkliren, wie wir durch ein falsches Christuszeugnis zu
einer wahren Christuserkenntnis gelangen sollen! Jedenfalls wire es
sehr sonderbar, wenn es der gewohnliche Weg der gottlichen Vorsehung
sein sollte, die Menschen durch den Irrtum zur Wahrheit zu fithren !
Wiire es demgegeniiber der Weisheit, Macht und Heiligkeit des Heiligen
Geistes nicht angemessener gewesen, die Hagiographen bei Abfassung
der biblischen Schriften unfehlbar vor Irrtum zu bewahren, wie dies
katholische Lehre ist, als sozusagen «hinterher» in jedem einzelnen
Gliubigen das irrige Zeugnis zu berichtigen ?

Was nun den erwihnten Fall der Genesiskritik, um darauf zuriick-
zukommen, noch besonders bedenklich macht, ist der Umstand, daB
der in Frage stehende Text iiber den Urzustand und Siindenfall von
Brunner nicht etwa bloB nach den Ergebnissen der modernen Wissen-
schaft modifiziert wird, sondern dal3 mit der Form auch der Inhalt preis-
gegeben wird — eine Gefahr, die in dhnlichen Fillen der Kritik immer
wieder eintritt | 1 Welche Rolle in der freien Bibelkritik auch vorgefapte
theologische Meinungen spielen konnen, zeigt beispielsweise Brunners
negative Stellungnahme zur Frage der jungfriulichen Geburt Jesu aus
Maria. Er schickt in seiner einschligigen Darstellung zunichst histo-
risch-kritische Griinde voraus um die Ablehnung der Jungfrauengeburt
zu rechtfertigen. So schreibt er : « Gerade in bezug auf die Partheno-
genesis ist bekanntlich die neutestamentliche Uberlieferung eine ziem-
lich prekire. Dieses angebliche Fundamentaldogma wird weder von
Paulus noch Johannes beriihrt ... Abgesehen von den zwei Stellen

1 Davon, daB Brunner die Lehre vom Urstand durch eine naturalistische,
oder wenn man will pseudosupernaturalistische Imagolehre ersetzt und die Lehre
vom Mysterium der Erbsiinde durch seine noch mysteriésere Theorie von der
« Ursiinde », die gleichzeitig eine persdnliche und «solidarische» sein soll, ver-
drangt, wollen wir hier weiter nicht reden. Vgl. dazu H. Voirk, 1. c. 41 £ 127 ff.



Die Wesensfunktion der Kirche 341

Mt. 1,18-25 und Lk. 1, 35 haben wir im ganzen Neuen Testament
keine Spur dieser Vorstellung oder eines Interesses fiir sie. Diese beiden
Stellen aber gehoren zu den Partien im Neuen Testament, auf die auch
der konservativste Biblizist unter den wissenschaftlichen Theologen
heute kaum wagen wiirde, einen « Schriftbeweis » zu griinden, ganz ab-
gesehen von der Tatsache, daB viele Indizien dafiir sprechen, daBl auch
diese Anfinge von Matthius und Lukas einst in dieser Beziehung ganz
anders gelautet haben (!). »* Als entscheidenden Glaubensgrund fiihrt
er, von Kierkegaards Kategorien des Argernisses und des Paradoxen
inspiriert, die « Menschlichkeit » an, die nun einmal zum Geheimnis der
Menschwerdung gehére : « Eben in unwiirdiger Weise ist der Gottessohn
zur Welt geboren worden ! Das ist der Grundzug des biblischen Offen-
barungsgedankens » (Mi 291). — Auf diese Darstellung und Begriindung
lassen wir einen protestantischen Fachmann der Bibelwissenschaft ant-
worten, K. L. Schmidt. Er faBt das Resultat seiner historisch-kritischen
Untersuchung iiber die jungfriuliche Geburt Jesu Christi mit ausdriick-
licher Bezugnahme auf Emil Brunner folgendermaBen zusammen :
« Diesen Erorterungen mit ihrem positiven Ergebnis kann sich nur der-
jenige entziehen, der die jungfriuliche Geburt Jesu Christi a priori fiir
etwas nicht Geschehenes hilt, nicht aber derjenige, der sich unter Ab-
sehung von einem solchen aprioristischen Urteil um die Eigenart der
Uberlieferungsgeschichte bemiiht. »2 Im Einzelnen stellt er fest:
« Textkritische und literarkritische, bzw. auch stilkritische Schwierigkeiten
liegen in unserem Fall nicht vor.»® Was die angeblichen « Glaubens-
griinde » anbelangt, meint Schmidt, es sei «ebensowenig erlaubt, die
Behauptung aufzustellen, daB die Jungfrauengeburt sich nicht mit dem

1 Mi 288 f. ; u. weiter : « Es spricht im Gegenteil alles dafiir, daB diese Lehre
ziemlich spit aufgekommen ist, also nicht einem geschichtlichen Wissen von
einem Vorgang, sondern dogmatischen Motiven entsprungen sei.» (ib.) Vgl. D II
418 : « Eins ist unwidersprechlich : im gesamten Apostelzeugnis von Jesus Christus
wird auf die jungfriuliche Geburt auch nicht ein einziges Mal Bezug gencmmen.
... Die Lehre von der jungfriulichen Geburt gehoért also nicht zum Kerygma
der neutestamentlichen ‘Kirche, in das wir quellenmiBigen Einblick haben», usw.

2 K. L. ScumipT, Die jungfrauliche Geburt Jesu Christi, in: Theologische
Blatter 14 (1935) Sp. 289-297, 295. — Vgl. dazu R. GUTZWILLER, l. c. 192:
« Gerade in diesem Abschnitt der Brunner’schen Dogmatik (es handelt sich um
die Jungfrauengeburt) wird sichtbar, daB der Verfasser, wenn vielleicht auch
unbewuBt, so doch tatsichlich vor-eingenommen an die Bibel herangeht. Wire
seine Dogmatik wirklich konsequent biblisch, so miilte er den zweimaligen, ein-
deutigen biblischen Bericht iiber die Jungfrauen-Geburt als Wort Gottes und
damit als wahr annehmen.» usw.

3 L.c. Sp. 293.



342 Die Wesensfunktion der Kirche

‘Christusparadox’ reime : ‘Eben in unwiirdiger Weise ist der Gottessohn
zur Welt geboren worden! Auch seine Entstehung ... geschah in
Knechtsgestalt’. » 1 Tatsichlich verhalte es sich damit gerade um-
gekehrt : « Das Mysterium eines solchen Ereignisses (wie die jungfriu-
liche Geburt Christi es darstellt *) gehért in das konkrete Messiastum
Jesu von Nazareth hinein, das seiner ganzen Art nach Messiasmysterium
war. » 2 Dieses Urteil wird in der Tat von der gesamten christlichen
Uberlieferung bestitigt !

So zeigt gerade dieses konkrete Beispiel freier Bibelkritik (dhnliche
Beispiele aus der protestantischen — besonders der liberalen — Exegese
lieBen sich leicht vermehren) wie selbst « theologische » Griinde dazu
fithren konnen, gewisse Schrifttexte, die nicht ins System passen, will-
kiirlich auszulegen oder gar, wenn es anders nicht geht, ihre Echtheit, mag
sie auch historisch und exegetisch geniigend erwiesen sein, zu bestreiten 2.

Das eben ist die schwere Gefahr, die der freien Bibelkritik notwendig
innewohnt, daB sie gerade den Bibelgelehrten und Theologen dazu ver-
leitet, sei es auf Grund einer bestimmten theologischen Lehrmeinung
oder durch gewisse (wahre oder vermeintliche) wissenschaftliche Er-
kenntnisse veranlaBt, den inspirierten Bibeltext nach Bedarf zu kriti-
sieren und zu « korrigieren », ohne ihn dabei an eine objektive Norm oder
an eine mafgebende kirchliche Lehrautoritit zu binden. Der subjektive
Glaube, als letztes und entscheidendes Kriterium und « Organ» der

1 L.c. Sp. 296; vgl. dazu Anm. 15: « ... so EMIL BRUNNER, Der Mittler,
1927, S. 290 f., schon lingst offenbar gegen K. Barth.»

2 L.c. Sp. 295; Sp. 293 Anm. 9 verweist Schmidt auf Kattenbusch, der
grundsitzlich &hnlich urteilt. — Vgl. auch K. BartH, z. B. Die Kirchliche Dog-
matik I 2. 200 ff. ; Credo 257-65, 63 : Die Christologie der alten Kirche « respektiert
das Wunder der Jungfrauengeburt. In und mit diesem Respekt bleibt ihr auch
die Erkenntnis der Inkarnation erhalten». 65: Es diirfte tatsichlich so sein,
« daB man diesen Inhalt von dieser Form, diese Form von diesem Inhalt nicht
trennen kann und also besser tut, gerade dieses Dogma fein unkritisiert zu lassen ».

3 Wir verweisen vor allem auf die prot. Einstellung zu Mt. 16, 13-20. —
Fiir E. Brunner konnte man u. a. auch seine Auslegung der paulinischen Lehre
von der ]ungfré,ulichkeit (vgl. I Kor. 7. Kap.) heranziehen, welche er als zeit-
gebundene Form der paulinischen Eschatologie wertet, wobei er das katholische
Virginititsideal als « antichristliches Erbe», das « unsagbar viel Unheil gestiftet
hat» (GO 349), proskribiert. Im gleichen Geiste beantwortet er auch, ungeachtet
der klaren Stelle Mt. 19, 3-9, bzw. Mk. 10, 1-12 die Frage der Ehescheidung dahin,
daB unter Umstinden die Auflosung einer Ehe « um der Nichstenliebe willen »
« das einzig Sittliche » sei. « Die christliche Moral hat, gestiitzt auf die Bergpredigt,
immer bestimmte Ehescheidungsgriinde anerkannt.» GO 346. — Ferner sei auf
Brunners textwidrige Auslegung der paulinischen Lehre von der natiirlichen
Gotteserkenntnis (Rém. 1, 19 ff.) hingewiesen ; vgl. OV 61 ff. ; NG 29 ff. D I 137-
140, usw,



Die Wesensfunktion der Kirche 343

(inhaltlichen) Bibelkritik genommen, erweist sich wicht blofi praktisch,
infolge der Moglichkeit und Tatsichlichkeit einander widersprechender
Meinungen (man vergleiche z. B. nur schon die Lehrdifferenzen unter
den Reformatoren, die sich alle auf eine und dieselbe Schrift und ihr
Glaubensurteil beriefen !), als ganz und gar unzulinglich, sondern muf
auch rein theoretisch als unhaltbar bezeichnet werden. Abgesehen davon,
daB in der biblischen Offenbarung dem Glauben des Einzelnen diese
kritische Funktion und Vollmacht nirgends zugesprochen wird, miilte
der faktisch unvermeidliche Widerspruch zwischen den verschiedenen
Schriftauslegungen und -kritiken auf den Urheber des Glaubens selbst,
den Heiligen Geist zuriickgefiihrt werden, da sich jeder Forscher fiir
die Begriindung seiner Ansicht letztlich auf sein inneres Geistzeugnis
berufen kann. Emil Brunner wird freilich antworten, daf diese Berufung
nur fiir eine, eben die richtige Auffassung wahr sein kénne ; wer aber
will und kann legitim dariiber entscheiden, welches Geistzeugnis, bzw.
welches demselben entsprechende Glaubensurteil echt und welches falsch
sei ? Wollte man dagegen statt dem privaten Glaubensurteil grund-
sitzlich den wissenschaftlich-kritischen Griinden und ihrer Beweiskraft
den Vorrang geben, dann hitten wir wiederum eine heterogene Ent-
scheidungsinstanz — geht es doch um eine Frage, die zu entscheiden
Sache des Glaubens, nicht der in einer anderen Dimension liegenden
Wissenschaft ist — und damit wire zudem der wissenschaftlichen
Tiichtigkeit ein gewisser Lehrprimat in biblicis zugestanden, der das
Brunner’sche Axiom : «jedes Gemeindeglied ein miindiger Bibelleser »,
praktisch illusorisch machte! Das Prinzip der freien Bibelkritik, wie
es von Brunner (und anderen) vertreten wird, éffnet dem Subjektivismus
Tiir und Tor und ist infolgedessen keineswegs geeignet, dem wahren und
einheitlichen Verstindnis des Evangeliums zu dienen, sondern trigt eher
dazu bei, die Heilige Schrift in ihrer Eigenschaft und Wiirde als inspi-
riertes Gotteswort zu entwerten, ja selbst in ihrem Bestande wesentlich
zu gefahrden. Die Zertriimmerung dieser Glaubensbasis aber wire, wie
Brunner selbst erkennt, « mit der Zerstérung des christlichen Glaubens
und der Kirche identisch » (OV 269 {.).

Brunners Lehre iiber Kanonbildung, Schriftauslegung und Bibel-
kritik griindet einerseits in seiner liberalen Auffassung vom Wesen der
Heiligen Schrift und ihrer Inspiration, die den Irrtum nicht ausschlieBt
und deshalb die Bibelkritik geradezu notwendig macht, und anderseits
in seiner eigentiimlichen Anschauung von der Kirche als Trigerin des
Gotteswortes. Wohl schreibt er die Funktion der Kanonbildung und



344 Die Wesensfunktion der Kirche

Schriftauslegung grundsitzlich der Kirche zu; in Wirklichkeit ist es
aber, wie unsere Untersuchung ergeben hat, nicht die Kirche als solche,
d. h. als Kollektivperson, welche diese Funktionen ausiibt, sondern die
etnzelnen Gliaubigen (voran die Theologen), denn Kanonbildung und
Schriftauslegung sind ja primdr nur auf Grund von Glaubensurteilen
moglich. Nun kann es aber nach Brunner keinen « Kollektivglauben »
geben (so wenig es ein kollektives testimonium Spiritus Sancti internum
gibt ), sondern nur je den Glauben des einzelnen Christen. Anderseits
kennt diese Kirche kein zustindiges Lehramt, das die verschiedenen
Anschauungen ausgleichen und auf eine gemeinsame, fiir alle verbind-
liche Formel bringen kénnte. So bleiben also in concreto nur die ein-
zelnen Glidubigen, die der Bibel als kritische Instanzen gegeniiberstehen.
Und was folgt daraus ? Nicht weniger als die merkwiirdige Tatsache,
daf die Kirche als ganze mit der Heiligen Schrift direkt und formal herz-
lich wenig zu « tun » hat, obwohl ihr «als ganzer das Wort Gottes iiber-
geben » ist. Die Kirche ist gewissermalen nur der Ort, wo man die
Bibel haben kann ; awusschlaggebend aber ist die Beziehung des einzelnen
Glaubigen zur Schrift. Was er als biblisch betrachtet, das ist fiir ihn
biblisch ; wie er das Schriftwort auslegt, so ist es fiir ihn verbindlich.
Sein Glaubensurteil gilt grundsitzlich soviel wie das jedes andern, ja,
wie das aller andern zusammen, denn diese andern kénnen sich in ihrer
Gesamtheit auf keine « bessere » Autoritit berufen als er selbst: auf
das innere Geistzeugnis ; die Zahl der Anhinger einer Glaubensanschauung
spricht ja an sich noch gar nicht fiir die Richtigkeit dieser Anschauung !
So wird also letzten Endes die Heilige Schrift dem einzelnen Glaubigen
und seiner Willkiir ausgeliefert und bt gerade damit das ihr als
gemeinsamer Glaubensquelle an sich eigene ekklesiologische (und 6ku-
menische) Einigungsmoment gréBtenteils ein. Die Kirche als Gemein-
s¢haft aber verliert so ihre Vorzugsstellung als malgebliche Trigerin,
Hiiterin und Auslegerin des Wortes Gottes. — Das alles sind Konse-
quenzen, die mit dem Gemeinschaftsgedanken, den Brunner so stark
in seinem Kirchenbegriff zu betonen sucht, schlecht vereinbar sind und
die faktisch auch zu der groBen Zersplitterung der protestantischen
Kirche gefiihrt haben. Die Proklamation der freien Schriftauslegung
und der freien Bibelkritik hat, wie die Erfahrung lehrt, allzuhiufig die
Verwirklichung jener gefiahrlichen Moglichkeit, die sich auch Brunner
nicht verhehlt, nach sich gezogen, daB nimlich «jeder einzelne Aus-
leger zum Papst » wird.
(Fortsetzung folgt.)



	Die Wesensfunktion der Kirche

