
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und
Betätigungsweisen

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das objektive Erkenntnislicht

Sein Wesen, seine Arten und Betätigungsweisen

Von Dr. P. Alexander M. HORVÂTH 0. P.

Vorbemerkungen

Im folgenden reden wir nur vom objektiven Erkenntnislichte und
von der aus ihm hervorgehenden motio obiectiva, im Unterschiede vom
subjektiven Lichte. Das subjektive Licht ist eine Ausrüstung des

Verstandes selbst, die ihm zur Wahrnehmung der entsprechenden objektiven

Bestände befähigt. Es ist entweder als natürliches Verstandeslicht

und als habitus primorum principiorum ihm zu eigen, oder es

wird durch ein höheres Eingreifen mitgeteilt, um den Verstand zur
Aufnahme solcher Gegenstände zu befähigen, die über seiner natürlichen

Fassungskraft stehen.

Da ist es nun von der größten Wichtigkeit, die Betätigungsweisen
(influxus causalis) der beiden Lichtquellen, der subjektiven und objektiven,

klar auseinanderzuhalten. Das subjektive Licht befähigt das

Erkenntnisvermögen, tätig vorzugehen, seine Verähnlichung mit dem

Gegenstande zu verwirklichen. Daß dies nicht in der Form einer actio
transiens geschehen kann, ist leicht einzusehen. Die Erkenntnis ist
eine Seinsvollendung des Verstandes in sich, nicht aber eines anderen

Subjektes. Aber eine actio immanens ist damit unbedingt verbunden,
die je nach der Natur und Vollkommenheit des Vermögens
verschiedenartig auftritt : anders bei Gott, anders bei den Geschöpfen,
wie dies Thomas I 54, 1-3 darlegt. Beim Geschöpfe ist zur Betätigung
des subjektiven Lichtes eine (passive) Aufnahme des Gegenstandes

erfordert, sodaß wir es hier mit einer causalitas efficiens zu tun haben.

Im ersten Stadium des Vorganges übt die motio obiectiva einen
entscheidenden Einfluß aus. Von ihr hängt ja die Artbestimmung (speci-

ficatio) der actio immanens ab. Je nach der Natur des Erkenntnis-



Das objektive Erkenntnislicht 285

Vermögens können ja bei dieser motio objectiva auch andere
Kausaleinflüsse sich geltend machen ; sie sind ihr aber von außenher beigefügt.
In ihrer arteigenen Wirklichkeit ist die motio obiectiva streng genommen
bloß eine Eignung des Gegenstandes, sich zu offenbaren und somit die

Arteigenheit der actio zu bestimmen : motio quoad specificationem, im
Gegensatz zur motio quoad exercitium. Nur bei dieser strengen
Unterscheidung können wir das objektive Licht und dessen eigenartige Wirkkraft,

sowie seine von jedem anderen Einfluß wesentlich verschiedene

Wirkweise klar erfassen. Wird das übersehen, so kann man in der

Erkenntnistheorie manche Fragen, besonders das Problem der virtua-
litas conceptuum, nie richtig lösen. Aus diesem Grunde wollte der Verf.
das esse obiectivum des esse sec. se und die Wirkweisen der motio
quoad obiectum im Unterschiede von der motio quoad exercitium

genauer untersuchen.
Die Wichtigkeit dieses Problems ist besonders für das Studium der

Moral des Aquinaten auffallend. Erfaßt man das objektive Sein der

Tugenden nicht richtig, so ist es nicht möglich, die Gedanken des

hl. Thomas recht zu verstehen. Es ist ganz staunenswert, wie er die
einzelnen Tugenden und deren verschiedene Teile so auseinanderhält,
daß es nicht möglich ist, sie miteinander zu verwechseln. Man ist immer
geneigt, die subjektiven Kräfte für Tugenden zu halten. Sicher ist dies

teilweise richtig, indem solche für die Ausführung der Werke notwendig
sind ; welche aber und wieviele deren hierzu nötig sind, hängt vom
objektiven Sein ab, nach dessen genauer Umschreibung eine multipli-
catio rationum et entium oft überflüssig erscheinen wird. Das Gleiche
ist auf dem Gebiet der Wissenschaften zu sagen, wo die absolute onto-
logische Wahrheit nur dann vollwertig erkannt wird, wenn sie auch in
ihrer relativen Stellung aufscheint, was in der Darstellung der
verschiedenen Wissenssubjekte (subiecta scientiarum) geschieht. In diesen
besitzen alle Angaben eines bestimmten Wissensgebietes ein objektives
Sein und Erkenntnislicht. Wird dies außer Acht gelassen und z. B.
die Summa des hl. Thomas nicht im Lichte und in der Vergegenständlichung

ihres Wissenssubjektes gelesen, so erhält man entweder einen
falschen Sinn, oder eine seelenlose, bloß nominalistische Deutung.
Beispiele für Mängel und Fehler auf beiden Gebieten könnten aus der
neueren Literatur angeführt werden ; dies ist jedoch nicht unsere
Aufgabe. Es soll dies bloß eine Warnung für sog. Thomaskenner sein.



286 Das objektive Erkenntnislicht

Das Ansichsein (esse sec. se, physicum) ist etwas absolut Bestimmtes.
So bezeichnen wir die reinen Seinsgegebenheiten. Alles, was mit dem
Sein als solchem in Verbindung gebracht werden kann (ordo ad esse

simpliciter), gehört zum Ansichsein 1. Dieses Ansichsein der Dinge
erscheint in der Erkenntnis nach den ihm eigentümlichen Wesenszügen
in einer neuen Form — in esse repraesentativo —, als wirkliche
Vorstellung des Ansichseins. Die Eignung des Ansichseins, in einem
gegenständlichen Vorstellungswert (esse obiectivum repraesentativum) zu
erscheinen, den eigenen objektiven Seinsgehalt zu offenbaren, nennen
wir die Veritas ontologica, die vom hl. Thomas als esse conformabile,
als Anlage, den Verstand sich gleichförmig zu gestalten, sich ihm zu
offenbaren, beschrieben wird2. Das tatsächliche Offenbarwerden des

Ansichseins, welches in der entsprechenden Seinsverwirklichung der

Erkenntnisfähigkeit zustande kommt, nennt man veritas cognitionis 3.

Als einfache Verähnlichung findet dies auch in den niedrigen Vermögen
statt ; als formale Wahrheit ist es indes eine Folge der Besinnung und
Überlegung und ist nur der Verstandeserkenntnis eigen 4.

1 Die thomistische Seinsanalyse unterscheidet im Seienden zwei Elemente,
aus denen der ungeteilte Seinsbegriff (als conceptus obiectivus) entsteht, dem als
bezeichnetes Ding (res concepta) oder, wie Thomas sich öfters ausdrückt : res
extra animam entspricht. Die Grundlage, gleichsam das materielle, potentiell
aufnehmende Element (actus primus) ist das Wesen, das Sosein, die Natur ; in ihm
müssen wir die Ur- oder Wurzelwirklichkeit des Seins erblicken. Das zweite
Element ist das Dasein (existentia), auf welches die Vollendung der Seinsverwirklichung

zurückzuführen ist. Es ist eine Wirklichkeit, eine eigene und eigenartige
Wirklichkeit, in der auch das Sosein vollendet wird. Dieses erhält vom Dasein
keinen Wesenszug, wohl aber die letzte Vollendung, kraft welcher es in den
Bereich des Ansichseienden gehört und in seiner inneren Konstitution ein fremdes
Sein nicht aufscheint : existere est esse extra causas suas, also in sich, in der
eigenen Wirklichkeit. « Ipsum esse est perfectissimum omnium », sagt Thomas
I 4, 1 ad 3 ; comparatur enim ad omnia, ut actus ; nihil enim habet actualitatem,
nisi inquantum est. Unde ipsum esse est actualitas omnium rerum, et etiam
ipsarum formarum. » Aus der Beziehung zu diesem letzten Prinzip der Wirklichkeit

wird das Ansichsein in der Seinsordnung bestimmt. Hierzu gehört nicht bloß
dasjenige, was in statischer Hinsicht verwirklicht wird, sondern auch alles andere,
was dynamisch erscheinen kann. Die Beziehung zum Sein, als actus secundus,
ist demnach das Merkmal, welches das Ansichsein von den übrigen Formen des
Seins scheidet. Über die verschiedenen Auffassungen des Seinsbegriffes s. Tracta-
tus philosophici S. 43. In welchem Sinn das Ansichsein ein Objekt ist, s. ebd. S. 40.

2 I 16, 5.
3 Die verschiedenen Bedeutungen der Wahrheit s. Tract, phil. unter « veritas ».
4 1 Ver. 9.



Das objektive Erkenntnislicht 287

1. Das Erkenntnislicht als Gegenstand (obiectum quod)
und Bedingung (ratio cognoscendi, medium, obiectum quo)

der Erkenntnis

Die Eignung des Ansichseins, sich zu offenbaren, in einem
gegenständlichen Vorstellungswert zu erscheinen, wie andererseits die

entsprechende Fähigkeit, dies so in sich aufzunehmen und das Ansichsein

widerzuspiegeln, fassen wir nach Analogie des Lichtes auf. « Omne quod
manifestatur, lumen est » zitiert Thomas den Ausspruch des Apostels
(Eph. 5,13) und knüpft daran seine Erklärung über das Erkenntnislicht

x. Die beiden Formen der beschriebenen Eignung sind korrelative
Bestimmungen. Die eine ist Verhältnis und Beziehung vonseiten des

Objektes, die andere vonseiten des erkennenden Subjektes.
Dementsprechend reden wir von dem lumen obiectivum und subiectivum.

Das lumen obiectivum ist die Eignung eines Dinges, sein Da- und
Sosein (existentia-essentia) zu offenbaren. « Unumquodque inquantum
habet de esse, infantum est cognoscibile. »2 Hiermit ist der
Gegenstandswert und dessen Umfang bestimmt. Was ein Ding von sich
offenbaren und somit Gegenstand einer Erkenntnis werden kann, nennen
wir obiectum quod. Als Veritas rei (ontologica) ist es mit dem Ansichsein

sachlich identisch und unterscheidet sich von ihm durch die reale

Beziehung der Erkenntnisfähigkeit zu ihm, sodaß die entsprechende
Beziehung ihm bloß als eine verstandesmäßig erfaßte, gedankliche
Bestimmung zukommt3. Diese sachliche Identität von Sein und Wahrheit
drückt der allgemein bekannte Spruch aus : « ens et verum convertuntur »4.

Weil aber das Sein nicht notwendig als reine Wirklichkeit auftritt,
so sind die Bedingungen des Aufscheinens der ontologischen Wahrheit
nicht immer dieselben. « Infantum est aliquid cognoscibile, inquantum

1 I 16, 3. Das esse wird hier im allgemeinsten Sinne genommen. Es schließt
ein Sosein mit Beziehung zum Dasein in den verschiedensten Formen in sich,
wobei die Bezugnahme auf ein wirkliches Sein immer inbegriffen ist

2 I 67, 1.
3 « In scientia et sensu est relatio realis, sec. quod ordinantur ad sciendum

vel sentiendum res ; sed res ipsae in se consideratae sunt extra ordinem huiusmodi :

unde in eis non est aliqua relatio realiter ad scientiam et sensum, sed sec. rationem
tantum, inquantum intellectus apprehendit ea ut terminos relationum scientiae
et sensus. Unde Philosophus dicit in 5. Metaph. quod non dicuntur relative, eo
quod ipsa referantur ad alia, sed quia alia referuntur ad ipsa. » I 13, 7.

4 I 16, 3.



288 Das objektive Erkenntnislicht

est actu ». Daher bestimmt der Seinsgehalt eines Dinges auch die

Bedingungen seiner Erkennbarkeit, d. h. unter welchen das obiectum
quod der Erkenntnisfähigkeit nahegebracht und erfaßbar gestaltet wird.
Diese Bedingungen fassen wir unter dem Sammelnamen ratio cognos-
cendi, « obiectum quo » zusammen. Die Einengung dieses Begriffes
geschieht in den verschiedensten Formen. In allen Fällen aber
bezeichnet er das formende, gestaltende Element der Erkenntnis, sodaß

nach seinem Einfluß die reine ontologische Wahrheit (obiectum quod
materiale) zu einem obiectum formale quod für die Erkenntnisfähigkeit
vergegenständlicht und gestaltet wird.

Die objektive Faßbarkeit des Ansichseins schließt demnach zwei

Momente in sich, die restlos in seinem Seinsgehalt begründet sind und

auf das dynamische Wirklichwerden der Erkenntnisfähigkeit entscheidenden

Einfluß ausüben. Der erste Moment bezeichnet das zu liefernde
Erkenntnismaterial, das restlos primär in der absoluten, sekundär in der
relativen ontologischen Wahrheit des Dinges besteht ; der zweite Moment
aber bestimmt die Bedingungen für dessen Faßbarkeit und wird der
Wirklichkeitsweise des Seinsgehaltes entnommen. Aus beiden
Elementen entsteht die Form der Erkenntnis, durch welche das

entsprechende Vermögen des Subjektes gestaltet und verwirklicht wird,
sodaß in der Veritas cognitionis alles, was vonseiten der Fähigkeit in
Frage kommt, als potentielles, materielles Prinzip anzusehen ist, in
welchem die von Ansichsein gelieferte Form in neuer, repräsentativer
Weise verwirklicht wird, das erkennende Subjekt aber eine neue Seinsweise,

formam alterius, aufnimmt h

2. Das Abstraktionslicht

Das Gesagte läßt sich an dem sinnlich gegebenen Sein klar
darstellen, welches eine mehrfache Zusammensetzung aus Potenz und Akt
in sich schließt. Die erste besteht aus dem Dasein (existentia) und

1 Aus diesem Grunde sind beispielsweise bei der menschlichen Verstandeserkenntnis

die sog. Schemata logica nicht Form, sondern Materie der Erkenntnis.
Dies ist für die reale Erkenntnis unbedingt festzuhalten, wenngleich bei der rein
logischen Wertung auch die gegenteilige Terminologie ihre Berechtigung hat.
Dieses umgekehrte Verhältnis zieht sich in der Logik und der Metaphysik restlos
durch, und nur auf diese Weise läßt sich die vollständige Trennung der beiden
Wissensgebiete durchführen. Betrachtet man die logischen Schemata und Formeln
bloß als Form der Erkenntnis, dann ist die Kant'sche Einstellung unvermeidlich.
Siehe Tract, phil. unter « schema ».



Das objektive Erkenntnislicht 289

Sosein (essentia), die zweite innerhalb des Soseins aus Materie und Form.
Die Erkenntnis dieses Seins geschieht durch die Wahrnehmung, welche
entweder eine unmittelbare mittels der Sinne, oder eine mittelbare,
kraft kausaler Schlüsse ist. In bezug auf das Sosein nehmen schon die
äußeren Sinne eine gewisse Scheidung vor, die dann durch die inneren

Sinnesvermögen vollendet wird. Das Ergebnis dieses Vorganges ist die

Erfassung einer konkreten Gegebenheit, die entweder zeitlich-räumlich

begrenzt ist (für die äußeren Sinne), oder der, wie den Phantasiebildern,

wenigstens eine solche Begrenzung als notwendige
Begleiterscheinung anhaftet h In den Angaben der Sinne scheint das eigentliche,

notwendige und unveränderliche Sosein der Dinge nicht auf ; sie

spiegeln deren ontologische Wahrheit nur als eine potentielle, mögliche

Angabe wider. Alles, was zu ihr gehört, ist zwar in ihnen enthalten ;

es muß aber durch ein eigenes gegenständliches Licht offenbar, erkenntlich

gestaltet, beleuchtet werden. Die Materie hindert das unmittelbare
Aufleuchten des objektiv festen Wahrheitsgehaltes. Ihre Ausschaltung
stellt daher die allgemeine Bedingung für die Erfaßbarkeit des

Erkenntnismaterials, welches das Ansichsein liefert, dar : sie ist die ratio

qua obiectiva, das obiectum formale der menschlichen Erkenntnis.
Dieser Vorgang läßt sich in allen seinen Phasen genau verfolgen

und erfahrungsmäßig darstellen. Er beginnt mit ganz konkreten, oft
sehr dunkeln Sinnesvorstellungen, aus welchen der verstandesmäßige
Gegenstand, das ens primordiale noch mehr undeutlich und ungestaltet
aufleuchtet. Im Laufe allmählicher Entwicklung wird das sinnenhafte
Element ausgeschieden und gibt den geistigen Werten Raum. Die
Dunkelheit weicht, die Vorstellungsbilder werden immer klarer und
allgemeingültiger, sodaß am Ende ein ganz präziser, klarer Begriff vor
unserm Geiste steht, der mit den Forderungen eines allgemeinen,
notwendigen und unveränderlichen Erkenntniswertes auftritt. Hierin besteht
die objektive Bestimmtheit jeder abgeschlossenen menschlichen
Erkenntnis.

Wir fragen nun nach der Quelle, aus welcher die motio obiectiva
hervorgeht und dem Endresultat die oben beschriebenen arteigenen
Bestimmungen verleiht. Wir nennen diese Quelle vorläufig das

unbekannte X, welches nach Kant « das Ding an sich », in der aristotelisch-
thomistischen Terminologie aber die verhüllte ontologische Wahrheit ist.
Das Endresultat ist nach Kant die Synthese der sinnlichen Eindrücke

1 I 78, 4.

Divus Thomas 19



290 Das objektive Erkenntnislicht

und der Formen a priori, nach der Philosophie des Aquinaten aber das

Aufleuchten der ontologischen Wahrheit des sinnlich gegebenen Seins.

In beiden Fällen ist also das objektiv bewegende und bestimmende Licht
der menschlichen Erkenntnis nicht eine in sich unmittelbar, intuitiv
erfaßte und in dieser Weise wirkende Gegebenheit. Ihr Aufleuchten
und objektiv bestimmender Einfluß ist etwas Vermitteltes. Mag dies

nun auf die Vermittlung, auf die Bedingungen der im Subjekt gegebenen
Formen a priori, oder auf die Enthüllung der verborgenen, verhüllten
ontologischen Wahrheit zurückgeführt werden, so kann doch dieses

Erkenntnislicht im Gegensatz zum intuitiven ein bezogenes, abgezogenes,
abstraktives genannt werden. Das Abstraktionslicht ist demnach eine

Eignung der sinnlich gegebenen, konkreten Seinsweise, die allgemeinen
Erkenntniswerte und somit die ewigen Wahrheiten (rationes aeternae) zu
vermitteln und zu offenbaren. Die Abstraktion selbst aber, als objektives
Endresultat, als Erleuchtung des Verstandes, als Verwirklichung seiner

Potentialität, kann als Offenbarwerden der allgemeinen, unveränderlichen,

ewigen Wahrheiten durch Vermittlung des konkreten, sinnlich
gegebenen Seienden beschrieben werden L

Die Auseinandersetzung mit der ersten Hypothese (Kants) ist hier
nicht unsere Aufgabe. Wir beschreiben nur die Grundlagen der zweiten
Annahme.

Das Sein ist nicht durch eine notwendige, transzendentale Beziehung

auf die Erkenntnis hingeordnet. Aber die Erkennbarkeit begleitet
dasselbe infolge der Relation eines zur Verähnlichung bestimmten und
durch sie verwirklichten Vermögens und ist ihm derart eigen, daß alle

Wirklichkeitsformen auf dem Gebiete' der Erkenntnis bezüglich Wert
oder Unwert an das Seiende gebunden sind. Was das Seiende ist und
worin das Primäre (das Potentielle Hegels, oder das Geistige des absoluten

Subjektivismus) zu erblicken sei, bildet den Scheidepunkt der
Erkenntnistheorien und Weltanschauungen. In allen Fällen bewahrheitet

sich aber der oben angeführte Ausspruch : unumquodque in-
quantum habet de esse, intantum est cognoscibile. Das Prinzip, welches

die Grundlage der Erkennbarkeit, ihre Grenzen und Formen bestimmt,
lautet : intantum aliquid cognoscitur, inquantum est actu. Die Potenz
und jede Potentialität bildet infolgedessen ein Hindernis der Erkennbarkeit,

hemmt das Aufleuchten des objektiven Lichtes und bewirkt

1 Die einzelnen Erfordernisse und Vermittlungsweisen des Abstraktionslichtes

werden wir später beschreiben.



Das objektive Erkenntnislicht 291

die Einteilung der Erkenntnisgegenstände in actu et in potentia cognos-
cibilia. In diesem Sinne ist also die Erkennbarkeit und das objektive
Erkenntnislicht der sinnlich gegebenen Erkenntnisweise zu bestimmen.

Die sinnlich wahrnehmbare Welt besitzt zweifelsohne ein Sein.

Alle Merkmale des Seienden kommen ihr zu. Nur ist es nicht das Sein

als solches schlechthin, sondern ein unvollkommenes, aus Akt und
Potenz zusammengesetztes, d. h. ein esse per participationem. Damit
ist auch die Erkennbarkeit dieser Seinsweise bestimmt : Non est cog-
noscibilis actu, sed in potentia tantum. Die potentia bedeutet hier nicht
die reine Möglichkeit, wie wir sie etwa der materia prima zueignen,
sondern die im actus gegebene Bestimmtheit und Beschränkung der

Sinnenwelt. Dementsprechend muß auch die ontologische Wahrheit,
das esse conformabile des sinnlich gegebenen Seienden bestimmt werden.
Sie ist in ihren allgemeinen, unveränderlichen Werten durch die Potenz
verhüllt und nur in konkreten Seinsweisen vorhanden : universale in
potentia. In diesem Rahmen vermag es seine ontologische Wahrheit
zu offenbaren. Dieses vermittelte Aufleuchten, diese ganz eigenartige

Möglichkeit der Offenbarung nennen wir Abstraktionslicht, oder objektives
Sein im Abstraktionslicht.

Hierzu sind in der beschriebenen Konstitution des sinnlich gegebenen
Seins alle Grundlagen und Bedingungen gegeben. Jedes sinnenhaft
Seiende ist ja Träger einer Idee, terminus connotatus rationum aeter-

narum. Hat es nämlich als esse per participationem ohne Beziehung
zum esse per se subsistens keinen Bestand, so kann es auch ohne Rücksicht

auf die rationes aeternae in seiner beschränkten ontologischen
Wahrheit nicht erklärt werden. Letztere kann infolgedessen entweder
in den ewigen Seinsgründen oder in ihrem zeitlichen Aufscheinen,
richtiger : in ihrem tatsächlichen Bestände, erkannt werden.

Die erste Annahme besteht für den menschlichen Verstand nicht,
da er mit den rationes aeternae nicht unmittelbar in Berührung kommen

kann. Also bleibt nur die zweite Möglichkeit übrig. Die Kraft,
sich in einem zeitlichen Gegenwert offenbaren zu können, nennen wir
objektives Abstraktionslicht. Damit bezeichnen wir die Eignung des

potentiell Erkennbaren, die eigenen Wirklichkeitswerte dem Verstände
offenbaren zu können. Die Möglichkeit einer Ausschaltung des Potentiellen,

des Beschränkten und rein Konkreten ist in den Anlagen, in der

Konstitution des sinnenhaft Seienden gegeben : der eigene Seinsgehalt kann

gemäß seiner Übereinstimmung mit den ewigen Seinsgründen im
Abstraktionslichte aufscheinen. Die Möglichkeit, ein Erkenntnisvermögen



292 Das objektive Erkenntnislicht

mit diesem Lichte erleuchten und es zu seiner Seinsvollendung führen
zu können, bestimmt das medium quo, die allgemeine ratio formalis
cognoscendi jenes Materialobjektes, welches in der ontologischen Wahrheit

des sinnenhaft Seienden vorliegt. Wie schon bemerkt, ist die

Erkennbarkeit des Seienden und daher das Aufleuchten des objektiven
Lichtes von der realen Beziehung eines Erkenntnisvermögens abhängig,
an sie gebunden. Dementsprechend erfordert das Abstraktionslicht zu
seiner motio obiectiva ein Vermögen, das die konkreten Eindrücke
aufnehmen und die potentiellen Elemente derselben ausschalten kann.
Ein solches Vermögen, eine solche Fähigkeit stellt der menschliche
Verstand dar und hierin besitzt er das subjektive Abstraktionslicht.

Wie wir später näher ausführen werden, bringt es das Abstraktionslicht

mit sich, daß das sinnenhaft Seiende seine ontologische Wahrheit
nicht auf einmal, sondern nur in allmählicher Folge offenbaren kann :

zuerst in allgemeinen Seinszügen, hierauf mit deren Hilfe in einzelnen

Zügen. In dieser Abstraktionsbedürftigkeit, in der Möglichkeit, das

potentiell Erkennbare actu aufzeigen zu können, müssen wir das

objektiv gestaltende Prinzip der naturgemäß faßbaren Gegenstände
erblicken, sodaß letztere das obiectum materiale, die Abstraktionsbedürftigkeit

aber das obiectum formale quo, die ratio qua der Erkennbarkeit
darstellt1.

In diesem rein objektiv gefaßten Sinn ist also die Abstraktion eine

notwendige Forderung der Zusammensetzung des sinnenhaft Seienden

aus Akt und Potenz, aus Materie und Form, kurz : seiner Seinsarmut.
Der Umfang der Erkennbarkeit des ens in quidditate sensibili ist

in seiner ganzen Ausdehnung an die objektive Bedingung der Abstraktion

gebunden. In ihr ist nicht bloß die absolute Wesenheit des Dinges
enthalten, sondern auch die notwendigen Beziehungen, die in seinem
Ansichsein eingeschlossen, mit ihm gegeben sind. Was das Sein
desselben anbelangt, ist es eine bedingte Wirklichkeit : Non est suum esse,

sed participât esse. Omne autem, quod est per participationem redu-
citur in id, quod est per essentiam. Im Seinsgehalt des sinnenhaften
Seins ist daher der kausale Hinweis auf ein schlechthin Ansichseiendes,
auf das esse per se subsistens notwendig eingeschlossen, sodaß es in
seinem Gegenwert nur mit dieser Beziehung wahrheitsgemäß aufscheinen

kann. In der potentiellen Erkennbarkeit des ens in quidditate sensibili

1 Die Folgen des Abstraktionslichtes (compositio-divisio, die logische
Schematisierung) werden wir später besprechen.



Das objektive Erkenntnislicht 293

ist demnach die ganze Reihe der mittelbaren Ursachen, wie auch des

letzten transzendenten Grundes enthalten. Zur Vergegenwärtigung
ihres Daseins bietet es eine unbedingt verläßliche Grundlage ; zur
Vergegenständlichung ihres Soseins kann es aber eine entsprechende Rolle
je nach dem Einfluß der einzelnen Ursachen spielen. Das sinnenhaft
Seiende « non est actu, sed in potentia cognoscibile ». Diese potentielle
Erkennbarkeit vertritt die objektive Bedingung der Abstraktion
(sowohl der abstr. effectiva, als auch der considerativa) und schließt alle

anderen menschlich erkennbaren Gegenstände in sich. Aus diesem

Grunde ist sie das allgemeine, synthetische Prinzip einer soliden, menschlich

annehmbaren Weltanschauung1. Wir können keine menschlich

begründete Erkenntnis erwarten, ohne sie auf dieses Seiende
zurückzuführen und in demselben zu verankern. Es ist eben für den menschlichen

Verstand der einzige ihm naturgemäß angepaßte Gegenstand.

Jede Erkenntnis muß in ihm entweder nach streng kausalen Zusammenhängen

wurzeln oder wenigstens mit ihm umrandungsweise vereinbart
werden können. Weder das absolute Wesen, noch die Kausalzusammenhänge

bestimmen direkt den Verstand. Dazu ist ein medium obiec-

tivum cognoscendi erfordert, das wir mit dem Namen der « objektiven
Abstraktionsfähigkeit » bezeichnen. Das Ansichsein ist durch die
mehrfachen potentiellen Elemente wie in Dunkelheit gehüllt. Es offenbart
sich in speculo et in aenigmate, stellt eine Art Chiffre dar, die entziffert
werden muß. Die objektive Möglichkeit, diese Hülle zu entfernen, sich
auf diese Weise zu offenbaren, kurz die Enthüllungsmöglichkeit, ist das

lumen quo obiectivum der Erkennbarkeit des sinnenhaft Seienden.

Infolge des Überwiegens der potentiellen Elemente im Ansichsein der

sinnlichen Gegebenheiten ist ihr objektives Erkenntnislicht das schwächste.

An sich und in vollem Licht leuchtend können sie nur kraft fremder

Beleuchtung werden. So in der göttlichen Erkenntnis, die keineswegs

von ihnen bestimmt wird, sondern im Gegenteil auf sie bestimmend
einwirkt, Sein und Wahrheit ihnen verleiht. Nicht also im eigenen
Licht leuchten sie in der göttlichen Erkenntnis auf, sondern im
überweltlichen, schöpferischen Lichte des esse per se subsistens, auf dessen

bestimmenden Einfluß jeder Zug des bedingten Seins (esse participatum)
zurückzuführen ist. Wird das Erkenntnislicht direkt und unmittelbar
den göttlichen Ideen nachgebildet, wie dies Thomas bei den reinen
Geistern annimmt, und ein Zweig des Ontologismus auch für die mensch-

1 Vgl. Divus Thomas 23 (1945) 409 ff.



294 Das objektive Erkenntnislicht

liehe Erkenntnis behaupten möchte, so ist wiederum nicht das eigene
Licht für die Erkenntnis bestimmend, sondern die unmittelbare Wahrheit,

welche direkt aus Gott hervorkommt. Das sinnenhaft gegebene
Sein ist eine Verwirklichung der göttlichen Ideen, zunächst in reiner
Seinsform, welche als Wahrheitsbestimmung nur einer Erkenntnisfähigkeit

dienen kann, die die unmittelbaren Eindrücke als konkrete, sinnliche

Kenntnisnahme in sich aufnehmen und sie zur weiteren
Bearbeitung einer höhern Fähigkeit weiterzugeben vermag.

3. Das göttliche Licht (lumen divinum)

Vom göttlichen Lichte können wir entweder in sich oder nach
seinen Beziehungen zur menschlichen Erkenntnis sprechen. In sich
beschreibt es der hl. Thomas I 14, 1-5. In seinen Beziehungen tritt
es als geschaffene Leuchtkraft, als partieipatio, Abbiendung (Prophétie,
Glaube, Abstraktionslicht usw.) auf. Das göttliche Licht ist die wesentliche

Leuchtkraft des göttlichen Seins, die als Erkenntnisgrund und Gegenstand

die unendliche Natur Gottes in sich und in ihren Beziehungen zur
Schöpfung (in se - alia a se) im repräsentativen Gegenwert darstellt, also

vom physischen Ansichsein Gottes bloß nach Art einer Eigenschaft
(virtualiter) verschieden ist. In diesem wesentlichen Wahrwertsein
scheint das objektive Sein Gottes und alles Erkennbaren, als im
Urgrund jeder Vergegenständlichung auf. In diesem göttlichen Lichte ist
die Sinnenwelt erkennbar, unabhängig vom Abstraktionslichte; ja, daß
sie in diesem erkennbar sei, hat sie durch Teilnahme an dem göttlichen
Licht, dessen Leuchtkraft aus der Sinnenweit in ihm aufscheint, und den

menschlichen Verstand in einer eigenen Form zur Seinsvollendung führt.
Hieraus müssen wir bezüglich des eigentümlichen Erkenntnislichtes

der Sinnenwelt sehr schwerwiegende Konsequenzen ziehen. Das

Aufscheinen des ens in quidditate sensibili in sich, unabhängig vom
Abstraktionslicht oder ohne die Beziehung zu demselben, ist kraft dessen

eigenen Seinsgehaltes, also naturnotwendig, nur in einem höheren Licht,
in lumine divino, möglich. Der menschliche Verstand kann einer
Erkenntnis, die nicht aus der Sinnenwelt geschöpft ist und nicht im
Abstraktionslicht aufscheint, nur gnadenhaft teilhaftig werden : a) in
der visio beata, b) in der prophetischen Schau, c) im Glauben. Jedesmal

ist die Mitteilung des Erkenntnismaterials, die man mit dem
allgemeinen Namen « göttliche Offenbarung » bezeichnet, übernatürlich ; der



Das objektive Erkenntnislicht 295

formale, objektive Erkenntnisgrund, aber ist ebenfalls ein lumen divinum
quo, welches wir nach seiner allgemeinsten Charakteristik als eine

Verneinung der Abstraktion auffassen. In beiden Fällen können wir von
« Offenbarungslicht » reden, da jedes Licht eine Enthüllung (manifesta-

tio) bedeutet ; nur ist die enthüllende Kraft, das Offenbarungsprinzip
verschieden. Bei der Abstraktion kommen die natürlichen, mit dem

potentiellen Seinsgehalt notwendig verbundenen Elemente, bei der

höheren Erscheinungsweise aber die von Gott unmittelbar stammenden

und mitgeteilten Prinzipien in Betracht. Das erste ist ein mittelbares,
das zweite ein unmittelbar wirkendes und bestimmendes Licht. Ganz

folgerichtig hat darum die theologische Terminologie das dunkle,
vermittelte Licht als Prinzip der natürlichen Offenbarung bezeichnet, das

unmittelbare aber übernatürliche Offenbarung genannt. Die übernatürliche

Offenbarung bezeichnet somit eine Erscheinungsweise, welche über

die mit dem spezifischen Seinsgehalt des ens in quidditate sensibili
gegebenen objektiven Kräfte hinausgeht, und die je nach der Verschiedenheit

der Erkenntnismittel (medium, ratio cognoscendi obiectum) näher

spezifisch bestimmt wird L
Ist das volle, keineswegs abgeblendete Licht des göttlichen Wesens

das Erkenntnismittel, so scheint in ihm jeder Gegenstand unmittelbar
in seiner Beziehung zur Urquelle, zur Veritas prima auf, deren

Erkenntnis in sich auch den intuitiven Erfassungsgrund aller Objekte
bildet. Dies geschieht in der visio beata, in deren objektivem Erkenntnislicht

die Abstraktion oder eine Beziehung zu ihr in keiner Weise in
Betracht kommen kann. Die objektive Erkennbarkeit im Wesen Gottes
unterscheidet sich demnach von der natürlichen dadurch, daß die im
Seinsgehalt der sinnenfälligen Dinge eingeschlossenen Möglichkeiten auf
ihre Erkenntnis oder Erkennbarkeit keinen Einfluß ausüben können :

alles ist von dem reinen Erkenntnisinhalt des göttlichen Wesens
ausschließlich bedingt und abhängig. Darum behauptet Thomas, daß das

Wesen Gottes keineswegs ein Spiegel (speculum) genannt werden könne,

in welchem die geschaffenen Dinge geschaut werden. Für diese Analogie
fehlt das entscheidende Merkmal des Spiegels, « in quo rerum simili-
tudines a rebus ipsis resultant »2. Gottes Idee ist Urbild (exemplar) der

Schöpfung, « sec. quod est principium factionis rerum » ; « sec. autem

quod principium cognoscitivum est, proprie dicitur ratio », Urquelle
ihrer Wesenszüge und Erkennbarkeit3.

1 Vgl. Synthesis Theol. fundamentalis, S. 71 ff. 2 12 Ver. 6. 3 I 15, 3.



296 Das objektive Erkenntnislicht

4. Das prophetische Licht (lumen propheticum)

Das göttliche Licht ist bedeutend abgeschwächt in der prophetischen
Erkenntnis. Die Reichweite derselben in bezug auf den materiellen
Gegenstand beschreibt Thomas II-II 171,3 und 12 Ver. 2: « Mani-
festatio, quae fit per aliquod lumen, ad omnia ilia se extendere potest,

quae illi lumini subiciuntur Cognitio autem prophetica est per
lumen divinum, quo possunt cognosci tarn divina quam humana, tarn
spiritualia quam corporalia. Et ideo revelatio prophetica ad omnia
huiusmodi se extendit ; sicut de his, quae pertinent ad Dei excellentiam
et angelicorum spirituum ministerio revelatio prophetica facta est

Isaiae c. 6. Quin etiam prophetia continet ea, quae pertinent ad

corpora naturalia... ; continet etiam ea, quae ad mores hominum
pertinent et ea quae pertinent ad futuros eventus » 1. Näher bestimmt
er den Gegenstand der Prophétie :2 « Omnia ilia, quorum cognitio
potest esse utilis ad salutem, sunt materia prophetiae, sive sint praete-
rita, sive futura, sive aeterna sive necessaria, sive contingentia ».

« Dico autem necessaria ad salutem, sive sint necessaria ad instruc-
tionem fidei, sive ad informationem morum. Multa autem, quae sunt
in scientiis demonstrata, ad hoc possunt esse utilia, utpote intellectum
esse incorruptibilem et ea quae in creaturis in admirationem divinae
sapientiae et potentiae inducunt. Unde de his invenimus in Sacra

Scriptura fieri mentionem. »

Mögen die Gegenstände der Prophétie materiell noch so verschieden
sein, so ist doch der formale objektive Erkenntnisgrund in allen Fällen
derselbe : das lumen propheticum, das speculum aeternitatis 3. Ihr
Aufleuchten geschieht nicht im göttlichen Wesen, nicht in der göttlichen
Idee, sondern im terminus connotatus derselben, in den rationes aeternae.

Nicht das physische Ansichsein der Dinge ist das Maß der Erkenntniswahrheit,

nicht auf sie wird der Ursprung und ihre Wertung
zurückgeführt, sondern auf ihr Aufscheinen vor der Erkenntnis Gottes, die

ewig ist und alles in sich, als gegenwärtig darstellt. Die Idee ist ihrem
Wesen nach repräsentativ, es entspricht ihr notwendig der dargestellte
Gegenstand, als terminus connotatus, als mitbezeichnetes Gegenüber.
Aus dieser Beziehung entspringt das esse obiectivum als ideeller Wert.

1 II-II 171, 3. 2 12 Ver. 2.
3 Synthesis Theol. fundamentalis, S. 1554.



Das objektive Erkenntnislicht 297

Das esse obiectivum ist real, wenn seine Grundlagen real sind. Seine
Realität darf aber nicht nach der Art des physischen Seins aufgefaßt werden,
wie dies im Piatonismus geschieht. Das Sein ist ein analoger Begriff,
der sich in den verschiedensten Formen bewahrheiten kann. Das esse

obiectivum bezeichnet den ideellen Wert, der in der schöpferischen Idee
Gottes gegründet ist und als deren terminus connotatus einen ewigen,

notwendigen und unveränderlichen Wert darstellt. Die Gesamtheit

dieser Werte nennen wir rationes aeternae, in denen die einzige göttliche
Idee eine unendliche Differenzierung erhält und die entsprechenden Werte

aller Einzeldinge darstellt1. Die rationes aeternae sind demnach der

Maßstab jeder geschaffenen Erkenntnis, sind aber nicht ihr unmittelbarer

Gegenstand. Eine unmittelbare Berührung mit ihnen ist ebensowenig

möglich, wie mit der göttlichen Idee selbst, deren termini conno-
tati sie sind. Nur ihre direkte Abbildung in geschaffenen Erkenntnisbildern

kann stattfinden. In diesem Falle sind sie unmittelbar erfaßte

Gegenstände (obiectum terminativum), und ein derart erkennender
Verstand wird im strengen Sinne des Wortes per irradiationem divini
luminis wirklich. Dies ist der Fall bei der Erkenntnis der Engel. Die
prophetische Schau ist eine Nachbildung derselben im Rahmen der
Möglichkeiten der menschlichen Erkenntnisfähigkeit. Die prophetische
Schau geschieht infolgedessen im Spiegel der Ewigkeit (visio in speculo

aeternitatis), in lumine divino lucido quidem, sed obscurato 2. Hierin
sind zwei Elemente eingeschlossen. Der Wahrheitsgehalt (veritas onto-
logica) der Dinge wird offenbar dem Sein nach, welches sie entsprechend
ihrer Gegenwart in der Ewigkeit besitzen : also in sich, unabhängig von
jeder Beziehung zur Abstraktion. Sie ist infolgedessen eine rein intuitive
Erkenntnisweise, ein reines Schauen. In dieser Hinsicht ist das objektive

prophetische Erkenntnismittel lichtvoll ; seine ganze überzeugende
Kraft hängt direkt vom lumen divinum ab, welches allein für die Wahrheit

der Erkenntnis Gewähr leistet und verantwortlich ist. Die
Mitteilung der Erkenntnis, also das Wirklichwerden des Verstandes, ist an

geschaffene Erkenntnisbilder gebunden. Daher ist das prophetische
Licht der visio beata gegenüber ein lumen divinum obscuratum, da es

nicht aus dem unmittelbar erfaßten göttlichen Wesen hervorströmt,
sondern ein vermittelndes, dem menschlichen Verstand angepaßtes
Einströmen (irradiatio luminis divini) bezeichnet 3. In diesen zwei Momenten

1 I 15, 2. 2 Synth. Theol. fund., S. 97.
3 « In quantum ab isto divino aspectu (aeterno) résultat in mente Prophetae

futurorum scientia per lumen propheticum et per species in quibus Propheta videt,



298 Das objektive Erkenntnislicht

glauben wir das objektiv prophetische Licht und das speculum aeterni-
tatis bestimmen zu können. Der Empfang des Erkenntnismaterials,
unabhängig von der abstraktiven Enthüllung nach dem Sein, welches es in
der ewigen Schau Gottes besitzt, dürfte zur Bestimmung des lumen prophe-
ticum per negationem (abstractionis) beitragen.

5. Der Erkenntnisgrund der mittelbaren Offenbarung (lumen fidei)

Das prophetische Licht ist das Erkenntnismittel der unmittelbaren
göttlichen Offenbarung. Sein Wesen besteht im Aufleuchten des

Gegenstandes in sich, in seiner unmittelbaren Erfassung per species proprias
adaequatas, sodaß er allein, in seinem enthüllten Sein, Objekt und
Wertmesser der Wahrheit ist. Von dieser Erkenntnisweise unterscheidet sich
wesentlich die Erfassung der mittelbaren Offenbarung, deren objektives
Licht das lumen fidei darstellt. Der Gegenstand leuchtet auch in diesem

Falle im Lichte der ersten Wahrheit auf. « Obiectum fidei est Veritas

prima », sagt Thomas \ nicht zwar dem Erkenntnismaterial nach,
sondern in Bezug auf die formalis ratio cognoscendi. Hier drängt der

Gegenstand zur Annahme, nicht kraft eines lichtvollen, ganz enthüllten
Aufscheinens, wie bei der Prophétie. Er bleibt in sich verhüllt, nicht
bloß wegen der geschaffenen species, in welchen er dem Propheten
mitgeteilt wird, sondern auch infolge der vermittelnden Berührung der
rationes aeternae. Das vermittelnde Prinzip ist die Autorität Gottes :

Veritas prima in loquendo. Fides ex auditu. Deshalb muß zunächst
das Wort des offenbarenden Gottes gehört werden. Erst dann kann
sich der Verstand dem Gegenstande zuwenden und seine Übereinstimmung

mit den rationes aeternae bejahen. In dieser doppelten
Bejahungsmöglichkeit besteht das Wesen des objektiven Glaubenslichtes, in welchem

die von Gott übernatürlich mitgeteilten Wahrheiten in lumine divino obscu-

rato aufscheinen. Von einer luciditas kann hier nur bezüglich der
unbedingten captivatio intellectus die Rede sein. Es handelt sich hier um
ein unmittelbares Reden Gottes im geoffenbarten, durch Christus
verkündeten Wort : auditus autem per verbum Christi. Das Wort Christi
erscheint aber in sinnlich wahrnehmbaren Zeichen. Es wird in Form

ipsae species simul cum lumine prophetico speculum aeternitatis dicuntur, quia
divinum intuitum repraesentant, prout in aeternitate futurorum eventus praesen-
tialiter inspicit. » 12. Ver. 6.

1 II-II 1, 1.



Das objektive Erkenntnislicht 299

einer Belehrung gegeben, deren allgemeiner Wert und bindende Kraft
von Thomas (11 Ver.) meisterhaft gezeichnet sind. Mögen diese Zeichen
sinnenhafte Gegebenheiten (wie die Wunder) oder menschlich gefaßte
Sätze (enuntiationes) sein : sie besitzen in dieser Eigenschaft für den

Hörer noch keine bindende Kraft. In ihrer eigenen Kraft vermögen
sie, da sie aus der Abstraktion geschöpft, zu ihr in Beziehung stehen,
den Gegenstand dem Verstand nicht einfachhin nahe zu bringen. Sie

können in ihm nur eine dialektische Bewegung hervorrufen, Paradoxic
und Antinomien verschiedenster Art verursachen. Die Kraft, den
Verstand zur Ruhe zu bringen, fehlt ihnen. Sie können ein medium quo
und ex quo darstellen, aber das medium in quo muß anderswo gesucht

werden h Gott ist bei jeder Erkenntnis Lehrer, magister interius docens,

sagt der hl. Thomas 2, indem er das allgemeine Verstandeslicht
verleiht und als agens universale nach den Prinzipien (3 Pot. 7) zur
Erkenntnis bewegt. In diesem Sinne ist auch die natürliche Erkenntnis
ein Hören des Wortes Gottes. Weil aber dabei alle objektiven
Voraussetzungen in den natürlichen Erkenntnismitteln, als in vollwertigen
Ursachen, gegeben sind und sie deshalb als ein medium in quo cognos-
cendi auftreten, ist das Vernehmen des Wortes Gottes ein vermitteltes,
die erkannten Gegenstände (als obiectum materiale) aber im Spiegel der

Zeitlichkeit (in rationibus temporalibus) aufscheinende Worte Gottes.
Handelt es sich jedoch um das übernatürlich geoffenbarte Wort Gottes,

so ist das formale Aufscheinen der Objekte und ihre Vergegenständlichung

nur im Spiegel der Ewigkeit (in rationibus aeternis) möglich. Hier tritt
Gott in einem besonderen und eminenten Sinne als magister interius
docens auf. Die Glaubenswahrheit muß mit der gebieterischen Forderung
auftreten, daß sie der ewigen Erkenntnis Gottes entnommen ist. Alles,
was in zeitlichen Formen und Formeln vorgelegt wird, trägt das Siegel
der Ewigkeit an sich. Dieser Lichtstrahl der Veritas prima ist das lumen

ßdei obiectivum ; für die Wahrheit der vorgelegten Gegenstände haftet das

göttliche Licht in Form einer locutio Dei, in dem vernommenen Wort, im
autoritativen Spruche Gottes. Hierdurch ist das lumen fidei, das

Glaubenslicht, lumen lucidissimum, von dem allein die captivatio intellectus

abhängt. Hierin ist das Reden Gottes ein unmittelbares, welches durch
keine Vermittlung, durch kein geschaffenes medium in quo ersetzt
werden kann. Das in der Ewigkeit gesprochene Wort Gottes ist in der
Zeit hörbar, viel vernehmlicher als der sonitus aquarum. Sein Aus-

1 Über diese Begriffe s. Synth. Theol. fund., S. 87. 2 11 Ver. 1.



300 Das objektive Erkenntnislicht

strömen ist indes ein frei gewollter Gnadenakt Gottes, ebenso, wie die

Sendung seines Sohnes, des ungeschaffenen Wortes, von dem die letzte
Gestaltung und die endgültige Bestätigung des zeitlichen Redens Gottes

abhängt. Wird daher die Offenbarung nicht als ein Sprechen Gottes

(locutio), ein aus seinem Munde stammender Schall erfaßt, so kann das

Wort Gottes nicht gehört werden ; selbst wenn man die materielle Hülle
desselben irgendwie erfaßt, so vernimmt man doch nicht das Wort
Gottes, welches den Verstand zur Ruhe bringt, in Gefangenschaft hält,
sondern die beunruhigende Stimme menschlichen Witzes. Die dialektische

Bewegung, die aus dem Erkenntnismaterial stammt, kann nur
durch die Aufnahme dieses ewigen Schalles einem eindeutig bestimmten

Ruhepunkt zugeführt und endgültig abgeschlossen werden. Die
Stimme des autoritativ sprechenden Gottes ist das einzig proportionierte
medium cognoscendi formale des Glaubens, ist eine unvermittelte, in keinem

geschaffenen Erkenntnismittel enthaltene Gegebenheit h Mögen wir den

Erkenntnisgrund des Glaubens nach Analogie des Lichtes oder nach
der Ähnlichkeit des Schalles auffassen : das wesentliche Element bildet
die Unmittelbarkeit, sodaß er durch nichts Geschaffenes ersetzt werden
kann. Damit ist die ontologische Wahrheit der gesamten Offenbarung
als Wort Gottes, als einer autoritativ übernatürlichen Gegebenheit
bestimmt, sodaß selbst die materiell natürlichen Angaben als solche zu
betrachten sind, solange sie in den Bannkreis der ewigen Schau Gottes

gelangen und als solche mitgeteilt werden. Mit den sinnenhaften
Wahrheiten, in sich betrachtet, mag der Verstand auch auf einem anderen

Weg in Berührung kommen 2
; aber als Wort Gottes kann er sie nur

in Veritate prima vergegenständlichen. Deshalb kann man dieses Er-
kenntnislicht auch in der Theologie nicht entbehren, falls sie nicht
menschliches Denken, sondern das Wort Gottes selbst in menschlicher
Form vermitteln will. In diesem Sinne sprechen wir von einer Theo-

logia formalis, der die Theologia materialis (die prophane Theologie)
gegenübergestellt werden kann. Im reinen objektiven Licht der Veritas

prima loquens schaut der Glaube. Wird dieses durch die rationes tempo-
raneae, durch die natürlichen Erkenntnismitte] abgeblendet, so haben

wir die Theologia formalis vor uns. Wird von ihm abgesehen, so
entsteht die Theologia materialis, die entweder ganz ungläubig ist und

1 In diesem Sinne nennen wir die Glaubenserkenntnis intuitiv. Ihr formaler
Erkenntnisgrund ist keineswegs eine vermittelte, aus der Abstraktion geschöpfte
Gegebenheit.

2 Vgl. hierüber Synth. Fu., S. 124 ff.



Das objektive Erkenntnislicht 301

mit dem Wort Gottes als solchem nicht in Verbindung steht, oder aber

dialektisch, indem sie das Durchdringen des natürlichen Lichtes durch
das übernatürliche für unmöglich hält und deshalb nicht zu bestimmten
Ergebnissen zu gelangen vermag.

6. Abbiendung des göttlichen Lichtes
bei der Vergegenständlichung der Glaubensobjekte

Das lumen propheticum und lumen fidei kommen darin überein, daß

die Vergegenständlichung ihrer Objekte in den ewigen Seinsgründen

vorgenommen wird. Die Art der Bewertung ist indes verschieden. Die
Erkenntnisbilder der Prophétie sind den rationes aeternae direkt
nachgebildet, weisen daher auf sie hin, so daß das Einströmen des göttlichen
Lichtes eine direkte, in den Species selbst aufscheinende Erleuchtung
bedeutet. Hier wird der Gegenstand in sich offenbar, sofern dies in
geschaffenen Erkenntnismitteln möglich ist. Die Erkenntnismittel des

Glaubens sind Ausdrucksweisen, welche die Fassungskraft des menschlichen

Verstandes auf einen höheren, unbegreiflichen Gegenstand richten,
daher den direkten Weg zu den rationes aeternae zeigen. Aber weder
die objektiven Seinsmöglichkeiten des sinnenhaft Seienden

(Abstraktionslicht), noch ein anderes geschaffenes Erkenntnismittel vermögen
die Übereinstimmung mit ihnen aufzuhellen oder auch bloß nahezulegen.
Dies ist der Versicherung des redenden, sich offenbarenden Gottes
anheimgestellt. In diesem gesprochenen Worte wird die Glaubenswahrheit

vergegenständlicht und der Verstand selbst erhält hierdurch die Gewißheit,

mit den rationes aeternae in Berührung zu treten. In diesem Sinne

ist die Vergegenständlichung des Glaubens mehr vermittelt als die der

Prophétie, und die gläubige Schau viel dunkler als die prophetische.
Nur im Endresultate zeigen sie die gleiche göttliche Stärke : im Lichte
der Ewigkeit hängen sie an den mitgeteilten, vorgelegten Wahrheiten
mit der Gewißheit, die der Erkenntnis Gottes eigen ist. Wird jede
Erkenntnis im Urteil endgültig abgeschlossen, so kann man sagen, daß

hierin das göttliche Licht bei jedem gnadenhaften Einströmen in die

menschliche Seele die gleiche Wirkung hervorruft.
Das göttliche Licht scheint zeitlich unmittelbar in zweifacher Form

auf: In der Verkündigung des Beauftragten Gottes und in der gnadenreichen

Erleuchtung jener, denen die Verkündigung vorgelegt wird. Der
Gegenstand tritt mit der gebieterischen Forderung auf, daß er das Wort



302 Das objektive Erkenntnislicht

Gottes darstellt und als solches, unabhängig von jeder menschlichen,

ja geschaffenen Überlegung und derartigen Erkenntnismitteln,
angenommen werde. Hiedurch wird die Vergegenständlichung der Wahrheiten

in den rationes aeternae, ihre unmittelbare Beziehung zu
denselben sichergestellt. Das « Ja » des Verstandes, welches im Satzband

ausgesprochen wird, erhält seine Festigkeit aus dem ewigen « Ja » Gottes.

Die objektiven Forderungen des Gegenstandes treten im göttlichen
Lichte auf.

Betrachtet man das göttliche Licht in sich, so kann man keineswegs

von seiner Abbiendung oder gar Abschwächung reden. Gott ist
und bleibt die gleiche transzendente Wahrheit, wenn er sich in sich

in der klaren Anschauung (visio beata) zeigt, oder wenn er etwas bloß

bezeugt und für die Richtigkeit des Zeugnisses Gewähr leistet. Von
einer Abbiendung kann daher nur gesprochen werden mit Rücksicht auf
die Art und Weise der Mitteilung. Wo und in welchem Erkenntnismaterial

scheint das göttliche Licht auf — müssen wir fragen, und

von der Antwort hängt die Tatsache und das Wie der Abbiendung ab.

Unter allen Umständen erfordert das göttliche Licht die gleiche Geltung ;

je nach der Verschiedenheit des hinleitenden Mediums schließt es aber

einen Appell an den Verstand allein oder auch an weitere Fähigkeiten
ein. Scheint der Gegenstand in sich, in adaequaten oder proportionierten

Species auf (« ecce Virgo concipiet »... « delebitur Ninive »...
«vidi Dominum sedentem » so appelliert das göttliche Licht an
die Erkenntnisfähigkeit allein. Es ist ein lumen intellectuale ut sie,

welches nur in seiner Eigenschaft als Licht und Wahrheitsgehalt die

Bindung des Verstandes (captivatio intellectus) ausführt. Erscheint der
Gegenstand aber in inadaequaten Species, in welchen er dem eigenen

Seinsgehalte nach nicht enthalten ist, und infolgedessen in sich
aufleuchtet, so haben wir kein reines Verstandeslicht vor uns, sondern ein

solches, zu dessen voller Wirksamkeit auch noch eine andere objektive
Hilfskraft — der Wesenszug des Guten (ratio boni) — erfordert ist.
Dies nennen wir mit Cajetan « lumen intellectuale Habens conjunctam
voluntatem ».

Ein solches objektives Licht ist das des übernatürlichen Glaubens.

Das göttliche Licht, die Bezeugung in der ewigen Wahrheit Gottes wird
bei der Offenbarung in sinnlich wahrnehmbaren Gegebenheiten oder in
menschlich geformten Sätzen und Formeln dem Verstand nahe gebracht.
Sie wecken das « Gehör » auf und regen es zur Wahrnehmung einer
bisher nicht vernommenen Stimme an, die vom Heil, von der Ewigkeit



Das objektive Erkenntnislicht 303

und von vielen heißersehnten, aber bisher ganz ungeahnten und un-
gekannten Dingen spricht. Es handelt sich hier um eine ganz
ungewohnte Belehrung. Man hört dabei von Dingen und Wirklichkeiten,
die bisher nicht bloß unbekannt waren, sondern in natürlichen
Erkenntnismitteln überhaupt nicht objektiv vergegenständlicht werden
können. Der Verstand ist in Verlegenheit. Auf den Eindruck des so

gesprochenen Wortes kann er entweder mit einer glatten Abweisung
reagieren, oder, nachdem er mit Eliphaz1 festgestellt hat, daß ein verbum
absconditum an ihn gelangt ist, « et quasi furtive suscepit auris mea
venas susurri eius », kann er ausrufen : « Domine audivi auditum tuum
et timui » 2. In dieser Hinsicht ist das Offenbarungslicht ein lumen
intellectuale. Da aber der Gegenstand dem Verstände nicht in sich
selbst aufleuchtet, sondern nur in der Annehmbarkeit der Umrandung
sich zeigt, ist es kein reines Verstandeslicht. Der Verstand ist gezwungen,
die Annehmbarkeit des Gegenstandes Gründen zu entnehmen, die sie

nach Wesenszügen des Guten nahelegen, empfehlen, und so die
Heilsbegierde -— den pius credulitatis affectus — wachrufen können. Darum
nennen wir das Glaubenslicht ein lumen intellectuale habens coniunctam
voluntatem. Ohne die Beziehung zum Willen, zum affektiven Leben,
besitzt der Offenbarungsgegenstand keine objektiv bewegende Kraft 3, um
die captivatio intellectus zu bewerkstelligen. Deshalb ist das Schicksal
schon der rein materiellen Annehmbarkeit dadurch entschieden, wie
und inwiefern diese affektiven Züge, die rationes boni im Verstände
aufscheinen und sich Geltung verschaffen. Bringen solche Gegenstände
nicht die Majestät Gottes, seinen Heilswillen und die Begehrungs-
würdigkeit des Heiles zur Geltung, so fehlt ihnen die objektive
Antriebskraft ; sie müssen für die reale menschliche Erfassung unfruchtbar

bleiben und der Verstand kann an sie nur als an logische Werte
herantreten. Diese sind aber bloß die Voraussetzungen (praeambula
fidei und motiva materialia credibilitatis) für das formale Aufscheinen
des göttlichen Lichtes in sich. Sie entfernen die Hindernisse seines
Aufleuchtens. Erscheinen muß es in eigener Kraft, ähnlich wie die ersten

Prinzipien der natürlichen Erkenntnis. Wie auf diesem Gebiet jede
Vergegenständlichung auf die Prinzipien zurückzuführen ist, so auch
hinsichtlich der Offenbarung auf das göttliche Licht der Veritas prima.
Wie jene als Organe der mittelbaren göttlichen Belehrung organisch auf-

1 Job 4, 12. 2 Habac. 3, 1.
3 Über die verschiedenen Wirkkräfte vgl. n. 10 dieser Abhandlung.



304 Das objektive Erkenntnislicht

treten und daher passend instrumenta intellectus agentis genannt
werden, so muß auch das formale Licht der Veritas prima organisch
auftreten und als medium in quo Dei docentis hei der Vergegenständlichung
der Offenbarung angesehen werden. Die objektive Möglichkeit, die natürlichen

Gegenstände auf die ersterkennbaren Grundsätze zurückzuführen,
ist eine Naturgabe. Keinem Objekt geht sie ab. Nur die tatsächliche

Verwirklichung gelingt nicht jedem erkennenden Subjekt. Deshalb
bleibt man vielfach auf dem halben Wege stehen, und deshalb treten
auch über den gleichen Gegenstand soviele gegensätzliche Meinungen
auf. Ähnlich verhält es sich auf dem Gebiete des Glaubens. Die
Durchdringung der Offenbarung mit dem göttlichen Licht ist eine Gnadengabe,

wie die Offenbarung selbst. Bleibt man bei der materiellen
Erfassung des Gegenstandes stehen, versucht man nicht, ihn auf die

Veritas prima zurückzuführen, oder ist man hierzu überhaupt nicht
fähig, so ist eine real-formale Erkenntnis der Offenbarung ausgeschlossen.
Sie hat dem Menschen nichts mitzuteilen, das Wort Gottes ist nicht
vernehmbar. Die Offenbarung stellt demnach den Verstand vor das gleiche

Problem, wie die natürliche Erkenntnis. Beide müssen auf etwas
Ersterkanntes zurückgeführt werden. Die Mißachtung dieser Forderung führt
zur Katastrophe auf beiden Gebieten. In diesem Sinne, sofern Gott
durch die Mitteilung des göttlichen Lichtes der Magister interius docens

ist und die Erleuchtung des Verstandes von ihm abhängt, muß man
die Offenbarung als ein unmittelbares Reden Gottes zu einem jeden
einzelnen Gläubigen bezeichnen. Bei der Prophétie spricht er auch durch
eine direkte Mitteilung des Erkenntnismaterials ; der Glaube wird aber
durch Verkündigung mitgeteilt. Die Bekräftigung und Vergegenständlichung

hängt vom Aufscheinen der Veritas prima ab, die sich gnadenvoll

zum Geschöpf herabläßt. Um aber bei der Erfassung der mittelbaren

Offenbarung ein unmittelbares Eingreifen, gleichsam ein « Sprechen

» Gottes setzen zu können, ist es durchaus nicht nötig, zu dunklen,
mystischen Ahnungen zu greifen, oder die protestantische Analyse des

Glaubensaktes anzunehmen. Die Unmittelbarkeit des göttlichen Lichtes
und die Vergegenständlichung der Objekte in ihm erklärt das magiste-
rium divinum interius docens hinlänglich. Hiermit ist die entitative
Übernatürlichkeit der Glaubensob]ekte zweifellos festgelegt und bestimmt.

Dem Materialobjekte nach mag die Übernatürlichkeit in verschiedenen
Graden bestimmbar sein. Die Rangordnung der Geheimnisse wird je
nach dem Einfluß der Natur bei ihrer möglichen Vergegenständlichung
bestimmt. Von diesem Gesichtspunkt aus sprechen wir von Mysterien



Das objektive Erkenntnislicht 305

quoad substantiam, quoad subiectum, quoad modum. Die Materie
erhält in der physischen Ordnung ihre Gestaltung von der Form und
wird zur Seinsweise des formalen Prinzips hingezogen, ihr vollständig
angegliedert. Ähnlich verhält es sich in der Erkenntnisordnung. Das
obiectum materiale wird durch das objektive Erkenntnislicht (ratio
cognoscendi) zu einem obiectum formale bestimmt. Es gehört demnach

unter seinem gestaltenden Einfluß zu jener Ordnung, der das

obiectum formale quo entnommen wird. Kann es weder direkt noch

indirekt in seinen Bannkreis gelangen, so ist es für die betreffende

Erkenntnisweise belanglos. So ist es auch beim Glauben, woraus die

übliche Klassifikation der Glaubensgegenstände leicht zu erklären ist h

7. Absoluter und relativer Sinn des Ansichseins

Zusammenfassend können wir über das objektive Erkenntnislicht

folgendes sagen :

Die Bestimmung des objektiven Erkenntnislichtes gibt Antwort
auf die Frage : was und wie kann sich das Ansichsein offenbaren, oder
das Objekt sich als Gegenstand vorlegen Die in diesem Rahmen sich

kundgehenden und den Verstand bestimmenden Kräfte nennt man objektives

Erkenntnislicht. In ihnen hellt der « Sinn » der Dinge auf ; zunächst
als esse obiectivum, als rein repräsentativer Gegenwert des Ansichseins,
dann auch als Vorstellungswert in der Erkenntnisfähigkeit.

Der Sinn des physischen Ansichseins der Dinge wird in ihrer onto-
logischen Wahrheit vorgelegt. Letztere besteht in der Möglichkeit ihres
Aufscheinens in einer Weise, daß ihr Seinsgehalt als gestaltendes Prinzip,
als Form für das erkennende Subjekt auftreten kann. Ihrem Seinsgehalt
nach bestehen aber die Dinge nicht bloß aus absoluten Wesenszügen,
sondern auch aus notwendigen und zufälligen relativen Bestimmungen.
Gottes ontologische Wahrheit schließt z. B. neben dem Ansichsein des

göttlichen Wesens alle notwendigen Beziehungen zur möglichen Schöpfung

wie auch die zufälligen Beschlüsse über die tatsächlich verwirklichten

oder zu verwirklichenden Geschöpfe in sich. Die Kreatur stellt

in ihrem eigenen zufälligen Sein (esse participatum) ohne die Beziehung

zum esse per se subsistens, zu ihrem Schöpfer und Erhalter keine real

1 Synth. Theol. fund., S. 76 ff.

Divus Thomas 20



306 Das objektive Erkenntnislicht

bestehende Seinsweise dar h Deshalb kann sie auch für die Erkenntnisordnung

ihre ontologische Wahrheit, ihren wahren « Sinn » nur mit
Einschluß dieser notwendigen Beziehung aufscheinen lassen.

Man muß ferner überlegen, daß in einer bestimmten Seinsordnug
isolierte Gegebenheiten nicht zu finden sind. Es kann etwas wohl außerhalb

einer Seinsordnung stehen ; innerhalb derselben ist es aber dem

Sein und der Dynamik nach von den übrigen Gliedern abhängig. So

ist dies in der Sinnenwelt der Fall. Wir wissen, daß ohne den Einfluß
des motus universalis kein motus particularis stattfinden kann. « Homo

generat hominem et sol », sagten die Alten, und die Materie der
Gottesbeweise wird geradezu dieser Unterordnung der Sinnendinge entnommen.

Jedes Ereignis entsteht demnach aus einer ZusammenWirkung, einer

Ursachenreihe, von der die Dynamik des letzten Gliedes abhängig, die

Wirkung aber in ihrem Sein und Dasein auf sie zurückzuführen ist2.
Im Wahrheitsgehalt solcher Gegebenheiten sind demnach alle Beziehungen

eingeschlossen, welche bei der Bestimmung ihres Seins und ihrer Dynamik
maßgebend sind. Auch wenn sie in sich tatsächlich nicht aufscheinen,
sind sie doch im Seinsgehalt inbegriffen und können kraft dessen

aufhellen. Auf diese Weise unterscheiden wir den absoluten und den
relativen Sinn der ontologischen Wahrheit, bei beiden aber den tatsächlich,
formal aufscheinenden und den inbegriffenen Inhalt.

(Fortsetzung folgt)

1 I 44 ad 1. Über die absolute und relative Erkennbarkeit s. Tract. S. 128 ff.
2 Der Grad der Abhängigkeit ist verschieden, je nachdem eine dependentia

in esse oder in fieri, Abhängigkeit im Sein oder Werden vorhanden ist. I 104, 1.


	Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und Betätigungsweisen

