Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und
Betatigungsweisen

Autor: Horvath, Alexander M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762705

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das objektive Erkenntnislicht
Sein Wesen, seine Arten und Betitigungsweisen

Von Dr. P. Alexander M. HORVATH O. P.

Vorbemerkungen

Im folgenden reden wir nur vom objektiven Erkenntnislichte und
von der aus ihm hervorgehenden motio obiectiva, im Unterschiede vom
subjektiven Lichte. Das subjektive Licht ist eine Ausriistung des Ver-
standes selbst, die ihm zur Wahrnehmung der entsprechenden objek-
tiven Bestinde befihigt. Es ist entweder als natiirliches Verstandes-
licht und als habitus primorum principiorum ihm zu eigen, oder es
wird durch ein hoheres Eingreifen mitgeteilt, um den Verstand zur
Aufnahme solcher Gegenstinde zu befihigen, die iiber seiner natiir-
lichen Fassungskraft stehen.

Da ist es nun von der groBten Wichtigkeit, die Betdtigungsweisen
(influxus causalis) der beiden Lichtquellen, der subjektiven und objek-
tiven, klar auseinanderzuhalten. Das subjektive Licht befihigt das
Erkenntnisvermdégen, titig vorzugehen, seine Verdhnlichung mit dem
Gegenstande zu verwirklichen. DaB dies nicht in der Form einer actio
transiens geschehen kann, ist leicht einzusehen. Die Erkenntnis ist
eine Seinsvollendung des Verstandes in sich, nicht aber eines anderen
Subjektes. Aber eine actio immanens ist damit unbedingt verbunden,
die je nach der Natur und Vollkommenheit des Vermégens ver-
schiedenartig auftritt : anders bei Gott, anders bei den Geschépfen,
wie dies Thomas I 54, 1-3 darlegt. Beim Geschépfe ist zur Betitigung
des subjektiven Lichtes eine (passive) Aufnahme des Gegenstandes
erfordert, sodaB3 wir es hier mit einer causalitas efficiens zu tun haben.
Im ersten Stadium des Vorganges iibt die motio obiectiva einen ent-
scheidenden EinfluB aus. Von ihr hingt ja die Artbestimmung (speci-
ficatio) der actio immanens ab. Je nach der Natur des Erkenntnis-



Das objektive Erkenntnislicht 285

vermogens konnen ja bei dieser motio objectiva auch andere Kausal-
einfliisse sich geltend machen ; sie sind ihr aber von aullenher beigefiigt.
In ihrer arteigenen Wirklichkeit ist die motio obiectiva streng genommen
bloB eine Eignung des Gegenstandes, sich zu offenbaren und somit die
Arteigenheit der actio zu bestimmen : motio quoad specificationem, im
Gegensatz zur motio quoad exercitium. Nur bei dieser strengen Unter-
scheidung kénnen wir das objektive Licht und dessen eigenartige Wirk-
kraft, sowie seine von jedem anderen EinfluB wesentlich verschiedene
Wirkweise klar erfassen. Wird das iibersehen, so kann man in der
Erkenntnistheorie manche Fragen, besonders das Problem der virtua-
litas conceptuum, nie richtig lésen. Aus diesem Grunde wollte der Verf.
das esse obiectivum des esse sec. se und die Wirkweisen der motio
quoad obiectum im Unterschiede von der motio quoad exercitium
genauer untersuchen.

Die Wichtigkeit dieses Problems ist besonders fiir das Studium der
Moral des Aquinaten auffallend. Erfat man das objektive Sein der
Tugenden nicht richtig, so ist es nicht mdoglich, die Gedanken des
hl. Thomas recht zu verstehen. Es ist ganz staunenswert, wie er die
einzelnen Tugenden und deren verschiedene Teile so auseinanderhilt,
dalB es nicht mdglich ist, sie miteinander zu verwechseln. Man ist immer
geneigt, die subjektiven Krifte fiir Tugenden zu halten. Sicher ist dies
teilweise richtig, indem solche fiir die Ausfiihrung der Werke notwendig
sind ; welche aber und wieviele deren hierzu nétig sind, -hingt vom
objektiven Sein ab, nach dessen genauer Umschreibung eine multipli-
catio rationum et entium oft iiberfliissig erscheinen wird. Das Gleiche
ist auf dem Gebiet der Wissenschaften zu sagen, wo die absolute onto-
logische Wahrheit nur dann vollwertig erkannt wird, wenn sie auch in
ihrer relativen Stellung aufscheint, was in der Darstellung der ver-
schiedenen Wissenssubjekte (subiecta scientiarum) geschieht. In diesen
besitzen alle Angaben eines bestimmten Wissensgebietes ein objektives
Sein und Erkenntnislicht. Wird dies auBer Acht gelassen und z.B.
die Summa des hl. Thomas nicht im Lichte und in der Vergegenstind-
lichung ihres Wissenssubjektes gelesen, so erhilt man entweder einen
falschen Sinn, oder eine seelenlose, bloB nominalistische Deutung.
Beispiele fiir Mingel und Fehler auf beiden Gebieten kénnten aus der
neueren Literatur angefiithrt werden ; dies ist jedoch nicht unsere Auf-
gabe. Es soll dies bloB eine Warnung fiir sog. Thomaskenner sein.

3
* *



286 Das objektive Erkenntnislicht

Das Ansichsein (esse sec. se, physicum) ist etwas absolut Bestimmtes.
So bezeichnen wir die reinen Seinsgegebenheiten. Alles, was mit dem
Sein als solchem in Verbindung gebracht werden kann (ordo ad esse
simpliciter), gehoért zum Ansichsein !. Dieses Ansichsein der Dinge er-
scheint in der Erkenntnis nach den ihm eigentiimlichen Wesensziigen
in einer neuen Form — in esse repraesentativo —, als wirkliche Vor-
stellung des Ansichseins. Die Eignung des Ansichseins, in einem gegen-
stindlichen Vorstellungswert (esse obiectivum repraesentativum) zu
erscheinen, den eigenen objektiven Seinsgehalt zu offenbaren, nennen
wir die veritas ontologica, die vom hl. Thomas als esse conformabile,
als Anlage, den Verstand sich gleichférmig zu gestalten, sich ihm zu
offenbaren, beschrieben wird 2. Das tatsidchliche Offenbarwerden des
Ansichseins, welches in der entsprechenden Seinsverwirklichung der
Erkenntnisfihigkeit zustande kommt, nennt man veritas cognitionis 3.
Als einfache Verihnlichung findet dies auch in den niedrigen Vermégen
statt ; als formale Wahrheit ist es indes eine Folge der Besinnung und
Uberlegung und ist nur der Verstandeserkenntnis eigen 4.

1 Die thomistische Seinsanalyse unterscheidet im Seienden zwei Elemente,
aus denen der ungeteilte Seinsbegriff (als conceptus obiectivus) entsteht, dem als
bezeichnetes Ding (res concepta) oder, wie Thomas sich 6fters ausdriickt : res
extra animam entspricht. Die Grundlage, gleichsam das materielle, potentiell auf-
nehmende Element (actus primus) ist das Wesen, das Sosein, die Natur ; in ihm
miissen wir die Ur- oder Wurzelwirklichkeit des Seins erblicken. Das zwejte
Element ist das Dasein (existentia), auf welches die Vollendung der Seinsverwirk-
lichung zuriickzufiithren ist. Es ist eine Wirklichkeit, eine eigene und eigenartige
Wirklichkeit, in der auch das Sosein vollendet wird. Dieses erhilt vom Dasein
keinen Wesenszug, wohl aber die letzte Vollendung, kraft welcher es in den
Bereich des Ansichseienden gehdrt und in seiner inneren Konstitution ein fremdes
Sein nicht aufscheint : existere est esse extra causas suas, also in sich, in der
eigenen Wirklichkeit. «Ipsum esse est perfectissimum omnium», sagt Thomas
14, 1 ad 3 ; comparatur enim ad omnia, ut actus ; nihil enim habet actualitatem,
nisi inquantum est. Unde ipsum esse est actualitas omnium rerum, et etiam
ipsarum formarum.» Aus der Bezichung zu diesem letzten Prinzip der Wirklich-
keit wird das Ansichsein in der Seinsordnung bestimmt. Hierzu gehort nicht bloB
dasjenige, was in statischer Hinsicht verwirklicht wird, sondern auch alles andere,
was dynamisch erscheinen kann. Die Beziehung zum Sein, als actus secundus,
ist demnach das Merkmal, welches das Ansichsein von den iibrigen Formen des
Seins scheidet. Uber die verschiedenen Auffassungen des Seinsbegriffes s. Tracta-
tus philosophici S. 43. In welchem Sinn das Ansichsein ein Objekt ist, s. ebd. S. 40.

2 1 16, &:

3 Die verschiedenen Bedeutungen der Wahrheit s. Tract. phil. unter « veritas »,

¢ 1 Ver. 9.



Das objektive Erkenntnislicht 287

1. Das Erkenntnislicht als Gegenstand (obiectum quod)
und Bedingung (ratio cognoscendi, medium, obiectum quo)
der Erkenntnis

Die Eignung des Ansichseins, sich zu offenbaren, in einem gegen-
stindlichen Vorstellungswert zu erscheinen, wie andererseits die ent-
sprechende Fihigkeit, dies so in sich aufzunehmen und das Ansichsein
widerzuspiegeln, fassen wir nach Analogie des Lichies auf. « Omne quod
manifestatur, lumen est » zitiert Thomas den Ausspruch des Apostels
(Eph. 5, 13) und kniipft daran seine Erklirung iiber das Erkenntnis-
licht *. Die beiden Formen der beschriebenen Eignung sind korrelative
Bestimmungen. Die eine ist Verhiltnis und Beziehung vonseiten des
Objektes, die andere vonseiten des erkennenden Subjektes. Dement-
sprechend reden wir von dem lumen obiectivum und subiectivum.

Das lumen obiectivum ist die Eignung eines Dinges, sein Da- und
Sosein (existentia-essentia) zu offenbaren. « Unumquodque inquantum
habet de esse, intantum est cognoscibile.» 2 Hiermit ist der Gegen-
standswert und dessen Umfang bestimmt. Was ein Ding von sich offen-
baren und somit Gegenstand einer Erkenntnis werden kann, nennen
wir obiectum quod. Als veritas rei (ontologica) ist es mit dem Ansich-
sein sachlich identisch und unterscheidet sich von ihm durch die reale
Beziehung der Erkenntnisfihigkeit zu ihm, sodaB die entsprechende
Beziehung ihm bloB als eine verstandesmifBig erfaBte, gedankliche Be-
stimmung zukommt 3, Diese sachliche Identitat von Sein und Wahrheit
driickt der allgemein bekannte Spruch aus: «ens et verum convertuntur» 4.

Weil aber das Sein nicht notwendig als reine Wirklichkeit auftritt,
so sind die Bedingungen des Aufscheinens der ontologischen Wahrheit
nicht immer dieselben. « Intantum est aliquid cognoscibile, inquantum

1 I 16, 3. Das esse wird hier im allgemeinsten Sinne genommen. Es schlieft
ein Sosein mit Beziechung zum Dasein in den verschiedensten Formen in sich,
wobei die Bezugnahme auf ein wirkliches Sein immer inbegriffen ist

27T 67, 1. .

3 «In scientia et sensu est relatio realis, sec. quod ordinantur ad sciendum
vel sentiendum res ; sed res ipsae in se consideratae sunt extra ordinem huiusmodi :
unde in eis non est aliqua relatio realiter ad scientiam et sensum, sed sec. rationem
tantum, inquantum intellectus apprehendit ea ut terminos relationum scientiac
et sensus. Unde Philosophus dicit in 5. Metaph. quod non dicuntur relative, eo
quod ipsa referantur ad alia, sed quia alia referuntur ad ipsa.» I 13, 7.

41 18, 3.



288 Das objektive Erkenntnislicht

est actu». Daher bestimmt der Seinsgehalt eines Dinges auch die
Bedingungen seiner Erkennbarkeit, d. h. unter welchen das obiectum
quod der Erkenntnisfihigkeit nahegebracht und erfaBbar gestaltet wird.
Diese Bedingungen fassen wir unter dem Sammelnamen ratio cognos-
cendi, «obiectum quo» zusammen. Die Einengung dieses Begriffes
geschieht in den verschiedensten Formen. In allen Féllen aber be-
zeichnet er das formende, gestaltende Element der Erkenntnis, soda
nach seinem EinfluB die reine ontologische Wahrheit (obiectum quod
materiale) zu einem obiectum formale quod fiir die Erkenntnisfihigkeit
vergegenstindlicht und gestaltet wird.

Die objektive Fafibarkeit des Amsichseins schliefit demmach zwei
Momente in sich, die restlos in seinem Seinsgehall begriindet sind und
auf das dynamische Wirklichwerden der Erkenntnisfihigkeit entscheidenden
Einfluf ausiiben. Der erste Moment bezeichnet das zu liefernde Er-
kenntnismaterial, das restlos primir in der absoluten, sekundir in der
relativen ontologischen Wahrheit des Dinges besteht ; der zweite Moment
aber bestimmt die Bedingungen fiir dessen FaBbarkeit und wird der
Wirklichkeitsweise des Seinsgehaltes entnommen. Aus beiden Ele-
menten entsteht die Form der Erkenntnis, durch welche das ent-
sprechende Vermégen des Subjektes gestaltet und verwirklicht wird,
sodaB in der veritas cognitionis alles, was vonseiten der Fihigkeit in
Frage kommt, als potentielles, materielles Prinzip anzusehen ist, in
welchem die von Ansichsein gelieferte Form in neuer, reprisentativer
Weise verwirklicht wird, das erkennende Subjekt aber eine neue Seins-
weise, formam alterius, aufnimmt 1.

2. Das Abstraktionslicht

Das Gesagte liBt sich an dem sinnlich gegebenen Sein klar dar-
stellen, welches eine mehrfache Zusammensetzung aus Potenz und Akt
in sich schlieBt. Die erste besteht aus dem Dasein (existentia) und

1 Aus diesem Grunde sind beispielsweise bei der menschlichen Verstandes-
erkenntnis die sog. schemata logica nicht Form, sondern Materie der Erkenntnis.
Dies ist fiir die reale Erkenntnis unbedingt festzuhalten, wenngleich bei der rein
logischen Wertung auch die gegenteilige Terminologie ihre Berechtigung hat.
Dieses umgekehrte Verhiltnis zieht sich in der Logik und der Metaphysik restlos
durch, und nur auf diese Weise 1dBt sich die vollstindige Trennung der beiden
Wissensgebiete durchfithren. Betrachtet man die logischen Schemata und Formeln
blo8 als Form der Erkenntnis, dann ist die Kant’sche Einstellung unvermeidlich.
Siehe Tract. phil. unter « schema ».



Das objektive Erkenntnislicht 289

Sosein (essentia), die zweite innerhalb des Soseins aus Materie und Form.
Die Erkenntnis dieses Seins geschieht durch die Wahrnehmung, welche
entweder eine unmittelbare mittels der Sinne, oder eine mittelbare,
kraft kausaler Schliisse ist. In bezug auf das Sosein nehmen schon die
duBeren Sinne eine gewisse Scheidung vor, die dann durch die inneren
Sinnesvermogen vollendet wird. Das Ergebnis dieses Vorganges ist die
Erfassung einer konkreten Gegebenheit, die entweder zeitlich-raumlich
begrenzt ist (fiir die duBeren Sinne), oder der, wie den Phantasie-
bildern, wenigstens eine solche Begrenzung als notwendige Begleit-
erscheinung anhaftet . In den Angaben der Sinne scheint das eigent-
liche, notwendige und unverdnderliche Sosein der Dinge nicht auf ; sie
spiegeln deren ontologische Wahrheit nur als eine potentielle, mogliche
Angabe wider. Alles, was zu ihr gehort, ist zwar in ihnen enthalten ;
es muB} aber durch ein eigenes gegenstindliches Licht offenbar, erkennt-
lich gestaltet, beleuchtet werden. Die Materie hindert das unmittelbare
Aufleuchten des objektiv festen Wahrheitsgehaltes. Thre Ausschaltung
stellt daher die allgemeine Bedingung fiir die ErfaBbarkeit des Er-
kenntnismaterials, welches das Ansichsein liefert, dar : sie ist die ratio
qua obiectiva, das obiectum formale der menschlichen Erkenntnis.

Dieser Vorgang liBt sich in allen seinen Phasen genau verfolgen
und erfahrungsmiBig darstellen. Er beginnt mit ganz konkreten, oft
sehr dunkeln Sinnesvorstellungen, aus welchen der verstandesmiBige
Gegenstand, das ens primordiale noch mehr undeutlich und ungestaltet
aufleuchtet. Im Laufe allmahlicher Entwicklung wird das sinnenhafte
Element ausgeschieden und gibt den geistigen Werten Raum. Die
Dunkelheit weicht, die Vorstellungsbilder werden immer klarer und
allgemeingiiltiger, soda am Ende ein ganz priziser, klarer Begriff vor
unserm Geiste steht, der mit den Forderungen eines allgemeinen, not-
wendigen und unverinderlichen Evkenniniswertes auftritt. Hierin besteht
die objektive Bestimmtheit jeder abgeschlossenen menschlichen Er-
kenntnis.

Wir fragen nun nach der Quelle, aus welcher die motio obiectiva
hervorgeht und dem Endresultat die oben beschriebenen arteigenen
Bestimmungen verleiht. Wir nennen diese Quelle vorliufig das unbe-
kannte X, welches nach Kant « das Ding an sich », in der aristotelisch-
thomistischen Terminologie aber die verhiillte ontologische Wahrheit ist.
Das Endresultat ist nach Kant die Synthese der sinnlichen Eindriicke

171 78, 4.

Divus Thomas 19



290 Das objektive Erkenntnislicht

und der Formen a priori, nach der Philosophie des Aquinaten aber das
Aufleuchten der ontologischen Wahrheit des sinnlich gegebenen Seins.
In beiden Fillen ist also das objektiv bewegende und bestimmende Licht
der menschlichen Erkenntnis nicht eine in sich unmittelbar, intuitiv
erfaBte und in dieser Weise wirkende Gegebenheit. Thr Aufleuchten
und objektiv bestimmender EinfluBl ist etwas Vermitteltes. Mag dies
nun auf die Vermittlung, auf die Bedingungen der im Subjekt gegebenen
Formen a priori, oder auf die Enthiillung der verborgenen, verhiillten
ontologischen Wahrheit zuriickgefiihrt werden, so kann doch dieses
Erkenntnislicht im Gegensatz zum intuitiven ein bezogenes, abgezogenes,
abstraktives genannt werden. Das Abstraktionslicht ist demmach eine
Eignung der sinnlich gegebenen, konkreten Seinsweise, die allgemeinen
Erkenniniswerte und somit die ewigen Wahrheiten (rationes aeternae) zu
vermitteln und zu offenbaren. Die Abstraktion selbst aber, als objektives
Endresultat, als Erleuchiung des Verstandes, als Verwirklichung seiner
Potentialitit, kann als Offenbarwerden der allgemeinen, unverinder-
lichen, ewigen Wahrheiten durch Vermittlung des konkreten, sinnlich
gegebenen Seienden beschrieben werden .

Die Auseinandersetzung mit der ersten Hypothese (Kants) ist hier
nicht unsere Aufgabe. Wir beschreiben nur die Grundlagen der zweiten
Annahme.

Das Sein ist nicht durch eine notwendige, transzendentale Beziehung
auf die Evkenntnis hingeovdnet. Aber die Erkennbarkeit begleitet das-
selbe infolge der Relation eines zur Verihnlichung bestimmten und
durch sie verwirklichten Vermdgens und ist ihm derart eigen, daB alle
Wirklichkeitsformen auf dem Gebiete der Erkenntnis beziiglich Wert
oder Unwert an das Seiende gebunden sind. Was das Seiende ist und
worin das Primire (das Potentielle Hegels, oder das Geistige des abso-
luten Subjektivismus) zu erblicken sei, bildet den Scheidepunkt der
Erkenntnistheorien und Weltanschauungen. In allen Fillen bewahr-
heitet sich aber der oben angefiihrte Ausspruch: unumquodque in-
quantum habet de esse, intantum est cognoscibile. Das Prinzip, welches
die Grundlage der Erkennbarkeit, ihre Grenzen und Formen bestimmt,
lautet : intantum aliquid cognoscitur, inquantum est actu. Die Potenz
und jede Potentialitit bildet infolgedessen ein Hindernis der Erkenn-
barkeit, hemmt das Aufleuchten des objektiven Lichtes und bewirkt

1 Die einzelnen Erfordernisse und Vermittlungsweisen des Abstraktions-
lichtes werden wir spater beschreiben.



Das objektive Erkenntnislicht 291

die Einteilung der Erkenntnisgegenstdnde in actu et in potentia cognos-
cibilia. In diesem Sinne ist also die Erkennbarkeit und das objektive
Erkenntnislicht der sinnlich gegebenen Erkenntnisweise zu bestimmen.

Die sinnlich wahrnehmbare Welt besitzt zweifelsohne ein Sein.
Alle Merkmale des Seienden kommen ihr zu. Nur ist es nicht das Sein
als solches schlechthin, sondern ein unvollkommenes, aus Akt und
Potenz zusammengesetztes, d. h. ein esse per participationem. Damit
ist auch die Erkennbarkeit dieser Seinsweise bestimmt : Non est cog-
noscibilis actu, sed in potentia tantum. Die potentia bedeutet hier nicht
die reine Mdoglichkeit, wie wir sie etwa der materia prima zueignen,
sondern die im actus gegebene Bestimmtheit und Beschrinkung der
Sinnenwelt. Dementsprechend mu3 auch die ontologische Wahrheit,
das esse conformabile des sinnlich gegebenen Seienden bestimmt werden.
Sie ist in ihren allgemeinen, unverinderlichen Werten durch die Potenz
verhiillt und nur in konkreten Seinsweisen vorhanden : universale in
potentia. In diesem Rahmen vermag es seine ontologische Wahrheit
zu offenbaren. Dieses wvermitielte Aufleuchten, diese ganz eigenartige
Moglichkeit der Offenbarung nennen wir Abstraktionslicht, oder objektives
Sein 1m Abstraktionslicht.

Hierzu sind in der beschriebenen Konstitution des sinnlich gegebenen
Seins alle Grundlagen und Bedingungen gegeben. Jedes sinnenhaft
Seiende ist ja Trdger einer Idee, terminus connotatus rationum aeter-
narum. Hat es nidmlich als esse per participationem ohne Beziehung
zum esse per se subsistens keinen Bestand, so kann es auch ohne Riick-
sicht auf die rationes aeternae in seiner beschrinkten ontologischen
Wahrheit nicht erklirt werden. Letztere kann infolgedessen entweder
in den ewigen Seinsgriinden oder in ihrem zeitlichen Aufscheinen,
richtiger : in ihrem tatsichlichen Bestande, erkannt werden.

Die erste Annahme besteht fiir den menschlichen Verstand nicht,
da er mit den rationes aeternae nicht unmittelbar in Beriihrung kom-
men kann. Also bleibt nur die zweite Moglichkeit iibrig. Die Kraft,
sich in einem zeitlichen Gegenwert offenbaren zu kénnen, nennen wir
objektives Abstraktionslicht. Damit bezeichnen wir die Eignung des
potentiell Erkennbaren, die eigenen Wirklichkeitswerte dem Verstande
offenbaren zu kénnen. Die Miglichkeit einer Ausschaltung des Poten-
tiellen, des Beschrinkten und rein Konkreten ist in den Anlagen, in der
Konstitution des sinnenhaft Seienden gegeben : der eigene Seinsgehalt kann
gemiB seiner Ubereinstimmung mit den ewigen Seinsgriinden im Ab-
straktionslichte aufscheinen. Die Méglichkeit, ein Erkenntnisvermégen



292 Das objektive Erkenntnislicht

mit diesem Lichte erleuchten und es zu seiner Seinsvollendung fithren
zu konnen, bestimmt das medium quo, die allgemeine ratio formalis
cognoscendi jenes Materialobjektes, welches in der ontologischen Wahr-
heit des sinnenhaft Seienden vorliegt. Wie schon bemerkt, ist die
Erkennbarkeit des Seienden und daher das Aufleuchten des objektiven
Lichtes von der realen Beziehung eines Erkenntnisvermogens abhingig,
an sie gebunden. Dementsprechend erfordert das Abstraktionslicht zu
seiner motio obiectiva ein Vermogen, das die konkreten Eindriicke auf-
nehmen und die potentiellen Elemente derselben ausschalten kann.
Ein solches Vermégen, eine solche Féhigkeit stellt der menschliche Ver-
stand dar und hierin besitzt er das subjekiive Abstraktionslicht.

Wie wir spiter niaher ausfithren werden, bringt es das Abstraktions-
licht mit sich, daB das sinnenhaft Seiende seine ontologische Wahrheit
nicht auf einmal, sondern nur in allmdhlicher Folge offenbaren kann :
zuerst in allgemeinen Seinsziigen, hierauf mit deren Hilfe in einzelnen
Ziigen. In dieser Abstraktionsbediirftigkeit, in der Moglichkeit, das
potentiell Erkennbare actu aufzeigen zu konnen, miissen wir das
objektiv gestaltende Prinzip der naturgemill faBbaren Gegenstinde er-
blicken, sodal3 letztere das obiectum materiale, die Abstraktionsbediirf-
tigkeit aber das obiectum formale quo, die ratio qua der Erkennbarkeit
darstellt 1.

In diesem rein objektiv gefalBten Sinn ist also die Abstraktion eine
notwendige Forderung der Zusammensetzung des sinnenhaft Seienden
aus Akt und Potenz, aus Materie und Form, kurz : seiner Seinsarmut.

Der Umfang der Erkennbarkeit des ens in quidditate sensibili ist
in seiner ganzen Ausdehnung an die objektive Bedingung der Abstrak-
tion gebunden. In ihr ist nicht bloB die absolute Wesenheit des Dinges
enthalten, sondern auch die notwendigen Beziehungen, die in seinem
Ansichsein eingeschlossen, mit ihm gegeben sind. Was das Sein des-
selben anbelangt, ist es eine bedingte Wirklichkeit : Non est suum esse,
sed participat esse. Omne autem, quod est per participationem redu-
citur in id, quod est per essentiam. Im Seinsgehalt des sinnenhaften
Seins ist daher der kausale Hinweis auf ein schlechthin Ansichseiendes,
auf das esse per se subsistens notwendig eingeschlossen, soda es in
seinem Gegenwert nur mit dieser Beziehung wahrheitsgemi aufscheinen
kann. In der potentiellen Erkennbarkeit des ens in quidditate sensibili

1 Die Folgen des Abstraktionslichtes (compositio-divisio, die logische Schema-
tisierung) werden wir spater besprechen.



Das objektive Erkenntnislicht 293

ist demnach die ganze Reihe der mittelbaren Ursachen, wie auch des
letzten transzendenten Grundes enthalten. Zur Vergegenwirtigung
ihres Daseins bietet es eine unbedingt verliBliche Grundlage ; zur Ver-
gegenstindlichung ihres Soseins kann es aber eine entsprechende Rolle
je nach dem EinfluB der einzelnen Ursachen spielen. Das sinnenhaft
Seiende « non est actu, sed in potentia cognoscibile ». Diese potentielle
Erkennbarkeit vertritt die objektive Bedingung der Abstraktion (so-
wohl der abstr. effectiva, als auch der considerativa) und schlieBt alle
anderen menschlich erkennbaren Gegenstinde in sich. Aus diesem
Grunde ist sie das allgemeine, synthetische Prinzip einer soliden, mensch-
lich annehmbaren Weltanschauung!. Wir koénnen keine menschlich
begriindete Erkenntnis erwarten, ohne sie auf dieses Seiende zuriick-
zufiihren und in demselben zu verankern. Es ist eben fiir den mensch-
lichen Verstand der einzige ihm naturgemidl angepaBte Gegenstand.
Jede Erkenntnis muB3 in ihm entweder nach streng kausalen Zusammen-
hingen wurzeln oder wenigstens mit ihm umrandungsweise vereinbart
werden konnen. Weder das absolute Wesen, noch die Kausalzusammen-
hinge bestimmen direkt den Verstand. Dazu ist ein medium obiec-
tivum cognoscendi erfordert, das wir mit dem Namen der « objektiven
Abstraktionsfihigkeit » bezeichnen. Das Ansichsein ist durch die mehr-
fachen potentiellen Elemente wie in Dunkelheit gehiillt. Es offenbart
sich in speculo et in aenigmate, stellt eine Art Chiffre dar, die entziffert
werden muB. Die objektive Méglichkeit, diese Hiille zu entfernen, sich
auf diese Weise zu offenbaren, kurz die Enthiillungsmoéglichkeit, ist das
lumen quo obiectivum der Erkennbarkeit des sinnenhaft Seienden.
Infolge des Uberwiegens der potentiellen Elemente im Ansichsein der
sinnlichen Gegebenheiten ist ihr objektives Erkenninislicht das schwichste.
An sich und in vollem Licht leuchtend koénnen sie nur kraft fremder
Beleuchtung werden. So in der gottlichen Erkenntnis, die keineswegs
von ihnen bestimmt wird, sondern im Gegenteil auf sie bestimmend
einwirkt, Sein und Wahrheit ihnen verleiht. Nicht also im eigenen
Licht leuchten sie in der géttlichen Erkenntnis auf, sondern im iiber-
weltlichen, schopferischen Lichte des esse per se subsistens, auf dessen
bestimmenden EinfluB jeder Zug des bedingten Seins (esse participatum)
zuriickzufiihren ist. Wird das Erkenntnislicht direkt und unmittelbar
den gottlichen Ideen nachgebildet, wie dies Thomas bei den reinen
Geistern annimmt, und ein Zweig des Ontologismus auch fiir die mensch-

1 Vgl. Divus Thomas 23 (1945) 409 ff.



294 Das objektive Erkenntnislicht

liche Erkenntnis behaupten méchte, so ist wiederum nicht das eigene
Licht fiir die Erkenntnis bestimmend, sondern die unmittelbare Wahr-
heit, welche direkt aus Gott hervorkommt. Das sinnenhaft gegebene
Sein ist eine Verwirklichung der gottlichen Ideen, zunichst in reiner
Seinsform, welche als Wahrheitsbestimmung nur einer Erkenntnisfahig-
keit dienen kann, die die unmittelbaren Eindriicke als konkrete, sinn-
liche Kenntnisnahme in sich aufnehmen und sie zur weiteren Bear-
beitung einer hohern Fihigkeit weiterzugeben vermag.

3. Das géttliche Licht (lumen divinum)

Vom gottlichen Lichte kénnen wir entweder in sich oder nach
seinen Beziehungen zur menschlichen Erkenntnis sprechen. In sich
beschreibt es der hl. Thomas I 14, 1-5. In seinen Beziehungen tritt
es als geschaffene Leuchtkraft, als participatio, Abblendung (Prophetie,
Glaube, Abstraktionslicht usw.) auf. Das gdttliche Licht ist die wesent-
liche Leuchtkraft des gottlichen Seins, die als Evkenntnisgrund und Gegen-
stand die unendliche Natur Gottes in sich und in ihren Beziehungen zur
Schopfung (in se — alia a se) im reprisentativen Gegenwert darstellt, also
vom physischen Ansichsein Gottes blo3 nach Art einer Eigenschaft
(virtualiter) verschieden ist. In diesem wesentlichen Wahrwertsein
scheint das objektive Sein Gottes und alles Erkennbaren, als im Ur-
grund jeder Vergegenstindlichung auf. In diesem gottlichen Lichte ist
die Sinnenwelt erkennbar, unabhingig vom Abstraktionslichte; ja, daB
sie in diesem erkennbar sei, hat sie durch Teilnahme an dem gottlichen
Licht, dessen Leuchtkraft aus der Sinnenwelt in ihm aufscheint, und den
menschlichen Verstand in einer eigenen Form zur Seinsvollendung fiihrt.

Hieraus miissen wir beziiglich des eigentiimlichen Erkenntnis-
lichtes der Sinnenwelt sehr schwerwiegende Konsequenzen ziehen. Das
Aufscheinen des ens in quidditate sensibili in sich, unabhingig vom
Abstraktionslicht oder ohne die Beziehung zu demselben, ist kraft dessen
eigenen Seinsgehaltes, also naturnotwendig, nur in einem héheren Licht,
in lumine divino, moglich. Der menschliche Verstand kann einer Er-
kenntnis, die nicht aus der Sinnenwelt geschépft ist und nicht im
Abstraktionslicht aufscheint, nur gnadenhaft teilhaftig werden : a) in
der visio beata, b) in der prophetischen Schau, ¢) im Glauben. Jedes-
mal ist die Mitteilung des Erkenntnismaterials, die man mit dem allge-
meinen Namen « gottliche Offenbarung » bezeichnet, tibernatiirlich ; der



Das objektive Erkenntnislicht 295

formale, objekiive Erkenninisgrund aber ist ebenfalls ein lumen divinum
quo, welches wir nach seiner allgemeinsten Charakteristik als eine Ver-
neinung der Abstraktion auffassen. In beiden Fillen konnen wir von
« Offenbarungslicht » reden, da jedes Licht eine Enthiillung (manifesta-
tio) bedeutet ; nur ist die enthiillende Kraft, das Offenbarungsprinzip
verschieden. Bei der Abstraktion kommen die natiirlichen, mit dem
potentiellen Seinsgehalt notwendig verbundenen Elemente, bei der
hoheren Erscheinungsweise aber die von Gott unmittelbar stammenden
und mitgeteilten Prinzipien in Betracht. Das erste ist ein mittelbares,
das zweite ein unmittelbar wirkendes und bestimmendes Licht. Ganz
folgerichtig hat darum die theologische Terminologie das dunkle, ver-
mittelte Licht als Prinzip der natiirlichen Offenbarung bezeichnet, das
unmittelbare aber iibernatiirliche Offenbarung genannt. Die dibernatiir-
liche Offenbarung bezeichnet somit eine Evscheinumgsweise, welche iber
die mit dem spezifischen Seinsgehalt des ens in quidditate sensibili gege-
benen objektiven Krifte hinausgeht, und die je nach der Verschiedenheil
der Erkenmminismittel (medium, ratio cognoscendi obiectum) ndher
spezifisch bestimmt wird *.

Ist das volle, keineswegs abgeblendete Licht des gottlichen Wesens
das Erkenntnismittel, so scheint in ihm jeder Gegenstand unmittelbar
in seiner Beziehung zur Urquelle, zur Veritas prima auf, deren Er-
kenntnis in sich auch den intuitiven Erfassungsgrund aller Objekte
bildet. Dies geschieht in der visio beata, in deren objektivem Erkenntnis-
licht die Abstraktion oder eine Beziehung zu ihr in keiner Weise in
Betracht kommen kann. Die objektive Erkennbarkeit im Wesen Gottes
unterscheidet sich demnach von der natiirlichen dadurch, da8 die im
Seinsgehalt der sinnenfilligen Dinge eingeschlossenen Moglichkeiten auf
ihre Erkenntnis oder Erkennbarkeit keinen EinfluB ausiiben kénnen :
alles ist von dem reinen Erkenntnisinhalt des gottlichen Wesens aus-
schlieBlich bedingt und abhingig. Darum behauptet Thomas, daB das
Wesen Gottes keineswegs ein Spiegel (speculum) genannt werden konne,
in welchem die geschaffenen Dinge geschaut werden. Fiir diese Analogie
fehlt das entscheidende Merkmal des Spiegels, «in quo rerum simili-
tudines a rebus ipsis resultant » 2. Gottes Idee ist Urbild (exemplar) der
Schopfung, «sec. quod est principium factionis rerum » ; «sec. autem
quod principium cognoscitivum est, proprie dicitur ratio», Urquelle
ihrer Wesensziige und Erkennbarkeit 3.

1 Vgl. Synthesis Theol. fundamentalis, S. 71 ff. 2 12 Ver. 6. 3 I 15, 3.



296 Das objektive Erkenntnislicht

4. Das prophetische Licht (l-umen propheticum)

Das gittliche Licht ist bedeutend abgeschwdicht in der prophetischen
Erkenninis. Die Reichweite derselben in bezug auf den materiellen
Gegenstand beschreibt Thomas II-II 171,3 und 12 Ver. 2: « Mani-
festatio, quae fit per aliquod lumen, ad omnia illa se extendere potest,
quae illi lumini subiciuntur ... Cognitio autem prophetica est per
lumen divinum, quo possunt cognosci tam divina quam humana, tam
spiritualia quam corporalia. Et ideo revelatio prophetica ad omnia
huiusmodi se extendit; sicut de his, quae pertinent ad Dei excellentiam
et angelicorum spirituum ministerio revelatio prophetica facta est

Isaiae c. 6. ...Quin etiam prophetia continet ea, quae pertinent ad
corpora naturalia. .. ; continet etiam ea, quae ad mores hominum per-
tinent ... et ea quae pertinent ad futuros eventus » .. Niher bestimmt

er den Gegenstand der Prophetie:? «Omnia illa, quorum cognitio
potest esse utilis ad salutem, sunt materia prophetiae, sive sint praete-
rita, sive futura, sive aeterna sive necessaria, sive contingentia ... ».
« Dico autem necessaria ad salutem, sive sint necessaria ad instruc-
tionem fidei, sive ad informationem morum. Multa autem, quae sunt
in scientiis demonstrata, ad hoc possunt esse utilia, utpote intellectum
esse incorruptibilem et ea quae in creaturis in admirationem divinae
sapientiae et potentiae inducunt. Unde de his invenimus in Sacra
Scriptura fieri mentionem. »

Mogen die Gegenstinde der Prophetie materiell noch so verschieden
sein, so ist doch der formale objektive Erkenntnisgrund in allen Fillen
derselbe : das lumen propheticum, das speculum aeternitatis ®. Thr Auf-
leuchten geschieht nicht im géttlichen Wesen, nicht in der gottlichen
Idee, sondern im terminus connotatus derselben, in den rationes aeternae.
Nicht das physische Ansichsein der Dinge ist das MaB der Erkenntnis-
wahrheit, nicht auf sie wird der Ursprung und ihre Wertung zuriick-
gefithrt, sondern auf ihr Aufscheinen vor der Erkenntnis Gottes, die
ewig ist und alles in sich, als gegenwartig darstellt. Die Idee ist ihrem
Wesen nach reprisentativ, es entspricht ihr notwendig der dargestellte
Gegenstand, als terminus connotatus, als mitbezeichnetes Gegeniiber.
Aus dieser Beziehung entspringt das esse obiectivum als ideeller Wert.

1 II-II 174, 3. 2 12 Ver. 2.
3 Synthesis Theol. fundamentalis, S. 1554,



Das objektive Erkenntnislicht 297

Das esse obiectivum ist real, wenn seine Grumdlagen real sind. Seine
Realitit darf aber wicht nach der Art des physischen Seins aufgefaft werden,
wie dies tm Platonismus geschieht. Das Sein ist ein analoger Begriff,
der sich in den verschiedensten Formen bewahrheiten kann. Das esse
obiectivum bezeichnet den ideellen Wert, der in der schopferischen Idee
Gottes gegriindet ist und als deren terminus connotatus einen ewigen,
notwendigen und unverinderlichen Wert darstellt. Die Gesamtheit
dieser Werte nennen wir vationes aeternae, in denen die einzige gottliche
Idee eine unendliche Differenzierung evhilt und die entsprechenden Werte
aller Einzeldinge darstellt'. Die rationes aeternae sind demnach der
MaBstab jeder geschaffenen Erkenntnis, sind aber nicht ihr unmittel-
barer Gegenstand. Eine unmittelbare Berithrung mit ihnen ist ebenso-
wenig moglich, wie mit der géttlichen Idee selbst, deren termini conno-
tati sie sind. Nur ihre direkte Abbildung in geschaffenen Erkenntnis-
bildern kann stattfinden. In diesem Falle sind sie unmittelbar erfal3te
Gegenstinde (obiectum terminativum), und ein derart erkennender Ver-
stand wird im strengen Sinne des Wortes per irradiationem divini
luminis wirklich. Dies ist der Fall bei der Erkenntnis der Engel. Die
prophetische Schau ist eine Nachbildung derselben im Rahmen der Mog-
lichkeiten der menschlichen Erkenntnisfihigkeit. Die prophetische
Schau geschieht infolgedessen im Spiegel der Ewigkeit (visio in speculo
aeternitatis), in lumine divino lucido quidem, sed obscurato 2. Hierin
sind zwei Elemente eingeschlossen. Der Wahrheitsgehalt (veritas onto-
logica) der Dinge wird offenbar dem Sein nach, welches sie entsprechend
ihrer Gegenwart in der Ewigkeit besitzen : also in sich, unabhingig von
jeder Beziehung zur Abstraktion. Sie ist infolgedessen eine rein intuitive
Erkenntnisweise, ein reines Schauen. In dieser Hinsicht ist das objek-
tive prophetische Erkenntnismittel lichtvoll ; seine ganze iiberzeugende
Kraft hingt direkt vom lumen divinum ab, welches allein fiir die Wahr-
heit der Erkenntnis Gewihr leistet und verantwortlich ist. Die Mit-
teilung der Erkenntnis, also das Wirklichwerden des Verstandes, ist an
geschaffene Erkenntnisbilder gebunden. Daher ist das prophetische
Licht der visio beata gegeniiber ein lumen divinum obscuratum, da es
nicht aus dem unmittelbar erfaBten gottlichen Wesen hervorstrémt,
sondern ein vermittelndes, dem menschlichen Verstand angepaltes Ein-
strémen (irradiatio luminis divini) bezeichnet 3. In diesen zwei Momenten

171152 2 Synth. Theol. fund., S. 97.
3 « In quantum ab isto divino aspectu (aeterno) resultat in mente Prophetae
futurorum scientia per lumen propheticum et per species in quibus Propheta videt,



298 Das objektive Erkenntnislicht

glauben wir das objektiv prophetische Licht und das speculum aeterni-
tatis bestimmen zu kénnen. Der Empfang des Erkenninismaterials, un-
abhangig von der abstraktiven Emnthiillung nach dem Sein, welches es in
der ewigen Schau Gotles besitzt, diivfte zur Bestimmung des lumen prophe-
ticum per negationem (abstractionis) beitragen.

5. Der Erkenntnisgrund der mittelbaren Offenbarung (lumen fidei)

Das prophetische Licht ist das Erkenntnismittel der unmittelbaren
gottlichen Offenbarung. Sein Wesen besteht im Aufleuchten des Gegen-
standes in sich, in seiner unmittelbaren Erfassung per species proprias
adaequatas, sodaB er allein, in seinem enthiillten Sein, Objekt und Wert-
messer der Wahrheit ist. Von dieser Erkenntnisweise unterscheidet sich
wesentlich die Erfassung der mittelbaren Offenbarung, deren objektives
Licht das lumen fidei darstellt. Der Gegenstand leuchtet auch in diesem
Falle im Lichte der ersten Wahrheit auf. « Obiectum fidei est Veritas
prima », sagt Thomas?!, nicht zwar dem Erkenntnismaterial nach,
sondern in Bezug auf die formalis ratio cognoscendi. Hier dringt der
Gegenstand zur Annahme, nicht kraft eines lichtvollen, ganz enthiillten
Aufscheinens, wie bei der Prophetie. Er bleibt in sich verhiillt, nicht
bloB wegen der geschaffenen species, in welchen er dem Propheten mit-
geteilt wird, sondern auch infolge der vermittelnden Berithrung der
rationes aeternae. Das vermittelnde Prinzip ist die Autoritit Gottes :
Veritas prima in loquendo. Fides ex auditu. Deshalb muB} zunichst
das Wort des offenbarenden Gottes gehért werden. Erst dann kann
sich der Verstand dem Gegenstande zuwenden und seine Ubereinstim-
mung mit den rationes aeternae bejahen. In dieser doppelten Bejahungs-
maoglichkeit besteht das Wesen des objektiven Glaubenslichtes, in welchem
die von Gott tibernatiirlich mitgeteilten Wahrheiten in lumine divino obscu-
rato aufscheinen. Von einer luciditas kann hier nur beziiglich der unbe-
dingten captivatio intellectus die Rede sein. Es handelt sich hier um
ein unmittelbares Reden Gottes im geoffenbarten, durch Christus ver-
kiindeten Wort : auditus autem per verbum Christi. Das Wort Christi
erscheint aber in sinnlich wahrnehmbaren Zeichen. Es wird in Form

ipsae species simul cum lumine prophetico speculum aeternitatis dicuntur, quia
divinum intuitum repraesentant, prout in aeternitate futurorum eventus praesen-
tialiter inspicit.» 12. Ver. 6.

1 II-IT 1, 1.



Das objektive Erkenntnislicht 299

einer Belehrung gegeben, deren allgemeiner Wert und bindende Kraft
von Thomas (11 Ver.) meisterhaft gezeichnet sind. Mogen diese Zeichen
sinnenhafte Gegebenheiten (wie die Wunder) oder menschlich gefaf3te
Sitze (enuntiationes) sein : sie besitzen in dieser Eigenschaft fiir den
Hoérer noch keine bindende Kraft. In ihrer eigenen Kraft vermogen
sie, da sie aus der Abstraktion geschopft, zu ihr in Beziehung stehen,
den Gegenstand dem Verstand nicht einfachhin nahe zu bringen. Sie
kénnen in ihm nur eine dialektische Bewegung hervorrufen, Paradoxie
und Antinomien verschiedenster Art verursachen. Die Kraft, den Ver-
stand zur Ruhe zu bringen, fehlt ihnen. Sie kénnen ein medium quo
und ex quo darstellen, aber das medium in quo muf anderswo gesucht
werden . Gott ist bei jeder Erkenntnis Lehrer, magister interius docens,
sagt der hl. Thomas 2, indem er das allgemeine Verstandeslicht ver-
leiht und als agens universale nach den Prinzipien (3 Pot. 7) zur Er-
kenntnis bewegt. In diesem Sinne ist auch die natiirliche Erkenntnis
ein Horen des Wortes Gottes. Weil aber dabei alle objektiven Voraus-
setzungen in den natiirlichen Erkenntnismitteln, als in vollwertigen
Ursachen, gegeben sind und sie deshalb als ein medium in quo cognos-
cendi auftreten, ist das Vernehmen des Wortes Gottes ein vermitteltes,
die erkannten Gegenstinde (als obiectum materiale) aber im Spiegel der
Zeitlichkeit (in rationibus temporalibus) aufscheinende Worte Gottes.
Handelt es sich jedoch um das iibernatiirlich geoffenbarte Wort Gottes,
so ist das formale Aufscheinen der Objekte und thre Vergegenstindlichung
nur im Spiegel der Ewigkeit (in rationibus aeternis) mdglich. Hier tritt
Gott in einem besonderen und eminenten Sinne als magister interius
docens auf. Die Glaubenswahrheit muB mit der gebieterischen Forderung
auftreten, daB sie der ewigen Erkenntnis Gottes entnommen ist. Alles,
was in zeitlichen Formen und Formeln vorgelegt wird, trigt das Siegel
der Ewigkeit an sich. Dieser Lichisirahl der Veritas prima ist das lumen
fidei obiectivum ; fiir die Wahrheit der vorgelegten Gegenstinde haftet das
gottliche Licht in Form einer locutio Dei, in dem vernommenen Wort, im
autoritativen Spruche Gottes. Hierdurch ist das lumen fidei, das Glau-
benslicht, lumen lucidissimum, von dem allein die captivatio intellectus
abhingt. Hierin ist das Reden Gottes ein unmittelbares, welches durch
keine Vermittlung, durch kein geschaffenes medium in quo ersetzt
werden kann. Das in der Ewigkeit gesprochene Wort Gottes ist in der
Zeit hérbar, viel vernehmlicher als der sonitus aquarum. Sein Aus-

1 Uber diese Begriffe s. Synth. Theol. fund., S. 87. 2 11 Ver. 1.



300 Das objektive Erkenntnislicht

stromen ist indes ein frei gewollter Gnadenakt Gottes, ebenso, wie die
Sendung seines Sohnes, des ungeschaffenen Wortes, von dem die letzte
Gestaltung und die endgiiltige Bestiatigung des zeitlichen Redens Gottes
abhingt. Wird daher die Offenbarung nicht als ein Sprechen Gottes
(locutio), ein aus seinem Munde stammender Schall erfat, so kann das
Wort Gottes nicht gehért werden ; selbst wenn man die materielle Hiille
desselben irgendwie erfal3t, so vernimmt man doch nicht das Wort
Gottes, welches den Verstand zur Ruhe bringt, in Gefangenschaft halt,
sondern die beunruhigende Stimme menschlichen Witzes. Die dialek-
tische Bewegung, die aus dem Erkenntnismaterial stammt, kann nur
durch die Aufnahme dieses ewigen Schalles einem eindeutig bestimm-
ten Ruhepunkt zugefithrt und endgiiltig abgeschlossen werden. Die
Stimme des autoritativ sprechenden Golles ist das einzig proportionierte
medium cognoscends formale des Glanbens, ist eine unvermittelte, in keinem
geschaffenen Erkenminismittel enthaltene Gegebemheit'. Mogen wir den
Erkenntnisgrund des Glaubens nach Analogie des Lichtes oder nach
der Ahnlichkeit des Schalles auffassen : das wesentliche Element bildet
die Unmittelbarkeit, sodaB er durch nichts Geschaffenes ersetzt werden
kann. Damit ist die ontologische Wahrheit der gesamten Offenbarung
als Wort Gottes, als einer autoritativ iibernatiirlichen Gegebenheit be-
stimmt, sodaB3 selbst die materiell natiirlichen Angaben als solche zu
betrachten sind, solange sie in den Bannkreis der ewigen Schau Gottes
gelangen und als solche mitgeteilt werden. Mit den sinnenhaften Wahr-
heiten, in sich betrachtet, mag der Verstand auch auf einem anderen
Weg in Berithrung kommen 2 ; aber als Wort Gottes kann er sie nur
in Veritate prima vergegenstindlichen. Deshalb kann man dieses Er-
kenntnislicht auch in der Theologie nicht entbehren, falls sie nicht
menschliches Denken, sondern das Wort Gottes selbst in menschlicher
Form vermitteln will. In diesem Sinne sprechen wir von einer Theo-
logia formalis, der die Theologia materialis (die prophane Theologie)
gegeniibergestellt werden kann. Im reinen objektiven Licht der Veritas
prima loquens schaut der Glaube. Wird dieses durch die rationes tempo-
raneae, durch die natiirlichen Erkenntnismittel abgeblendet, so haben
wir die Theologia formalis vor uns. Wird von ihm abgesehen, so ent-
steht die Theologia materialis, die entweder ganz ungldubig ist und

1 In diesem Sinne nennen wir die Glaubenserkenntnis intuitiv. Ihr formaler
Erkenntnisgrund ist keineswegs eine vermittelte, aus der Abstraktion geschépfte
Gegebenheit.

2 Vgl. hieriiber Synth. Fu., S. 124 ff.



Das objektive Erkenntnislicht 301

mit dem Wort Gottes als solchem nicht in Verbindung steht, oder aber
dialektisch, indem sie das Durchdringen des natiirlichen Lichtes durch
das iibernatiirliche fiir unméglich halt und deshalb nicht zu bestimmten
Ergebnissen zu gelangen vermag.

6. Abblendung des géttlichen Lichtes
bei der Vergegenstindlichung der Glaubensobjekte

Das lumen propheticum und lumen fidei kommen darin iiberein, dafs
die Vergegenstindlichung ihrer Objekte in den ewigen Seinsgriinden vor-
genommen wird. Die Art der Bewertung ist indes verschieden. Die Er-
kenntnisbilder der Prophetie sind den rationes aeternae direkt nach-
gebildet, weisen daher auf sie hin, so daB8 das Einstromen des gottlichen
Lichtes eine direkte, in den Species selbst aufscheinende Erleuchtung
bedeutet. Hier wird der Gegenstand in sich offenbar, sofern dies in
geschaffenen Erkenntnismitteln moglich ist. Die Erkenntnismittel des
Glaubens sind Ausdrucksweisen, welche die Fassungskraft des mensch-
lichen Verstandes auf einen hoheren, unbegreiflichen Gegenstand richten,
daher den direkten Weg zu den rationes aeternae zeigen. Aber weder
die objektiven Seinsmoglichkeiten des sinnenhaft Seienden (Abstrak-
tionslicht), noch ein anderes geschaffenes Erkenntnismittel vermégen
die Ubereinstimmung mit ihnen aufzuhellen oder auch bloB nahezulegen.
Dies ist der Versicherung des redenden, sich offenbarenden Gottes an-
heimgestellt. In diesem gesprochenen Worte wird die Glaubenswahrheit
vergegenstindlicht und der Verstand selbst erhélt hierdurch die GewiB-
heit, mit den rationes aeternae in Beriihrung zu treten. In diesem Sinne
ist die Vergegenstandlichung des Glaubens mehr vermittelt als die der
Prophetie, und die gliubige Schau viel dunkler als die prophetische.
Nur im Endresultate zeigen sie die gleiche gottliche Stirke : im Lichte
der Ewigkeit hiingen sie an den mitgeteilten, vorgelegten Wahrheiten
mit der GewiBheit, die der Erkenntnis Gottes eigen ist. Wird jede Er-
kenntnis im Urteil endgiiltig abgeschlossen, so kann man sagen, da(}
hierin das gottliche Licht bei jedem gnadenhaften Einstromen in die
menschliche Seele die gleiche Wirkung hervorruft.

Das gottliche Licht scheint zeitlich unmittelbar in zweifacher Form
auf: In der Verkiindigung des Beauftragten Gottes und in der gnaden-
reichen Erleuchtung jener, denen die Verkiindigung vorgelegt wird. Der
Gegenstand tritt mit der gebieterischen Forderung auf, daB er das Wort



302 Das objektive Erkenntnislicht

Gottes darstellt und als solches, unabhingig von jeder menschlichen,
ja geschaffenen Uberlegung und derartigen Erkenntnismitteln, ange-
nommen werde. Hiedurch wird die Vergegenstindlichung der Wahr-
heiten in den rationes aeternae, ihre unmittelbare Beziehung zu den-
selben sichergestellt. Das « Ja» des Verstandes, welches im Satzband
ausgesprochen wird, erhilt seine Festigkeit aus dem ewigen « Ja » Gottes.
Die objektiven Forderungen des Gegenstandes treten im gottlichen
Lichte auf.

Betrachtet man das gottliche Licht in sich, so kann man keines-
wegs von seiner Abblendung oder gar Abschwichung reden. Gott ist
und bleibt die gleiche transzendente Wahrheit, wenn er sich in sich
in der klaren Anschauung (visio beata) zeigt, oder wenn er etwas bloB
bezeugt und fiir die Richtigkeit des Zeugnisses Gewdhr leistet. Von
einer Abblendung kann daher nur gesprochen werden mit Riicksicht auf
die Art und Weise der Mitteilung. Wo und in welchem Erkenntnis-
material scheint das gottliche Licht auf ? — miissen wir fragen, und
von der Antwort hingt die Tatsache und das Wie der Abblendung ab.
Unter allen Umstanden erfordert das gottliche Licht die gleiche Geltung ;
je nach der Verschiedenheit des hinleitenden Mediums schlieBt es aber
einen Appell an den Verstand allein oder auch an weitere Féihigkeiten
ein. Scheint der Gegenstand in sich, in adaequaten oder proportio-
nierten Species auf (« ecce Virgo concipiet » ... « delebitur Ninive » ...
« vidi Dominum sedentem » ...), so appelliert das gottliche Licht an
die Erkenntnisfihigkeit allein. Es ist ein lumen intellectuale ut sic,
welches nur in seiner Eigenschaft als Licht und Wahrheitsgehalt die
Bindung des Verstandes (captivatio intellectus) ausfithrt. Erscheint der
Gegenstand aber in inadaequaten Species, in welchen er dem eigenen
Seinsgehalte nach nicht enthalten ist, und infolgedessen in sich auf-
leuchtet, so haben wir kein reines Verstandeslicht vor uns, sondern ein
solches, zu dessen voller Wirksamkeit auch noch eine andere objektive
Hilfskraft — der Wesenszug des Guten (ratio boni) — erfordert ist.
Dies nennen wir mit Cajetan «lumen intellectuale habens conjunctam
voluntatem ».

Ein solches objektives Licht ist das des iibernatiirlichen Glaubens.
Das gottliche Licht, die Bezeugung in der ewigen Wahrheit Gottes wird
bei der Offenbarung in sinnlich wahrnehmbaren Gegebenheiten oder in
menschlich geformten Sitzen und Formeln dem Verstand nahe gebracht.
Sie wecken das « Gehor » auf und regen es zur Wahrnehmung einer
bisher nicht vernommenen Stimme an, die vom Heil, von der Ewigkeit



Das objektive Erkenntnislicht 303

und von vielen heiBersehnten, aber bisher ganz ungeahnten und un-
gekannten Dingen spricht. Es handelt sich hier um eine ganz unge-
wohnte Belehrung. Man hért dabei von Dingen und Wirklichkeiten,
die bisher nicht bloB unbekannt waren, sondern in natiirlichen Er-
kenntnismitteln iiberhaupt nicht objektiv vergegenstindlicht werden
konnen. Der Verstand ist in Verlegenheit. Auf den Eindruck des so
gesprochenen Wortes kann er entweder mit einer glatten Abweisung
reagieren, oder, nachdem er mit Eliphaz ! festgestellt hat, daB ein verbum
absconditum an ihn gelangt ist, «et quasi furtive suscepit auris mea
venas susurri eius », kann er ausrufen : « Domine audivi auditum tuum
et timui» 2 In dieser Hinsicht ist das Offenbarungslicht ein lumen
intellectuale. Da aber der Gegenstand dem Verstande nicht in sich
selbst aufleuchtet, sondern nur in der Annehmbarkeit der Umrandung
sich zeigt, ist es kein reines Verstandeslicht. Der Verstand ist gezwungen,
die Annehmbarkeit des Gegenstandes Griinden zu entnehmen, die sie
nach Wesensziigen des Guten nahelegen, empfehlen, und so die Heils-
begierde — den pius credulitatis affectus — wachrufen kénnen. Darum
nennen wir das Glaubenslicht ein lumen intellectuale habens coniunctam
voluntatem. Ohne die Beziehung zum Willen, zum affektiven Leben,
besitzt der Offenbarungsgegenstand keine objektiv bewegende Kraft 3, um
die captivatio inlellectus zu bewerkstelligen. Deshalb ist das Schicksal
schon der rein materiellen Annehmbarkeit dadurch entschieden, wie
und inwiefern diese affektiven Ziige, die rationes boni im Verstande
aufscheinen und sich Geltung verschaffen. Bringen solche Gegenstinde
nicht die Majestit Gottes, seinen Heilswillen und die Begehrungs-
wiirdigkeit des Heiles zur Geltung, so fehlt ihnen die objektive An-
triebskraft ; sie miissen fiir die reale menschliche Erfassung unfrucht-
bar bleiben und der Verstand kann an sie nur als an logische Werte
herantreten. Diese sind aber bloB die Voraussetzungen (praeambula
fidei und motiva materialia credibilitatis) fiir das formale Aufscheinen
des gottlichen Lichtes in sich. Sie entfernen die Hindernisse seines Auf-
leuchtens. Erscheinen muB es in eigener Kraft, dhnlich wie die ersten
Prinzipien der natiirlichen Erkenntnis. Wie auf diesem Gebiet jede
Vergegenstiandlichung auf die Prinzipien zuriickzufiihren ist, so auch
hinsichtlich der Offenbarung auf das gottliche Licht der Veritas prima.
Wie jene als Organe der mittelbaren gottlichen Belehrung organisch auf-

1 Job 4, 12. 2 Habac. 3, 1.
8 Uber die verschiedenen Wirkkrifte vgl. n. 10 dieser Abhandlung.



304 Das objektive Erkenntnislicht

treten und daher passend instrumenta intellectus agentis genannt
werden, so mufl auch das formale Licht der Veritas prima organisch auf-
treten und als medium in quo Dei docentis bei der Vergegenstindlichung
der Offenbarung angesehen werden. Die objektive Moglichkeit, die natiir-
lichen Gegenstinde auf die ersterkennbaren Grundsitze zuriickzufiihren,
ist eine Naturgabe. Keinem Objekt geht sie ab. Nur die tatsichliche
Verwirklichung gelingt nicht jedem erkennenden Subjekt. Deshalb
bleibt man vielfach auf dem halben Wege stehen, und deshalb treten
auch iiber den gleichen Gegenstand soviele gegensitzliche Meinungen
auf. Ahnlich verhilt es sich auf dem Gebiete des Glaubens. Die Durch-
dringung der Offenbarung mit dem gottlichen Licht ist eine Gnaden-
gabe, wie die Offenbarung selbst. Bleibt man bei der materiellen Er-
fassung des Gegenstandes stehen, versucht man nicht, ihn auf die
Veritas prima zuriickzufiithren, oder ist man hierzu iiberhaupt nicht
fahig, so ist eine real-formale Erkenntnis der Offenbarung ausgeschlossen.
Sie hat dem Menschen nichts mitzuteilen, das Wort Gottes ist nicht
vernehmbar. Die Offenbarung stellt demnach den Verstand vor das gleiche
Problem, wie die natiirliche Evkenninis. Beide miissen auf etwas Evst-
erkanntes zuriickgefiihrt werden. Die MiBachtung dieser Forderung fithrt
zur Katastrophe auf beiden Gebieten. In diesem Sinne, sofern Gott
durch die Mitteilung des géttlichen Lichtes der Magister interius docens
ist und die Erleuchtung des Verstandes von ihm abhingt, mul man
die Offenbarung als ein unmittelbares Reden Golles zu einem jeden ein-
zelnen Gliaubigen bezeichnen. Bel der Prophetie spricht er auch durch
eine direkte Mitteilung des Erkenntnismaterials ; der Glaube wird aber
durch Verkiindigung mitgeteilt. Die Bekriftigung und Vergegenstind-
lichung hingt vom Aufscheinen der Veritas prima ab, die sich gnaden-
voll zum Geschopf herabliBt. Um aber bei der Erfassung der mittel-
baren Offenbarung ein unmittelbares Eingreifen, gleichsam ein « Spre-
chen » Gottes setzen zu konnen, ist es durchaus nicht nétig, zu dunklen,
mystischen Ahnungen zu greifen, oder die protestantische Analyse des
Glaubensaktes anzunehmen. Die Unmittelbarkeit des gottlichen Lichtes
und die Vergegenstdandlichung der Objekte in ihm erklirt das magiste-
rium divinum interius docens hinldnglich. Hiermit ist die entitative
U bernatiirlichkeit der Glaubensobjekte zweifellos festgelegt und bestimmd.
Dem Materialobjekte nach mag die Ubernatiirlichkeit in verschiedenen
Graden bestimmbar sein. Die Rangordnung der Geheimnisse wird je
nach dem EinfluB der Natur bei ihrer moglichen Vergegenstindlichung
bestimmt. Von diesem Gesichtspunkt aus sprechen wir von Mysterien



Das objektive Erkenntnislicht 305

quoad substantiam, quoad subiectum, quoad modum. Die Materie
erhidlt in der physischen Ordnung ihre Gestaltung von der Form und
wird zur Seinsweise des formalen Prinzips hingezogen, ihr vollstindig
angegliedert. Ahnlich verhilt es sich in der Erkenntnisordnung. Das
obiectum materiale wird durch das objektive Erkenntnislicht (ratio
cognoscendi) zu einem obiectum formale bestimmt. Es gehért dem-
nach unter seinem gestaltenden EinfluB zu jener Ordnung, der das
obiectum formale quo entnommen wird. Kann es weder direkt noch
indirekt in seinen Bannkreis gelangen, so ist es fiir die betreffende
Erkenntnisweise belanglos. So ist es auch beim Glauben, woraus die
iibliche Klassifikation der Glaubensgegenstinde leicht zu erkldren ist ™.

7. Absoluter und relativer Sinn des Ansichseins

Zusammenfassend konnen wir iiber das objektive Erkenntnis-
licht folgendes sagen :

Die Bestimmung des objektiven Erkenntnislichtes gibt Antwort
auf die Frage : was und wie kann sich das Ansichsein offenbaren, oder
das Objekt sich als Gegenstand vorlegen ? Die in diesem Rahmen sich
kundgebenden und den Verstand bestimmenden Krifte nennt man objek-
tives Evkenntnislicht. In thnen hellt der « Stnn » der Dinge auf ; zunichst
als esse obiectivum, als rein reprisentativer Gegenwert des Ansichseins,
dann auch als Vorstellungswert in der Erkenntnisfiahigkeit.

Der Sinn des physischen Ansichseins der Dinge wird in ihrer onto-
logischen Wahrheit vorgelegt. Letztere besteht in der Méglichkeit ihres
Aufscheinens in einer Weise, dal} ihr Seinsgehalt als gestaltendes Prinzip,
als Form fiir das erkennende Subjekt auftreten kann. Threm Seinsgehalt
nach bestehen aber die Dinge nicht bloB aus absoluten Wesensziigen,
sondern auch aus notwendigen und zufilligen relativen Bestimmungen.
Gottes ontologische Wahrheit schlieBt z. B. neben dem Ansichsein des
gottlichen Wesens alle notwendigen Beziehungen zur moglichen Schop-
fung wie auch die zufilligen Beschliisse iiber die tatsichlich verwirk-
lichten oder zu verwirklichenden Geschépfe in sich. Die Kreatur stellt
in ihrem eigenen zufdilligen Sein (esse participatum) ohne die Beziehung
zum esse per se subsistens, zu ihrem Schipfer und Erhaller keine real

1 Synth. Theol. fund., S. 76 ff.

Divus Thomas 20



306 Das objektive Erkenntnislicht

bestehende Seinsweise dar . Deshalb kann sie auch fiir die Erkenntnis-
ordnung ihre ontologische Wahrheit, ihren wahren « Sinn » nur mit Ein-
schluB dieser notwendigen Beziehung aufscheinen lassen.

Man muB ferner iiberlegen, daB in einer bestimmten Seinsordnug
isolierte Gegebenheiten nicht zu finden sind. Es kann etwas wohl auBer-
halb einer Seinsordnung stehen ; innerhalb derselben ist es aber dem
Sein und der Dynamik nach von den iibrigen Gliedern abhingig. So
ist dies in der Sinnenwelt der Fall. Wir wissen, dal3 ohne den Einflu3
des motus universalis kein motus particularis stattfinden kann. « Homo
generat hominem et sol », sagten die Alten, und die Materie der Gottes-
beweise wird geradezu dieser Unterordnung der Sinnendinge entnommen.
Jedes Ereignis entsteht demnach aus einer Zusammenwirkung, einer
Ursachenreihe, von der die Dynamik des letzten Gliedes abhingig, die
Wirkung aber in ihrem Sein und Dasein auf sie zuriickzufiihren ist 2.
Im Wahrheitsgehalt solcher Gegebenheiten sind demmach alle Beziehungen
etngeschlossen, welche bei der Bestimmung ihres Seins und threr Dynamik
mafgebend sind. Auch wenn sie in sich tatsdchlich nicht aufscheinen,
sind sie doch im Seinsgehalt inbegriffen und kénnen kraft dessen auf-
hellen. Auf diese Weise unterscheiden wir den absoluten und den rela-
tiven Simn der ontologischen Wahrheit, bei beiden aber den tatsichlich,
formal aufscheinenden und den inbegriffenen Inhalt.

( Fortsetzung folgt)

11 44 ad 1. Uber die absolute und relative Erkennbarkeit s. Tract. S. 128 ff.
2 Der Grad der Abhingigkeit ist verschieden, je nachdem eine dependentia
in esse oder in fieri, Abhingigkeit im Sein oder Werden vorhanden ist. I 104, 1.



	Das objektive Erkenntnislicht : sein Wesen, seine Arten und Betätigungsweisen

