Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente
Autor: Landgraf, Artur M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762704

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Frage von der Wiederholbarkeit
der Sakramente

Von Artur M. LANDGRAF

In der letzten Zeit begegnete man wiederholt Versuchen, die Ent-
wicklung der Lehre von der Unwiederholbarkeit verschiedener Sakra-
mente in der Friihscholastik zu kliren. Vor allem hat F. Brommer in
seinem Werk iiber die Lehre vom sakramentalen Charakter in der
Scholastik bis Thomas von Aquin inklusive 1, bei dessen Lektiire man
nur bedauert, daB es die einzige dogmengeschichtliche Arbeit des Ver-
fassers geblieben ist, auf diesen Punkt die Sprache gebracht. Er hat
auch bereits darauf aufmerksam gemacht, daB hier fiir die Scholastiker
der von Augustinus Contra epistolam Parmeniani libri tres * bei Behand-
lung der Taufe und Werke ausgesprochene Grundsatz mafBgebend war,
es diirfe keinem Sakrament ein Unrecht zugefiigt werden, der eben in
der Friihscholastik auf alle Sakramente ausgedehnt wurde. Um aber
damit nicht mit der von der Kirche geiibten tatsichlichen Wieder-
holung von Sakramenten in Widerspruch zu kommen, hitte man dann
eine zweifache Art von Wiederholung eines Sakramentes unterschieden,
ndmlich die durch das Sakrament wiederholt vollzogene Heiligung ein
und derselben Materie, die fiir alle Sakramente unmdaglich sei, und den
wiederholten Empfang desselben Sakraments von seiten derselben Person
der lediglich bei drei Sakramenten ausgeschlossen sei. Wihrend die
spitere Theologie diese Sonderstellung von Taufe, Firmung und Weihe

! Forschungen zur christlichen Literatur- und Dogmengeschichte. Band 8,
Heft 2. Paderborn (1908).

2 Lib. 2 c. 13 n. 30 (SSL 43, 71) : Sed si nos male facimus, ipsi explicent,
quomodo sacramentum baptizati non possit amitti et sacramentum ordinati possit
amitti, quoniam dicunt: Recedens ab ecclesia baptismum quidem non amittit,
ius dandi tamen amittit. Si enim utrumque sacramentum est, quod nemo dubitat :
cur illud non amittitur et illud amittitur ? Neutri sacramento iniuria facienda est.

Divus Thomas 17



258 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

in dem durch sie eingepriagten Charakter begriindet sieht, hitte in der
Frithzeit Alanus eine solche Begriindung in der von ihm lediglich bei
der Taufe nidher bestimmten Wiirde dieser Sakramente erblickt, die
darin bestiinde, daB sie ein Abbild des Leidens Christi sei ; und so wie
Christus nur einmal geopfert worden sei und gelitten hitte, so diirfe
auch das Abbild seines Leidens wegen seiner Wiirde nicht wiederholt
werden. Wihrend ferner die spitere Theologie die Ahnlichkeit zwischen
Taufe und Leiden Christi in Paulinischer Weise darin gesucht hitte,
daB der alte Mensch in der Taufe sterbe und der neue erstehe — ein
Gedanke, welcher der Friihscholastik unbekannt geblieben sei — habe
Petrus von Poitiers nicht die Tatsache, daB Christus nur einmal gelitten
habe und gestorben sei, sondern lediglich die Wahrheit betont, daB er
nur einmal zu sterben brawuchie und dies fiir die Erlésung geniigte. So
brauche auch die Taufe nur einmal empfangen zu werden, und, wer
zweimal taufe, scheine anzunehmen, daB der einzige Tod Christi nicht
fiir das Heil der Menschen hinreiche. Damit aber sei lediglich die Uber-
fliissigkeit und damit die Unerlaubtheit der Wiedertaufe, nicht aber
deren Nichtigkeit begriindet. Wenn man ferner auch schon frither von
einem Unverlierbaren gesprochen hitte, das diese Sakramente spendeten,
werde als dieses erst im 13. Jahrhundert, um die Zeit Innozenz’ IIL.,
ein innerer bleibender Charakter vom rein dulleren Sakrament ge-
schieden 1.

H. Weisweiler hat sodann in seiner vorziiglichen Arbeit : Das Sakra-
ment der Letzten Olung in den systematischen Werken der ersten Friih-
scholastik 2 ein eigenes Kapitel der Wiederholbarkeit des Sakramentes
gewidmet ® und hat dabei die Feststellungen Brommers in ihrer All-
gemeinheit durch eine Reihe von Einzelbelegen unterbaut. Er stellt
fest, daB lediglich der Madrider Traktat De septem sacramentis und
der Magister Simon gegen eine Wiederholbarkeit der Letzten Olung
sprechen, wihrend man sonst ihre 6ftere Spendung zulieB. Eine wesent-
liche Schwierigkeit bedeutete der Augustinustext, nach dem man
keinem Sakrament ein Unrecht zufiigen diirfe, wie es die Wiederholung
zu sein schien, da man mit ihr an der vollen Kraft des Sakramentes
zweifelte. Dafiir traten zwei Losungsversuche auf den Plan. Der eine
beschrinkte diesen Text auf die zwei bzw. drei Sakramente der Taufe,

1 F. BROMMER, Die Lehre vom sakramentalen Charakter, 20-28.
%2 Scholastik. 7. Bonn (1932) 321-353, 524-560.
3 A.a. 0., 524-538.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 259

Priesterweihe und Firmung. Der andere deutete ihn auf alle Sakra-
mente aus, auf diese aber nur ihrer Ganzheit nach. Er lieB zu, daB
ein Teil des Sakramentes, wie z. B. die Spendung, wenn er nicht zu-
gleich das ganze Sakrament ausmachte, wiederholt werden diirfe 1. An
Autoren verweist H. Weisweiler auf Hugo von St. Viktor, Omnebene,
Magister Hermannus, Roland Bandinelli, die Summa Sententiarum,
Petrus Lombardus, die Madrider Summe und Simon, Robert Paululus,
Alanus von Lille, Petrus Cantor, Robert Courson, Simon von Tournai
und Praepositinus. Spédter hat H. Weisweiler noch in seiner Edition
der Sakramentensumme des Magisters Simon ausfithrlich den Stand-
punkt dieses etwas eigenbrétlerischen Gelehrten und seines Anhanges
dargetan, wo das Nulli sacramento facienda est iniuria aufs duBerste
gepret wurde 2.

Hier seien nun einige Daten geboten, die geeignet sind, das eben
gezeichnete Bild von der Unwiederholbarkeit bestimmter Sakramente
nicht unwesentlich zu erginzen. _

In den Sentenzenglossen finden wir vor allem interessante Para-
phrasen zu dem Text des Lombarden, den H. Weisweiler ® bereits
analysiert hat und worin er auch die beiden Interpretationen der klas-
sischen Augustinussentenz nachgewiesen hat, deren eine dieselbe blo
auf einige Sakramente beschrinkt und deren andere sie von allen Sakra-
menten, wenn auch bloB nach ihrer Ganzheit, verstanden wissen will.

So in der Glosse des Cod. Bamberg. Patr. 128 zu 4 dist. 23 c. 4: ¢

« Queritur — iterari possit — et alia quedam semel », ut confirmatio
et ordines. « Utraque enim illic», ex quo ad remedium infirmorum duo
instituit apostolus, scilicet unctionem et oleum. Sicut oratio repetitur, sic
videtur debere fieri de altero, scilicet unctione. — Nota, quod iniuria dicitur
fieri sacramento alicui, quantum adhuc sepius sumens priores sponsiones
videtur vilificare. « Quidam autem ». Licet nos predicta verba Augustini
ad quedam sacramenta et non omnia referamus, sunt tamen quidam, qui

1 H. WEISWEILER, Das Sakrament der letzten Olung, 537. — Zur Abaelard-
schule vgl. man jetzt auch noch die Sententie Parisienses, die mit Magister Her-
mannus gehen. (A. LANDGRAF, Ecrits théologiques de I'école d’Abélard. [Spici-
legium Sacrum Lovaniense. Fasc. 14] Louvain [1934] 48.)

2 H. WEISWEILER, Maitre Simon et son groupe de sacramentis. [Spicilegium
Sacrum Lovaniense. Fasc. 17] Louvain (1937) cIi-cvi, CLXVI, CLXXII-CLXXIV,
2 f., 431, 691, 791f., 89f, 94. Betreff der Nichtwiederholbarkeit der Taufe nach
Hugo von St. Viktor vgl. man H. WEiswWEILER, Die Wirksamkeit der Sakramente
nach Hugo von St. Viktor. Freiburg i. Br. (1932) 87f.

3 Das Sakrament der Letzten Olung, 529-531.

4 N. 232 ff. Quaracchi (1916) 890 ff.



260 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

ea generaliter accipiunt largius et quodammodo aliter utentes hoc verbo
iterare quam nos, dicentes nullum sacramentum debere iterari secundum
hoc totum, quod pertinet ad sacramentum. Ad sacramentum enim pertinet
ipsius benedictio et consecratio et post ipsius susceptio. Si autem aliquod
sacramentum sepius consecraretur et benediceretur et ita sepius susciperetur,
tunc proprie dici posset iteratum et ei iniuria illata. Licet igitur nos que-
dam sacramenta sepius suscipiamus, non propter hoc solum dicendum est
ea iterari, quia non secundum omne id, quod pertinet ad sacramentum,
facta est iteratio. Sed de baptismo non est obiciendum, qui specialiter ab
omnibus excipi solet, qui etiam in aqua potest fieri, cui nulla additur con-
secratio, in qua si rursus vel alius baptizaretur, non proprie diceretur hoc
sacramenti iteratio propter iteratam eius susceptionem, quamvis nullius rei
alterius fieret iteratio, sicut quidam et satis rationabiliter dicere videntur.
« Non de virtute sacramenti », quia sine tali et tam sollempni benedictione
et consecratione plenius fit baptismus in aqua tantum per Trinitatis invo-
cationem .

Die Pseudo-Poitiers-Glosse schreibt zur gleichen Stelle :

« Queritur » etc. Nacta occasione de verbis Augustini dicentis non esse
faciendam sacramento iniuriam, quod fit, cum iteratur, ponit magister duas
opiniones de iteratione sacramenti. Unam ponit in hoc capitulo, quam ibi
determinabimus. « Si morbus non revertitur ». Probat duplici ratione. Cum
enim unctio sit quasi medicina morbi : ergo, si morbus iteratur, et medicina
debet iterari. Item, hoc sacramentum consistit in duobus, scilicet oratione
et unctione(m). Unde Jacobus: Infirmatur quis ex vobis, inducat sacer-
dotes et oret (!) super eum, et ungentes eum oleo in nomine Domini (!).
Cum ergo repetito morbo repetatur et oratio, potest licite repeti et unctio.
« Quidam autem dicunt» etc. Aliorum ponit opinionem dicentium auctori-
tatem Augustini esse generaliter intelligendam, scilicet, quod nullum sacra-
mentum est iterandum, ut infra continetur in eodem capitulo. Consistit
namque iteratio in duobus vel ad duo reffertur, scilicet ad benedictionem
illius rei, per quam expletur sacramentum, ut est oleum, aqua et consimilia,
et hoc modo nullum est repetendum, quia non repetitur benedictio super
eandem hostiam vel super idem oleum. Reffertur etiam iteratio ad susci-
pientis benedictionem, secundum quam pluries iterari potest sacramentum,
quia pluries potest inungi aliquis et sumere eucaristiam. « Secundum totum
illud », quia, ut supra diximus, tria exiguntur ad esse cuiuslibet sacramenti
secundum omnes, duo, scilicet res et verba, quicquid sit de tercio, id est
intencione. « Sed inquiunt illi ». Ponit obiectionem de baptismo. Fert solu-
tionem. Baptismus enim celebratur in aqua non benedicta. Hec enim verba :
in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti baptizo te. Und alia ratio hic
reformat pactum quam in aliis sacramentis. Ideoque benedictio aque non
est de substantia baptismi, sed quandoque adhibetur ad decorem sacra-
menti. « In coniugio semel tantum». Cum prima uxore quisque benedi-

1 Fol. 17 f.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 261

citur, licet aliter consuetudo gallicane ecclesie, quia cum qualibet uxore,
cum prima et secunda et deinceps benedicit. Sed in Mediolanensi ecclesia,
cui prefuit Ambrosius, et in transalpinis ecclesiis ipse Ambrosius ita consti-
tuit .

Die Sentenzenglosse des Clm 22288 bietet folgenden Text :

Nota, quod iniuria dicitur fieri alicui sacramento quantum ad hoc,
quod sepius sumens priores sponsiones vel sumptiones videtur vilificare.
« Quidam autem de omni ». Aliorum ponit opiniones dicentium auctoritates
Augustini generaliter esse intelligendas, scilicet quod nullum sacramentum
est iterandum, licet prior ita exceperit. Consistit namque in duobus iteratio,
sive ad duo refertur, scilicet ad illius rei benedictionem, per quod expletur
sacramentum, ut olei aut crismatis aut eucharistie. Et hoc modo nullum
est repetendum, [fol. 107v] quia non repetitur benedictio super eandem
hostiam vel super id[em] oleum. Refertur autem iteratio ad suscipientes
benedictionem, super quam pluries iterari potest sacramentum, quia pluries
potest inungi aliquis et sumere eucharistiam .

SchlieBlich bemerkt die Sentenzenglosse des Cod. Paris. Mazar.
lat. 758 zum Text des Lombarden : « Potest enim baptismus celebrari
in aqua etiam non benedicta » 3 :

Sic ergo sanctificatio aque non est de substantia baptismi. Secus est
in sacramento altaris et unctione, quia ibi benedictio est de substantia
sacramenti. Baptismus autem perficitur in datione baptismi sine omni bene-
dictione vel oratione *.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 108. — Fiur den Fall, dal Zwillinge bei
der Taufe verwechselt werden und man nicht weill, welcher noch zu taufen sei,
lautet die Entscheidung der Pseudo-Poitiers-Glosse : In tali casu precise dicimus,
quod uterque potius debet baptizari, quam permittat alterum perire. Nec fit
iniuria sacramento, quia non iterat. Non enim iudicatur esse iteratum, quod
prius nescitur esse factum. (Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 96v).

2 Fol. 107 1.
8 Sententiae, lib. 4 dist. 23 c. &4 n. 234. Quaracchi (1916) 891.
1 Fol. 167. — Die Sentenzenabbreviation des Cod. Paris. Nat. lat. 15747

(fol. 83v) bemerkt hier lediglich : Et sicut Augustinus videtur dicere in libro contra
Parmenianum : hoc sacramentum nec aliud licet iterari, ne fiat iniuria sacramento.
Sed, cum hoc dixit, Augustinus agebat de sacramento baptismi et ordinationis
et confirmationis. Sed sicut oratio, ita et istud sacramentum videtur debere
iterari, quia quando morbus non coibetur, quare medicina prohiberetur. — Die
Fritzlarer Sentenzenabbreviation (fol. 80) gibt zu & dist. 23 den Text: Omne
sacramentum sive baptismi sive olei etc. tantummodo semel benedicitur excepto
coniugio. Dicit tamen Ambrosius, quod tantum cum prima uxore benedicitur
quis et non cum secunda etc. Similiter et virgo cum primo viro et non cum
secundo. Benedictio baptismi ad ornatum fit. Potest enim fieri cum aqua non
benedicta. — In der Sentenzenabbreviation « Filia Magistri» liest man zu 4 dist. 23
c. & n. 233 (Quaracchi [1916] 891) : « Quidam autem de omni sacramento intelligi
volunt, quod non sit iterandum.» Isti dicunt, quéd licet sacramentum altaris



262 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Hier ist sodann aus der Kanonistik die Summa Parisiensis zu
nennen, die ja auch sonst den EinfluB des Lombarden verrit. Sie hilt
die Ansicht fiir moglich, nach der die Eucharistie nicht wiederholt wird,
weil nicht das gleiche Brot von neuem konsekriert wird 1.

Wir kénnen auch darauf hinweisen, daB die Lehre, nach der die
Sakramente, die man 6fter empfingt, wie das Sakrament des Altares
und der Letzten Olung, eben nicht in ihrer Ginze wiederholt wiirden,
weil nicht die gleiche Hostie und das gleiche Ol geweiht wiirde und
so dem Sakrament kein Unrecht geschihe, unter den Porretanern von
Simon von Tournai 2 und der Summe des Cod. lat. 109 der Bibliothek
von Zwettl 3, aber auch von den Quaestiones super epistolas Pauli 4
ibernommen wurde. SchlieBlich unterscheiden wie auch die Zwettler
Summe die Notule super IIII librum Sententiarum des Cod. Vat. Reg.
lat. 411 zwischen der Wiederholung der Heiligung der gleichen 7es im
Sakrament und der Wiederholung des Empfanges des Sakraments. Das
Erste diirfe bei keinem Sakrament geschehen, wohl aber sei das Zweite

et unctionis sepe sumatur, tamen quia iterum non benedicitur eadem hostia vel
idem oleum, non iteratur sacramentum cum iniuria. Si autem obicitur eis, quod
secundum hoc baptismus non iteratur, si aliquis sepius baptizatur, dummodo
eadem aqua iterum non benedicatur, ad hoc dicunt, quod non est simile, quia
benedictio aque baptismi de substantia baptismi non est, sed benedictio, id est
forma verborum est de substantia consecrationis corporis Christi. Similiter extrema
unctio non potest fieri nisi de oleo ab episcopo consecrato. (Cod. Paris. Nat.
lat. 16412 fol. 99).

1 Cod. Bamberg Can. 36 fol. 27v : « Ex eo», quod dixerat per manus impo-
sitionem, queritur, utrum manus impositio sit sacramentum, et probat, quod non,
quia iteratur. Ad hoc : Manus impositio, qua aliquis promovetur, est sacramentum,
Sed manus impositio, que recipit penitentes, que et iteratur, non est sacramentum.
Quod autem dicitur sacramentum non iterari, videtur falsum propter corpus
Christi, quod cottidie conficitur. « Quidam dicunt», quod quedam sacramenta
iterantur, vel possumus dicere, quia corpus Christi non iteratur, quia non in re
eadem forma panis iterum consecratur.

2 Summe (Cod. Paris. Arsenal. lat. 519 fol. 64 und Cod. Paris. Nat. lat. 14886
fol. 62). — Man vgl. H. WEISWEILER, Das Sakrament der Letzten Olung in den
systematischen Werken der ersten Frithscholastik. Scholastik. 7. Bonn (1932) 535 f.

3 Fol. 68v : Non vero videri debet ideo iteratum esse sacramentum dominici
corporis, quoniam necesse habemus ad ipsius communionem sepius accedere, qui
et sepius cadimus et sepius reconciliamur. Iteratio etenim sacramenti tunc esset,
si panis vel vinum, cum semel fuerint consecrata, iterum benedicerentur. Com-
municatio namque sepe iteratur, benedictio vero numquam. Elementa quippe
semel consecrata iterum consecrari non valent, cum sint una sola benedictione
in carnem ac sanguinem Domini conversa.

4 In ep. 1 ad Cor. q. 90 (SSL 175, 531) : Neque [caro et sanguis] debent
dici duo sacramenta, sed unum. Neque ideo dicitur iterari sacramentum, quia
benedictio non repetitur super eamdem speciem.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 263

bei einigen zuldssig!. Betreff der Eucharistie wies man auch darauf
hin, daB sie niemals wiederholt werde ; denn sie sei Gott selber. Was
wiederholt werde, sei einzig die Konsekration des Sakramentes 2. Da-
gegen aber erhebt die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 den Einwand :

Sed hec solutio improbatur, quia sacramentum eucaristie dicitur tum
sacrum secretum in ipsa eucaristia, — quare videtur, quod non iteratur,
quoniam eadem est eucaristia confecta modo, que confecta est heri — tum
sacrum signans, id est forma panis et vini, que quidem iteratur sicut bap-
tismus, quoniam alia est hec forma quam esterna [Ms. hat externa] vel
crastina, et sic iteratur sacramentum eucaristie, id est forma representans
eucaristiam .

Der Verfasser entscheidet sich fiir die Nichtwiederholbarkeit der
Taufe unter der Begriindung, daB die Taufe in erster Linie die Erb-
siinde 16sche, die einmal geloscht nicht mehr zuriickkehre. Diejenigen
aber, die sich zu einem Wiederaufleben der Erbsiinde bekannten, konnten
sagen, daB, nachdem eine Riickkehr von Siinden nur bei denjenigen
statthatte, die im Gebrauch der Vernunft wiren, fiir diesen Fall die
Taufe durch die contritio ersetzt wiirde 4.

1 Fol. 80 : Cum dicitur sacramentum non esse iterandum (!) : Quodsi dicas
sacramentum non esse iterandum, id est eandem rem in sacramento non bis
sanctificandam, ut eandem hostiam vel eandem aquam in baptismo, verum est
de omni. Si ad susceptionem sacramenti, falsum est de aliquo. — Wir finden dies
auch noch in dem anonymen Kommentar zu den kanonischen Briefen im Cod.
Laud. Misc. 466 (13. Jahrh.) der Bibliotheca Bodleiana in Oxford (fol. 156) :
Dupliciter autem dicitur iteratio sacramenti: uno modo idem est, quod iterata
benedictio sacramenti et sic nullum iteratur. Alio modo iteratio sacramenti est
iterata susceptio, et sic quedam iterantur, quedam non. Nam illa, que in susci-
piente relinquunt caracterem, non iterantur, id est non iterum suscipiuntur, ut
baptismus, confirmatio, ordo. Illa vero, [que] non relinquunt caracterem in susci-
piente, iterantur, id est iterum suscipiuntur, ut sunt alia IIITer.

2 So berichtet die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 63v: Item
queritur, quare non iteratur baptismus. Si enim hoc contingat propter reveren-
tiam sacramenti, ne scilicet videatur insufficiens fuisse, eadem ratione non iteratur
sacramentum eucaristie, quod dignius est. Sed dicunt quidam, quod sacramentum
eucaristie numquam [fol. 64] iteratur, quoniam eucaristia est ipse Deus. Sed
confectio sacramenti iteratur.

3 Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 64.

4 Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 64 : Quare dici poterit exquisitius, quod ideo
non iteratur baptismus, quia principaliter delet [Ms. hat datur] originale, quod
semel deletum non redit. Sed queritur de illis, qui dicunt originale redire cum
aliis peccatis, quare non iteretur baptismus ad delendum iterum originale. .Sed
poterit solvere dicto, quod locum baptismi supplere poterit contritio, eo quod
peccata non redeunt nisi in discretis. Ita dico, si redeunt. — Man vgl. iibrigens
hier auch noch die 1280 entstandenen Instructiones circa divinum officium des



264 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Die zum Bereich des Odo von Ourscamp gehérigen Quistionen des
Cod. Vat. Reg. lat. 135, die fiir Taufe, Firmung und Ordo die Nicht-
wiederholbarkeit fordern, betonen, daB die Begriindung dieser Tatsache
in keiner awuctoritas verankert sei. Doch kénne man sagen, dies geschihe
im Interesse der Zierde und Feierlichkeit dieser Sakramente. Die Taufe
wiirde ferner deshalb nicht wiederholt, weil sie vor allem als Gegen-
mittel gegen die Erbsiinde eingesetzt sei, sosehr auch in ihr aktuale
Siinden nachgelassen wiirden. Wenn auch die Erbsiinden durch die
iibrigen Siinden zuriickkehrten, so wiirden sie doch nicht aufs neue
kontrahiert, weil ja auch die Taufe nicht wiederholt werde .

Eine andere Losung versucht Robert von Melun. Sie lautet dahin :
Durch die Bufle wird einer deswegen erneuert, weil die Bulle abschreckt
und durch die Verhingung von Strafe von der Siinde zuriickhilt. Die
Taufe dagegen nimmt sowohl Strafe als Siinde hinweg ; eine Wirkung,
die sie bei ihrer Wiederholung nicht haben kann, weil sie so eher zum
Siindigen einliide und anlockte, als davon zuriickhielte. Weil sie somit
ihrer Wirkung entbehren wiirde, wire sie nutzlos und veriachtlich. Und
darum konne sie nicht wiederholt werden 2. Robert scheint zu dieser
Losung durch Einwinde von der Art gedringt worden zu sein : Wollte
man sagen, dal die Taufe bei ihrer Wiederholung in Geringschitzung
kime, dann konnte man sagen, daBl auch die BuBe nicht wiederholt

Walter von Briigge : Nota etiam, quod baptismus non debet iterari, sicut nec
Christi passio iteratur, a qua habet efficaciam, et sicut nec originale peccatum
semel deletum per baptismum redit, contra quod originale est baptisma principa-
liter institutum. (A. DE POORTER, Un traité de théologie inédit de Gautier de
Bruges, Instructiones circa divinum officium. Bruges [1911] 27.)

! Fol. 104v : ... iterationem non debere fieri tantum in tribus, scilicet in
baptismo, in confirmatione, in ordinatione. Consueto autem more loquendi dixit
iterationem sacramenti iniuriam, quia, si repeteretur, tale esset, acsi diceretur :
non valuit, vel non sufficit prius. Quare autem non iteretur, non habemus ab
auctoritate expressum. Sed potest dici, quod fiat ad decorem et sollempnitatem
sacramentorum. Et ideo in baptismo non fit iteratio, quia precipue baptismus
institutus est contra originale, licet actualia ibi dimittantur. Sed originalia, licet
per alia peccata redeant, non tamen iterum contrahitur (!), quia nec baptismus
repetitur-

2 Quaestiones de epistolis Pauli. (R. M. MARTIN, (Euvres de Robert de Melun.
Tom. 2. Questiones [theologice] de epistolis Pauli. [Spicilegium Sacrum Lova-
niense. Fasc. 18] Louvain [1938] 309) : Sed est manifestum, quia ideo tantum
[per penitentiam] quis renovari potest, quia penitentia terret et a peccato cohibet
per .pene irrogationem. Baptismus vero et penam et peccatum aufert; quem
effectum iteratus non potest habere, cum sic potius ad peccandum invitaret et
alliceret quam abstineret. Quare, cum effectu suo careret, inutilis et contempti-
bilis esset. Et idcirco iterari non potest.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 265

werden diirfte, um nicht geringgeschitzt zu werden. Was denn auch
in der Urkirche eingehalten worden sei. Ferner : wollte man sagen, die
Taufe koénne nicht wiederholt werden, weil, wiirde sie wiederholt, die
Strafe nicht hinweggenommen wiirde ; dann diirfte auch die BuBe nicht
wiederholt werden. Aber im Gegenteil, eine solche wiirde verhidngt .
Nebenbei bemerkt, wird die Lehre Roberts von den Quaestiones super
epistolas Pauli ? iibernommen.

SchlieBlich soll nach einer Meinung — nicht Behauptung — des
Petrus Manducator in der Friithkirche die Nichtwiederholbarkeit von
Taufe, Ordo und Firmung eingesetzt worden sein, weil man dieselben
fiir wiirdiger als die iibrigen Sakramente gehalten hitte, da damals in
ihnen hidufig sichtbar der Heilige Geist in einem sichtbaren Zeichen
gegeben worden sei, was man nicht von den iibrigen vier Sakramenten
lese 2.

Als irrtiimlich erweist sich die Annahme, daBB die Friihscholastik
aus dem Vergleich der Taufe mit dem einmaligen Tod Christi lediglich
die Uberfliissigkeit und Nichterlaubtheit einer Wiederholung der Taufe
dartun wollte. Vielmehr wenden auch damals schon ganz eindeutige
Texte diesen Vergleich an, um die Unmdoglichkeit einer Wiederholung
der Taufe zu erweisen.

Freilich beruft sich Brommer* fiir seine These mit Recht auf
Petrus von Poitiers, der ségt : Wer namlich zweimal tauft, scheint der

1 Ebenda : Sed queritur, [quare] iterari non possit [baptismus] ? Si enim
dicatur, quod, si iteraretur, vilesceret, sic dici potest, quod nec penitentia iterari
potest, ne vilescat. Quod quidem in primitiva ecclesia servabatur. Item, si dicatur,
quod non potest iterari, quia, si iteraretur, non auferretur pena, sic nec penitentia.
Immo iniungeretur.

2 In epistolam ad Hebraeos, q. 89f. (SSL 175, 629) : Quaestio LXXXIX.
Quaeritur, cur baptismus non possit iterari, cuius iteratio negata est hic ab apostolo
secundum quosdam ? Solutio : Quia baptismus simul et culpam et poenam aufert.
Unde, si iteraretur, non solum vilesceret, sed etiam ad peccatum invitaret. — Sed
dicet aliquis: eadem ratione nec poenitentia deberet iterari, ne vilescat vel ad
peccandum provocet. — Solutio : Aliud iudicium est de poenitentia, quae per
poenae irrogationem a peccato cohibet, quam de baptismo, quo et culpa et poena
ex toto remittitur.

8 In der Sentenzenglosse des Clm 22288 steht am unteren Rand von
Blatt 107 : Magister P. Manducator, opinando tamen, non asserendo dicebat ideo
institutum fuisse in primitiva ecclesia, ut non iteretur baptismus, ordo et con-
firmatio, quia consideraverunt hec esse ceteris digniora ex eo, quod tunc frequenter
visibiliter dabatur in hiis Spiritus Sanctus aliquo signo visibili, quod non legitur
de aliis IIIIor sacramentis.

4 Die Lehre vom sakramentalen Charakter in der Scholastik bis Thomas
von Aquin inklusive. Paderborn (1908) 22.



266 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Meinung zu huldigen, daB ein einziger Tod Christi fiir das Heil der
Menschen nicht zureichte, da die Taufe den Tod reprisentiert. Dies
ist falsch, weil es sich nicht gehort, daB Christus noch einmal sterbe,
nachdem er einmal fiir unsere Siinden gestorben ist, und so gehort es
sich auch nicht, daB, wer einmal getauft ist, noch einmal getauft
werde . — Wir kénnen dem noch hinzufiigen, daB auch nach der Uber-
zeugung der Sentenzenglosse des Clm 22288 die Taufe, in der die Siinden
geloscht werden und die Genugtuung nachgelassen wird, deshalb nicht
wiederholt werden soll, weil sie das Abbild des Leidens Christi ist, das
alle Stinden getilgt hat und zum Heil geworden ist. Wenn, wie die
auctoritas sagt, es uns auch gestattet wire, immer wieder zur Taufe
unsere Zuflucht zu nehmen, wiirden wir in unserm Glauben an Christus
zu weichlich 2.

Petrus Manducator spricht in seiner Sakramentensumme bloB von
der Erlaubtheit der Wiederholung dieser drei Sakramente 2. Dagegen
betont er in seiner Historia scholastica, daB3 die geistige Wiedergeburt
der Taufe ebensowenig wiederholt werden kann wie die leibliche Geburt 4.

Doch dient schon Gilbert Porreta der Vergleich mit der Kreuzigung
Christi dazu, um die Unmoglichkeit einer Wiedertaufe darzutun. Er
schreibt in seinem Paulinenkommentar zu Hebr. 6, 6 :

« et ostentui habentes Filium Dei». Si enim lapsi rebaptizantur, sub
eandem rationem cadit, ut et Christus rursus crucifigatur. Quod quoniam
esse non potest — Christus enim resurgens ex mortuis iam non moritur —

manifestum est, quod eos hac ratione Christum crucifigentes impossibile
est iterato baptismate renovari ®,

1 Sententiarum libri quinque, lib. 5 c. 8 (SSL 211, 1239 D). — Diese Begriin-
dung referiert auch die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 63v.

2 Fol. 84v : Nota : Ideo baptismus non debet iterari, in quo peccata delentur
et satisfactio remittitur, quia figuram gerit passionis Christi, que omnia destruxit
peccata et salus facta est. Si etiam, ut dicit auctoritas, semper liceret nobis ad
baptismum recurrere, nimis delicate in Christum crederemus.

3 R. M. MarTIN, Pierre le Mangeur, De sacramentis. [Spicilegium Sacrum
Lovaniense. Fasc. 17, Appendice] Louvain (1937) 31* : De ordine vero et bap-
tismo dicit Augustinus, quod neutrum licet iterari. Quod et de confirmacione
tenendum est.

4 Cap. 39 (SSL 198, 1560 B) : Cumque miraretur Nicodemus, quomodo posset
homo secundo nasci, cum nonnisi carnalem nativitatem sciret, edoctus est a
Domino de spirituali, quae fit ex aqua et Spiritu ; quarum neutra iterari potest.

5 Leipzig, Universititsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 122v.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 267

Ferner findet sich bei Petrus Lombardus in den Collectanea eben-
falls zu Hebr. 6, 6:

Eos, inquam, qui etiam haec bona habuerunt, nedum penitus malos,
impossibile est « rursus» ijustitia recuperata « renovari» per baptismum,
motos scilicet ad poenitentiam. [Remigius] Negat hic apostolus iterationem
baptismi, sed non excludit poenitentiam. Et est sensus: Impossibile est
eos motos ad poenitentiam, qui hoc acceperunt semel, rursus renovari, id
est baptizari, id est ut baptizentur post poenitentiam. Renovari enim est
novum fieri. Novum autem facere lavacri est. Unde « renovabitur sicut
aquila iuventus tua». Hoc fit in baptismo, cuius virtus in cruce Christi
constat. Unde subdit: «rursus crucifigentes». Quasi dicat : Illos, dico,
si rebaptizentur, « rursus crucifigentes Filium Dei et ostentui habentes »,
id est irrisioni. Et hoc « sibimetipsis », id est quantum ad seipsos. [Hiero-
nymus] Non enim in re crucifigunt Christum, sed similes sunt irrisoribus
et crucifixoribus, quia una mors Christi unum baptisma consecravit. Quod
sufficit contra omnia peccata etiam sequentia, si poenitentia de eis agatur,
sicut illa mors sufficit ad omnia peccata tollenda. Qui vero iterat baptismum,
quasi illa una mors et unum ex ea baptisma non sufficiat, iterat et mortem,
et ut ex ea iterata fiat iterata remissio, quod impossibile est. Sicut enim
impossibile est secundo crucifigere Christum, ita secundo per baptismum
mori peccatis. Facti enim sumus per baptismum conformes similitudini
mortis eius et consepulti ei sumus per baptismum. Proinde quia in bap-
tismo sumus conformes morti eius et sepulturae, qui putat secundo bapti-
zari, secundo, quantum ad se, Christum crucifigit, quod est eum habere
ostentui. Ut enim semel mortuus est in carne, ita nos in baptismo semel
peccatis morimur, non secundo vel tertio. Baptismus enim nihil aliud est
quam interitus eius, qui baptizatur, et resurrectio *.

Diese Lehre kann einen nicht wundernehmen, wenn man beriick-
sichtigt, daB schon Pseudo-Primasius zu Hebr. 6, 6 schreibt :

Terret ergo omnes, ut timeant post baptismi gratiam gravioribus pec-
catis se implicare, quia non potest fieri secunda renovatio per lavacrum
baptismatis. Nam, sicut Christus semel mortuus et semel resurgens iam
non moritur, ita semel gratia baptismatis agenda est nec potest iterari,
nisi dubium fuerit, utrumnam quis captus ab hostibus sit baptizatus ...
Hoc est, qui iterum baptizari volunt et derisioni habere, hoc est enim
ostentui habere. Set non potest fieri, quoniam sicut Christus semel mortuus
est carne in cruce, ita et nos semel mori possumus in baptismate pro peccato 2.

Im gleichen Sinn sagt Sedulius Scottus zu Hebr. 6 :

« Impossibile est enim eos, qui semel sunt illuminati». Sicut enim
impossibile est Christum iterum crucifigi, ita criminosi homines non possunt

1 SSI. 192, 442 f.
2 SSL 68, 721. — Man vgl. auch zu Hebr. 10, 26 (SSL 68, 753) und zu
Rom. 6, 9 (SSL 68, 445).



268 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

iterum baptizari. Non autem in hoc poenitentiam excludit de peccatis, sed
sicut secundum humanam auctoritatem impossibile est homines carnaliter
nasci, ita secundum spiritualem regenerationem homines non possunt
rebaptizari ... « Iterum renovari ». Per baptismum vel per hostias carnales,
sed per solam fidem Christi, quae per dilectionem operatur. « Ad poeniten-
tiam », id est per poenitentiam. Quid ergo ? Exclusa est poenitentia ?
Absit, sed impossibile est renovari, hoc est per baptismum renasci. « Rursum
crucifigentes ». Non vere, sed quasi crucifigentes. Sicut enim semel Christus
mortuus est carne, id est in cruce, ita nos semel morimur peccato in
baptismate *.

Bei Rabanus Maurus 2 liest man zur gleichen Stelle :

Sicut enim impossibile est secundo crucifigi Christum, hoc est ostentui
eum habere. Qui secundo se baptizari posse putat, secundo Christum cruci-
figere quaerit, qui semel crucifixus est et mortuus et victor mortis resur-
rexit atque cum triumpho et gloria coelos ascendit. « Sicut enim semel
Christus mortuus est carne in cruce, sic nos semel morimur in baptismate,
non carne, sed peccato». Atque sicut ille iterum mori non poterit, ita nos
baptizari non possumus nisi fortassis lacrymis poenitentiae, non lavacri
regeneratione. Quid ergo est, inquis, non est poenitentia ? Est utique
poenitentia, sed baptismus aliud non est >. — Dazu heiBt es kurz vorher :
Impossibile est, inquit, non difficile. Impossibile est, inquit. In despera-
tionem eos misit secundo baptizari posse, quia impossibile est, quod fieri
non potest ; difficile vero, quod, quamvis cum labore, fieri tamen potest *.

Nicht weniger eindeutig duBert sich Haimo 5:

Nam sicut Christus semel mortuus est et semel resurgens iam non
moritur, ita semel gratia baptismatis agenda est nec potest iterari, nisi

1 SSIL. 103, 259. — Zu Rom. 6, 9 schreibt Sedulius : « Scientes, quod Christus
surgens a mortuis iam non moritur.» Securitatem de resurrectione Salvatoris
ostendit, ad quam sic venire continget, si melioris vitae fuerit aemulatio ; sive
iam non potestis iterum baptizari, quia Christus non potest iterum pro vobis
crucifigi, sicut dicit ad Hebraeos : « Impossibile est, qui semel sunt illuminati» etc.
Quibus non poenitentiam negat, sed iterationem baptismi diffitetur. (SSL 103, 61).—
Claudius von Turin schreibt ebenfalls zu Rom. 6, 9: «Scientes, quod Christus
surgens a mortuis iam non moritur. » Sic et nos, si mortui fuerimus viciis, mortem
secundam non timebimus. Aut certe ita: Sicut iam pro vobis non potest, si
criminose vixeritis, Christus iterum crucifigi, ita et vos non potestis iterum bapti-
zari. Sicut alibi dicit : Impossibile est eos, qui semel sunt illuminati et participes
sunt effecti, renovari rursus ad penitentiam rursus crucifigentes in se Filium Dei.
Quibus non penitentiam, sed innovationem, id est iterationem baptismatis inter-
dicit. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 21).

2 Enarrationes in epistolas Pauli, 1ib. 27. In epistolam ad Hebraeos, 6, 6.

3 SSL 112, 749. — Ebenso wortlich bei ATto von VERrcELLI, Expositio in
epistolas Pauli. In ep. ad Hebr. (SSL 134, 759).
4 SSL 112, 749. — Ebenso wortlich bei ATto von VERrceLLI, Expositio in

epistolas Pauli. In ep. ad Hebr. (SSL 134, 758).
5 Expositio in epistolas Pauli. In ep. ad Hebr. 6, 6.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 269

dubium fuerit, utrumnam quis captus ab hostibus sit baptizatus ... . Qui
iterum baptizari volunt, quantum in se est, Christum quoque iterum cruci-
figere volunt et derisioni habere ; hoc est enim illum ostentui habere. Sed
non potest fieri, quoniam, sicut Christus semel mortuus est in carne in
cruce, ita et nos semel mori possumus in baptismate peccato® — Wir
kennen dies schon aus Pseudo-Primasius.

Hervaeus von Bourg-Dieu bringt zwar in seiner Erklirung zu
Hebr. 6 ® nichts zur Sache, wohl aber in seiner Kommentierung von
Hebr. 10, 26 :

Non enim Christus iterum immolandus est pro peccatis, quod semel
factum est, et secundo non est opus, sed magis oportet nos in fide et bonis
operibus manere. Non excludo poenitentiam, sed secundum baptismum.
Non dico: non est ultra poenitentia vel remissio, sed hostia, id est crux
secunda, quia una suffecit nec amplius hanc exspectemus, sed poeniteamus,
quia rebaptizari in morte Christi non possumus. Qui enim iterat baptismum,
iterat rursus mortem Christi, ut ex ea iterata fiat iterata remissio. Sed
hoc impossibile est %

1 SSL 117, 860.

2 SSL 117, 861. — Weniger deutlich ist LANFrRANCUS, In D. Pauli epistolas
Commentarii. In ep. ad Hebr. ¢. 6 : Ambros. « Baptismatum». Sicut una fides
est, ita unum baptisma : sed pro varietate accipientium [baptisma] « baptismatum »
dixit. Ne vero ullatenus qui secundum aestimaret post peccatum fieri posse bap-
tisma, adiungit: « Impossibile est eos, qui semel illuminati per gratiam Sancti
Spiritus gustaverunt etiam donum coeleste» (hoc est remissionem peccatorum)
« et participes facti sunt Spiritus Sancti» (in distributione donorum) « et bonum
Dei verbum gustaverunt» (haec est doctrina evangelica) «et virtutes venturi
saeculi cognoverunt » (id est resurrectionem et vitam beatam, quae sanctis pro-
mittitur), «si in peccatis incidant, iterum renovari». Cuius baptismatis virtus
in cruce et sepultura Christi constat. Proinde subiungit : Sicut enim semel Christus
mortuus est carne in cruce, sic nos semel morimur in baptismate, non carne, sed
peccato. (SSL 150, 388). — Ps. Bruno, Expositio in epistolas Pauli. In ep. ad
Hebr. 6 : Vel aliter, ut iterationem baptismi negemus in hoc versu : Impossibile
est eos, qui tales et tales fuerunt, nedum inferiores rursus renovari, id est rebapti-
zari motos ad poenitentiam. Ipsi, dico, si rebaptizantur, rursum crucifigentes
sibimetipsis Filium Dei, non quod in re iterum crucifigant, sed in peccati paritate,
quia una fides, unum baptisma et Christus consecrans illud semel pro peccatis
nostris mortuus est. Ideo dicuntur rursum sibi crucifigere Filium Dei paritate
peccati, quia, si prius per baptismum iustificati postea peccaverunt, primum
baptisma putant propterea sic irritum esse, ut si(!) poenitentiam de futuro ad
iustificationem non valeat. () Hi tales iterum volunt crucifigere Christum, ut
ex iterata crucifixione iteratam habeant remissionem, nescientes, quod unum
baptisma et una mors Christi ita post peccatum sicut ante (solummodo si poeniteat),
ad omnem iustificationem sufficiat. (SSL 153, 518).

3 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. ad Hebr. 6 (SSL 181, 1572).

4 SSL 81, 1636.



270 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

SchlieBlich findet man in der Glossa ordinaria zu Hebr. 6 :

Inpossibile : Ideo dico feramur ad perfectionem hec prius fundando,
quia iterum baptismo mundari inpossibile est. Vel hic feramur, quia in
futuro inpossibile.

Christus mortuus est pro redimendis, qui sibi in hac vita conformarentur.
Quicumque igitur expectat, ut in futuro Christo conformetur, expectat, ut
ille iterum moriatur, et habeant eum formam ibi, quem imitentur. Vel
qui iterum volunt baptizari, iterum Christum quantum ad se crucifigunt
et derident.

In alia vita inpossibile est renovari, quia hic tantum ; vel rebaptizari
non possunt, quia doctrina Christi tantum possunt mundari.

« Renovari rursus ad penitentiam.» Negat interationem (!) baptismi.
Inpossibile est eos, qui hoc semel acceperunt, rursus renovari, id est rebapti-
zari motos ad penitentiam. Illos, dico, si rebaptizarent, rursus crucifigerent
Dei Filium et haberent irrisioni quantum ad se ; non enim iterum crucifi-
gerent, sed similes irrisoribus et crucifixoribus, quia una mors Christi unum
baptisma consecravit, quod sufficit contra omnia peccata sequentia, si peni-
tentia de eis agatur, sicut illa mors sufficit ad omnia peccata tollenda. Qui
vero iterant baptismum, quasi illa una mors, ut unum ex ea bapt[isma],
non sufficiat, iterant et mortem, ut ex caritate fiat interata (!) remissio ;
vel in se crucifigunt Filium Dei et contumelie habent, qui gratiam eius
vilipendentes in peccatis iacent. Et est ratio, cur non debeant relicta prima
fide in peccata cadere. Non enim ultra possunt rebaptizari in remissione (!)
peccatorum. Inpossibile est rebaptizari ... .

Zu « Et prolapsi sunt renovari» liest man dann noch einmal: per
baptismum, cuius virtus in cruce Christi constat. Unde subdit « rursum
crucifigentes », quia in baptismo sumus conformes morti eius et sepulture.
Qui putat secundo baptizari, secundo Christum quantum ad se crucifigit,
quod est eum habere ostentui et derisioni, ut semel mortuus est, ita nos
in baptismo semel peccatis morimur, non secundo vel tertio *.

Auch in systematischen Werken kann man diese Begriindung finden.
So bemerkt Robertus Pullus :

Una quippe mors Christi cum sepultura ac resurrectione similiter una
unum per baptismum, quod in nobis ipsa designat, etiam operatur, quoties
amore mali non resistitur operationi. Cum ergo una sola morte Christi
uniusque solius efficacia baptismatis venia tibi praesto est, quotiescumque
poenitentia haud abest, sicut mors Christi numquam repetitur, nec mortis
similitudo baptisma unquam repetatur. Quippe « una fides, unum bap-
tisma » praedicatur .

1 Pommersfelden, SchloBbibliothek, Cod. lat. 165/2781 fol. 162.

2 Ebenda.
3 Summe, lib. 5 c. 22 (SSL 186, 846). In der Fortsetzung heiBt es hier betreff
der Firmung: ... quoniam, inquam, baptisma numquam repetitur, nec confir-

matio, quoniam et ipsa semel sumpta sufficit, repetatur.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 271

Die Summe Simons von Tournai, der zu den Porretanern gehort,
gibt auf die Frage, ob die Firmung wiederholt werden miisse, die Ant-
wort : Von drei Sakramenten, der Taufe, dem Ordo und der Firmung
liest man, daB3 sie nicht wiederholt werden. Die Taufe nicht, weil durch
sie das Leiden Christi bezeichnet wird, durch das wir erlost wurden.
Wenn also die Menschen, sooft sie siindigen, auch getauft wiirden, dann
ergibe sich der Anschein, als ob, so oft die Menschen siindigen, auch
das Leiden Christi wiederholt werden miite. Aber der Tod wird nicht
mehr iiber ihn herrschen und der einzige Tod Christi ist fiir uns die
gegenwirtigen und zukiinftigen hinreichende Erlésung?!. Daf} diese
Begriindung bei Alanus von Lille 2 auftritt, der ebenfalls Porretaner
ist und {iberhaupt Simon von Tournai nahesteht, darauf hat schon
F. Brommer 2 hingewiesen. Um ihrer Wiirde willen werden nach Alanus *
Ordo und Firmung nicht wiederholt. Worin aber dieselbe bestiinde, hat
er noch nicht gesagt. Dariiber finden wir ebenfalls bei Simon Aufschluf.
Nach ihm wird namlich der Ordo nicht wiederholt, damit man nicht
den Glauben erwecke, die Autoritit, durch die er das erstemal gespendet
wurde, sei in der Spendung unzureichend. Aus dem gleichen Grund
werde auch die Firmung nicht wiederholt; denn so wiirde scheinen,
dem Sakrament, d.h. der Autoritat, kraft deren sie gespendet wird,
geschehe Unrecht 3,

In den Notule super IIII librum sententiarum des Cod. Vat. Reg.
lat. 411 kann man dann wieder lesen : Item, quare non iteratur [bap-
tismus] ? Quia figurat passionem Christi, que non iteratur, et ut proni
essent homines ad servandum fedus baptismi ®.

1 Summe (Cod. Paris. Arsenal. lat. 519 fol. 58) : Queritur, an iterari debeat
hoc sacramentum [confirmationis]. De tribus sacramentis, baptismo, ordine, con-
firmatione legitur, quod non iterentur. Baptismus ideo non, quia baptismo signi-
ficatur passio Christi, qua redempti sumus. Si ergo quotiens peccant homines,
totiens baptizarentur, quotiens peccant homines, totiens iteranda passio Christi
videretur. Sed mors illi ultra non dominabitur et unica eius mors sufficiens est
redemptio nobis presentibus et futuris.

2 De fide catholica contra haereticos sui temporis, lib. 1 c: 48 (SSL 210, 353).

3 Die Lehre vom sakramentalen Charakter in der Scholastik bis Thomas
von Aquin inklusive. Paderborn (1908) 21.

4 De fide catholica, lib. 1 c. 48 (SSL 210, 353).

5 Summe (Cod. Paris. Arsenal. lat. 519 fol. 58) : Nec ordo iteratur, ne auc-
toritas, qua datur primo, credatur insufficiens in tradendo, si iteratur secundo.
Ob eandem causam nec confirmatio. Sic enim iniuria videretur fieri sacramento,
id est auctoritati, qua datur.

¢ Fol. 63.



272 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

SchlieBlich sagt unter den Kanonisten Simon de Bisiniano : Wie
der Tod Christi, einmal geschehen, nicht wiederholt werden konnte, so
kann auch die Taufe, die in seinem Tod eingesetzt wurde, nicht wieder-
holt werden. Darum heillit es von denjenigen, welche die Taufe tat-
siachlich wiederholen, da3 sie Christus kreuzigen !.

Wieder eine andere Begriindung fiir die Nichtwiederholbarkeit der
Taufe finden wir in dem porretanischen Paulinenkommentar des Cod.
Paris. Nat. lat. 686 : Die Taufe wird deshalb nicht wiederholt, weil die
Wahrheit dieses Sakraments im Glied-Christi-werden besteht. Da dies
nur einmal geschehen kann, darum wird dieses Sakrament nicht wieder-
holt. Die Eucharistie aber scheint deshalb wiederholt zu werden, weil
sie nicht die Wahrheit des Glied-Christi-werdens bezeichnet. Die Eucha-
ristie weist vielmehr darauf hin, daB, wer den Leib Christi kommuniziert,
bereits Glied Christi in der Taufe geworden ist. Und darum ist es nicht
verwehrt hiufig zu kommunizieren, weil wir hiufig zeigen kénnen, dal
wir Glied Christi sind, was eben das Sakrament der Eucharistie auf-
zeigt 2. In der Fortsetzung dieses Textes tut aber der Verfasser dar,
daB auch nicht die Eucharistie und iiberhaupt kein Sakrament wieder-
holt wird. Die Eucharistie nicht, weil die numerisch gleiche Opfergabe,
die Christus den Schiilern beim Abendmahl gab, vom Priester darge-
bracht wird und das Opfer des Priesters dasjenige Christi ist. Lediglich
das Brot ist verschieden, das die verschiedenen Priester in denselben
wahren und singuliren Leib Christi konsekrieren. So kann auch die
BuBe nicht wiederholt werden ; denn, wenn einer 6ffentlich gesiindigt
und die ihm auferlegte BuBe o6ffentlich verrichtet hat, wird er nicht
mehr fiir die gleiche singulire Tat Bufle tun®.

1 Summa super Decretum, De Cons. IV (Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 53v) :
... potest colligi, quare baptismus non iteratur. Sicut enim Christi mors reiterari
non potuit semel facta, sic nec baptismus reiterari potest, qui in eius morte est
institutus. Unde, qui baptismum de facto reiterant, Christum crucifigere dicuntur.

2 Zu Hebr. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 73) : « Que quamvis videantur
multa », tamen non sunt, quia unus baptismus nec repetitur. Baptismus namque
ideo non repetitur, quia veritas huius sacramenti est fiendi membrum Christi.
Quod quia non potest contingere nisi semel, idcirco hoc sacramentum non repetitur.
Eucharistia vero videtur repeti, quoniam non designat veritatem fieri membrum
Christi. Eucharistia illud ostendit, quod qui communicat corpori Christi, iam sit
factus membrum Christi in baptismate. Et idcirco multotiens communicari non
prohibetur, quia multotiens possumus ostendere nos esse membrum Christi, quod
demonstrat eucharistie sacramentum.

8 Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 73: Non tamen neque baptismus neque
eucharistia repetitur nec omnino aliquod sacramentum. Quod enim sacerdos



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 273

F. Brommer ! hat ferner bereits darauf hingewiesen, daf3 Petrus
Cantor die Nichtwiederholbarkeit von Taufe, Firmung und Weihe auf
den Charakter, die Wiederholbarkeit von Eucharistie, BuBe und Olung
auf das Fehlen eines solchen zuriickfithrt 2. Das Material Brommers
1aBt sich hier noch ergéinzen :

In seinem Paulinenkommentar tut der Cantor das Hinreichen eines
einzigen und die Unméglichkeit eines wiederholten Taufempfanges dar
unter Berufung auf das Hinreichen des einzigen Todes Christi fiir die
Tilgung der Siinden und .auf die Unmoglichkeit einer Wiederholung
dieses Todes. Denn, wie Christus einmal im Fleisch gestorben sei, so
stiirben auch wir durch die Taufe den Siinden einmal, nicht zwei- oder
dreimal. Denn die Taufe sei nichts anderes als der Untergang des alten
Menschen, desjenigen, der getauft wurde, und seine Auferstehung 2.

sacrificat, corpus Christi, non aliud offert. Sacrificat vero sacrificium, sed prorsus
idem singularitate essentie, quod Christus dedit discipulis in cena. Unde dixit:
Hoc facietis in meam commemorationem. Sacrificium enim sacerdotis illud est,
quod fecit Christus. Sed est attendenda quedam sacrificationis diversitas non in
ipso corpore Christi, sed in pane in corpus Christi consecrato. Alterum enim panem
consecrat iste sacerdos et alterum prorsus ille, et singuli sacerdotes alios panes
in idem corpus Christi verum et idem singulare consecrant. Unde plura dicuntur
sacramenta et plures consecratores pluralitate non attenta in id, in quo con-
secratur, et unius sacramenti plures fiunt commessatores et in unum corpus plures
consecrant panes. Et factum membrum veritate sacramenti bene fit non mem-
brum Christi. Baptizantur enim salvandi, veritate sacramenti fiunt membra,
dampnandi vero fiunt membra sacramento, non veritate sacramenti. Et sic sal-
vandi fiunt membra in baptismate, sicut Christus caput factus est in passione.
Et quemadmodum caput factum non potest iterum fieri caput, sic membrum
factum non potest iterum fieri membrum. Istud enim naturali membrorum con-
iunctione licet videre, ut postquam facta est semel membrorum ad se invicem
coniunctio, non possit iterum fieri. Idcirco nec Christus iterum potest [sacrificari]
nec baptizatus baptizari. Utrumque eodem tenetur impossibili. Similiter impos-
sibile est penitentiam iterari. Si quis enim publice peccaverit, iniuncta penitentia
publice peracta non penitebit iterum de eodem facto singulari.

1 Die Lehre vom sakramentalen Charakter in der Scholastik bis Thomas
von Aquin inklusive. [Forschungen zur christlichen Literatur- und Dogmen-
geschichte. Band 8 Heft 2] Paderborn (1908) 15.

2 Der ganze hier in Betracht kommende Text der Summa de sacramentis
et anime consiliis lautet nach dem Cod. Paris. Nat. lat. 9593 fol. 151v : Queritur
etiam, utrum [extrema unctio] possit iterari. Et videtur. Omne enim sacra-
mentum, in cuius collatione non imprimitur aliquis caracter, iterabile est. Ut
in collatione et susceptione eucharistie non imprimitur suscipienti aliquis caracter,
et ideo frequenter suscipitur. Sed ubi aliquis caracter imprimitur, ut in baptismo
et ordine, non iteratur ... Potest tamen [extrema unctio] iterari, quia nullus
caracter imprimitur, sicut nec in sacramento penitentie. Sed in sacramento con-
firmationis caracter imprimitur, et ideo non iteratur.

3 Zu Hebr. 6, 6 (Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 235v) : « Prolapsi», graviter
peccando. Eos, inquam, qui hec bona habuerunt et lapsi sunt, impossibile est

Divus Thomas 18



274 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Hinsichtlich der Wiederholung der Letzten Olung liest man im
Jacobuskommentar des Cantors :

«Infirmatur». Infirmantibus etiam dat consilium, immo preceptum, cum
infirmantur. « Infirmatur » corpore vel fide ; « oleo» consecrato in nomine
Domini, que inunctio in fine vite non iteratur, ut quidam volunt, quem-
admodum nec sollempnis penitentia. Quod quidem [Ms. hat quidam] verum
est in quibusdam ecclesiis. Melius autem iteratur, cum necesse est, cum
scilicet aliquis est in periculo mortis. Unde michi videtur, quod trans-
fretaturus inungi debet, antequam mare intraret. Precipitur enim hic, ut,
cum quis infirmatur, nec determinatur, quotiens inungatur ; a simili, cum
in alio fuerit periculo .

Es fragt sich nun, ob der Cantor der Erste ist, der die Verbindung
des Charakters mit der Unwiederholbarkeit als allgemeines Prinzip auf-
gestellt hat. Dem scheint so zu sein. Jedenfalls konnte ich bei einer
Durchsicht der gesamten mir zugdnglichen Literatur frither nichts ahn-
liches finden.

Sodann kann man nicht sagen, daB3 Praepositinus diese Verkniipfung
der Unwiederholbarkeit mit dem Charakter bereits vorweggenommen
hitte 2. Denn vor allem ist es mehr als zweifelhaft, ob er seine Summe
vor der Summa de sacramentis et anime consiliis und vor dem Paulinen-
kommentar des Petrus Cantor geschrieben hat. Dazu kommt, daB3 Prae-
positinus durchaus nicht ohne weiteres die Unwiederholbarkeit eines
Sakraments schon mit dem bloBen Vorhandensein eines Charakters
gegeben sieht. In der Beantwortung der Frage, was die Taufe sei,
beniitzt er — und zwar wohl mit Riicksicht auf Griinde, die in der
Diskussion auftraten — statt des Ausdruckes character den andern signi-
ficans et manens 3, aber er sieht, wie sich aus seinen Ausfithrungen zur

«rursus renovari ad penitentiam », intellige, ut penitentie iterum iungatur bap-
tismus et ita renoventur. Qui enim wvult, ut [Ms. hat ne] aliquis rebaptizetur,
vult, ut Christus iterum crucifigatur. Sicut enim mors Christi ad omnia peccata
delenda sufficit, sic sine iteratione et ex ea et effectu eius unum baptisma. Vel
si non sufficit et iterandum est: ergo et mors Christi. Sed hoc est impossibile :
ergo et baptisma iterari. Ut enim Christus semel mortuus est in carne, ita nos
baptismo semel peccatis morimur, non secundo vel tertio. Baptismus enim nichil
aliud est quam interitus veteris hominis eius, qui baptizatur, et resurrectio.

1 Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 277.

2 Man vgl. H. WEISWEILER, Das Sakrament der Firmung in den systemati-
schen Werken der ersten Frithscholastik. Scholastik. 8 (1933) 508. — F. GiLL-
MANN, Der sakramentale Charakter bei den Glossatoren. Katholik. Mainz (1910 I) 311.

8 Summe (Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 49v). — Zur Entwicklung des Begriffes
charvakter im Zusammenhang mit der Taufe vgl. man A. LANDGRAF, Die friih-
scholastische Definition der Taufe. Gregorianum. 27. Rom. (1946) 353 ff.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 275

Letzten Olung ergibt, im Vorhandensein eines signaculum noch nicht
die Notwendigkeit seiner Permanenz, geschweige denn die Begriindung
fir die Unwiederholbarkeit eines Sakramentes. Wo er freilich ein
solches permanentes signaculum annimmt, kann, weil dieses signaculum
nach Praepositinus mit dem Sakrament selber identisch ist, an eine
Wiederholung des Sakraments nicht mehr gedacht werden .
Immerhin ist diese Ansicht des Praepositinus als eine sehr wert-
volle Vorarbeit anzusprechen. Aber auch er hatte schon Vorginger.
So hat, wie ich lingst feststellen konnte 2, schon der Magister Paganus
von Corbeil, dessen Lehre wir vorliufig nur aus Zitaten bei anderen
rekonstruieren kénnen, gesagt, daB das Sakrament der Taufe im Cha-
rakter bestehe, durch den sich die Gliubigen von den Ungliubigen
unterschieden 3. Dies wird von der anonymen Summe des Cod. Vat.
lat. 10754 dahin korrigiert, daB sich nach Paganus durch die Taufe als
den Charakter die Getauften von den Ungetauften unterschieden 4.
Doch sagt, was in diesem Zusammenhang wichtig ist, diese gleiche
Summe dort, wo sie anscheinend ihre eigene Meinung vortrigt : Set
contra : dicitur sacramentum baptismi non iteratur, quia non amittitur.

1 Summe (Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 55v) : Sequitur de extrema unctione,
in qua queritur, quid sit ibi sacramentum et que res eius, et si hoc sacramentum
potest iterari. Si dicatur, quod ipsa unctio sit ipsum sacramentum, eadem est
obiectio, que est de ordine. Si dicatur, quod quoddam signaculum, quod in ipsa
unctione confertur, et videtur non iterari debere, ne fiat iniuria sacramento, quia
videtur ita permanere in homine sicut ordo. — Solutio : Potest dici, quod quoddam
signaculum, quod ipsa unctione confertur, sacramentum est, et tamen non oportet,
quod semper remaneat. Tantum enim tria sacramenta hoc debent, scilicet bap-
tismus, confirmatio et ordo. Manet tamen, ut quibusdam placet, per annum.
Unde, si contingat infirmum inungi et postea infra annum infirmari et mori, non
debet inungi denuo. — Man vgl. hier iibrigens auch die Notule super IIII librum
sententiarum des Cod. Vat. Reg. lat. 411 fol. 79v : Videndum, quid sit extrema
unctio. Dicunt quidam, quod est quidam caracter impressus infirmo, sicut par-
vulo in baptismo inprimitur caracter. Sed obicitur: In baptismo imprimitur
caracter unus et hic alius. Ergo caracter caracteri. Ergo iste superfluit. — Solutio :
Sive dicatur secundum quosdam, quod sit caracter sive oleum sanctificatum sive
unctio sive actio sive passio sive qualitas, quod questioni relinquimus, dicimus
ad presens, quod est unctio, non tamen quelibet, sed extrema, que infirmorum
dicitur. In duobus tamen sacramentis, scilicet baptismo et ordine imprimitur
caracter, baptismo discretionis, ordine excellentie, ut alias patet.

? Eine neu entdeckte Summe aus der Schule des Praepositinus. Collectanea
Franciscana. 1. Assisi (1931) 297.

3 Ps. Poitiers-Glosse (Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 94) : M[agister] Paganus
dicit, quod sacramentum est caracter, quo distinguntur fideles ab infidelibus.

4 Fol. 33. Man vgl. A. LaNDGRrAF, Die frithscholastische Definition der
Taufe. Gregorianum. 27. Rom. (1946) 363.



276 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Solutio : Hoc ideo dicitur, quod ex quo semel est baptizatus, semper
est verum eum fuisse baptizatum .

F. Gillmann ? weist auf eine Stelle der Dekretensumme (entstanden
zwischen 1157 und 1159) ® des Rufinus hin, die auf den ersten Blick
den Anschein erweckt, als sei hier die Unwiederholbarkeit der Taufe
mit dem Charakter in Zusammenhang gebracht. Sie findet sich in der
Erklirung zu Causa I q. 1 c. 97 :

In hoc capitulo probat Augustinus, quod sacerdos, qui fit hereticus,
non amittit potestatem dandi baptismum. Probat autem tribus modis :
ipsius baptismi similitudine, consuetudine ecclesie et exemplorum secula-
rium ratione. Et quidem ipsius baptismi similitudine : quia, sicut sacerdos
recedendo ab ecclesia non amittit sacramentum baptismi, ita potestatem
amministrandi illud non perdit ; utrumque enim sacramentum est et qua-
dam consecratione utrumque provenit. Consuetudine ecclesie : quia, cum
talis sacerdos ad ecclesiam redit, non ei iterum illa potestas datur — alio-
quin iterum ordinaretur, quod facere ecclesia non consuevit ; non ergo, cum
ab ecclesia recessit, illam potestatem perdidit. Exemplorum secularium
ratione : quia, si aliquis furtim signum regale fecerit in auro vel argento,
cognita illa moneta non destrueretur, sed in thesauris regalibus recon-
deretur. Item, si aliquis, cum non esset miles, caracterem militie in se
notatum aspiceret, si militare postea incipiat, caracter ille non improbatur,
sed approbatur. Eadem ratione, si iste in heresi — quasi furtim et non
militans in ecclesia — baptizando impresserit alicui signum regis nostri,
scilicet Christi, caracterem utique militie christiane, non est illud sacra-
mentum repetendum, sed approbandum : si baptisma, quod recedens dedit,
non est repetendum, tunc potestatem dandi baptisma non perdidit *.

Diese Stelle wirkt auf den ersten Blick bestechend. Doch ist in
ihr character noch nicht als terminus technicus fiir das zu nehmen, was
wir heute als Charakter bezeichnen. Der Ausdruck ergab sich Rufinus
spontan aus dem Vergleich mit dem im Vorausgehenden erwihnten
Charakter des Soldatenstandes, weshalb es denn auch hier nicht ein-
fachhin character, sondern character militie christiane heiBt. Dazu kommt,
daB sich bei anderen Autoren Stellen namhaft machen lassen, an denen
ebenfalls im Zusammenhang mit den Sakramenten von einem Charakter

1 Cod. Vat. lat. 10754 fol. 33.

2 Der «sakramentale Charakter» bei den Glossatoren Rufinus, Johannes
Faventinus, Sikard von Cremona, Huguccio und in der Glosse ordinaria des
Dekrets. Der Katholik. 90 I. Mainz (1910) 301.

3 S, KUuTTNER, Repertorium der Kanonistik (1140-1234). Prodromus Corporis
Glossarum. I. [Studi e Testi. 71] Citta del Vaticano (1937) 132.

4 H. SINGER, Die Summa Decretorum des Magister Rufinus. Paderborn
(1902) 219.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 277

die Rede ist, ohne daB sich dieser sofort mit unserm heutigen sakra-
mentalen Charakter deckte. So schon bei Gilbert Porreta im Paulinen-
kommentar, wo es zu 2 Kor. 1, 21 heiit : Ipse [Deus] est etiam, « qui »
ad hoc Spiritu Sancto, qui dicitur unctio, «unxit nos» et qui eodem
tanquam caractere, quo eius a ceteris discipulis discernuntur, in bap-
tismo et ceteris sacramentis, vel in libro vite «signavit nos et dedit
in cordibus nostris pignus Spiritus », quo promissa speremus, donec re
habeamus !. Ferner auch im Psalmenkommentar des Petrus Cantor und
zwar in der Erklarung von Psalm 21, 29 : « Quoniam Domini est regnum »,
Christi scilicet, non iudeorum dicentium : Non habemus regem nisi
Cesarem. Illis abiuratum est regnum. Solus Christus rex noster est,
cuius charactere, ut signo crucis et sacramentis ecclesie, insigniti sumus,
ut denarius nomine regis et titulo, scilicet sacramentis eius. Unde etiam
hereticis baptizatis vel ordinatis revertentibus ad unitatem ecclesie non
mutamus regis nostri caracterem, ut baptismum vel ordinem, quem
susceperunt, sed agnoscimus titulos regis nostri et adoramus 2. Dieser
Text deckt sich wortlich mit der Erklirung des Petrus Lombardus zur
gleichen Psalmstelle ®. Ferner wieder der Cantor im Kommentar zu
Apocal. 7, 3 : « quoadusque », donec ego interius et exterius signo crucis
et sacramentorum collatione, « signemus », discernamus « servos », omnes
predestinatos ad vitam, «in frontibus», signo crucis apposito in fron-
tibus etiam per confessionis manifestationem. Geritur enim signum in
fronte [am Rand dazu: confessio oris], ne celetur in tribulatione. Nam
signatio pectoris confessio est cordis. Hoc signum etsi non re, fide
tamen antiqui patres pertulerunt. Caracteres ergo baptismi singuli
fideles habent et alios caracteres singuli secundum singulos gradus vel
ordines illis in ecclesia collatos *.

F. Gillmann 5 weist auf eine weitere Stelle der Dekretsumme des
Rufinus hin, in der er das dargelegt sieht, was tatsichlich im wesent-
lichen nichts anderes sei als das, was wir den Charakter des Weihe-
sakramentes nennen. Die Stelle lautet :

In officio sacerdotali duo sunt, usus et potestas. Item, potestas triplex :
aptitudinis, habilitatis et regularitatis. Vel potestas alia sacramentalis,

1 Leipzig, Universititsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 57 f.

2 Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 20.

8 Commentarium in Psalmos, zu Ps. 21, 31 (SSL 191, 238).

4 Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 262.

5 Der «sakramentale Charakter» bei den Glossatoren Rufinus, Johannes
Faventinus, Sikard von Cremona, Huguccio und in der Glossa ordinaria des Dekrets.
Der Katholik. 90 I. Mainz (1910) 302.



278 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

secunda dignitatis, tertia regularitatis. Potestas aptitudinis est, qua sacerdos
in sacramento ordinis, quod accepit, habet aptitudinem cantandi missam.
Potestas habilitatis est, qua ex dignitate officii, quam adhuc habet, habilis
est ad cantandam missam. Potestas regularitatis est, qua ex vite merito,
ex integritate persone, ex sufficienti eruditione dignus est missam canere.
Sacerdos itaque aliquando in crimen labitur, sed tamen ab officio non sus-
penditur, aliquando labitur et suspenditur ; aliquando labitur et non tantum
suspenditur, sed etiam deponitur. Quando labitur et non suspenditur, non
quidem usum officii amittit, sed illa tertia potestas abiudicatur ei: non
enim potest cantare missam ex merito vite. Cum vero labitur et suspenditur,
usum quidem officii perdit, sed habilitatis potestatem non amittit ; de levi
enim, scil. simplici iussione episcopi usum officii recuperare potest, qui non
perdidit dignitatem. Si vero labitur et suspenditur et deponitur, usum
utique officii cum potestate habilitatis et regularitatis amittit, sed potestate
aptitudinis eatenus nunquam carere potest, quatenus illud sacramentum ei,
dum vivit, deese non potest 1.

Hier wird die potestas sacramentalis mit der potestas aptitudinis
identifiziert und sie scheint wegen des « potestate aptitudinis numquam
carere potest, quatenus illud sacramentum ei, dum vivit, deesse non
potest » auch mit dem sacramentum identisch zu sein. So gesehen wiirde
hier fiir den ordo sachlich das Gleiche gesagt, was Paganus fiir die
Taufe damit gesagt hatte, daB er das Sakrament mit dem Charakter
identifizierte. Nimmt er nun die Permanenz des Sakraments an, dann
macht er sich auch — weil beides identisch ist — die Permanenz der
potestas aptitudinis zu eigen. Jedenfalls hat er noch nicht ausdriicklich
das eine durch das andere begriindet. Ebensowenig wie Sikard von
Cremona, in dessen zwischen 1179 und 1181 geschriebener Summe aus-
driicklich die potestas aptitudinis mit dem caracter sacramenti identifi-
ziert und sie als unverlierbar erklirt wird 2.

Bei Huguccio findet man in der Dekretensumme (nicht vor 1188
verfaB3t) vor allem : Notandum tria esse in baptismo, quorum quodlibet
est sacramentum et dicitur baptismus, scil. aqua, que est visibile sacra-
mentum, ut in presenti c. et I q. 1 Detrahe, et ablutio exterior facta
sub forma baptizandi a Christo instituta et caracter quidam dominicus 2.

1 H. SiNGER, Die Summa Decretorum des Magister Rufinus. Paderborn.
(1902) 210 f. — Diesen Text findet man wortlich auch in der Summa Decreti
des Johannes Faventinus. (Cod. Bamberg. Can. 37 fol. 30).

2 Clm 1455 fol. 19. Cod. Bamberg. Can. 38 S. 142 : Est enim potestas ...
aptitudinis in caractere sacramenti. Hanc vero numquam perdimus. — Man vgl
F. GiLLMaNN, Der « sacramentale Charakter » bei den Glossatoren, 303.

3 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 265v. — Man vgl. F. GiLLMANN, Der «sakra-
mentale Charakter» bei den Glossatoren, 305 Anm. 1.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 279

Danach ist also auch der Charakter Sakrament neben dem Wasser und
der Abwaschung. Wegen dieser Identitit wird, da der Charakter und
somit das Sakrament nicht vom Menschen weicht, das Sakrament der
Taufe nicht wiederholt. Man lese nur : [caracter quidam dominicus],
qui Deo auctore statim ex ipsa ablutione abluti et ablutione abluentis,
id est dum ille abluit et iste abluitur, innascitur seu fit in abluto et
adheret ei inseparabiliter perpetuo, quia in eo remanet, cum alii duo
recedant, ut XXXII q. VII Licite, unde heretico redeunti ad eccle-
siam non datur baptismus, quia ab eo non recessit, ut I q. I. Quod
quidem et infra eadem di. ostenditur!. Damit ist fiir die Taufe aus-
driicklich die Unmoglichkeit ihrer Wiederholung durch die Permanenz
des Charakters begriindet.

Huguccio hilt im allgemeinen bloB dann ein Unrecht dem Sakra-
ment gegeniiber fiir gegeben, wenn ein Getaufter wiedergetauft, ein
Geweihter im gleichen Ordo wieder geweiht wird, wenn ein ehelich einem
andern Verbundener mit der gleichen oder einer anderen Person eine
Ehe eingeht, wenn die konsekrierte Eucharistie wieder konsekriert wird
oder Gleiches beim Chrisma oder Ol geschieht. Wiirde aber ein Ge-
taufter oder Ordinierter aufhéren, getauft oder ordiniert zu sein, dann
konnte er erlaubter Weise getauft oder ordiniert werden, wie auch eine
konsekrierte Kirche, sobald sie aufhort, konsekriert zu sein, wiederum
konsekriert werden konnte 2.

1 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 265v. — Man vgl. F. GiLLMANN, Der «sakra-
mentale Charakter» bei den Glossatoren, 306 Anm. 2.

2 Summa super Decretum (Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 73) : Item, queritur,
an tale sacramentum possit iterari. Et videtur, quod non, quia generaliter dictum
est, quod nulli sacramento facienda est iniuria, ut I q. I, Quod quidam, et De
con. IIIT ost[enditur], quod non fit nisi per reiterationem. Sed ibi Aug[ustinus]
non legitur nisi de sacramento ordinis et baptismi. Unde non videtur illud generale
debere intelligi, sed de sacramento baptismi, confirmationis et ordinis, que nulla-
tenus repetenda sunt. Sacramentum vero altaris et penitentie et coniugii sepe
iterari videtur, quia sepe sacramentum corporis percipitur, sepe penitentia agi[tur],
coniugium sepe contrahitur. Quare ergo unctio non potest reiterari, cum quedam
alia sacramenta iterentur et de quibusdam hic specialiter prohibeatur, quorum
nullum est unctio ? Preterea fere ubique habet consuetudo ecclesie, quod repe-
tatur. — Quod tamen de penitentia obicitur, parum valet, quia penitentia non
proprie dicitur sacramentum. [Sacramentum] corporis non reiteratur, cum sumitur,
nec coniugium dicitur pati iniuriam, cum quis secundo contrahit. Sed tunc fit
iniuria sacramento huic vel illi, cum quis baptizatus rebaptizatur, cum ordinatus
reordinatur in eodem ordine, cum quis matrimonialiter alicui coniunctus contrahit
cum eadem vel alia, cum eucaristia confecta conficitur iterum, cum crisma con-
fectum vel oleum consecratum iterum conficitur vel consecratur. Non hec iteratio
prohibitur (!) : Nonne, si baptizatus vel ordinatus desineret esse baptizatus vel



280 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Immer noch bleibt aber die Frage, ob Huguccio seine Dekretsumme
vor der Summa de sacramentis et anime consiliis des Cantors geschrieben
hat. Jedoch unberiihrt davon bleibt es, dall Petrus Cantor immer noch
der Erste ist, bei dem wir das allgemeine Prinzip aufgestellt finden :
nur diejenigen Sakramente, die keinen Charakter einprigen, koénnen
wiederholt werden, und diejenigen Sakramente, die einen Charakter
einpragen, konnen nicht wiederholt werden. Selbstverstindlich schlieBt
sich Robert Courson?! an den Cantor an.

Bereits Petrus von Capua ? scheint sodann die Permanenz eines
Sakraments, in dem der Charakter gespendet wird, fiir eine Selbstver-
standlichkeit zu halten.

Der Satz : Sakramente, durch die ein Charakter eingeprigt wird,
konnen nicht wiederholt werden, scheint dann rasch, wenn auch nicht
in unverinderlicher Wortpragung, zum Axiom zu werden. So finden
wir es in den Quistionen des Stephan Langton in der Form : Genera-
liter nullum sacramentum imprimens caracterem est iterandum 3. Was

ordinatus, licite postea posset baptizari et ordinari, sicut ecclesia consecratur
[wohl statt consecrata], ex quo desinit esse consecrata, posset iterum consecrari.
Sed numgquid infirmus semel inunctus desinit habere tale sacramentum super-
veniente alia infirmitate ? Sic videtur. Et ideo licite reinungitur, alias quare
reinungeretur. Sed quidquid sit, certum, quod de consuetudine ecclesie tale sacra-
mentum repetitur.

1 Summe (Briigge, Bibliothéque de la ville, Cod. lat. 247 fol. 150) : Solutio :
Quedam sacramenta sunt cum impressura caracteris, ut baptismus, confirmatio,
ordo, et illa semel collata non sunt iteranda. Alia sunt cotidiane necessitatis
contra ruinas nostre fragilitatis, ut penitentia, eucharistia, extrema inunctio. Et
quia cotidianis contra infirmitates nostras egemus remediis, ideo sepius iteramus
huiusmodi sacramenta. — Von einem von der Gnade oder von der Nachlassung
der Siinde und Strafe unterschiedenen Charakter spricht er auch an einer anderen
Stelle seiner Summe (a. a. O. fol. 103v).

2 Man vgl. seine Summe (Clm 14508 fol. 57v) : Nos dicimus, quod quidam
caracter, [qui] inprimitur in anima baptizati, est sacramentum, et illud semper
remanet in ipso. Set utrum caracter ille sit substantia vel accidens, an habeat
suum existendi modum ut essentialia, dubium est. Potest tamen dici, quod sit
quoddam spirituale accidens. Set, si ille caracter est spirituale, ille, qui ficte
accedit, non videtur suscipere aliquid spirituale. Ergo nec illum caracterem. Non
ergo suscepit sacramentum baptismi, cum ille caracter sit sacramentum ...

3 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 266 : Sed quare potius hoc sacramentum
[extreme unctionis] iteratur quam ordo vel baptismus. In baptismo imprimitur
caracter discretionis, in ordinibus caracter excellentie. Si sacerdos iteraret vel
episcopus, aut imprimeret caracterem aut non. Si non imprimeret, nichil faceret.
Si imprimeret, ergo nullum alium quam istum. Ergo similiter nichil faceret. Et
ideo generaliter nullum sacramentum inprimens caracterem est iterandum ; nec
etiam confirmatio propter causas predictas.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 281

aber Langton nicht hindert, in seinen Quistionen ! und auch in seinem
Paulinenkommentar bei Gelegenheit der Erklirung von Hebr. 6 auf
eine frither iibliche Erklirungsweise ausschlieBlich zuriickzugreifen und
sie auszubauen 2. Guido von Orchelles spricht sodann als von einer

1 Cod. Vat. lat. 4297 fol. 27v {.: Cum eucharistia sit dignius sacramentum
quam baptismus, queritur, quare hoc iteretur et illud non, et quare ex virtute
baptismi dimittitur et pena et culpa, et non ex virtute eucharistie. Ad hoc duplex
est ratio : una quidem moralis, scilicet hec : Dominus per omnia providere volens
saluti hominum tale sacramentum primo instituit, quod homines libenter reci-
perent et receptum libentius vel avidius retinent (!), et ideo dedit baptismum inde
tollendi culpam et penam, ut homines propter hoc baptismum libenter reciperent
audientes magnum esse effectum eius [fol. 28], et instituit, ne possit iterari, ut
homines curarent homines retinere effectum baptismi. Sacramentum vero eucha-
ristie non est intrantium, sed progredientium vel pugnantium, et ideo iteratur.
Et penam et culpam non tollit, quia si ex eius virtute dimitte[re]ntur et pena
et culpa, proniores essent homines ad peccandum. Alia ratio allegorica est, scilicet
ista : baptismus sortitur plenum effectum ex morte Christi, et ideo sicut mors
Christi consumpsit in eo omnem vetustatem, quam in eo invenit, sic baptismus
consumpsit vetustatem in homine pene et culpe. Item, sicut mors Christi non
iteratur, ita baptismus. Unde apostolus ad Corinthios: consepulti sumus cum
Christo per baptismum in morte etc. Et ad Hebreos : iterum crucifigentes
Jhesum etc.

% Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19, Seite 211: [4dm
Rand] Quare non reiteratur baptismus sicut eucharistia et quare dimittatur pena
et culpa in baptismo et non in eucharistia, cum tamen maius sit. — Sed quare
non potest homo, cum eucharistia (!) sepe recipere hoc possit (!). Huiusmodi
questionis solutio pendet ex illa questione, qua queritur, quare baptismus liberat
a pena et a culpa et non eucharistia, cum sit longe maius sacramentum. Ad quod
dicimus, quod Dominus voluit, ut homines essent proni et prompti ad percipiendum
baptismum. Quod ut essent, dedit baptismo hanc vim, ut liberaret non solum
a culpa, sed etiam a pena. Voluit etiam Dominus, ut tanti essent homines ad
retinendum baptismum, id est eius effectum. Et ideo nulli alii sacramento dedit
liberandi virtutem a pena et culpa, quia, si dedisset alii sacramento hanc virtutem,
vel si iteraretur baptismus, parvipenderetur baptismus. Preterea baptismus con-
traxit vim ex passione, sepultura et resurrectione, que in baptismo representantur,
ut dicitur super illum locum ad Rom.: quicumque baptizati sumus in Christo
Jhesu, in morte ipsius baptizati sumus. Et paulo post super illud : si complantati
facti sumus similitudini mortis eius, simul et resurrectionis erimus. Et etiam hec
tangitur in glosa. Et quia illa, ex quibus contrahit vim baptismus et que in eo
representantur, iterari non possunt, nec baptismus debuit iterari. Preterea non
est simile, quod de sumptione eucharistie inducitur, quia sacramentum baptismi
est in homine ipso nec alibi esse potest, sed non sacramentum eucharistie. Unde
non est simile, quare perceptio eucharistie iteretur et non sacramentum baptismi.
Sed plane concedimus, quod sicut baptismus non potest iterari, sic nec benedictio
vel consecratio secundum eandem formam panis et vini. — Betreff der Letzten
Olung liest man in LaNGToNs Kommentar zum Jakobusbrief im Cod. Paris. Nat.
lat. 14443 fol. 443 : In quibusdam ecclesiis nunquam repetitur, in aliis repetitur,
sed non infra annum. Tamen bonum est ea repeti infra annum, nisi sit contra
consuetudinem ecclesie, quia infirmitas corporis plerumque recedit efficacia illius
sacramenti et dimittuntur peccata ad minus venialia.



282 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Regel, daB, wo ein Charakter eingepriagt wird, das Sakrament nicht
wiederholt wird ; wo ein solcher aber nicht eingeprigt wird, das Sakra-
ment wiederholbar ist. So bei Gelegenheit der Behandlung der Letzten
Olung . Wo er aber ex professo von der Unwiederholbarkeit der Taufe
spricht, geschieht vom Charakter keine Rede 2. SchlieBlich sehen auch
Schriftkommentare des 13. Jahrhunderts die Nichtwiederholbarkeit be-
stimmter Sakramente im Charakter begriindet 3.

Wie sodann bereits F. Brommer * dargetan hat, ging diese Uber-
zeugung auch auf Wilhelm von Auxerre ® und Hugo a S. Charo iiber.
Thnen kann man aus der frithen Dominikanerschule noch Roland von
Cremona ¢ beifiigen.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 17501 fol. 68 : Ad quod dicimus, quod tam in baptismo
quam confirmatione caracter imprimitur, in extrema vero unctione nequaquam.
Unde regula est, quod, ubi caracter imprimitur, sacramentum non iteratur, ubi
vero non imprimitur, iterabile est sacramentum, sicut patet in sacramento cor-
poris Christi, in penitentia, in extrema unctione. Sed queret aliquis, quare in
extrema unctione caracter non imprimitur. Ad hoc inspiciende sunt cause institu-
tionis huius sacramenti. Est enim institutum ad alleviationem morbi et remis-
sionem peccati, et, cum cause sunt iterabiles, iterabile est hoc sacramentum. Quare
caracter non debuit imprimi.

2 Cod. Paris. Nat. lat. 17501 fol. 19v.

3 Man vgl. den Kommentar zu den kanonischen Briefen des Cod. Laud.
Misc. 466 (fol. 156) der Bibliotheca Bodleiana in Oxford in der Erkldrung zum
Jakobusbrief. Den Text sehe man oben S. 263 Anm. 1. — Betreff der Letzten Olung
heiBt es in diesem Werk (fol. 156) : Item queritur, quare hoc sacramentum potest
iterari. — Solutio : Quia in hoc sacramento non confertur caracter. Omnis enim
caracter aut est distinctionis, ut in baptismo, aut strenuita[ti]s, ut in confirmatione,
aut excellentie sive dignitatis, ut in ordine. Propter hoc potest hoc sacramentum
iterari, quia caracterem non imprimit, et maxime, quia institutum est in medi-
cinam morbi, ut, cum iam non sit spes de auxilio nature, referatur ad auxilium
Dei per orationem et vim huius sacramenti.

4 Die Lehre vom sakramentalen Charakter in der Scholastik bis Thomas
von Aquin inklusive. [Forschungen zur christlichen Literatur- und Dogmen-
geschichte. Band 8 Heft 2] Paderborn (1908) 63 f. .

5 Man vgl. hier auch J. Strake, Die Sakramentenlehre des Wilhelm von
Auxerre. [Forschungen zur christlichen Literatur- und Dogmengeschichte. Band 13
Heft 5] Paderborn (1917) 36.

8 Summe (Cod. Paris. Mazar. lat. 795 fol. 131v) betreff der Letzten Olung :
Item, quia non imprimitur caracter in isto sacramento, non manet, et ideo non
fit ei iniuria, si iteratur ... Nec est simile de baptismo et confirmatione et ordine,
quia in omnibus illis conferuntur caracteres et in hoc sacramento non confertur
caracter. Ad illud, quod dicit Augustinus [iniuria fit sacramento, quando iteratur],
dicendum est, quod illud dicit propter sacramenta, in quibus conferuntur carac-
teres, et quamvis Augustinus dixerit illud verbum pro omnibus sacramentis, in
quibus confertur caracter, tamen principaliter dixit illud propter baptismum,
quia heretici baptizatos ab ecclesia rebaptizant et ita faciunt iniuriam sacramento.
Unde et modo sunt quidam heretici in Lumbardia, qui dicuntur rebaptizati. —



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 283

Damit konnten wir eine Reihe neuer Feststellungen machen. Vor
allem ist Petrus Cantor der Erste, der die Nichtwiederholbarkeit eines
Sakraments grundsitzlich mit dem Charakter verkniipft sah. In der
Vorzeit fand sich sodann in den Sentenzenglossen eine Reihe interes-
santer Paraphrasen zum Text des Lombarden, soweit sich dieser mit
dem augustinischen Axiom nulli sacramento facienda est inturia beschif-
tigte. Insbesondere aber hat sich ergeben, daB die Begriindung der
Unwiederholbarkeit der Taufe durch den Vergleich mit dem unwieder-
holbaren Tod Christi von der Viterzeit her ununterbrochen bis in die
Paulinenkommentare und schlieBlich auch in die systematischen Werke
der Frithscholastik weitergegeben wurde. Was aber Versuche einer Ver-
ankerung in anderen theologischen Wahrheiten, wie in der Nachlassung
von Siinde und Strafe durch die Taufe im Gegensatz zur BuBe, oder
in der Eingliederung in den Leib Christi durch die Taufe, durchaus
nicht hinderte.

Man vgl. auch den Sentenzenkommentar des Alexander Hales im Cod. Paris.
Nat. lat. 16407 fol. 214: Item queritur, utrum hoc sacramentum [extreme
unctionis] debeat iterari. Quod non, quia confirmatio non iteratur. Sed non est
simile, quia non imprimitur in hoc sacramento caracter sicut in illo. Contra :
Causa huius sacramenti, scilicet debilitas anime ex peccato relicta potest iterari.
Ergo et medicina. — Solutio: Quia hoc sacramentum non imprimit in anima
caracterem, sed facit in anima sanitatem contra debilitationem, que sanitas potest
perdi, ideo sacramentum potest iterari.



	Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

