
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Autor: Landgraf, Artur M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Frage von der Wiederholbarkeit
der Sakramente

Von Artur M. LANDGRAF

In der letzten Zeit begegnete man wiederholt Versuchen, die

Entwicklung der Lehre von der Unwiederholbarkeit verschiedener Sakramente

in der Frühscholastik zu klären. Vor allem hat F. Brommer in
seinem Werk über die Lehre vom sakramentalen Charakter in der
Scholastik bis Thomas von Aquin inklusive 1, bei dessen Lektüre man
nur bedauert, daß es die einzige dogmengeschichtliche Arbeit des

Verfassers geblieben ist, auf diesen Punkt die Sprache gebracht. Er hat
auch bereits darauf aufmerksam gemacht, daß hier für die Scholastiker
der von Augustinus Contra epistolam Parmeniani libri très 2 bei Behandlung

der Taufe und Werke ausgesprochene Grundsatz maßgebend war,
es dürfe keinem Sakrament ein Unrecht zugefügt werden, der eben in
der Frühscholastik auf alle Sakramente ausgedehnt wurde. Um aber
damit nicht mit der von der Kirche geübten tatsächlichen Wiederholung

von Sakramenten in Widerspruch zu kommen, hätte man dann
eine zweifache Art von Wiederholung eines Sakramentes unterschieden,
nämlich die durch das Sakrament wiederholt vollzogene Heiligung ein
und derselben Materie, die für alle Sakramente unmöglich sei, und den

wiederholten Empfang desselben Sakraments von Seiten derselben Person

der lediglich bei drei Sakramenten ausgeschlossen sei. Während die

spätere Theologie diese Sonderstellung von Taufe, Firmung und Weihe

1 Forschungen zur christlichen Literatur- und Dogmengeschichte. Band 8,

Heft 2. Paderborn (1908).
2 Lib. 2 c. 13 n. 30 (SSL 43, 71) : Sed si nos male facimus, ipsi explicent,

quomodo sacramentum baptizati non possit amitti et sacramentum ordinati possit
amitti, quoniam dicunt : Recedens ab ecclesia baptismum quidem non amittit,
ius dandi tamen amittit. Si enim utrumque sacramentum est, quod nemo dubitat :

cur illud non amittitur et illud amittitur Neutri sacramento iniuria facienda est.

Divus Thomas 17



258 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

in dem durch sie eingeprägten Charakter begründet sieht, hätte in der
Frühzeit Alanus eine solche Begründung in der von ihm lediglich bei
der Taufe näher bestimmten Würde dieser Sakramente erblickt, die
darin bestünde, daß sie ein Abbild des Leidens Christi sei ; und so wie
Christus nur einmal geopfert worden sei und gelitten hätte, so dürfe
auch das Abbild seines Leidens wegen seiner Würde nicht wiederholt
werden. Während ferner die spätere Theologie die Ähnlichkeit zwischen
Taufe und Leiden Christi in Paulinischer Weise darin gesucht hätte,
daß der alte Mensch in der Taufe sterbe und der neue erstehe — ein

Gedanke, welcher der Frühscholastik unbekannt geblieben sei — habe

Petrus von Poitiers nicht die Tatsache, daß Christus nur einmal gelitten
habe und gestorben sei, sondern lediglich die Wahrheit betont, daß er

nur einmal zu sterben brauchte und dies für die Erlösung genügte. So

brauche auch die Taufe nur einmal empfangen zu werden, und, wer
zweimal taufe, scheine anzunehmen, daß der einzige Tod Christi nicht
für das Heil der Menschen hinreiche. Damit aber sei lediglich die

Überflüssigkeit und damit die Unerlaubtheit der Wiedertaufe, nicht aber
deren Nichtigkeit begründet. Wenn man ferner auch schon früher von
einem Unverlierbaren gesprochen hätte, das diese Sakramente spendeten,
werde als dieses erst im 13. Jahrhundert, um die Zeit Innozenz' III.,
ein innerer bleibender Charakter vom rein äußeren Sakrament
geschieden 1.

H. Weisweiler hat sodann in seiner vorzüglichen Arbeit : Das Sakrament

der Letzten Ölung in den systematischen Werken der ersten
Frühscholastik 2 ein eigenes Kapitel der Wiederholbarkeit des Sakramentes

gewidmet 3 und hat dabei die Feststellungen Brommers in ihrer
Allgemeinheit durch eine Reihe von Einzelbelegen unterbaut. Er stellt
fest, daß lediglich der Madrider Traktat De Septem sacramentis und
der Magister Simon gegen eine Wiederholbarkeit der Letzten Ölung
sprechen, während man sonst ihre öftere Spendung zuließ. Eine wesentliche

Schwierigkeit bedeutete der Augustinustext, nach dem man
keinem Sakrament ein Unrecht zufügen dürfe, wie es die Wiederholung
zu sein schien, da man mit ihr an der vollen Kraft des Sakramentes
zweifelte. Dafür traten zwei Lösungsversuche auf den Plan. Der eine

beschränkte diesen Text auf die zwei bzw. drei Sakramente der Taufe,

1 F. Brommer, Die Lehre vom sakramentalen Charakter, 20-28.
2 Scholastik. 7. Bonn (1932) 321-353, 524-560.
3 A. a. O., 524-538.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 259

Priesterweihe und Firmung. Der andere deutete ihn auf alle Sakramente

aus, auf diese aber nur ihrer Ganzheit nach. Er ließ zu, daß
ein Teil des Sakramentes, wie z. B. die Spendung, wenn er nicht
zugleich das ganze Sakrament ausmachte, wiederholt werden dürfe 1. An
Autoren verweist H. Weisweiler auf Hugo von St. Viktor, Omnebene,

Magister Hermannus, Roland Bandinelli, die Summa Sententiarum,
Petrus Lombardus, die Madrider Summe und Simon, Robert Paululus,
Alanus von Lille, Petrus Cantor, Robert Courson, Simon von Tournai
und Praepositinus. Später hat H. Weisweiler noch in seiner Edition
der Sakramentensumme des Magisters Simon ausführlich den Standpunkt

dieses etwas eigenbrötlerischen Gelehrten und seines Anhanges

dargetan, wo das Nulli sacramento facienda est iniuria aufs äußerste

gepreßt wurde 2.

Hier seien nun einige Daten geboten, die geeignet sind, das eben

gezeichnete Bild von der Unwiederholbarkeit bestimmter Sakramente
nicht unwesentlich zu ergänzen.

In den Sentenzenglossen finden wir vor allem interessante
Paraphrasen zu dem Text des Lombarden, den H. Weisweiler3 bereits

analysiert hat und worin er auch die beiden Interpretationen der
klassischen Augustinussentenz nachgewiesen hat, deren eine dieselbe bloß
auf einige Sakramente beschränkt und deren andere sie von allen
Sakramenten, wenn auch bloß nach ihrer Ganzheit, verstanden wissen will.

So in der Glosse des Cod. Bamberg. Patr. 128 zu 4 dist. 23 c. 4 : 4

« Queritur — iterari possit — et alia quedam semel », ut confirmatio
et ordines. « Utraque enim illic », ex quo ad remedium infïrmorum duo
instituit apostolus, scilicet unctionem et oleum. Sicut oratio repetitur, sie
videtur debere fieri de altero, scilicet unetione. — Nota, quod iniuria dicitur
fieri sacramento alicui, quantum adhuc sepius sumens priores sponsiones
videtur vilificare. « Quidam autem ». Licet nos predicta verba Augustini
ad quedam sacramenta et non omnia referamus, sunt tarnen quidam, qui

1 H. Weisweiler, Das Sakrament der letzten Ölung, 537. — Zur Abaelard-
schule vgl. man jetzt auch noch die Sententie Parisienses, die mit Magister
Hermannus gehen. (A. Landgraf, Ecrits théologiques de l'école d'Abélard. [Spici-
legium Sacrum Lovaniense. Fase. 14] Louvain [1934] 48.)

2 H. Weisweiler, Maître Simon et son groupe de sacramentis. [Spicilegium
Sacrum Lovaniense. Fase. 17] Louvain (1937) cin-cvi, clxvi, clxxii-clxxiv,
2 f., 43 f., 69 f., 79 f., 89 f., 94. Betreff der NichtWiederholbarkeit der Taufe nach
Hugo von St. Viktor vgl. man H. Weisweiler, Die Wirksamkeit der Sakramente
nach Hugo von St. Viktor. Freiburg i. Br. (1932) 87 f.

3 Das Sakrament der Letzten Ölung, 529-531.
4 N. 232 ff. Quaracchi (1916) 890 ff.



260 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

ea generaliter accipiunt largius et quodammodo aliter utentes hoc verbo
iterare quam nos, dicentes nullum sacramentum debere iterari secundum
hoc totum, quod pertinet ad sacramentum. Ad sacramentum enim pertinet
ipsius benedictio et consecratio et post ipsius susceptio. Si autem aliquod
sacramentum sepius consecraretur et benediceretur et ita sepius susciperetur,
tune proprie dici posset iteratum et ei iniuria illata. Licet igitur nos que-
dam sacramenta sepius suscipiamus, non propter hoc solum dicendum est
ea iterari, quia non secundum omne id, quod pertinet ad sacramentum,
facta est iteratio. Sed de baptismo non est obiciendum, qui specialiter ab
omnibus excipi solet, qui etiam in aqua potest fieri, cui nulla additur
consecratio, in qua si rursus vel alius baptizaretur, non proprie diceretur hoc
sacramenti iteratio propter iteratam eius susceptionem, quamvis nullius rei
alterius fieret iteratio, sicut quidam et satis rationabiliter dicere videntur.
« Non de virtute sacramenti », quia sine tali et tarn sollempni benedictione
et consecratione plenius fit baptismus in aqua tantum per Trinitatis invo-
cationem 1.

Die Pseudo-Poitiers-Glosse schreibt zur gleichen Stelle :

« Queritur » etc. Nacta occasione de verbis Augustini dicentis non esse
faciendam sacramento iniuriam, quod fit, cum iteratur, ponit magister duas
opiniones de iteratione sacramenti. Unam ponit in hoc capitulo, quam ibi
determinabimus. « Si morbus non revertitur ». Probat duplici ratione. Cum
enim unctio sit quasi medicina morbi : ergo, si morbus iteratur, et medicina
debet iterari. Item, hoc sacramentum consistit in duobus, scilicet oratione
et unctione<(m)>. Unde Jacobus : Infirmatur quis ex vobis, inducat sacer-
dotes et oret super eum, et ungentes eum oleo in nomine Domini
Cum ergo repetito morbo repetatur et oratio, potest licite repeti et unctio.
« Quidam autem dicunt » etc. Aliorum ponit opinionem dicentium auctori-
tatem Augustini esse generaliter intelligendam, scilicet, quod nullum
sacramentum est iterandum, ut infra continetur in eodem capitulo. Consistit
namque iteratio in duobus vel ad duo reffertur, scilicet ad benedictionem
illius rei, per quam expletur sacramentum, ut est oleum, aqua et consimilia,
et hoc modo nullum est repetendum, quia non repetitur benedictio super
eandem hostiam vel super idem oleum. Reffertur etiam iteratio ad susci-
pientis benedictionem, secundum quam pluries iterari potest sacramentum,
quia pluries potest inungi aliquis et sumere eucaristiam. « Secundum totum
illud », quia, ut supra diximus, tria exiguntur ad esse cuiuslibet sacramenti
secundum omnes, duo, scilicet res et verba, quicquid sit de tercio, id est
intencione. « Sed inquiunt illi ». Ponit obiectionem de baptismo. Fert solu-
tionem. Baptismus enim celebratur in aqua non benedicta. Hec enim verba :

in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti baptizo te. Und alia ratio hic
reformat pactum quam in aliis sacramentis. Ideoque benedictio aque non
est de substantia baptismi, sed quandoque adhibetur ad decorem
sacramenti. « In coniugio semel tantum ». Cum prima uxore quisque benedi-

1 Fol. 17 f.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 261

citur, licet aliter consuetudo gallicane ecclesie, quia cum qualibet uxore,
cum prima et secunda et deinceps benedicit. Sed in Mediolanensi ecclesia,
cui prefuit Ambrosius, et in transalpinis ecclesiis ipse Ambrosius ita consti-
tuit1.

Die Sentenzenglosse des Clm 22288 bietet folgenden Text :

Nota, quod iniuria dicitur fieri alicui sacramento quantum ad hoc,
quod sepius sumens priores sponsiones vel sumptiones videtur vilificare.
« Quidam autem de omni ». Aliorum ponit opiniones dicentium auctoritates
Augustini generaliter esse intelligendas, scilicet quod nullum sacramentum
est iterandum, licet prior ita exceperit. Consistit namque in duobus iteratio,
sive ad duo refertur, scilicet ad illius rei benedictionem, per quod expletur
sacramentum, ut olei aut crismatis aut eucharistie. Et hoc modo nullum
est repetendum, [fol. 107w] quia non repetitur benedictio super eandem
hostiam vel super id[em] oleum. Refertur autem iteratio ad suscipientes
benedictionem, super quam pluries iterari potest sacramentum, quia pluries
potest inungi aliquis et sumere eucharistiam 2.

Schließlich bemerkt die Sentenzenglosse des Cod. Paris. Mazar.
lat. 758 zum Text des Lombarden : « Potest enim baptismus celebrari
in aqua etiam non benedicta »

3 :

Sic ergo sanctificatio aque non est de substantia baptismi. Secus est
in sacramento altaris et unctione, quia ibi benedictio est de substantia
sacramenti. Baptismus autem perficitur in datione baptismi sine omni bene-
dictione vel oratione 4.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 108. — Für den Fall, daß Zwillinge bei
der Taufe verwechselt werden und man nicht weiß, welcher noch zu taufen sei,
lautet die Entscheidung der Pseudo-Poitiers-Glosse : In tali casu precise dicimus,
quod uterque potius debet baptizari, quam permittat alterum perire. Nec fit
iniuria sacramento, quia non itérât. Non enim iudicatur esse iteratum, quod
prius nescitur esse factum. (Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 96w).

2 Fol. 107 f.
3 Sententiae, lib. 4 dist. 23 c. 4 n. 234. Quaracchi (1916) 891.
4 Fol. 167. — Die Sentenzenabbreviation des Cod. Paris. Nat. lat. 15747

(fol. 83u) bemerkt hier lediglich : Et sicut Augustinus videtur dicere in libro contra
Parmenianum : hoc sacramentum nec aliud licet iterari, ne fiat iniuria sacramento.
Sed, cum hoc dixit, Augustinus agebat de sacramento baptismi et ordinationis
et confirmationis. Sed sicut oratio, ita et istud sacramentum videtur debere

iterari, quia quando morbus non coibetur, quare medicina prohiberetur. — Die
Fritzlarer Sentenzenabbreviation (fol. 80) gibt zu 4 dist. 23 den Text : Omne
sacramentum sive baptismi sive olei etc. tantummodo semel benedicitur excepto
coniugio. Dicit tarnen Ambrosius, quod tantum cum prima uxore benedicitur
quis et non cum secunda etc. Similiter et virgo cum primo viro et non cum
secundo. Benedictio baptismi ad ornatum fit. Potest enim fieri cum aqua non
benedicta. — In der Sentenzenabbreviation « Filia Magistri » liest man zu 4 dist. 23

c. 4 n. 233 (Quaracchi [1916] 891) : « Quidam autem de omni sacramento intelligi
volunt, quod non sit iterandum. » Isti dicunt, quôd licet sacramentum altaris



262 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Hier ist sodann aus der Kanonistik die Summa Parisiensis zu
nennen, die ja auch sonst den Einfluß des Lombarden verrät. Sie hält
die Ansicht für möglich, nach der die Eucharistie nicht wiederholt wird,
weil nicht das gleiche Brot von neuem konsekriert wird h

Wir können auch darauf hinweisen, daß die Lehre, nach der die

Sakramente, die man öfter empfängt, wie das Sakrament des Altares
und der Letzten Ölung, eben nicht in ihrer Gänze wiederholt würden,
weil nicht die gleiche Hostie und das gleiche öl geweiht würde und
so dem Sakrament kein Unrecht geschähe, unter den Porretanern von
Simon von Tournai 2 und der Summe des Cod. lat. 109 der Bibliothek
von Zwettl3, aber auch von den Quaestiones super epistolas Pauli4
übernommen wurde. Schließlich unterscheiden wie auch die Zwettler
Summe die Notule super IIII librum Sententiarum des Cod. Vat. Reg.
lat. 411 zwischen der Wiederholung der Heiligung der gleichen res im
Sakrament und der Wiederholung des Empfanges des Sakraments. Das
Erste dürfe bei keinem Sakrament geschehen, wohl aber sei das Zweite

et unctionis sepe sumatur, tarnen quia iterum non benedicitur eadem hostia vel
idem oleum, non iteratur sacramentum cum iniuria. Si autem obicitur eis, quod
secundum hoc baptismus non iteratur, si aliquis sepius baptizatur, dummodo
eadem aqua iterum non benedicatur, ad hoc dicunt, quod non est simile, quia
benedictio aque baptismi de substantia baptismi non est, sed benedictio, id est
forma verborum est de substantia consecrationis corporis Christi. Similiter extrema
unctio non potest fieri nisi de oleo ab episcopo consecrato. (Cod. Paris. Nat.
lat. 16412 fol. 99).

1 Cod. Bamberg Can. 36 fol. 27u : « Ex eo », quod dixerat per manus impo-
sitionem, queritur, utrum manus impositio sit sacramentum, et probat, quod non,
quia iteratur. Ad hoc : Manus impositio, qua aliquis promovetur, est sacramentum.
Sed manus impositio, que recipit penitentes, que et iteratur, non est sacramentum.
Quod autem dicitur sacramentum non iterari, videtur falsum propter corpus
Christi, quod cottidie conficitur. « Quidam dicunt », quod quedam sacramenta
iterantur, vel possumus dicere, quia corpus Christi non iteratur, quia non in re
eadem forma panis iterum consecratur.

2 Summe (Cod. Paris. Arsenal, lat. 519 fol. 64 und Cod. Paris. Nat. lat. 14886
fol. 62). — Man vgl. H. Weisweiler, Das Sakrament der Letzten Ölung in den
systematischen Werken der ersten Frühscholastik. Scholastik. 7. Bonn (1932) 535 f.

3 Fol. 68v : Non vero videri debet ideo iteratum esse sacramentum dominici
corporis, quoniam necesse habemus ad ipsius communionem sepius accedere, qui
et sepius cadimus et sepius reconciliamur. Iteratio etenim sacramenti tunc esset,
si panis vel vinum, cum semel fuerint consecrata, iterum benedicerentur. Com-
municatio namque sepe iteratur, benedictio vero numquam. Elementa quippe
semel consecrata iterum consecrari non valent, cum sint una sola benedictione
in carnem ac sanguinem Domini conversa.

4 In ep. 1 ad Cor. q. 90 (SSL 175, 531) : Neque [caro et sanguis] debent
dici duo sacramenta, sed unum. Neque ideo dicitur iterari sacramentum, quia
benedictio non repetitur super eamdem speciem.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 263

bei einigen zulässig1. Betreff der Eucharistie wies man auch darauf
hin, daß sie niemals wiederholt werde ; denn sie sei Gott selber. Was
wiederholt werde, sei einzig die Konsekration des Sakramentes 2.

Dagegen aber erhebt die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 den Einwand :

Sed hec solutio improbatur, quia sacramentum eucaristie dicitur tum
sacrum secretum in ipsa eucaristia, — quare videtur, quod non iteratur,
quoniam eadem est eucaristia confecta modo, que confecta est heri — tum
sacrum signans, id est forma panis et vini, que quidem iteratur sicut bap-
tismus, quoniam alia est hec forma quam esterna [Ms. hat externa] vel
crastina, et sie iteratur sacramentum eucaristie, id est forma representans
eucaristiam 3.

Der Verfasser entscheidet sich für die Nichtwiederholbarkeit der
Taufe unter der Begründung, daß die Taufe in erster Linie die
Erbsünde lösche, die einmal gelöscht nicht mehr zurückkehre. Diejenigen
aber, die sich zu einem Wiederaufleben der Erbsünde bekannten, könnten

sagen, daß, nachdem eine Rückkehr von Sünden nur bei denjenigen
statthätte, die im Gebrauch der Vernunft wären, für diesen Fall die
Taufe durch die contritio ersetzt würde 4.

1 Fol. 80 : Cum dicitur sacramentum non esse iterandum : Quodsi dicas
sacramentum non esse iterandum, id est eandem rem in sacramento non bis
sanctificandam, ut eandem hostiam vel eandem aquam in baptismo, verum est
de omni. Si ad suseeptionem sacramenti, falsum est de aliquo. — Wir finden dies
auch noch in dem anonymen Kommentar zu den kanonischen Briefen im Cod.
Laud. Misc. 466 (13. Jahrh.) der Bibliotheca Bodleiana in Oxford (fol. 156) :

Dupliciter autem dicitur iteratio sacramenti : uno modo idem est, quod iterata
benedictio sacramenti et sic nullum iteratur. Alio modo iteratio sacramenti est
iterata suseeptio, et sic quedam iterantur, quedam non. Nam ilia, que in susci-
piente relinquunt caracterem, non iterantur, id est non iterum suscipiuntur, ut
baptismus, confirmatio, ordo. Ilia vero, [que] non relinquunt caracterem in susci-
piente, iterantur, id est iterum suscipiuntur, ut sunt alia IIIIor.

3 So berichtet die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 63u : Item
queritur, quare non iteratur baptismus. Si enim hoc contingat propter reveren-
tiam sacramenti, ne scilicet videatur insufficiens fuisse, eadem ratione non iteratur
sacramentum eucaristie, quod dignius est. Sed dicunt quidam, quod sacramentum
eucaristie numquam [fol. 64] iteratur, quoniam eucaristia est ipse Deus. Sed
confectio sacramenti iteratur.

3 Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 64.
4 Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 64 : Quare dici poterit exquisitius, quod ideo

non iteratur baptismus, quia principaliter delet [ikfs. hat datur] originale, quod
semel deletum non redit. Sed queritur de illis, qui dicunt originale redire cum
aliis peccatis, quare non iteretur baptismus ad delendum iterum originale. ,Sed
poterit solvere dicto, quod locum baptismi supplere poterit contritio, eo quod
peccata non redeunt nisi in discretis. Ita dico, si redeunt. — Man vgl. übrigens
hier auch noch die 1280 entstandenen Instructiones circa divinum officium des



264 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Die zum Bereich des Odo von Ourscamp gehörigen Quästionen des

Cod. Vat. Reg. lat. 135, die für Taufe, Firmung und Ordo die Nicht-
wiederholbarkeit fordern, betonen, daß die Begründung dieser Tatsache
in keiner auctoritas verankert sei. Doch könne man sagen, dies geschähe
im Interesse der Zierde und Feierlichkeit dieser Sakramente. Die Taufe
würde ferner deshalb nicht wiederholt, weil sie vor allem als Gegenmittel

gegen die Erbsünde eingesetzt sei, sosehr auch in ihr aktuale
Sünden nachgelassen würden. Wenn auch die Erbsünden durch die

übrigen Sünden zurückkehrten, so würden sie doch nicht aufs neue
kontrahiert, weil ja auch die Taufe nicht wiederholt werde1.

Eine andere Lösung versucht Robert von Melun. Sie lautet dahin :

Durch die Buße wird einer deswegen erneuert, weil die Buße abschreckt
und durch die Verhängung von Strafe von der Sünde zurückhält. Die
Taufe dagegen nimmt sowohl Strafe als Sünde hinweg ; eine Wirkung,
die sie bei ihrer Wiederholung nicht haben kann, weil sie so eher zum
Sündigen einlüde und anlockte, als davon zurückhielte. Weil sie somit
ihrer Wirkung entbehren würde, wäre sie nutzlos und verächtlich. Und
darum könne sie nicht wiederholt werden 2. Robert scheint zu dieser

Lösung durch Einwände von der Art gedrängt worden zu sein : Wollte
man sagen, daß die Taufe bei ihrer Wiederholung in Geringschätzung
käme, dann könnte man sagen, daß auch die Buße nicht wiederholt

Walter von Brügge : Nota etiam, quod baptismus non debet iterari, sicut nec
Christi passio iteratur, a qua habet efficaciam, et sicut nec originale peccatum
semel deletum per baptismum redit, contra quod originale est baptisma principa-
liter institutum. (A. de Poorter, Un traité de théologie inédit de Gautier de
Bruges, Instructiones circa divinum officium. Bruges [1911] 27.)

1 Fol. 104d : iterationem non debere fieri tantum in tribus, scilicet in
baptismo, in confirmatione, in ordinatione. Consueto autem more loquendi dixit
iterationem sacramenti iniuriam, quia, si repeteretur, tale esset, acsi diceretur :

non valuit, vel non sufficit prius. Quare autem non iteretur, non habemus ab
auctoritate expressum. Sed potest dici, quod fiat ad decorem et sollempnitatem
sacramentorum. Et ideo in baptismo non fit iteratio, quia precipue baptismus
institutus est contra originale, licet actualia ibi dimittantur. Sed originalia, licet
per alia peccata redeant, non tarnen iterum contrahitur quia nec baptismus
repetitur •

2 Quaestiones de epistolis Pauli. (R. M. Martin, Œuvres de Robert de Melun.
Tom. 2. Questiones [theologice] de epistolis Pauli. [Spicilegium Sacrum Lova-
niense. Fase. 18] Louvain [1938] 309) : Sed est manifestum, quia ideo tantum
[per penitentiam] quis renovari potest, quia penitentia terret et a peccato cohibet
per .pene irrogationem. Baptismus vero et penam et peccatum aufert ; quem
efiectum iteratus non potest habere, cum sie potius ad peccandum invitaret et
alliceret quam abstineret. Quare, cum effectu suo careret, inutilis et contempti-
bilis esset. Et idcirco iterari non potest.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 265

werden dürfte, um nicht geringgeschätzt zu werden. Was denn auch
in der Urkirche eingehalten worden sei. Ferner : wollte man sagen, die
Taufe könne nicht wiederholt werden, weil, würde sie wiederholt, die
Strafe nicht hinweggenommen würde ; dann dürfte auch die Buße nicht
wiederholt werden. Aber im Gegenteil, eine solche würde verhängt1.
Nebenbei bemerkt, wird die Lehre Roberts von den Quaestiones super
epistolas Pauli2 übernommen.

Schließlich soll nach einer Meinung — nicht Behauptung — des

Petrus Manducator in der Frühkirche die NichtWiederholbarkeit von
Taufe, Ordo und Firmung eingesetzt worden sein, weil man dieselben

für würdiger als die übrigen Sakramente gehalten hätte, da damals in
ihnen häufig sichtbar der Ffeilige Geist in einem sichtbaren Zeichen

gegeben worden sei, was man nicht von den übrigen vier Sakramenten
lese 3.

Als irrtümlich erweist sich die Annahme, daß die Frühscholastik
aus dem Vergleich der Taufe mit dem einmaligen Tod Christi lediglich
die Überflüssigkeit und Nichterlaubtheit einer Wiederholung der Taufe
dartun wollte. Vielmehr wenden auch damals schon ganz eindeutige
Texte diesen Vergleich an, um die Unmöglichkeit einer Wiederholung
der Taufe zu erweisen.

Freilich beruft sich Brommer4 für seine These mit Recht auf
Petrus von Poitiers, der sagt : Wer nämlich zweimal tauft, scheint der

1 Ebenda : Sed queritur, [qnare] iterari non possit [baptismus] Si enim
dicatur, quod, si iteraretur, vilesceret, sic dici potest, quod nec penitentia iterari
potest, ne vilescat. Quod quidem in primitiva ecclesia servabatur. Item, si dicatur,
quod non potest iterari, quia, si iteraretur, non auferretur pena, sic nec penitentia.
Immo iniungeretur.

2 In epistolam ad Hebraeos, q. 89 f. (SSL 175, 629) : Quaestio LXXXIX.
Quaeritur, cur baptismus non possit iterari, cuius iteratio negata est hic ab apostolo
secundum quosdam Solutio : Quia baptismus simul et culpam et poenam aufert.
Unde, si iteraretur, non solum vilesceret, sed etiam ad peccatum invitaret. — Sed
dicet aliquis : eadem ratione nec poenitentia deberet iterari, ne vilescat vel ad
peccandum provocet. — Solutio : Aliud iudicium est de poenitentia, quae per
poenae irrogationem a peccato cohibet, quam de baptismo, quo et culpa et poena
ex toto remittitur.

3 In der Sentenzenglosse des Clm 22288 steht am unteren Rand von
Blatt 107 : Magister P. Manducator, opinando tarnen, non asserendo dicebat ideo
institutum fuisse in primitiva ecclesia, ut non iteretur baptismus, ordo et con-
firmatio, quia consideraverunt hec esse ceteris digniora ex eo, quod tunc frequenter
visibiliter dabatur in hiis Spiritus Sanctus aliquo signo visibili, quod non legitur
de aliis IIIIor sacramentis.

4 Die Lehre vom sakramentalen Charakter in der Scholastik bis Thomas
von Aquin inklusive. Paderborn (1908) 22.



266 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Meinung zu huldigen, daß ein einziger Tod Christi für das Heil der
Menschen nicht zureichte, da die Taufe den Tod repräsentiert. Dies
ist falsch, weil es sich nicht gehört, daß Christus noch einmal sterbe,
nachdem er einmal für unsere Sünden gestorben ist, und so gehört es

sich auch nicht, daß, wer einmal getauft ist, noch einmal getauft
werde h — Wir können dem noch hinzufügen, daß auch nach der

Überzeugung der Sentenzenglosse des Clm 22288 die Taufe, in der die Sünden

gelöscht werden und die Genugtuung nachgelassen wird, deshalb nicht
wiederholt werden soll, weil sie das Abbild des Leidens Christi ist, das

alle Sünden getilgt hat und zum Heil geworden ist. Wenn, wie die
auctoritas sagt, es uns auch gestattet wäre, immer wieder zur Taufe
unsere Zuflucht zu nehmen, würden wir in unserm Glauben an Christus

zu weichlich 2.

Petrus Manducator spricht in seiner Sakramentensumme bloß von
der Erlaubtheit der Wiederholung dieser drei Sakramente 3. Dagegen
betont er in seiner Historia scholastica, daß die geistige Wiedergeburt
der Taufe ebensowenig wiederholt werden kann wie die leibliche Geburt 4.

Doch dient schon Gilbert Porreta der Vergleich mit der Kreuzigung
Christi dazu, um die Unmöglichkeit einer Wiedertaufe darzutun. Er
schreibt in seinem Paulinenkommentar zu Hebr. 6, 6 :

« et ostentui habentes Filium Dei ». Si enim lapsi rebaptizantur, sub
eandem rationem cadit, ut et Christus rursus crucifigatur. Quod quoniam
esse non potest — Christus enim resurgens ex mortuis iam non moritur —
manifestum est, quod eos hac ratione Christum crucifigentes impossibile
est iterato baptismate renovari 5.

1 Sententiarum libri quinque, lib. 5 c. 8 (SSL 211, 1239 D). — Diese Begründung

referiert auch die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 63f.
2 Fol. 84t/ : Nota : Ideo baptismus non debet iterari, in quo peccata delentur

et satisfactio remittitur, quia figuram gerit passionis Christi, que omnia destruxit
peccata et salus facta est. Si etiam, ut dicit auctoritas, semper liceret nobis ad
baptismum recurrere, nimis delicate in Christum crederemus.

3 R. M. Martin, Pierre le Mangeur, De sacramentis. [Spicilegium Sacrum
Lovaniense. Fase. 17, Appendice] Louvain (1937) 31* : De ordine vero et bap-
tismo dicit Augustinus, quod neutrum licet iterari. Quod et de confirmacione
tenendum est.

4 Cap. 39 (SSL 198, 1560 B) : Cumque miraretur Nicodemus, quomodo posset
homo secundo nasci, cum nonnisi carnalem nativitatem sciret, edoctus est a
Domino de spirituali, quae fit ex aqua et Spiritu ; quarum neutra iterari potest.

6 Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 122w.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 267

Ferner findet sich bei Petrus Lombardus in den Collectanea ebenfalls

zu Hebr. 6, 6 :

Eos, inquam, qui etiam haec bona habuerunt, nedum penitus malos,
impossibile est « rursus » iustitia recuperata « renovari » per baptismum,
motos scilicet ad poenitentiam. [Remigius] Negat hie apostolus iterationem
baptismi, sed non excludit poenitentiam. Et est sensus : Impossibile est
eos motos ad poenitentiam, qui hoc acceperunt semel, rursus renovari, id
est baptizari, id est ut baptizentur post poenitentiam. Renovari enim est
novum fieri. Novum autem facere lavacri est. Unde « renovabitur sicut
aquila iuventus tua ». Hoc fit in baptismo, cuius virtus in cruce Christi
constat. Unde subdit : « rursus crucifigentes ». Quasi dicat : Ulos, dico,
si rebaptizentur, « rursus crucifigentes Filium Dei et ostentui habentes »,

id est irrisioni. Et hoc « sibimetipsis », id est quantum ad seipsos.
[Hieronymus] Non enim in re crucifigunt Christum, sed similes sunt irrisoribus
et crucifixoribus, quia una mors Christi unum baptisma consecravit. Quod
sufficit contra omnia peccata etiam sequentia, si poenitentia de eis agatur,
sicut illa mors sufficit ad omnia peccata tollenda. Qui vero itérât baptismum,
quasi ilia una mors et unum ex ea baptisma non sufficiat, itérât et mortem,
et ut ex ea iterata fiat iterata remissio, quod impossibile est. Sicut enim
impossibile est secundo crucifigere Christum, ita secundo per baptismum
mori peccatis. Facti enim sumus per baptismum conformes similitudini
mortis eius et consepulti ei sumus per baptismum. Proinde quia in
baptismo sumus conformes morti eius et sepulturae, qui putat secundo baptizari,

secundo, quantum ad se, Christum crucifigit, quod est eum habere
ostentui. Ut enim semel mortuus est in carne, ita nos in baptismo semel
peccatis morimur, non secündo vel tertio. Baptismus enim nihil aliud est

quam interitus eius, qui baptizatur, et resurrectio 1.

Diese Lehre kann einen nicht wundernehmen, wenn man
berücksichtigt, daß schon Pseudo-Primasius zu Hebr. 6, 6 schreibt :

Terret ergo omnes, ut timeant post baptismi gratiam gravioribus
peccatis se implicare, quia non potest fieri secunda renovatio per lavacrum
baptismatis. Nam, sicut Christus semel mortuus et semel resurgens iam
non moritur, ita semel gratia baptismatis agenda est nec potest iterari,
nisi dubium fuerit, utrumnam quis captus ab hostibus sit baptizatus
Hoc est, qui iterum baptizari volunt et derisioni habere, hoc est enim
ostentui habere. Set non potest fieri, quoniam sicut Christus semel mortuus
est carne in cruce, ita et nos semel mori possumus in baptismate pro peccato 2.

Im gleichen Sinn sagt Sedulius Scottus zu Hebr. 6 :

« Impossibile est enim eos, qui semel sunt illuminati ». Sicut enim
impossibile est Christum iterum crucifigi, ita criminosi homines non possunt

1 SSL 192, 442 f.
2 SSL 68, 721. — Man vgl. auch zu Hebr. 10, 26 (SSL 68, 753) und zu

Rom. 6, 9 (SSL 68, 445).



268 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

iterum baptizari. Non autem in hoc poenitentiam excludit de peccatis, sed
sicut secundum humanam auctoritatem impossibile est homines carnaliter
nasci, ita secundum spiritualem regenerationem homines non possunt
rebaptizari « Iterum renovari ». Per baptismum vel per hostias carnales,
sed per solam fidem Christi, quae per dilectionem operatur. « Ad poenitentiam

», id est per poenitentiam. Quid ergo Exclusa est poenitentia
Absit, sed impossibile est renovari, hoc est per baptismum renasci. « Rursum
crucifigentes ». Non vere, sed quasi crucifigentes. Sicut enim semel Christus
mortuus est carne, id est in cruce, ita nos semel morimur peccato in
baptismate l.

Bei Rabanus Maurus 2 liest man zur gleichen Stelle :

Sicut enim impossibile est secundo crucifigi Christum, hoc est ostentui
eum habere. Qui secundo se baptizari posse putat, secundo Christum cruci-
figere quaerit, qui semel crucifixus est et mortuus et victor mortis resur-
rexit atque cum triumpho et gloria coelos ascendit. « Sicut enim semel
Christus mortuus est carne in cruce, sic nos semel morimur in baptismate,
non carne, sed peccato ». Atque sicut ille iterum mori non poterit, ita nos
baptizari non possumus nisi fortassis lacrymis poenitentiae, non lavacri
regeneratione. Quid ergo est, inquis, non est poenitentia Est utique
poenitentia, sed baptismus aliud non est 3. — Dazu heißt es kurz vorher :

Impossibile est, inquit, non difficile. Impossibile est, inquit. In despera-
tionem eos misit secundo baptizari posse, quia impossibile est, quod fieri
non potest ; difficile vero, quod, quamvis cum labore, fieri tamen potest 4.

Nicht weniger eindeutig äußert sich Haimo 5
:

Nam sicut Christus semel mortuus est et semel resurgens iam non
moritur, ita semel gratia baptismatis agenda est nec potest iterari, nisi

1 SSL 103, 259. — Zu Rom. 6, 9 schreibt Sedulius : « Scientes, quod Christus
surgens a mortuis iam non moritur. » Securitatem de resurrectione Salvatoris
ostendit, ad quam sie venire continget, si melioris vitae fuerit aemulatio ; sive
iam non potestis iterum baptizari, quia Christus non potest iterum pro vobis
crucifigi, sicut dicit ad Hebraeos : « Impossibile est, qui semel sunt illuminati » etc.
Quibus non poenitentiam negat, sed iterationem baptismi diffitetur. (SSL 103, 61).—
Claudius von Turin schreibt ebenfalls zu Rom. 6, 9 : « Scientes, quod Christus
surgens a mortuis iam non moritur. » Sic et nos, si mortui fuerimus vieiis, mortem
secundam non timebimus. Aut certe ita : Sicut iam pro vobis non potest, si
criminose vixeritis, Christus iterum crucifigi, ita et vos non potestis iterum baptizari.

Sicut alibi dicit : Impossibile est eos, qui semel sunt illuminati et participes
sunt effecti, renovari rursus ad penitentiam rursus crucifigentes in se Filium Dei.
Quibus non penitentiam, sed innovationem, id est iterationem baptismatis inter-
dicit. (Cod. Vat. Reg. lat. 98 fol. 21).

2 Enarrationes in epistolas Pauli, lib. 27. In epistolam ad Hebraeos, 6, 6.
3 SSL 112, 749. — Ebenso wörtlich bei Atto von Vercelli, Expositio in

epistolas Pauli. In ep. ad Hebr. (SSL 134, 759).
4 SSL 112, 749. — Ebenso wörtlich bei Atto von Vercelli, Expositio in

epistolas Pauli. In ep. ad Hebr. (SSL 134, 758).
5 Expositio in epistolas Pauli. In ep. ad Hebr. 6, 6.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 269

dubium fuerit, utrumnam quis captus ab hostibus sit baptizatus \ Qui
iterum baptizari volunt, quantum in se est, Christum quoque iterum cruci-
figere volunt et derisioni habere ; hoc est enim illum ostentui habere. Sed

non potest fieri, quoniam, sicut Christus semel mortuus est in carne in
cruce, ita et nos semel mori possumus in baptismate peccato 2. — Wir
kennen dies schon aus Pseudo-Primasius.

Hervaeus von Bourg-Dieu bringt zwar in seiner Erklärung zu
Hebr. 6 3 nichts zur Sache, wohl aber in seiner Kommentierung von
Hebr. 10, 26 :

Non enim Christus iterum immolandus est pro peccatis, quod semel
factum est, et secundo non est opus, sed magis oportet nos in fide et bonis
operibus manere. Non excludo poenitentiam, sed secundum baptismum.
Non dico : non est ultra poenitentia vel remissio, sed hostia, id est crux
secunda, quia una suffecit nec amplius hanc exspectemus, sed poeniteamus,
quia rebaptizari in morte Christi non possumus. Qui enim itérât baptismum,
itérât rursus mortem Christi, ut ex ea iterata fiat iterata remissio. Sed

hoc impossibile est 4.

1 SSL 117, 860.
2 SSL 117, 861. — Weniger deutlich ist Lanfrancus, In D. Pauli epistolas

Commentarii. In ep. ad Hebr. c. 6 : Ambros. « Baptismatum ». Sicut una fides
est, ita unum baptisma : sed pro varietate accipientium [baptisma] « baptismatum »

dixit. Ne vero ullatenus qui secundum aestimaret post peccatum fieri posse
baptisma, adiungit : « Impossibile est eos, qui semel illuminati per gratiam Sancti
Spiritus gustaverunt etiam donum coeleste » (hoc est remissionem peccatorum)
« et participes facti sunt Spiritus Sancti » (in distributione donorum) « et bonum
Dei verbum gustaverunt » (haec est doctrina evangelica) « et virtutes venturi
saeculi cognoverunt » (id est resurrectionem et vitam beatam, quae Sanctis pro-
mittitur), «si in peccatis incidant, iterum renovari ». Cuius baptismatis virtus
in cruce et sepultura Christi constat. Proinde subiungit : Sicut enim semel Christus
mortuus est carne in cruce, sic nos semel morimur in baptismate, non carne, sed

peccato. (SSL 150, 388). — Ps. Bruno, Expositio in epistolas Pauli. In ep. ad
Hebr. 6 : Vel aliter, ut iterationem baptismi negemus in hoc versu : Impossibile
est eos, qui tales et tales fuerunt, nedum inferiores rursus renovari, id est rebaptizari

motos ad poenitentiam. Ipsi, dico, si rebaptizantur, rursum crueifigentes
sibimetipsis Filium Dei, non quod in re iterum crucifigant, sed in peccati paritate,
quia una fides, unum baptisma et Christus consecrans illud semel pro peccatis
nostris mortuus est. Ideo dicuntur rursum sibi crucifigere Filium Dei paritate
peccati, quia, si prius per baptismum iustificati postea peccaverunt, primum
baptisma putant propterea sic irritum esse, ut si poenitentiam de futuro ad
iustificationem non valeat. Hi tales iterum volunt crucifigere Christum, ut
ex iterata crucifixione iteratam habeant remissionem, nescientes, quod unum
baptisma et una mors Christi ita post peccatum sicut ante (solummodo si poeniteat),
ad omnem iustificationem sufficiat. (SSL 153, 518).

3 Commentaria in epistolas Divi Pauli. In ep. ad Hebr. 6 (SSL 181, 1572).
4 SSL 81, 1636.



270 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Schließlich findet man in der Glossa ordinaria zu Hebr. 6 :

Inpossibile : Ideo dico feramur ad perfectionem hec prius fundando,
quia iterum baptismo mundari inpossibile est. Vel hic feramur, quia in
futuro inpossibile.

Christus mortuus est pro redimendis, qui sibi in hac vita conformarentur.
Quicumque igitur expectat, ut in futuro Christo conformetur, expectat, ut
ille iterum moriatur, et habeant eum formam ibi, quem imitentur. Vel
qui iterum volunt baptizari, iterum Christum quantum ad se crucifigunt
et derident.

In alia vita inpossibile est renovari, quia hic tantum ; vel rebaptizari
non possunt, quia doctrina Christi tantum possunt mundari.

« Renovari rursus ad penitentiam. » Negat interationem baptismi.
Inpossibile est eos, qui hoc semel acceperunt, rursus renovari, id est rebaptizari

motos ad penitentiam. Illos, dico, si rebaptizarent, rursus crucifigerent
Dei Filium et haberent irrisioni quantum ad se ; non enim iterum crucifigerent,

sed similes irrisoribus et crucifixoribus, quia una mors Christi unum
baptisma consecravit, quod sufficit contra omnia peccata sequentia, si peni-
tentia de eis agatur, sicut ilia mors sufficit ad omnia peccata tollenda. Qui
vero iterant baptismum, quasi ilia una mors, ut unum ex ea bapt[isma],
non sufficiat, iterant et mortem, ut ex caritate fiat interata remissio ;

vel in se crucifigunt Filium Dei et contumelie habent, qui gratiam eius
vilipendentes in peccatis iacent. Et est ratio, cur non debeant relicta prima
fide in peccata cadere. Non enim ultra possunt rebaptizari in remissione
peccatorum. Inpossibile est rebaptizari h

Zu « Et prolapsi sunt renovari » liest man dann noch einmal : per
baptismum, cuius virtus in cruce Christi constat. Unde subdit « rursum
crucifigentes », quia in baptismo sumus conformes morti eius et sepulture.
Qui putat secundo baptizari, secundo Christum quantum ad se crucifigit,
quod est eum habere ostentui et derisioni, ut semel mortuus est, ita nos
in baptismo semel peccatis morimur, non secundo vel tertio 2.

Auch in systematischen Werken kann man diese Begründung finden.
So bemerkt Robertus Pullus :

Una quippe mors Christi cum sepultura ac resurrectione similiter una
unum per baptismum, quod in nobis ipsa désignât, etiam operatur, quoties
amore mali non resistitur operationi. Cum ergo una sola morte Christi
uniusque solius efficacia baptismatis venia tibi praesto est, quotiescumque
poenitentia haud abest, sicut mors Christi numquam repetitur, nec mortis
similitudo baptisma unquam repetatur. Quippe « una fides, unum
baptisma » praedicatur 3.

1 Pommersfelden, Schloßbibliothek, Cod. lat. 165/2781 fol. 162.
2 Ebenda.
3 Summe, lib. 5 c. 22 (SSL 186, 846). In der Fortsetzung heißt es hier betreff

der Firmung : quoniam, inquam, baptisma numquam repetitur, nec confir-
matio, quoniam et ipsa semel sumpta sufficit, repetatur.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 271

Die Summe Simons von Tournai, der zu den Porretanern gehört,
gibt auf die Frage, ob die Firmung wiederholt werden müsse, die
Antwort : Von drei Sakramenten, der Taufe, dem Ordo und der Firmung
liest man, daß sie nicht wiederholt werden. Die Taufe nicht, weil durch
sie das Leiden Christi bezeichnet wird, durch das wir erlöst wurden.
Wenn also die Menschen, sooft sie sündigen, auch getauft würden, dann

ergäbe sich der Anschein, als ob, so oft die Menschen sündigen, auch
das Leiden Christi wiederholt werden müßte. Aber der Tod wird nicht
mehr über ihn herrschen und der einzige Tod Christi ist für uns die

gegenwärtigen und zukünftigen hinreichende Erlösung1. Daß diese

Begründung bei Alanus von Lille 2 auftritt, der ebenfalls Porretaner
ist und überhaupt Simon von Tournai nahesteht, darauf hat schon

F. Brommer 3 hingewiesen. Um ihrer Würde willen werden nach Alanus 4

Ordo und Firmung nicht wiederholt. Worin aber dieselbe bestünde, hat
er noch nicht gesagt. Darüber finden wir ebenfalls bei Simon Aufschluß.
Nach ihm wird nämlich der Ordo nicht wiederholt, damit man nicht
den Glauben erwecke, die Autorität, durch die er das erstemal gespendet
wurde, sei in der Spendung unzureichend. Aus dem gleichen Grund
werde auch die Firmung nicht wiederholt ; denn so würde scheinen,
dem Sakrament, d. h. der Autorität, kraft deren sie gespendet wird,
geschehe Unrecht5.

In den Notule super IUI librum sententiarum des Cod. Vat. Reg.
lat. 411 kann man dann wieder lesen : Item, quare non iteratur [bap-
tismus] Quia figurât passionem Christi, que non iteratur, et ut proni
essent homines ad servandum fedus baptismi6.

1 Summe (Cod. Paris. Arsenal, lat. 519 fol. 58) : Queritur, an iterari debeat
hoc sacramentum [confirmationis]. De tribus sacramentis, baptismo, ordine, con-
firmatione legitur, quod non iterentur. Baptismus ideo non, quia baptismo signi-
ficatur passio Christi, qua redempti sumus. Si ergo quotiens peccant homines,
totiens baptizarentur, quotiens peccant homines, totiens iteranda passio Christi
videretur. Sed mors illi ultra non dominabitur et unica eius mors suflïciens est
redemptio nobis presentibus et futuris.

2 De fide catholica contra haereticos sui temporis, lib. 1 C: 48 (SSL 210, 353).
3 Die Lehre vom sakramentalen Charakter in der Scholastik bis Thomas

von Aquin inklusive. Paderborn (1908) 21.
4 De fide catholica, lib. 1 c. 48 (SSL 210, 353).
5 Summe (Cod. Paris. Arsenal, lat. 519 fol. 58) : Nec ordo iteratur, ne auc-

toritas, qua datur primo, credatur insufficiens in tradendo, si iteratur secundo.
Ob eandem causam nec confirmatio. Sic enim iniuria videretur fieri Sacramento,
id est auctoritati, qua datur.

6 Fol. 63.



272 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Schließlich sagt unter den Kanonisten Simon de Bisiniano : Wie
der Tod Christi, einmal geschehen, nicht wiederholt werden konnte, so

kann auch die Taufe, die in seinem Tod eingesetzt wurde, nicht wiederholt

werden. Darum heißt es von denjenigen, welche die Taufe
tatsächlich wiederholen, daß sie Christus kreuzigen1.

Wieder eine andere Begründung für die NichtWiederholbarkeit der
Taufe finden wir in dem porretanischen Paulinenkommentar des Cod.

Paris. Nat. lat. 686 : Die Taufe wird deshalb nicht wiederholt, weil die
Wahrheit dieses Sakraments im Glied-Christi-werden besteht. Da dies

nur einmal geschehen kann, darum wird dieses Sakrament nicht wiederholt.

Die Eucharistie aber scheint deshalb wiederholt zu werden, weil
sie nicht die Wahrheit des Glied-Christi-werdens bezeichnet. Die Eucharistie

weist vielmehr darauf hin, daß, wer den Leib Christi kommuniziert,
bereits Glied Christi in der Taufe geworden ist. Und darum ist es nicht
verwehrt häufig zu kommunizieren, weil wir häufig zeigen können, daß

wir Glied Christi sind, was eben das Sakrament der Eucharistie
aufzeigt 2. In der Fortsetzung dieses Textes tut aber der Verfasser dar,
daß auch nicht die Eucharistie und überhaupt kein Sakrament wiederholt

wird. Die Eucharistie nicht, weil die numerisch gleiche Opfergabe,
die Christus den Schülern beim Abendmahl gab, vom Priester
dargebracht wird und das Opfer des Priesters dasjenige Christi ist. Lediglich
das Brot ist verschieden, das die verschiedenen Priester in denselben

wahren und singulären Leib Christi konsekrieren. So kann auch die
Buße nicht wiederholt werden ; denn, wenn einer öffentlich gesündigt
und die ihm auferlegte Buße öffentlich verrichtet hat, wird er nicht
mehr für die gleiche singulare Tat Buße tun 3.

1 Summa super Decretum, De Cons. IV (Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 53v) :

potest colligi, quare baptismus non iteratur. Sicut enim Christi mors reiterari
non potuit semel facta, sie nec baptismus reiterari potest, qui in eius morte est
institutus. Unde, qui baptismum de facto réitérant, Christum crucifigere dicuntur.

2 Zu Hebr. (Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 73) : « Que quamvis videantur
multa », tarnen non sunt, quia unus baptismus nec repetitur. Baptismus namque
ideo non repetitur, quia Veritas huius sacramenti est fiendi membrum Christi.
Quod quia non potest contingere nisi semel, idcirco hoc sacramentum non repetitur.
Eucharistia vero videtur repeti, quoniam non désignât veritatem fieri membrum
Christi. Eucharistia illud ostendit, quod qui communicat corpori Christi, iam sit
factus membrum Christi in baptismate. Et idcirco multotiens communicari non
prohibetur, quia multotiens possumus ostendere nos esse membrum Christi, quod
demonstrat eucharistie sacramentum.

3 Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 73 : Non tarnen neque baptismus neque
eucharistia repetitur nec omnino aliquod sacramentum. Quod enim sacerdos



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 273

F. Brammer 1 hat ferner bereits darauf hingewiesen, daß Petras
Cantor die NichtWiederholbarkeit von Taufe, Firmung und Weihe auf
den Charakter, die Wiederholbarkeit von Eucharistie, Buße und Ölung
auf das Fehlen eines solchen zurückführt2. Das Material Brammers
läßt sich hier noch ergänzen :

In seinem Paulinenkommentar tut der Cantor das Hinreichen eines

einzigen und die Unmöglichkeit eines wiederholten Taufempfanges dar

unter Berufung auf das Hinreichen des einzigen Todes Christi für die

Tilgung der Sünden und auf die Unmöglichkeit einer Wiederholung
dieses Todes. Denn, wie Christus einmal im Fleisch gestorben sei, so

stürben auch wir durch die Taufe den Sünden einmal, nicht zwei- oder

dreimal. Denn die Taufe sei nichts anderes als der Untergang des alten

Menschen, desjenigen, der getauft wurde, und seine Auferstehung 3.

sacrificat, corpus Christi, non aliud offert. Sacrificat vero sacrificium, sed prorsus
idem singularitate essentie, quod Christus dedit discipulis in cena. Unde dixit :

Hoc facietis in meam commemorationem. Sacrificium enim sacerdotis illud est,
quod fecit Christus. Sed est attendenda quedam sacrificationis diversitas non in
ipso corpore Christi, sed in pane in corpus Christi consecrato. Alterum enim panem
consecrat iste sacerdos et alterum prorsus ille, et singuli sacerdotes alios panes
in idem corpus Christi verum et idem singulare consecrant. Unde plura dicuntur
sacramenta et plures consecratores pluralitate non attenta in id, in quo con-
secratur, et unius sacramenti plures fiunt commessatores et in unum corpus plures
consecrant panes. Et factum membrum veritate sacramenti bene fit non mem-
brum Christi. Baptizantur enim salvandi, veritate sacramenti fiunt membra,
dampnandi vero fiunt membra sacramento, non veritate sacramenti. Et sie
salvandi fiunt membra in baptismate, sicut Christus caput factus est in passione.
Et quemadmodum caput factum non potest iterum fieri caput, sic membrum
factum non potest iterum fieri membrum. Istud enim naturali membrorum con-
iunctione licet videre, ut postquam facta est semel membrorum ad se invicem
coniunctio, non possit iterum fieri. Idcirco nec Christus iterum potest [sacrificari]
nec baptizatus baptizari. Utrumque eodem tenetur impossibili. Similiter impos-
sibile est penitentiam iterari. Si quis enim publice peccaverit, iniuncta penitentia
publice peracta non penitebit iterum de eodem facto singulari.

1 Die Lehre vom sakramentalen Charakter in der Scholastik bis Thomas
von Aquin inklusive. [Forschungen zur christlichen Literatur- und
Dogmengeschichte. Band 8 Heft 2] Paderborn (1908) 15.

2 Der ganze hier in Betracht kommende Text der Summa de sacramentis
et anime consiliis lautet nach dem Cod. Paris. Nat. lat. 9593 fol. 151v : Queritur
etiam, utrum [extrema unetio] possit iterari. Et videtur. Omne enim sacra-
mentum, in cuius collatione non imprimitur aliquis caracter, iterabile est. Ut
in collatione et suseeptione eucharistie non imprimitur suseipienti aliquis caracter,
et ideo frequenter suseipitur. Sed ubi aliquis caracter imprimitur, ut in baptismo
et ordine, non iteratur Potest tarnen [extrema unetio] iterari, quia nullus
caracter imprimitur, sicut nec in sacramento penitentie. Sed in sacramento con-
firmationis caracter imprimitur, et ideo non iteratur.

3 Zu Hebr. 6, 6 (Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 235u) : « Prolapsi », graviter
peccando. Eos, inquam, qui hec bona habuerunt et lapsi sunt, impossibile est

Divus Thomas 18



274 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Hinsichtlich der Wiederholung der Letzten Ölung liest man im
Jacobuskommentar des Cantors :

«Infirmatur». Infirmantibus etiam dat consilium, immo preceptum, cum
infirmantur. « Infirmatur » corpore vel fide ; « oleo » consecrato in nomine
Domini, que inunctio in fine vite non iteratur, ut quidam volunt, quem-
admodum nec sollempnis penitentia. Quod quidem [Ms. hat quidam] verum
est in quibusdam ecclesiis. Melius autem iteratur, cum necesse est, cum
scilicet aliquis est in periculo mortis. Unde michi videtur, quod trans-
fretaturus inungi debet, antequam mare intraret. Precipitur enim hic, ut,
cum quis infirmatur, nec determinatur, quotiens inungatur ; a simili, cum
in alio fuerit periculo 1.

Es fragt sich nun, ob der Cantor der Erste ist, der die Verbindung
des Charakters mit der Unwiederholbarkeit als allgemeines Prinzip
aufgestellt hat. Dem scheint so zu sein. Jedenfalls konnte ich bei einer
Durchsicht der gesamten mir zugänglichen Literatur früher nichts
ähnliches finden.

Sodann kann man nicht sagen, daß Praepositinus diese Verknüpfung
der Unwiederholbarkeit mit dem Charakter bereits vorweggenommen
hätte 2. Denn vor allem ist es mehr als zweifelhaft, ob er seine Summe

vor der Summa de sacramentis et anime consiliis und vor dem Paulinen-
kommentar des Petrus Cantor geschrieben hat. Dazu kommt, daß

Praepositinus durchaus nicht ohne weiteres die Unwiederholbarkeit eines

Sakraments schon mit dem bloßen Vorhandensein eines Charakters

gegeben sieht. In der Beantwortung der Frage, was die Taufe sei,

benützt er — und zwar wohl mit Rücksicht auf Gründe, die in der
Diskussion auftraten — statt des Ausdruckes character den andern signi-
ficans et manens 3, aber er sieht, wie sich aus seinen Ausführungen zur

« rursus renovari ad penitentiam », intellige, ut penitentie iterum iungatur bap-
tismus et ita renoventur. Qui enim vult, ut [Ms. hat ne] aliquis rebaptizetur,
vult, ut Christus iterum crucifigatur. Sicut enim mors Christi ad omnia peccata
delenda sufficit, sic sine iteratione et ex ea et efiectu eius unum baptisma. Vel
si non sufficit et iterandum est : ergo et mors Christi. Sed hoc est impossibile :

ergo et baptisma iterari. Ut enim Christus semel mortuus est in carne, ita nos
baptismo semel peccatis morimur, non secundo vel tertio. Baptismus enim nichil
aliud est quam interitus veteris hominis eius, qui baptizatur, et resurrectio.

1 Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 277.
2 Man vgl. H. Weisweiler, Das Sakrament der Firmung in den systematischen

Werken der ersten Frühscholastik. Scholastik. 8 (1933) 508. — F.
Gillmann, Der sakramentale Charakter bei den Glossatoren. Katholik. Mainz (19101) 311.

3 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 49u). — Zur Entwicklung des Begriffes
Charakter im Zusammenhang mit der Taufe vgl. man A. Landgraf, Die
frühscholastische Definition der Taufe. Gregorianum. 27. Rom. (1946) 353 ff.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 275

Letzten Ölung ergibt, im Vorhandensein eines signaculum noch nicht
die Notwendigkeit seiner Permanenz, geschweige denn die Begründung
für die Unwiederholbarkeit eines Sakramentes. Wo er freilich ein
solches permanentes signaculum annimmt, kann, weil dieses signaculum
nach Praepositinus mit dem Sakrament selber identisch ist, an eine

Wiederholung des Sakraments nicht mehr gedacht werden 1.

Immerhin ist diese Ansicht des Praepositinus als eine sehr wertvolle

Vorarbeit anzusprechen. Aber auch er hatte schon Vorgänger.
So hat, wie ich längst feststellen konnte 2, schon der Magister Paganus

von Corbeil, dessen Lehre wir vorläufig nur aus Zitaten bei anderen

rekonstruieren können, gesagt, daß das Sakrament der Taufe im
Charakter bestehe, durch den sich die Gläubigen von den Ungläubigen
unterschieden 3. Dies wird von der anonymen Summe des Cod. Vat.
lat. 10754 dahin korrigiert, daß sich nach Paganus durch die Taufe als

den Charakter die Getauften von den Ungetauften unterschieden4.
Doch sagt, was in diesem Zusammenhang wichtig ist, diese gleiche
Summe dort, wo sie anscheinend ihre eigene Meinung vorträgt : Set

contra : dicitur sacramentum baptismi non iteratur, quia non amittitur.

1 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 55») : Sequitur de extrema nnctione,
in qua queritur, quid sit ibi sacramentum et que res eius, et si hoc sacramentum
potest iterari. Si dicatur, quod ipsa unctio sit ipsum sacramentum, eadem est
obiectio, que est de ordine. Si dicatur, quod quoddam signaculum, quod in ipsa
unctione confertur, et videtur non iterari debere, ne fiat iniuria sacramento, quia
videtur ita permanere in homine sicut ordo. — Solutio : Potest dici, quod quoddam
signaculum, quod ipsa unctione confertur, sacramentum est, et tarnen non oportet,
quod semper remaneat. Tantum enim tria sacramenta hoc debent, scilicet bap-
tismus, confirmatio et ordo. Manet tarnen, ut quibusdam placet, per annum.
Unde, si contingat infirmum inungi et postea infra annum infirmari et mori, non
debet inungi denuo. — Man vgl. hier übrigens auch die Notule super IIII librum
sententiarum des Cod. Vat. Reg. lat. 411 fol. 79w : Videndum, quid sit extrema
unctio. Dicunt quidam, quod est quidam caracter impressus infirmo, sicut par-
vulo in baptismo inprimitur caracter. Sed obicitur : In baptismo imprimitur
caracter unus et hie alius. Ergo caracter caracteri. Ergo iste superfluit. — Solutio :

Sive dicatur secundum quosdam, quod sit caracter sive oleum sanctificatum sive
unctio sive actio sive passio sive qualitas, quod questioni relinquimus, dicimus
ad presens, quod est unctio, non tarnen quelibet, sed extrema, que infirmorum
dicitur. In duobus tarnen sacramentis, scilicet baptismo et ordine imprimitur
caracter, baptismo discretionis, ordine excellentie, ut alias patet.

2 Eine neu entdeckte Summe aus der Schule des Praepositinus. Collectanea
Franciscana. 1. Assisi (1931) 297.

3 Ps. Poitiers-Glosse (Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 94) : M[agister] Paganus
dicit, quod sacramentum est caracter, quo distinguntur fideles ab infidelibus.

4 Fol. 33. Man vgl. A. Landgraf, Die frühscholastische Definition der
Taufe. Gregorianum. 27. Rom. (1946) 363.



276 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Solutio : Hoc ideo dicitur, quod ex quo semel est baptizatus, semper
est verum eum fuisse baptizatum h

F. Gillmann 2 weist auf eine Stelle der Dekretensumme (entstanden
zwischen 1157 und 1159) 3 des Rufmus hin, die auf den ersten Blick
den Anschein erweckt, als sei hier die Unwiederholbarkeit der Taufe
mit dem Charakter in Zusammenhang gebracht. Sie findet sich in der

Erklärung zu Causa I q. 1 c. 97 :

In hoc capitulo probat Augustinus, quod sacerdos, qui fit hereticus,
non amittit potestatem dandi baptismum. Probat autem tribus modis :

ipsius baptismi similitudine, consuetudine ecclesie et exemplorum secula-
rium ratione. Et quidem ipsius baptismi similitudine : quia, sicut sacerdos
recedendo ab ecclesia non amittit sacramentum baptismi, ita potestatem
amministrandi illud non perdit ; utrumque enim sacramentum est et qua-
dam consecratione utrumque provenit. Consuetudine ecclesie : quia, cum
talis sacerdos ad ecclesiam redit, non ei iterum illa potestas datur — alio-
quin iterum ordinaretur, quod facere ecclesia non consuevit ; non ergo, cum
ab ecclesia recessit, illam potestatem perdidit. Exemplorum secularium
ratione : quia, si aliquis furtim signum regale fecerit in auro vel argento,
cognita illa moneta non destrueretur, sed in thesauris regalibus recon-
deretur. Item, si aliquis, cum non esset miles, caracterem militie in se

notatum aspiceret, si militare postea incipiat, caracter ille non improbatur,
sed approbatur. Eadem ratione, si iste in heresi — quasi furtim et non
militans in ecclesia — baptizando impresserit alicui signum regis nostri,
scilicet Christi, caracterem utique militie Christiane, non est illud
sacramentum repetendum, sed approbandum : si baptisma, quod recedens dedit,
non est repetendum, tunc potestatem dandi baptisma non perdidit 4.

Diese Stelle wirkt auf den ersten Blick bestechend. Doch ist in
ihr character noch nicht als terminus technicus für das zu nehmen, was
wir heute als Charakter bezeichnen. Der Ausdruck ergab sich Rufinus

spontan aus dem Vergleich mit dem im Vorausgehenden erwähnten
Charakter des Soldatenstandes, weshalb es denn auch hier nicht ein-

fachhin character, sondern character militie Christiane heißt. Dazu kommt,
daß sich bei anderen Autoren Stellen namhaft machen lassen, an denen

ebenfalls im Zusammenhang mit den Sakramenten von einem Charakter

1 Cod. Vat. lat. 10754 fol. 33.
2 Der «sakramentale Charakter» bei den Glossatoren Rufinus, Johannes

Faventinus, Sikard von Cremona, Huguccio und in der Glosse ordinaria des
Dekrets. Der Katholik. 90 I. Mainz (1910) 301.

3 S. Kuttner, Repertorium der Kanonistik (1140-1234). Prodromus Corporis
Glossarum. I. [Studi e Testi. 71] Città del Vaticano (1937) 132.

4 H. Singer, Die Summa Decretorum des Magister Rufinus. Paderborn
(1902) 219.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 277

die Rede ist, ohne daß sich dieser sofort mit unserm heutigen
sakramentalen Charakter deckte. So schon bei Gilbert Porreta im Paulinen-
kommentar, wo es zu 2 Kor. 1, 21 heißt : Ipse [Deus] est etiam, « qui »

ad hoc Spiritu Sancto, qui dicitur unctio, « unxit nos » et qui eodem

tanquam caractère, quo eius a ceteris discipulis discernuntur, in bap-
tismo et ceteris sacramentis, vel in libro vite « signavit nos et dedit
in cordibus nostris pignus Spiritus », quo promissa speremus, donee re

habeamus 1. Ferner auch im Psalmenkommentar des Petrus Cantor und

zwar in der Erklärung von Psalm 21, 29 : « Quoniam Domini est regnum »,

Christi scilicet, non iudeorum dicentium : Non habemus regem nisi
Cesarem. Illis abiuratum est regnum. Solus Christus rex noster est,

cuius charactere, ut signo crucis et sacramentis ecclesie, insigniti sumus,
ut denarius nomine regis et titulo, scilicet sacramentis eius. Unde etiam
hereticis baptizatis vel ordinatis revertentibus ad unitatem ecclesie non
mutamus regis nostri caracterem, ut baptismum vel ordinem, quem
susceperunt, sed agnoscimus titulos regis nostri et adoramus 2. Dieser
Text deckt sich wörtlich mit der Erklärung des Petrus Lombardus zur
gleichen Psalmstelle 3. Ferner wieder der Cantor im Kommentar zu
Apocal. 7, 3 : « quoadusque », donee ego interius et exterius signo crucis

et sacramentorum collatione, « signemus », discernamus « servos », omnes

predestinatos ad vitam, « in frontibus », signo crucis apposito in fron-
tibus etiam per confessionis manifestationem. Geritur enim signum in
fronte [am Rand dazu: confessio oris], ne celetur in tribulatione. Nam
signatio pectoris confessio est cordis. Hoc signum etsi non re, fide
tarnen antiqui patres pertulerunt. Caractères ergo baptismi singuli
fideles habent et alios caractères singuli secundum singulos gradus vel
ordines illis in ecclesia collatos 4.

F. Gillmann 5 weist auf eine weitere Stelle der Dekretsumme des

Rufinus hin, in der er das dargelegt sieht, was tatsächlich im wesentlichen

nichts anderes sei als das, was wir den Charakter des
Weihesakramentes nennen. Die Stelle lautet :

In officio sacerdotali duo sunt, usus et potestas. Item, potestas triplex :

aptitudinis, habilitatis et regularitatis. Vel potestas alia sacramentalis,

1 Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 57 f.
2 Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 20.
3 Commentarium in Psalmos, zu Ps. 21, 31 (SSL 191, 238).
4 Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 262.
6 Der «sakramentale Charakter» bei den Glossatoren Rufinus, Johannes

Faventinus, Sikard von Cremona, Huguccio und in der Glossa ordinaria des Dekrets.
Der Katholik. 90 I. Mainz (1910) 302.



278 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

secunda dignitatis, tertia regularitatis. Potestas aptitudinis est, qua sacerdos
in sacramento ordinis, quod accepit, habet aptitudinem cantandi missam.
Potestas habilitatis est, qua ex dignitate officii, quam adhuc habet, habilis
est ad cantandam missam. Potestas regularitatis est, qua ex vite merito,
ex integritate persone, ex sufficienti eruditione dignus est missam canere.
Sacerdos itaque aliquando in crimen labitur, sed tarnen ab officio non sus-
penditur, aliquando labitur et suspenditur ; aliquando labitur et non tantum
suspenditur, sed etiam deponitur. Quando labitur et non suspenditur, non
quidem usum officii amittit, sed illa tertia potestas abiudicatur ei : non
enim potest cantare missam ex merito vite. Cum vero labitur et suspenditur,
usum quidem officii perdit, sed habilitatis potestatem non amittit ; de levi
enim, seil, simplici iussione episcopi usum officii recuperare potest, qui non
perdidit dignitatem. Si vero labitur et suspenditur et deponitur, usum
utique officii cum potestate habilitatis et regularitatis amittit, sed potestate
aptitudinis eatenus nunquam carere potest, quatenus illud sacramentum ei,
dum vivit, deese non potest h

Hier wird die potestas sacramentalis mit der potestas aptitudinis
identifiziert und sie scheint wegen des « potestate aptitudinis numquam
carere potest, quatenus illud sacramentum ei, dum vivit, deesse non
potest » auch mit dem sacramentum identisch zu sein. So gesehen würde
hier für den ordo sachlich das Gleiche gesagt, was Paganus für die

Taufe damit gesagt hatte, daß er das Sakrament mit dem Charakter
identifizierte. Nimmt er nun die Permanenz des Sakraments an, dann
macht er sich auch —• weil beides identisch ist — die Permanenz der

potestas aptitudinis zu eigen. Jedenfalls hat er noch nicht ausdrücklich
das eine durch das andere begründet. Ebensowenig wie Sikard von
Cremona, in dessen zwischen 1179 und 1181 geschriebener Summe
ausdrücklich die potestas aptitudinis mit dem caracter sacramenti identifiziert

und sie als unverlierbar erklärt wird 2.

Bei Huguccio findet man in der Dekretensumme (nicht vor 1188

verfaßt) vor allem : Notandum tria esse in baptismo, quorum quodlibet
est sacramentum et dicitur baptismus, seil, aqua, que est visibile
sacramentum, ut in presenti c. et I q. 1 Detrahe, et ablutio exterior facta
sub forma baptizandi a Christo instituta et caracter quidam dominicus 3.

1 H. Singer, Die Summa Decretorum des Magister Rufinus. Paderborn.
(1902) 210 f. — Diesen Text findet man wörtlich auch in der Summa Decreti
des Johannes Faventinus. (Cod. Bamberg. Can. 37 fol. 30).

2 Clm 1455 fol. 19. Cod. Bamberg. Can. 38 S. 142 : Est enim potestas
aptitudinis in caractère sacramenti. Hanc vero numquam perdimus. — Man vgl.
F. Gillmann, Der « sacramentale Charakter » bei den Glossatoren, 303.

3 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 265v. — Man vgl. F. Gillmann, Der «

sakramentale Charakter» bei den Glossatoren, 305 Anm. 1.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 279

Danach ist also auch der Charakter Sakrament neben dem Wasser und
der Abwaschung. Wegen dieser Identität wird, da der Charakter und
somit das Sakrament nicht vom Menschen weicht, das Sakrament der

Taufe nicht wiederholt. Man lese nur : [caracter quidam dominicus],

qui Deo auctore statim ex ipsa ablutione abluti et ablutione abluentis,
id est dum ille abluit et iste abluitur, innascitur seu fit in abluto et
adheret ei inseparabiliter perpetuo, quia in eo remanet, cum alii duo

recédant, ut XXXII q. VII Licite, unde heretico redeunti ad eccle-

siam non datur baptismus, quia ab eo non recessit, ut I q. I. Quod

quidem et infra eadem di. ostenditur1. Damit ist für die Taufe
ausdrücklich die Unmöglichkeit ihrer Wiederholung durch die Permanenz
des Charakters begründet.

Huguccio hält im allgemeinen bloß dann ein Unrecht dem Sakrament

gegenüber für gegeben, wenn ein Getaufter wiedergetauft, ein

Geweihter im gleichen Ordo wieder geweiht wird, wenn ein ehelich einem
andern Verbundener mit der gleichen oder einer anderen Person eine

Ehe eingeht, wenn die konsekrierte Eucharistie wieder konsekriert wird
oder Gleiches beim Chrisma oder öl geschieht. Würde aber ein
Getaufter oder Ordinierter aufhören, getauft oder ordiniert zu sein, dann

könnte er erlaubter Weise getauft oder ordiniert werden, wie auch eine

konsekrierte Kirche, sobald sie aufhört, konsekriert zu sein, wiederum
konsekriert werden könnte2.

1 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 265t>. — Man vgl. F. Gillmann, Der «

sakramentale Charakter » bei den Glossatoren, 306 Anm. 2.
2 Summa super Decretum (Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 73) : Item, queritur,

an tale sacramentum possit iterari. Et videtur, quod non, quia generaliter dictum
est, quod nulli sacramento facienda est iniuria, ut I q. I, Quod quidam, et De
con. IUI ost[enditur], quod non fit nisi per reiterationem. Sed ibi Augustinus]
non legitur nisi de sacramento ordinis et baptismi. Unde non videtur illud generale
debere intelligi, sed de sacramento baptismi, confirmationis et ordinis, que nulla-
tenus repetenda sunt. Sacramentum vero altaris et penitentie et coniugii sepe
iterari videtur, quia sepe sacramentum corporis percipitur, sepe penitentia agi[tur],
coniugium sepe contrahitur. Quare ergo unctio non potest reiterari, cum quedam
alia sacramenta iterentur et de quibusdam hie specialiter prohibeatur, quorum
nullum est unctio Preterea fere ubique habet consuetudo ecclesie, quod repe-
tatur. — Quod tarnen de penitentia obicitur, parum valet, quia penitentia non
proprie dicitur sacramentum. [Sacramentum] corporis non reiteratur, cum sumitur,
nec coniugium dicitur pati iniuriam, cum quis secundo contrahit. Sed tunc fit
iniuria sacramento huic vel illi, cum quis baptizatus rebaptizatur, cum ordinatus
reordinatur in eodem ordine, cum quis matrimonialiter alicui coniunctus contrahit
cum eadem vel alia, cum eucaristia confecta conficitur iterum, cum crisma con-
fectum vel oleum consecratum iterum conficitur vel consecratur. Non hec iteratio
prohibitur : Nonne, si baptizatus vel ordinatus desineret esse baptizatus vel



280 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Immer noch bleibt aber die Frage, ob Huguccio seine Dekretsumme

vor der Summa de sacramentis et anime consiliis des Cantors geschrieben
hat. Jedoch unberührt davon bleibt es, daß Petrus Cantor immer noch
der Erste ist, bei dem wir das allgemeine Prinzip aufgestellt finden :

nur diejenigen Sakramente, die keinen Charakter einprägen, können
wiederholt werden, und diejenigen Sakramente, die einen Charakter

einprägen, können nicht wiederholt werden. Selbstverständlich schließt
sich Robert Courson 1 an den Cantor an.

Bereits Petrus von Capua 2 scheint sodann die Permanenz eines

Sakraments, in dem der Charakter gespendet wird, für eine
Selbstverständlichkeit zu halten.

Der Satz : Sakramente, durch die ein Charakter eingeprägt wird,
können nicht wiederholt werden, scheint dann rasch, wenn auch nicht
in unveränderlicher Wortprägung, zum Axiom zu werden. So finden
wir es in den Quästionen des Stephan Langton in der Form : Generaliter

nullum sacramentum imprimens caracterem est iterandum 3. Was

ordinatus, licite postea posset baptizari et ordinari, sicut ecclesia consecratur
[wohl statt consecrata], ex quo desinit esse consecrata, posset iterum consecrari.
Sed numquid infirmus semel inunctus desinit habere tale sacramentum super-
veniente alia infirmitate Sic videtur. Et ideo licite reinungitur, alias quare
reinungeretur. Sed quidquid sit, certum, quod de consuetudine ecclesie tale
sacramentum repetitur.

1 Summe (Brügge, Bibliothèque de la ville, Cod. lat. 247 fol. 150) : Solutio :

Quedam sacramenta sunt cum impressura caracteris, ut baptismus, confirmatio,
ordo, et illa semel collata non sunt iteranda. Alia sunt cotidiane necessitatis
contra ruinas nostre fragilitatis, ut penitentia, eucharistia, extrema inunctio. Et
quia cotidianis contra infirmitates nostras egemus remediis, ideo sepius iteramus
huiusmodi sacramenta. — Von einem von der Gnade oder von der Nachlassung
der Sünde und Strafe unterschiedenen Charakter spricht er auch an einer anderen
Stelle seiner Summe (a.a.O. fol. 103i>).

2 Man vgl. seine Summe (Clm 14508 fol. 57») : Nos dicimus, quod quidam
caracter, [qui] inprimitur in anima baptizati, est sacramentum, et illud semper
remanet in ipso. Set utrum caracter ille sit substantia vel accidens, an habeat
suum existendi modum ut essentialia, dubium est. Potest tarnen dici, quod sit
quoddam spirituale accidens. Set, si ille caracter est spirituale, ille, qui ficte
accedit, non videtur suscipere aliquid spirituale. Ergo nec ilium caracterem. Non
ergo suscepit sacramentum baptismi, cum ille caracter sit sacramentum

3 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 266 : Sed quare potius hoc sacramentum
[extreme unctionis] iteratur quam ordo vel baptismus. In baptismo imprimitur
caracter discretionis, in ordinibus caracter excellentie. Si sacerdos iteraret vel
episcopus, aut imprimeret caracterem aut non. Si non imprimeret, nichil faceret.
Si imprimeret, ergo nullum alium quam istum. Ergo similiter nichil faceret. Et
ideo generaliter nullum sacramentum inprimens caracterem est iterandum ; nec
etiam confirmatio propter causas predictas.



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 281

aber Langton nicht hindert, in seinen Quästionen 1 und auch in seinem
Paulinenkommentar bei Gelegenheit der Erklärung von Hebr. 6 auf
eine früher übliche Erklärungsweise ausschließlich zurückzugreifen und
sie auszubauen 2. Guido von Orchelles spricht sodann als von einer

1 Cod. Vat. lat. 4297 fol. Ilv f. : Cum eucharistia sit dignius sacramentum
quam baptismus, queritur, quare hoc iteretur et illud non, et quare ex virtute
baptismi dimittitur et pena et culpa, et non ex virtute eucharistie. Ad hoc duplex
est ratio : una quidem moralis, scilicet hec : Dominus per omnia providere volens
saluti hominum tale sacramentum primo instituit, quod homines libenter rcci-
perent et receptum libentius vel avidius retinent et ideo dedit baptismum inde
tollendi culpam et penam, ut homines propter hoc baptismum libenter reciperent
audientes magnum esse effectum eius [fol. 28], et instituit, ne possit iterari, ut
homines curarent homines retinere effectum baptismi. Sacramentum vero eucharistie

non est intrantium, sed progredientium vel pugnantium, et ideo iteratur.
Et penam et culpam non tollit, quia si ex eius virtute dimitte[re]ntur et pena
et culpa, proniores essent homines ad peccandum. Alia ratio allegorica est, scilicet
ista : baptismus sortitur plenum effectum ex morte Christi, et ideo sicut mors
Christi consumpsit in eo omnem vetustatem, quam in eo invenit, sie baptismus
consumpsit vetustatem in homine pene et culpe. Item, sicut mors Christi non
iteratur, ita baptismus. Unde apostolus ad Corinthios : consepulti sumus cum
Christo per baptismum in morte etc. Et ad Hebreos : iterum crucifigentes
Jhesum etc.

2 Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19, Seite 211 : [Am
Rand] Quare non reiteratur baptismus sicut eucharistia et quare dimittatur pena
et culpa in baptismo et non in eucharistia, cum tarnen maius sit. — Sed quare
non potest homo, cum eucharistia sepe reeipere hoc possit Huiusmodi
questionis solutio pendet ex illa questione, qua queritur, quare baptismus libérât
a pena et a culpa et non eucharistia, cum sit longe maius sacramentum. Ad quod
dieimus, quod Dominus voluit, ut homines essent proni et prompti ad pereipiendum
baptismum. Quod ut essent, dedit baptismo hanc vim, ut liberaret non solum
a culpa, sed etiam a pena. Voluit etiam Dominus, ut tanti essent homines ad
retinendum baptismum, id est eius effectum. Et ideo nulli alii sacramento dedit
liberandi virtutem a pena et culpa, quia, si dedisset alii sacramento hanc virtutem,
vel si iteraretur baptismus, parvipenderetur baptismus. Preterea baptismus con-
traxit vim ex passione, sepultura et resurrectione, que in baptismo representantur,
ut dicitur super ilium locum ad Rom. : quicumque baptizati sumus in Christo
Jhesu, in morte ipsius baptizati sumus. Et paulo post super illud : si complantati
facti sumus similitudini mortis eius, simul et resurrectionis erimus. Et etiam hec

tangitur in glosa. Et quia illa, ex quibus contrahit vim baptismus et que in eo

representantur, iterari non possunt, nec baptismus debuit iterari. Preterea non
est simile, quod de sumptione eucharistie inducitur, quia sacramentum baptismi
est in homine ipso nec alibi esse potest, sed non sacramentum eucharistie. Unde
non est simile, quare pereeptio eucharistie iteretur et non sacramentum baptismi.
Sed plane concedimus, quod sicut baptismus non potest iterari, sic nec benedictio
vel consecratio secundum eandem formam panis et vini. — Betreff der Letzten
Ölung liest man in LaNGTONS Kommentar zum Jakobusbrief im Cod. Paris. Nat.
lat. 14443 fol. 443 : In quibusdam ecclesiis nunquam repetitur, in aliis repetitur,
sed non infra annum. Tarnen bonum est ea repeti infra annum, nisi sit contra
consuetudinem ecclesie, quia infirmitas corporis plerumque recedit efficacia illius
sacramenti et dimittuntur peccata ad minus venialia.



282 Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

Regel, daß, wo ein Charakter eingeprägt wird, das Sakrament nicht
wiederholt wird ; wo ein solcher aber nicht eingeprägt wird, das Sakrament

wiederholbar ist. So bei Gelegenheit der Behandlung der Letzten
Ölung 1. Wo er aber ex professo von der Unwiederholbarkeit der Taufe

spricht, geschieht vom Charakter keine Rede 2. Schließlich sehen auch

Schriftkommentare des 13. Jahrhunderts die Nichtwiederholbarkeit
bestimmter Sakramente im Charakter begründet3.

Wie sodann bereits F. Brammer 4 dargetan hat, ging diese

Überzeugung auch auf Wilhelm von Auxerre 5 und Hugo a S. Charo über.
Ihnen kann man aus der frühen Dominikanerschule noch Roland von
Cremona6 beifügen.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 17501 fol. 68 : Ad quod dicimus, quod tarn in baptismo
quam confirmatione caracter imprimitur, in extrema vero unctione nequaquam.
Unde régula est, quod, ubi caracter imprimitur, sacramentum non iteratur, ubi
vero non imprimitur, iterabile est sacramentum, sicut patet in Sacramento
corporis Christi, in penitentia, in extrema unctione. Sed queret aliquis, quare in
extrema unctione caracter non imprimitur. Ad hoc inspiciende sunt cause institu-
tionis huius sacramenti. Est enim institutum ad alleviationem morbi et remis-
sionem peccati, et, cum cause sunt iterabiles, iterabile est hoc sacramentum. Quare
caracter non debuit imprimi.

2 Cod. Paris. Nat. lat. 17501 fol. 19w.
3 Man vgl. den Kommentar: zu den kanonischen Briefen des Cod. Laud.

Misc. 466 (fol. 156) der Bibliotheca Bodleiana in Oxford in der Erklärung zum
Jakobusbrief. Den Text sehe man oben S. 263 Anm. 1. — Betreff der Letzten Ölung
heißt es in diesem Werk (fol. 156) : Item queritur, quare hoc sacramentum potest
iterari. — Solutio : Quia in hoc sacramento non confertur caracter. Omnis enim
caracter aut est distinctionis, ut in baptismo, aut strenuita[ti]s, ut in confirmatione,
aut excellentie sive dignitatis, ut in ordine. Propter hoc potest hoc sacramentum
iterari, quia caracterem non imprimit, et maxime, quia institutum est in medi-
cinam morbi, ut, cum iam non sit spes de auxilio nature, referatur ad auxilium
Dei per orationem et vim huius sacramenti.

4 Die Lehre vom sakramentalen Charakter in der Scholastik bis Thomas
von Aquin inklusive. [Forschungen zur christlichen Literatur- und
Dogmengeschichte. Band 8 Heft 2] Paderborn (1908) 63 f.

5 Man vgl. hier auch J. Strake, Die Sakramentenlehre des Wilhelm von
Auxerre. [Forschungen zur christlichen Literatur- und Dogmengeschichte. Band 13

Heft 5] Paderborn (1917) 36.
6 Summe (Cod. Paris. Mazar. lat. 795 fol. 131z/) betreff der Letzten Ölung :

Item, quia non imprimitur caracter in isto sacramento, non manet, et ideo non
fit ei iniuria, si iteratur Nec est simile de baptismo et confirmatione et ordine,
quia in omnibus illis conferuntur caractères et in hoc sacramento non confertur
caracter. Ad illud, quod dicit Augustinus [iniuria fit sacramento, quando iteratur],
dicendum est, quod illud dicit propter sacramenta, in quibus conferuntur caractères,

et quamvis Augustinus dixerit illud verbum pro omnibus sacramentis, in
quibus confertur caracter, tarnen principaliter dixit illud propter baptismum,
quia heretici baptizatos ab ecclesia rebaptizant et ita faciunt iniuriam sacramento.
Unde et modo sunt quidam heretici in Lumbardia, qui dicuntur rebaptizati. —



Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente 283

Damit konnten wir eine Reihe neuer Feststellungen machen. Vor
allem ist Petrus Cantor der Erste, der die Nichtwiederholbarkeit eines

Sakraments grundsätzlich mit dem Charakter verknüpft sah. In der
Vorzeit fand sich sodann in den Sentenzenglossen eine Reihe interessanter

Paraphrasen zum Text des Lombarden, soweit sich dieser mit
dem augustinischen Axiom nulli sacramento facienda est iniuria beschäftigte.

Insbesondere aber hat sich ergeben, daß die Begründung der

Unwiederholbarkeit der Taufe durch den Vergleich mit dem unwieder-

holbaren Tod Christi von der Väterzeit her ununterbrochen bis in die

Paulinenkommentare und schließlich auch in die systematischen Werke
der Frühscholastik weitergegeben wurde. Was aber Versuche einer

Verankerung in anderen theologischen Wahrheiten, wie in der Nachlassung

von Sünde und Strafe durch die Taufe im Gegensatz zur Buße, oder
in der Eingliederung in den Leib Christi durch die Taufe, durchaus
nicht hinderte.

Man vgl. auch den Sentenzenkommentar des Alexander Haies im Cod. Paris.
Nat. lat. 16407 fol. 214 : Item queritur, utrum hoc sacramentum [extreme
unctionis] debeat iterari. Quod non, quia confirmatio non iteratur. Sed non est
simile, quia non imprimitur in hoc sacramento caracter sicut in illo. Contra :

Causa huius sacramenti, scilicet débilitas anime ex peccato relicta potest iterari.
Ergo et medicina. — Solutio : Quia hoc sacramentum non imprimit in anima
caracterem, sed facit in anima sanitatem contra debilitationem, que sanitas potest
perdi, ideo sacramentum potest iterari.


	Zur Frage von der Wiederholbarkeit der Sakramente

