
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Einführung in das Thomasstudium

M.-D. Chenu O. P. : Introduction à l'étude de saint Thomas d'Aquin. —
Montréal, Institut d'Etudes Médiévales. — Paris, Vrin. 1950. 305 pages.

Diese geistvolle, vielseitig anregende und unvergleichlich reichhaltige
Arbeit des bekannten Gelehrten aus der Pariser Dominikanerprovinz ist
der reife Ertrag einer systematischen Reihe von Vorlesungen, die er
regelmäßig durch mehr als zwanzig Jahre, zuerst in Le Saulchoir, später in
Ottawa, gegeben hat. Um in das Werk des heiligen Thomas möglichst
objektiv zugleich und zweckmäßig einzuführen, ist er vor allem bestrebt
gewesen, streng historisch vorzugehen (rigoureusement et austèrement
fidèle à l'histoire et à ses conduites objectives 5). Dies in der richtigen
Überzeugung, daß Gehalt und Sinn dieser genialen Schöpfung erst aus der
geistigen und kulturellen Umwelt, in der sie entstanden ist, angemessen
bewertet und verwertet werden kann. Damit verfolgt er eine Aufgabe, die
bereits Denifle ins Auge gefaßt hatte und an deren Lösung neben vielen
anderen wohl an erster Stelle sein Schüler Prof. Martin Grabmann selig
ein ganzes halbes Jahrhundert mit unermüdlichem Fleiß verdienstvoll
gearbeitet hat. Aber P. Chenu verfolgt sie mit selbständigen Mitteln und unter
eigenen Gesichtspunkten, so daß seine Ausführungen eine wahre Fülle von
Beobachtungen bieten und zusammenstellen, wie man sie bei anderen kaum
finden würde. Insbesondere hat er die Herausarbeitung der Denk-,
Ausdruck- und Arbeitsweisen des Aquinaten bis ins Letzte durchführen wollen
(l'analyse des genres littéraires, des moyens d'expression conceptuels
autant que linguistiques, des formes de la pensée 6), da gerade darin
die Wechselbeziehungen zwischen dem Denker und seiner Umwelt am
deutlichsten in Erscheinung treten. Darin bestünde, betont er selbst, die
Einheit seines Werkes (et c'est là l'unité de notre travail 6). Es handelt
sich also bei ihm nicht bloß um eine Sammlung von gelehrten Nachrichten
über die Chronologie und die kritische Bibliographie der Werke des heiligen
Thomas, wie etwa bei Grabmann (« Die Werke des heiligen Thomas von
Aquin » in Beiträge XXII, 1/2, 1949), wenn auch das Wissenswerte hierüber

in bemessener aber hinreichender Ausführlichkeit geboten wird.
Vielmehr lag es ihm daran, sich in den Geist des heiligen Thomas zu versetzen,
um ihm gleichsam aus dem Innern bei der Ausarbeitung seiner Werke
nachzugehen (une entreprise qui voudrait se tenir à l'intérieur même de l'esprit



Literarische Besprechungen 225

de saint Thomas en travail, élaborant et construisant ses œuvres 7). Daraus
mag man die warme Anteilnahme ermessen, von der Verf. bei seiner sonst
so streng historisch vorgehenden Arbeit stets beseelt war. Buchen wir noch
aus dem Vorwort die wehmütige Bemerkung : « Einen Meister der Theologie
in einer Zeit entstehen und wirken zu sehen, wo Theologie und Theologen
von der Welt, von ihren Verhältnissen, von ihren Blickrichtungen, von
ihren technischen Mitteln, von ihrer Kultur nicht getrennt waren, das ist
ein großes Schauspiel und auch eine Lehre für einen, der sehen muß, wie
nunmehr die Theologie in Verbannung lebt und um ihre Rechte vergebens
eifert» (6). Die christliche Einheit der Kultur ist leider unserer modernen
Welt eben seit lange verloren gegangen.

Die Arbeit von P. Chenu gliedert sich in zwei Hauptteile : Das Werk
(11-178), Die Werke (173-296) mit nachfolgenden Indices (297-305).

Am wichtigsten und lehrreichsten sind im ersten Teil, neben dem
großzügigen einleitenden Kapitel über die Umwelt, in der Thomas seine

Bildung erhielt und seine Tätigkeit entfaltete (11-65 mit folgenden
Unterabteilungen : die neuen Schulen, die Universität, die Renaissance, die
Einführung des Aristoteles, der Predigerorden, die evangelische Bewegung,
die augustinische Tradition, die Scholastik), die technischen Untersuchungen
über Sprache und Wortschatz des Aquinaten (84-105), über seine Gebrauchsweise

der Autoritäten (106-131) und über seine wissenschaftliche
Arbeitsmethode (132-171). Man wird durchwegs mit höchster Befriedigung diese

von einem immensen Wissen und von der eindringendsten Vertrautheit mit
den Werken des heiligen Thomas zeugenden Forschungsergebnisse entgegennehmen.

Da haben wir eine Reihe von bis zum Rand gefüllten Kapiteln,
die nicht nur durchgelesen oder gar bloß gelegentlich nachgeschlagen,
sondern eingehend durchstudiert zu werden verdienen. Ohne vergebliche
Beschönigung etwaiger zeitbedingter Mängel und Mißgriffe weiß Verf. mit
scharfsinniger Herausstellüng des Wesentlichen die lautere Wahrheitsliebe
und Sachlichkeit, wie die tiefe philosophisch-theologische Weisheit
aufzuzeigen, die sämtlichen Denkleistungen des hl. Thomas ihre unvergängliche
Bedeutung verleihen. Auf Einzelheiten wollen wir uns nicht einlassen, es
würde zu weit führen. Ein paar kritische Bemerkungen bringen wir noch
am Schluß.

Im II. Teil werden wir in derselben meisterhaften Weise über die
einzelnen Werke des großen Lehrers unterrichtet, über seine Kommentare
zu Aristoteles und zu Dionysius (173-198), seine Bibelkommentare (199-225),
seine Werke zum Lombarden und zu Boetius (226-240), seine Quaestiones
disputatae und quodlibetales (241-254), die Summa contra Gentiles (247-254),
die Summa Theologia (255-276) und die wichtigeren unter den Opuscula
(277-296). Obwohl einmal zitiert (162 n. 2), ist die Schrift De substantiis
separatis in der Liste der Opuscula (278) ausgefallen.

Das Compendium Theologiae wird vor die Abfassung der Summa Theo-
logica verlegt, um 1265/67: das sei «assuré», sichergestellt. Persönlich
hätten wir eher den Eindruck, daß trotz allem das Compendium der letzten
Lebenszeit des Aquinaten angehört. Wir möchten zunächst auf Kap. 98

verweisen, wo wir die beste Erklärung für die Weltschöpfung in tempore

Divus Thomas 15



226 Literarische Besprechungen

zu finden glauben : « hujus temporis voluit (Deus) esse mensuram, quod ex
divina voluntate pendet, cui indifferens est vel hanc quantitatem vel aliam
tempori assignare ». Man vergleiche de Potentia 3, 17 : «ex simplici Dei
voluntate dependet quod praefigatur universo determinata quantitas dura-
tionis sicut et determinata quantitas dimensionis ». Diese äußerst glückliche

Formel findet sich sonst nirgends beim heiligen Thomas. Dann
verweisen wir auf Kap. 133 (vgl. 134, 140), wo die Unterscheidung der futura
contingentia den knappsten und zugleich treffendsten Ausdruck findet :

« prout sunt actu in suo esse, jam determinata ad unum » und « prout sunt
virtute in suis causis, non determinata ad unum ». Auch das Kapitel
über die unitas personae in Christo (Kap. 211) scheint uns zwischen den
betreffenden Ausführungen der Summa Theologica und denjenigen der
Quaestio De Unione Verbi Incarnati zu liegen. Immerhin müssen wir
zugeben, daß bei derartigen Betrachtungen das subjektive Moment doch
bedenklich mitspielen mag.

Bei der Besprechung der Summa Theologica wäre es gut gewesen den

Einteilungsplan der Summa des Alexander Halensis und des Breviloquium
des heiligen Bonaventura mitzuteilen. Dann hätte man besser gesehen, daß
Thomas, indem er durchschnittlich alle zur moralischen Materie gehörigen
Traktate in seiner Secunda Pars zusammenstellte, doch selbst den Hauptanstoß

zur praktischen Trennung der Dogmatik und der Moraltheologie
gegeben hat, wie es denn auch die Geschichte der Summakommentare zeigt.
Bei Alexander und Bonaventura wird die moralische Materie zwar
auseinandergerissen, aber zugleich der Dogmatik organischer einverleibt, indem
die Sünde in Anschluß an den Sündenfall, Gesetz, Gnade und Tugenden
in Anschluß an die Menschwerdung behandelt sind. Der systematische
Fortschritt bei Thomas ist unverkennbar, seine Folgen in späterer Zeit
waren faktisch schwer zu vermeiden.

Nun aber noch einige kritische Bemerkungen. Wir müssen gestehen,
daß uns gelegentliche abschätzige Äußerungen über die Theologie der
Barockzeit (46, 58) und über die apologetischen «Clichés» (57, 253) der
heutigen Theologie weniger gefallen.

Um beim letzten Punkt anzufangen, geht es wohl nicht an, den
Gedankengang der Summa contra Gentiles in Gegensatz zur modernen
Apologetik zu bringen. Es handelt sich tatsächlich um verschiedene Dinge.
Übrigens sind die « Clichés » der modernen Apologetik nichts anderes als
die systematisch-wissenschaftliche Behandlung von echt biblischen und
thomistischen Anliegen. Wir denken hier an Schriftstellen wie Mc 16, 20

und Heb. 2, 3 sowie unter anderen an das schöne Kapitel der Summa contra
Gentiles (I 6), wo Thomas den christlichen Glaubensassensus gegen den
Vorwurf der Leichtgläubigkeit aus Erwägungen schützt, die unsere moderne
Apologetik « in nuce » darstellen und die später vom Vaticanum in
markanten Formulierungen skizziert werden sollten.

Bezüglich des ersten Punktes meinen wir doch, daß die aus
Malebranche stammenden Vorwürfe (58) gegen die seinerzeitige Philosophie und
Theologie nicht zu Recht bestehen. Die großen Theologen und die nicht
unbedeutenden Philosophen, die damals im Dienst der katholischen Jugend-



Literarische Besprechungen 227

bildung arbeiteten, mögen ihre Fehler und Mängel gehabt haben. Sie waren
aber nicht derart vom richtigen Geist abgeirrt, daß sie die Methoden der
Philosophie und der Theologie vertauscht hätten und daß ihre Leistungen
als unselige Entgleisungen ohne weiteres übergangen werden dürften.
Dagegen würde sich übrigens Verf. selbst verwahren. In der Entwicklung
des christlichen Denkens, philosophisch sowohl als theologisch, hat jedes
Jahrhundert, wo wirklich gearbeitet wurde, von der Väterzeit an bis auf
die jetzige eine providentielle Aufgabe erfüllt, die zur Bereicherung des

christlichen Wissens um die Wahrheiten der Natur und der Übernatur
wesentlich beigetragen hat. Die Philosophie und die Theologie der
katholischen Christenheit bauen zwar auf der Vergangenheit auf, aber auf der
ganzen Vergangenheit und müssen stets darüber hinaus in die Zukunft
wachsen, wohl immer auf der gleichen Linie, ohne irgend eine gesicherte
Errungenschaft der Vorzeit je preiszugeben, aber auch ohne sich an einer
bereits überschrittenen Stufe gleichsam archäologisch festzubinden, wie es

zum Beispiel die Jansenisten im 17. Jahrhundert tun wollten.
Dabei leugnen wir durchaus nicht, daß in manchem Punkt ein Zurückgreifen

auf frühere Positionen von Segen sein könnte. Ein Beispiel dafür
haben wir in der verdankenswerten Bemerkung 149 über die « concepts
univoques, équivoques, analogues » : « l'analyse primitive distingait
(unter den Begriffen) deux catégories, les univoques, puis les équivoques,
parmi lesquels on discernait les équivoques 'a casu' et les équivoques
'àvaXéycoç' ». Nur möchten wir hier persönlich noch viel weiter zurückgehen

als Verf. Univoca, aequivoca und analoga sind durchaus nicht
ursprünglich Qualificationen von Begriffen, auch nicht von Namen, sondern
von Dingen und Gegenständen, sofern sie mit demselben Wort bezeichnet
werden, (quorum nomen commune est), bald im gleichen Sinn (univoca),
bald in verschiedenem Sinn ohne Zusammenhang der verschiedenen Sinne
(aequivoca) oder aber mit einem gewissen Zusammenhang der verschiedenen
Sinne (analoga). Jeder Sinn, (ratio per nomen significata), macht einen
eigenen Begriff aus. Bei Aristoteles wird der Sinn mit X6yoç bezeichnet,
und Xéyoç bedeutet eben Begriff. Damit ist aber keineswegs gemeint, daß
die ganze schwere Denkarbeit um die analogia entis in früherer und jetziger
Zeit umsonst gewesen wäre.

Interessant ist die mehrmalige Erwähnung von den «options» (152),
den «intuitions» (167, 168), die beim heiligen Thomas von grundlegender
Bedeutung sind. Damit wird eine wichtige Frage berührt. Der genaue
Inhalt und Wert dieser Vorausnahmen wäre näher zu bestimmen. Denn
um « veritates per se notae » scheint es sich doch nicht zu handeln. Wir
denken da unter anderm an Aussprüche wie z. B. De Potentia 2, 1 corp. :

« Natura cujuslibet actus est quod seipsum communicet. » Dürfte man etwa
von metaphysischen Arbeitshypothesen reden, die zuerst durch ihren Nutzen
für systematische Orientierung, dann aber zuletzt durch methodische
Nachprüfung sich zu bewähren hätten Das Problem würde eine sehr eingehende
Untersuchung nötig machen, auf die wir hier nur flüchtig hinweisen können.

Nun aber schließen wir, mit dem einzigen Bedauern, die außergewöhnliche

Vortrefflichkeit dieser Einführung in das Studium des heiligen Thomas



228 Literarische Besprechungen

nicht genug gezeigt zu haben. Sie wird ihren Weg machen und vielen
willkommene Hilfe bieten, in der liebevollen Erforschung und Benützung des
Werkes und der Werke des Aquinaten.

Freiburg. M.-St. Morard O. P.

Philosophie

Bibliographische Einführungen in das Studium der Philosophie,
herausgegeben von I. M. Bochenski. — Bern, Francke. 1950.

12. 0. Gigon : Piaton. 30 SS.

13/14. P. Wyser O. P. : Thomas von Aquin. 78 SS.

17. F. Van Steenberghen : Philosophie des Mittelalters. Aus dem Franzö¬
sischen übersetzt von E. Schneider. 52 SS.

18. O. Perler : Patristische Philosophie. 44 SS.

19. G. Vajda : Jüdische Philosophie. 40 SS.

20/21. C. Regamey : Buddhistische Philosophie. 86 SS.

Über Zweck und Anlage dieser wertvollen bibliographischen Einführungen

war bereits bei der Besprechung der ersten Reihe in dieser
Zeitschrift (27 [1949] 467-72) ausführlich die Rede. Sie sollen bekanntlich
eine erste Orientierung in der Spezialliteratur zu einzelnen Gebieten der
Philosophie und ihrer Geschichte geben mit praktischer Anleitung zum
Studium. Darüber hinaus dürften sie aber auch dem weiter Fortgeschrittenen,

ja sogar dem Fachmann selbst von Nutzen sein, da eine Spezial-
bibliographie in handlicher Form nicht immer leicht zu finden ist. Wir
freuen uns, das den Heften der ersten Reihe gespendete Lob auch auf
die der zweiten Serie ausdehnen zu dürfen, umso mehr als in diesen besonders

wichtige Gestalten und uns nahestehende Gebiete erörtert werden.
O. Gigon bietet eine gute Einleitung zu Piaton und seinem Werk :

Aufzählung aller Schriften nach den Tetralogien und der Ausgabe von
H. Stephanus, Echtheit und Chronologie, Gesamt- und Einzelausgaben mit
Erklärungsschriften. Hier haben wir eine gediegene Einführung in den
heutigen Stand der Piatonforschung. Leider war G. weniger glücklich im
letzten Teil : 10. Abhandlungen zur Philosophie Piatons im allgemeinen.
Nach einigen kurzen Einleitungsworten, die dem Anfänger eher entmutigend

vorkommen dürften, folgt eine lange, alphabetische Reihe von
Titeln (S. 22-27), ohne jede Angabe über Wert, Inhalt und einzuschlagenden
Studienplan. Hier ist also weder Orientierung noch praktische Anleitung
geboten. In dieser Hinsicht wird wohl die Platon-Bibliographie von F. M.
Sciacca in der ähnlichen italienischen Sammlung Guide bibliografiche (Mailand

1945) größere Dienste leisten.
Die fast unübersehbare Fülle der neueren Thomas-Literatur in einem

Doppelheft zusammenzufassen, war kein leichtes Unternehmen. Diese große
Aufgabe löste Prof. Wyser O. P. in ganz hervorragender Weise, so daß
wir dieses Heft kurzerhand als Muster der weiter auszuarbeitenden
Bibliographien hinstellen würden. Klare und präzise Übersicht über Leben und
Werke des hl. Thomas (S. 15-32), ausgezeichnete Angaben über Quellen



Literarische Besprechungen 229

und Einfluß (S. 33-35) und sehr reiche Bibliographie zu seiner Philosophie
nach den verschiedenen Wissenszweigen gegliedert (S. 35-78). Dabei wurden,

um möglichst viel Material aufnehmen zu können, nur die wichtigsten
Arbeiten mit ganzem Titel zitiert ; auf viele andere, besonders Artikel
in Zeitschriften und Sammelwerken, wurde mit bloßer Angabe des

bibliographischen Standortes hingewiesen. Auf diese Weise kam eine handliche
Thomas-Bibliographie zustande, die nicht nur Studenten, sondern auch
Professoren den größten Nutzen bringen wird. Ein weiteres Doppelheft,
15/16 Thomismus, das, vom gleichen Verf. bearbeitet, die geschichtliche
und systematische Entwicklung der Philosophie des hl. Thomas umfaßt,
steht noch aus.

F. Van Steenberghen mußte sich für die Philosophie des Mittelalters,
von der karolingischen Renaissance bis auf Nikolaus von Cues, natürlich
kürzer fassen. Für besondere Gebiete und größere Gestalten dieser Periode
sind ja sowieso eigene Hefte entweder schon erschienen oder doch
vorgesehen. Aber auch hier haben wir einen von Meisterhand entworfenen
Studien- und Orientierungsplan, der alle wesentlichen Einführungs- und
Nachschlagwerke, Textausgaben, Gesamt- und Einzelstudien erfaßt. Es
wird dabei stets auf das große Werk von M. De Wulf, Histoire de la
philosophie médiévale, verwiesen, das vollständige Bibliographien dieser
Epoche bietet.

Bei der Behandlung der Patristischen Philosophie mußte O. Perler
den Begriff Philosophie in weiterem Sinne fassen, da es zur Zeit der
Kirchenväter eine von christlicher Lebensweisheit und Theologie unterschiedene

Philosophie nicht gab. Vielleicht verdiente, trotz ihres Alters, die
Geschichte der christlichen Philosophie zur Zeit der Kirchenväter von
A. Stöckl (Mainz 1891) Erwähnung (viel eher als die doch sehr elementare

Geschichte der Philosophie von J. Fischl, 1.15), da sie noch immer
Wert hat. Seit Erscheinen des Heftes ist das Werk Dionysiaca (16. 11)

mit dem im Sommer 1950 erschienenen 2. Bd. abgeschlossen.
Den Gebieten der beiden folgenden Hefte gegenüber muß sich der

Rezensent als Laien bekennen. Sein Urteil soll also nur als das eines
Außenstehenden hingenommen werden. G. Vajda stellte in dankenswerter
Weise seine Einführung in die Jüdische Philosophie für NichtSpezialisten
zusammen und behandelt in der Hauptsache die jüdische Philosophie des
Mittelalters. Das Heft liefert also einen wichtigen Beitrag zum Studium
der Beziehungen zwischen Scholastik und jüdischer Philosophie. Im Interesse

dieses Studium wäre es gewesen, wenn die mittelalterlichen lateinischen

"Übersetzungen, besonders von Maimonides, in den vorhandenen
Ausgaben zitiert worden wären, ähnlich wie P. J. de Menasce es in Heft 6

für die arabische Philosophie tat.
Von großer Gelehrsamkeit zeugt das Doppelheft Buddhistische

Philosophie von C. Regamey, das vielen ein willkommener Wegweiser auf diesem
schwierigen und vielverzweigten Gebiet sein dürfte.

Manche bei der Veröffentlichung der ersten Reihe geäußerten Wünsche
zur technischen Vervollkommnung wurden in dieser Serie bereits
berücksichtigt. So z. B. Numerierung der Titel außerhalb des Druckspiegels am



230 Literarische Besprechungen

Rande. Auch die Zitationsweise bei Zeitschriftenartikel wurde im Großen
und Ganzen vereinheitlicht : Titel, Bandzahl, Jahr (dieses nur in Heft 18
in Klammern), Anfangs- und Schlußseite. Nur in Heft 12 sind diese

Angaben unvollständig : Bandzahl fehlt, nur die Seitenzahl des Anfangs
wird gegeben mit 'ff', so daß der Umfang der Artikel nicht zu ermitteln ist.

Herausgeber und Verlag drücken wir unsere höchste Anerkennung für
diese wertvollen Hilfsmittel zum Philosophiestudium aus, welche auch die
hervorgehobenen einzelnen Mängel nicht schmälern sollen.

Rom, S. Anselmo. /. P. Müller O. S. B.

B. Mariën : Bibliografia critica degli studi Plotiniani con rassegna delle
loro recenzioni. Riveduta e curata da V. Cilento. —- Bari, Laterza. 1949.
273 pp.

Diese ausführliche Plotin-Bibliographie stammt aus der Feder zwei
berufener Spezialisten. Von Bert (Albert) Mariën, Löwen, zusammengestellt,

wurde sie von Prof. Vincenzo Cilento durchgesehen und italienisch
bearbeitet. (Sie erscheint übrigens gleichzeitig als Anhang zum 4. Band
der italienischen Übersetzung von Plotins Enneaden, die Cilento 1947-1949
im Verlag Laterza in Bari veröffentlichte.) Wir haben also gewiß alle
Garantie, daß nichts Wesentliches übersehen wurde.

Die Bibliographie ist in 28 Kapitel sachlich gegliedert. An der Spitze
eines jeden Kapitels stehen kurze einführende Bemerkungen, zur
Orientierung besonders der Anfänger. Es folgen die durch das ganze Buch
fortlaufend numerierten Studien in alphabetischer Ordnung nach Autorennamen

(weshalb nicht in chronologischer Ordnung mit vollständigen
bibliographischen Angaben und Verweisen auf die in den verschiedenen
Zeitschriften veröffentlichten Rezensionen. Den wichtigeren Werken ist
eine kurze Analyse und Bewertung beigegeben, was die Orientierung wesentlich

erleichtert.
Im Rahmen dieser Zeitschrift interessiert besonders Kap. 26 : Weiterleben

und Einfluß der Enneaden [im Abendland] (S. 168-215) und Kap. 27 :

Die orientalische Tradition, wo die sog. Theologie des Aristoteles und der
Einfluß der Enneaden auf die arabische Philosophie zur Sprache kommt
(S. 220-235).

Sowohl Fachleuten als auch andern, die in Plotin-Fragen sich
unterrichten wollen, wird die Bibliographie große Dienste leisten.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

E. Mounier : Einführung in die Existenzphilosophien. Deutsche
Übertragung von W. Richter. — Salzig, Rauch. 1949. 180 SS.

Im Titel dieses Buches müssen beide Hauptwörter beachtet werden :

Der Verf. spricht von JLxistenzphilosophien, um jener landläufigen Meinung
entgegenzutreten, die das, was nur ein Schößling, nur eine unter mehreren
Formen der Existenzphilosophie ist : « die Linie des atheistischen
Existentialismus, die von Heidegger zu Sartre geht », für das Ganze hält. In Wirk-



Literarische Besprechungen 231

lichkeit tritt die heutige Existenzphilosophie in mehreren verschiedenen
Ausprägungen auf. Diese haben wieder Vorläufer und Väter und wurzeln
in den Lehren des Sokrates, der Stoiker, Augustins und Bernhards. Ganz
allgemein kann man die Existensphilosophie bezeichnen als eine Reaktion der
Philosophie vom Menschen gegen die Übersteigerung der Philosophie von den
Ideen und von den Dingen. Für diese Gegenbewegung hat Pascal die Wege
vorgezeichnet und schon beinahe jedes ihrer Themen angeschlagen.
Kierkegaard hat dann diese Themen in existentialistischer Weise durchgedacht.

In seiner Darstellung will M. jeder der verschiedenen existential-
philosophischen Richtungen den ihr gebührenden Teil zukommen lassen,
indem er in acht Abschnitten zeigt, wie führende Vertreter zu bestimmten
Grundfragen existentialistischen Denkens stehen. So erfährt der Leser,
welche Aufgabe dem Verstand gestellt ist, wie die menschliche Existenz
gedeutet wird, wie sie zum Andern und zur Wahrheit steht, wie sie

gebunden, gefährdet und frei zum Einsatz ist, welcher Art die Beziehungen
zwischen Existentialismus und Personalismus sind.

Bei der dabei aufgeworfenen Fülle von Problemen, die in den einzelnen
Richtungen je wieder in einem andern Zusammenhang und von einem andern
Standpunkt aus gesehen oder gelöst werden, ist es unmöglich, im Rahmen
des Buches eine erschöpfende Darstellung zu geben. Es bleibt also bei
einer Einführung.

Daß diese von M. geschrieben ist, der zugleich ein bedeutender Philosoph

und Vertreter eines Personalismus ist, dessen Anliegen sich mit dem
des Existentialismus in manchem deckt, kommt der Sache sehr zu gute.

So gewinnt auch der mit den Grundzügen der Existentialphilosophien
schon vertraute Leser neue Erkenntnisse und wird auf vorher nicht, oder
zu wenig beachtete Zusammenhänge hingewiesen. Der deutsche Leser
würde wohl auf diese oder jene der geistreichen Formulierungen verzichten
können, wenn dafür die Sache noch mehr herausgehoben worden wäre.
Was die Darstellung Heideggers betrifft, so müssen dessen eigene spätere
Erklärungen zu seiner Philosophie ergänzend hinzugezogen werden.

Der Übersetzer verdient für seine nicht leichte, sachgerechte Arbeit
Dank. Für den an einigen Stellen vorkommenden Ausdruck « das Seiende »,

hätte der Klarheit wegen «Existenz» oder Mensch eingesetzt werden können.

Geistingen, Sieg. /. Entires C. Ss. R.

O. F. Bollnow : Das Verstehen. Drei Aufsätze zur Theorie der
Geisteswissenschaften. — Mainz, Kirchheim. 1949. 112 SS.

Die im philologischen und philosophischen Schrifttum, aber mehr noch
im mündlichen Sprachgebrauch vorkommende, etwas anmaßend klingende
und für eine philosophische Untersuchung zunächst wenig ergiebig
scheinende Formel : einen Schriftsteller (d. i. das Werk eines Urhebers auf irgendeinem

Gebiet) besser verstehen, als dieser sich selbst verstand, nimmt der
Verfasser zum Ausgangspunkt, um in behutsam fortschreitenden Analysen
immer weiter in wesentliche Fragen des Erkennens und der Geisteswissenschaften

einzudringen.



232 Literarische Besprechungen

Damit ein anderer einen Schriftsteller zunächst einmal so gut verstehe,
wie dieser sich selbst verstand, muß das Werk die Eigenschaft der « Bündigkeit

» haben, d. h. es darf in ihm nichts unbestimmt und ungeformt sein.
Um ein Besser-Verstehen handelt es sich bei jenen Werken, die eine

solche Bündigkeit nicht haben. Die dem Schriftsteller infolge der Schwierigkeit
des Problems gebliebenen Unklarheiten, das Undurchsichtige und Un-

geformte seines Werkes, all das wird von dem Verstehenden beseitigt,
aufgelöst, der Schriftsteller wird besser verstanden als er sich selbst verstand,
wenn man in der von ihm angegebenen, im Werk erkennbaren Richtung
weiter denkt, wobei man sich dann von der Sache selbst leiten lassen muß,
um Willkür und Subjektivität in der Auslegung zu vermeiden.

Ein anderer Weg, der zum Besser-Verstehen führt : Man nimmt einen
vom Schriftsteller verschiedenen Standort ein. Der Verstehende geht den,
dem Schriftsteller selbstverständlichen, in sich aber nicht selbstverständlichen

Grundüberzeugungen nach und sucht sie, sowie aus ihnen das Werk
zu deuten.

Seinen tiefsten Sinn erhält der Satz aber da, wo es sich um ein Werk
des sogenannten Ausdruckschaffens handelt. Hier arbeitet der Schriftsteller

ganz besonders unbewußt. Aus den Tiefen des Lebens gestaltet er
etwas, von dem er vorher gar nichts wußte. Er versteht sich im Schaffen
überhaupt noch nicht, sondern erst, wenn er rückblickend, gleichsam wie
ein Fremder sein Werk betrachtet.

Da ist jedes Verstehen durch einen andern immer ein Besser-Verstehen.
Zugleich ist dieses Besser-Verstehen eine schöpferische Leistung, ähnlich
der des Schriftstellers selbst. Möglich ist ein solches Verstehen dann nur,
wenn Verstehender und Verstandener in der Gemeinsamkeit des gleichen
Lebens stehen.

Ein solches Verstehen fordert nicht, den eigenen Standpunkt aufzugeben

und alles an dem betreffenden Werk zu billigen, ein Vorwurf, den
man den das Verstehen erstrebenden Geisteswissenschaften manchmal macht.
Das Verstehen der Geisteswissenschaften enthält die Möglichkeit sowohl der
Billigung wie der Mißbilligung, es hat an sich nichts zu tun mit sympathisierender

Einstellung und darf mit Einfühlung nicht verwechselt werden.
Eine besondere, von den Geisteswissenschaften geübte Art des Ver-

stehens ist das kritische Verstehen. Es tritt da auf, wo an der Rechtmäßigkeit,

Zweckmäßigkeit und Vollkommenheit eines Werkes Zweifel entstehen.
Schöpferisch kann es werden, wenn es die Mängel des Werkes ergänzt, die
Ansätze weiterführt und die verborgenen Hintergründe entfaltet. Kämpferisch

ist jenes kritische Verstehen, dessen Ziel es ist, sich gegen eine feindliche

Macht durchzusetzen. Auch hier liegt wirkliches Verstehen vor, wenn
der Gegner dadurch « getroffen » wird.

Eine entscheidende Frage ist die nach dem Geltungswert der
Geisteswissenschaften, nachdem, wie der Verfasser sagt, die neuere Philosophie
ihre Allgemeingültigkeit als nicht bestehend nachgewiesen hat. Diese
Allgemeingültigkeit galt bislang gesichert durch die allgemein gleiche Struktur
der menschlichen Vernunft. Von einer solchen kann aber keine Rede sein,
da das Erkennen eingebettet ist in die Ganzheit seelischen Lebens, und



Literarische Besprechungen 233

dieses bei den verschiedenen Völkern zu verschiedenen Zeiten sehr
verschieden ist. Darum gibt es Wahrheiten, die nur für eine Gruppe, ja in
zugespitzter Form nur für einen Menschen gelten.

Darum ist Allgemeingültigkeit und Objektivität der Wissenschaft zu
unterscheiden. Wo die erste Eigenschaft fehlt, kann die zweite trotzdem
vorhanden sein. Die Objektivität gründet im Widerstand, der nicht nur
als physischer verstanden werden darf. Dieser von der Sache dem
Erkennen gesetzte Widerstand kann aber nur auf dem Wege eigener
Erfahrung festgestellt werden. Diese wird nicht von jedem gemacht und nicht
von jedem in gleicher Weise, und daraus erklärt es sich, daß etwas nicht
für die Allgemeinheit, sondern nur für eine bestimmte Gruppe Wahrheit
sein. kann.

Trotzdem gibt es eine allgemeingültige Wahrheit in einem andern Sinn.
Denn das Verstehen ist, wie B. im Anschluß an Dilthey und Heidegger
sagt, etwas Ursprüngliches, und jedem eigen, der lebt. Schon vor jeder
theoretischen Durchdringung gibt es ein im Leben selbst gegebenes
Lebensverständnis, auf das jedes weitere Erkennen und Verstehen aufbaut. Dieses
Verstehen aber ist ein gemeinsames Verstehen, ein Sichverstehen der
Menschen in ihrem Verhalten zu ihrer gemeinsamen Welt. Nicht der Welt
schlechthin und mit den Menschen schlechthin, sondern mit den Nachbarn,
mit denen man die gleiche Situation teilt.

In fast allen Teilen haftet dem Werk Bolnows die Eigenschaft der
« Bündigkeit » an, sodaß der Leser ihn versteht und innerlich auch
zustimmt. Nur die Ausführungen über die Objektivität der Geisteswissenschaften

machen davon eine Ausnahme für den, der den lebensphilosophischen

Wahrheitsbegriff des Verfassers nicht teilt und der die Allgemeingültigkeit

anders begründet sieht. Weil ein Eingehen auf diese grundsätzlichen

Fragen weit über den Rahmen einer Besprechung hinausginge, sei

nur auf einiges hingewiesen. Wie, wenn trotz Kant der Grund für die
Allgemeingültigkeit im objektiven Sachverhalt läge und der Verstand die
Fähigkeit besäße, diesen zu erfassen Gewiß ist das Erkennen nicht
isoliert, sondern in die andern Lebensvorgänge eingebettet. Aber die
Folgerungen, die B. daraus zieht, ergeben sich nicht notwendig. Ohne Zweifel
bestehen Unterschiede im Seelenleben der einzelnen und der Völker. Sie
sind in manchem Punkt beträchtlich, aber man darf sie nicht
übertreiben. — In seinen unlängst veröffentlichten Carnets kritisiert Lévy-Brûhl
seine diesen Punkt betreffenden Theorien und gibt gegen sich selbst die
Gemeinsamkeit der Vernunft zu. — Keineswegs aber ergeben sich aus jenen
Unterschieden Wesensverschiedenheiten. Neben den Unterschieden
bestehen sodann weitgehende Übereinstimmungen und zwar im Wesentlichen.
Der Einfluß jener andern Kräfte des Seelenlebens auf das Erkennen ist
in dessen einzelnen Betätigungssphären keineswegs gleich. Am wenigsten
wirken sie und ihre Verschiedenheit sich aus im Bereich der Metaphysik,
der Erkenntnis des Seins und der ersten Seinsprinzipien, sowie der Ethik,
in der Erkenntnis des Guten und der ersten Prinzipien des Handelns. Die
hier in der Sache liegende Allgemeingültigkeit wird auch von allen erkannt,
die sich von der Sache bestimmen lassen, trotz ihrer seelischen Verschieden-



234 Literarische Besprechungen

heiten. Daneben gibt es allerdings Bezirke, in denen das Erkennen mehr
und entscheidender beeinflußt ist vom « Leben », in das es eingebettet ist.
Zum Teil sind das jene Gebiete, die die Geisteswissenschaften behandeln.
Kommen diese aus den angegebenen Gründen zu verschiedenen Ergebnissen,
so darf man in diesen nicht einfach objektive Wahrheiten sehen, die nur
für eine bestimmte Gruppe von Menschen gelten, sondern es handelt sich
da um Ansichten und Wertungen, deren Wahrheitsgehalt erst aufzuzeigen
wäre. Das ist eine Aufgabe, die in vielen Fällen schwer, in manchen
vielleicht gar nicht zu lösen ist.

Geistingen. J. Endres C. Ss. R.

W. Troll : Das Virusproblem in ontoiogischer Sicht. — Wiesbaden,
Franz Steiner Verlag. 1951. 155 SS.

Das Virusproblem ist wohl eine der heißumstrittensten Fragen der
heutigen Biologie. Die Viren sind, ähnlich den Bakterien, Erreger
zahlreicher epidemischer Krankheiten, z. B. der Maul- und Klauenseuche, der
Grippe, Masern, Gelbsucht, spinalen Kinderlähmung usw. Aber nicht nur
dieser pathologische Aspekt macht die Virusforschung so aktuell. Hinter
ihr steht ein eminent naturphilosophisches Anliegen. Es geht nämlich um
die Frage : Sind die Viren belebt oder unbelebt oder — und diese dritte
Möglichkeit ist es, die Naturwissenschaftler wie Philosophen erregt
aufhorchen läßt — ein Übergang zwischen belebt und unbelebt

Gerade diese Frage wird in der vorliegenden Arbeit von Troll (Professor
der Botanik u. allg. Biologie an der Univ. Mainz) scharf angezielt und
exakt naturwissenschaftlich wie klar philosophisch durchdiskutiert. Sie

gliedert sich in drei Teile :

1. Teil : Die Stellung des organismischen Seins im Aufbau der realen
Welt. — Hier zeichnet der V. die philosophische Perspektive, aus der heraus

er das Problem angeht : er bekennt sich nicht nur zum
erkenntnistheoretischen, sondern auch zum metaphysischen Realismus (Realität des
Ideellen in den Dingen). Die Universalien beziehen sich auf eine «

vorgefundene Wirklichkeit, deren Wesensstruktur sie wiedergeben » (S. 6). Darum

handelt es sich hier um ein ontologisches Sinn- und Ordnungsproblem.
Erfaßt man aber die Gesamtnatur wirklichkeitsgetreu, so zeigt sie sich
als eine harmonische Einheit, die regional gestuft ist in die vier Schichten
des Anorganischen, Organismischen, Psychischen und Geistigen. Der V.
legt, im Ausblick auf das zu lösende Problem, größten Wert darauf, das
Verhältnis dieser Schichten zueinander ontologisch durchzuklären (in
Anlehnung an die Schichtentheorie N. Hartmanns) : Jede Schicht ist
eigenständig und eigengesetzlich. Wird eine niedere Schicht Unterbau einer
höheren (wozu in ihr eine natürliche potentia oboedientialis bereitliegt), so
wird sie von einem Novum überformt und dominant in Dienst genommen,
wobei allerdings auch die Gesetzlichkeit der tieferen Schicht verwandelt in
der höheren Schicht wieder erscheint. Ein solches Novum ist in der Schicht
des Organismischen das Leben ; es ist keinesfalls eine aus dem
Physikochemischen ableitbare Resultante, sondern ein neuer Faktor, der das anor-



Literarische Besprechungen 235

ganische Gerüst ins spezifisch Biologische umprägt. Am Organismus der
lebenden Zelle werden in sauberer Analyse die spezifisch biologischen
Grundfunktionen des Lebendigen herausgestellt, insbesondere Ernährung,
Atmung, Wachstum und Vermehrung.

Auf Grund dieser bio-ontologischen Klarstellung wird nun im 2. Teil
das Virusproblem auseinandergefaltet. Zunächst wird festgestellt, daß
« Virus » kein systematischer Begriff ist, sondern nur ein Sammelname für
ultravisible (infrabakterielle) infektiöse Agenzien, die aber zwei toto genere
verschiedene Sorten von Erregern umfassen : die echten molekularen Viren
(Euviren) und die unechten organisierten Viren (Pseudoviren). Die Euviren
sind makromolekulare, 2-dimensional kristallisierbare Eiweißkörper von
micellarer Struktur ; sie sind sicher unbelebt. Die Pseudoviren dagegen
sind Wesen mit zellulärer Organisation ; sie sind echte Lebewesen und
stellen eine besondere Klasse der Mikroben dar (Cysticetes). Die für die
Belebtheit der Euviren angeführten Qualitäten (Mutabilität, Stoffwechsel,
Ernährung, Atmung, Vermehrung) sind mit den gleichnamigen biologischen
Grundfunktionen keinesfalls eindeutig gleichartig, vielmehr nur analoge
Entsprechungen : bei aller Ähnlichkeit fehlt das spezifisch Vitale. Erst auf
der organischen Ebene kehrt der diesen Funktionen zugrundeliegende
Sinnbestand lebendig verwandelt wieder. Zwischen der Vermehrbarkeit und der
Mutabilität der Gene und der Euviren besteht allerdings homologe
Übereinstimmung ; da aber die Gene als solche nicht als belebt gelten können,
so beweist das nichts für die Belebtheit der Euviren. Aller Wahrscheinlichkeit

nach handelt es sich bei den Euviren um « entartete, d. h. einer
pathologischen Ablenkung des Stoffwechsels entstammende Plasmabausteine »

(S. 110).
Diese Erkenntnisse werfen nun auch Licht auf die Frage der

Urzeugung, zu der im 3. Teil Stellung bezogen wird. Unter Urzeugung
versteht man die Lehre, daß das erste Leben sich von selbst aus der leblosen
Materie entwickelt habe. Dieser These setzt aber die heutige Biologie den
« Satz von der Unmöglichkeit der Urzeugung » entgegen. Einmal steht
fest, daß alle natürlichen organischen Verbindungen ausnahmslos
organismischen und zwar protoplasmatischen Ursprungs sind. Sodann setzt die
Bildung von Eiweißmolekülen selber schon hochmolekulare Verbindungen
(z. B. Nukleinsäuren) voraus, deren Entstehungswahrscheinlichkeit auf
Grund exakter wahrscheinlichkeitstheoretischer Überlegungen praktisch
gleich Null ist. Das Leben kann daher nicht von unten her verstanden
werden, sondern ist, im Sinne der Schichtentheorie, als unerklärbares Novo-
Faktum einfach hinzunehmen. Es gilt das Axiom, daß « Lebendiges nur
von Lebendigem abstammen kann » ; Troll nennt es den « Flauptsatz der
Biologie » (S. 115). Das gilt auch von den Viren. Die Viren sind nicht
das Ursprungsgebiet des Lebendigen oder ein Zwischenreich zwischen belebt
und unbelebt. Die Grenze geht vielmehr durch das Reich der Viren selbst.
Die Pseudoviren gehören in das Reich der Organismen, die Euviren in das
Reich der Anorganismen. Diese als Vorstufe oder Übergang zum Belebten
zu deuten, wird ebenso durch den empirischen Befund widerlegt, wie sie
auf Grund der Schichtentheorie ontologisch unmöglich ist.



236 Literarische Besprechungen

Der V. schließt mit einem warmen Bekenntnis zur Metaphysik und dem
überzeugten Hinweis, daß die in der Natur und ihren je eigengesetzlichen
Schichten aufscheinende Ordnung und Planmäßigkeit letztlich auf die
Spuren eines transzendenten Gottes führe. Das Buch ist eine vorzüglich
gelungene Synthese zwischen einer der Wirklichkeit verpflichteten Empirie
und einer sinnerschließenden Philosophie.

St. Ottilien. Z. Bucher O. S. B.

Ethik

L. von Wiese : Ethik in der Schauweise der Wissenschaften vom
Menschen und von der Gesellschaft. — Bern, Francke. 1947. 443 SS.

Es ist an sich erstaunlich, daß L. v. Wiese ein Werk über Ethik
schreibt, wo er doch durch seine bisherigen Veröffentlichungen über Soziologie

mehr oder wenig diesem Gebiete fernstand. Es hat darum einen
eigenen Reiz, seinen Gedanken über die Beziehungen zwischen Ethik und
Soziologie nachzugehen. Das Werk — dies sei nur nebenbei erwähnt —
stellt an den Leser die Anforderung einer zähen Geduld, da es sich oft
und oft wiederholt und sich in eine ermüdende Breite verliert.

Die Unterscheidung zwischen theoretischer und praktischer Wissenschaft

wird bei Wiese in der Weise stark unterstrichen, daß die beiden
nicht nur etwa wie bei Aristoteles durch die Formeln « Sein » und « Sollen »,

sondern auch durch die Art und Weise des Erkennens fundamental
unterschieden sind. Im Gegensatz zum Bereich des Forschens (Bereich A) wird
der Bereich der Werte (Bereich B) nicht in feststellender Erklärung,
sondern in gesinnungsmäßigem Urteil dargestellt. Immerhin anerkennt Wiese,
daß die Werte, trotz ihrer Verwurzelung in der Gesinnung, Gegenstand
der Wissenschaft, nicht nur des Glaubens seien, allerdings einer nur
unvollkommenen Wissenschaft : « Während für die Semserforschung das Ideal
einer möglichst großen Objektivität selbstverständlich sein muß, können
Wertungen und Forderungen ohne Beurteilungsmaßstäbe, die der bloßen
Uberzeugungssphäre angehören, nur unvollkommen vorgenommen werden.

» (25) « Die wertende Wissenschaft (Bereich B) ist zur 'Hälfte' erfüllt
von Reflexen der Wünsche, Hoffnungen, Befürchtungen, Vermutungen,
Ahnungen, von Niederschlägen des Gemüts, Temperaments und der
Leidenschaften. » (26). Der Bereich A umfaßt nach W. nicht etwa nur die Ontologie,

sondern überhaupt alle Wissenschaften, die erfahrend und feststellend
Objektives darstellen. So gehört z. B. die « Allgemeine Volkswirtschaftslehre

» (die theoretische Nationalökonomie) in den Bereich A und die
Volkswirtschaftspolitik in den Bereich B. Wenngleich Wiese zugesteht, daß die
Sollwissenschaft nicht unbekümmert bleiben kann hinsichtlich der
Seinswissenschaft, so ist sie nach ihm doch eine ganz andere Wissenschaft,
weil sie ihre Maßstäbe im Grunde woandersher bezieht als vom Sein als
solchem, eben von der Gesinnung. Wegen dieses erheblichen Unterschiedes
der beiden Sphären ist die « Trennung » der beiden Wissensprovinzen zu
fordern. Da außerdem anderseits doch eine gewisse gegenseitige Abhängig-



Literarische Besprechungen 237

keit besteht (des Bereiches B von A in stärkerem Maße), sind die Übergänge
und die verbindenden Glieder besonders zu überwachen und zu pflegen.

Da nach Wiese die Soziologie in den Bereich A, die Ethik in den
Bereich B gehört, ist seine gesamte Lehre, die sich durch das ganze Werk
hindurchzieht, leicht zu ermitteln. Die Soziologie ist erfahrende,
feststellende Wissenschaft, die Ethik wertfordernde. Die beiden dürfen nicht
vermengt werden. Wiese legt besonderes Gewicht auf die Unterscheidung
der Soziologie von der Geschichtsphilosophie, der Sozialpsychologie, der
Anthropologie und Politik, bzw. Sozialpolitik, die alle allzu oft mit ihr
vermischt werden. Die Geschichtsphilosophie, welche aus einer
Überzeugung subjektiver Herkunft die geschichtliche Wirklichkeit deutet,
gehört in den Bereich B. Die Sozialpsychologie stellt iwirapersonale, also
seelische Vorgänge fest, die sich aus dem Zusammenleben mit andern
ergeben, während die Soziologie den iwferpersonalen Verkehr untersucht.
Die Politik gehört wie die Ethik in den Bereich B. Die Anthropologie
steht ebenfalls in diesem Bereich, also auf Seiten der Gesinnungswissenschaften.

Allerdings möchte hierbei v. Wiese die enge Beziehung zum
Bereich A besonders unterstrichen wissen. Die Anthropologie erscheint
fast wie eine Vermittlerin zwischen Soziologie und Ethik (wenngleich
die Ethik auch eine direkte Abhängigkeit von der Soziologie aufweist),
insofern Wiese nämlich eine anthropologisch - soziologische Ethik
aufbauen möchte, d. h. eine Ethik, welche ihre Forderungen an den
Erfahrungstatsachen der Soziologie und den Grundanschauungen der Anthropologie

orientiert. Übrigens macht v. Wiese die Ethik in ähnlicher Weise
von der Psychologie abhängig, insofern er glaubt, ethische Forderungen
ließen sich nur erfüllen, wenn man wisse, wie sich Überzeugungen,
altruistische Gefühle und Willensakte in der Seele bilden (32). Wichtig für
die ganze Entwicklung der Gedanken Wieses ist die Erkenntnis, daß er
nur solange den Bereich A anerkennt, als es sich um demonstrierbare und
an der Erfahrung jederzeit nachweisbare Tatsachen handelt. Darum auch
gehört die Soziologie in den Bereich A. « Wer dagegen die sozialen Gebilde
(Staat, Volk, Kirche, Kollektiva der wirtschaftlichen, rechtlichen, kulturellen

Betätigungen, womöglich ein als Organismus gedachtes Universum
Gesellschaft) als a priori gegebene Größen annimmt, von denen die
Handlungen und Haltungen des Menschen abgeleitet werden, verfällt damit den
unbeweisbaren Überzeugungen des Bereiches B. » (36 f.)

Damit ist das entscheidene Wort gefallen. Die Sozialphilosophie gehört
demnach in den Bereich B. Und zwar nicht nur die Sozialphilospohie, wie
sie etwa W. Sauer in seinem « System der Rechts- und Sozialphilosophie »

im Sinne einer Lebens- und Kulturphilosophie aufgefaßt hat, sondern auch
die Sozialphilosophie der Aristoteliker, die von einem Wesens-Apriori der
Gesellschaft ausgehen und von da aus Normen für das Handeln angeben.

Anerkennt aber v. Wiese in keiner Weise irgendwelche « Ideen » über
Mehrheitszusammenhänge von Menschen Sehr wohl Aber nicht im
Sinne der aristotelischen Abstraktion als Erkenntnis von Wesenheiten,
sondern nur als analytisch erschlossenes Ergebnis der Erfahrung. Der
Grundstock, das eigentlich Wirkliche dieser Ideen ist immer nur der ein-



238 Literarische Besprechungen

zelne Sozialprozeß, die an der Erfahrung jederzeit nachweisbare Tatsache
(36 ; vgl. hierzu auch bes. 367 f.). Wiese sieht die Möglichkeit einer wahren
Ethik nur in der Abhängigkeit von der so verstandenen Soziologie, nicht
aber von einer Gesellschaftslehre, welche ein ontologisches, d. h. über den
Tatsachen liegendes und darum eigentlich metaphysisches Bild von der
Gesellschaft entwirft, das als Norm dient und als solche Forderungen
stellt an jede konkrete Gesellschaftsbildung. Eine solche metaphysische
Ethik ist für Wiese eine reine Dogmatik. Der sonst wenig polemisch
schreibende Verfasser scheut sich hier nicht, den alten Schlager vom «

jesuitischen Prinzip» zu drehen (39). Zwar anerkennt er die «ewigen Grundsätze,

die aller Ethik der Weltreligionen gemein sind und die Quintessenz
des Sinnens der tiefsten Denker gebildet haben » (442). Offenbar aber
kommen sie ihm wie Märchen vor, da er seinen Blick einzig auf die
Verwirklichungsmöglichkeit richtet. Er glaubt, die Möglichkeit der
Realisierung der alten, erhabenen Tugenden des Menschen in diesem Werk
aufgezeigt zu haben.

Ohne Zweifel liegt darin ein wirkliches Verdienst seines Buches. Leider
aber ist dieses edle Streben auf einer grundsätzlich falschen Sicht der
Ethik aufgebaut. Denn die Ethik ist keine Wissenschaft der sogen. «

Überzeugung » und « Gesinnung ». Die Unterscheidung zwischen theoretischer
und praktischer Vernunft ist zunächst wohl eine Unterscheidung zwischen
reinem Erkennen und Fordern. Die Forderung aber ist eine Erkenntnisfunktion,

ein wirklicher intellectus. Sie kann darum nur vom Sein
ausgehen. Eine praktische Vernunft ohne theoretische Vernunft gibt es nicht.
Allerdings meint auch Wiese, daß die Sollwissenschaft der Seinswissenschaft
bedarf. Die theoretische Vernunft aber nimmt bei ihm die Form einer
reinen Tatsachenwissenschaft an. Und so muß er folgerichtig die
Forderung in einen Bereich jenseits nicht nur der Tatsachen, sondern auch
des Seinswissens versetzen, in den Bereich der subjektiven « Überzeugungen

», der Gesinnungen. Die praktische Vernunft ist dagegen nicht nur
abhängig vom Seinwissen, sondern involviert, es Im Grunde geht auch
hier wie übrigens überhaupt im gesamten modernen sogen. « Naturrechts »-
denken um die erkenntnistheorische Frage, ob wir befähigt sind, durch
Abstraktion auch nur aus einer Erscheinung eine absolut geltende
Wesenserkenntnis zu gewinnen, welche Dauerwert besitzt und von der sich auf
deduktivem Wege Folgerungen ableiten lassen. Wird diese Frage bejahend
beantwortet, bedeutet es keinen großen Schritt mehr zur Erkenntnis der
Ethik als einer praktischen Wissenschaft mit einem nicht minder
wissenschaftlichen Charakter als ihn die Seinswissenschaft, der Bereich A, besitzt.

Allerdings werden die konkreten ethischen Urteile und Bewertungen
vom Emotionalen gespeist. Hier ist das weite Feld der Wertempfindungen,

der Gesinnung. Doch das ist keine Ethik mehr, das ist bereits Klugheit.

Sofern die ethische Wissenschaft über die Klugheit sich den Weg
in die konkrete Wirklichkeit bahnt, wird sie selbstredend auch der
konkreten Situation Rechnung tragen müssen. Sie wird darum mit
pädagogischem Geschick vorgehen müssen. Sie wird dies vor allem tun müssen,
wo sie sich nicht an die eigene persönliche Haltung, sondern an andere



Literarische Besprechungen 239

wendet. Hier in diesem Bereich werden dann die in Wieses umfangreichem
Werke niedergelegten Gedanken wertvoll. Es geht dann um das Verstehen
der konkreten Gegebenheiten. Wiese ist dabei sogar Idealist genug und
bekennt sich zur Prävalenz des Sollens insofern, als er die Ethik nicht
eigentlich der wirklichen sozialen Situation nachbildet, sondern das Ideal
in seiner Größe bestehen läßt, das nicht etwa nur an irgendeiner Person,
sondern den »besten Menschen» unter uns abgelesen ist (442). Nichts
anderes aber will auch die von Wiese als jesuitisch und dogmatisch
verurteilte Ethik, die gemäß ewigen Normen vorgeht. Auch sie will nicht
auf Biegen und Brechen im sozialen Leben absolute Normen erzwingen.
Auch sie sucht unter Berücksichtigung der Möglichkeiten der Verwirklichung

bei Inkaufnahme des minus malum dem Optimum nahezukommen.
Dies aber ist bereits keine Sozialethik mehr, sondern schon Sozialpädagogik.
Die Sozialethik bleibt eine Wissenschaft unabänderlicher, inhaltlicher
Normen, die gelten, weil das Sein sie enthält, nicht nur, weil ein subjektives
Wertempfinden, eine Gesinnung sie fordert.

Freiburg. A. F. Utz O. P.

W. Gent : Der sittliche Mensch. — Meisenheim/Glan, Westkulturverlag
A. Hain. 1950. 332 pp.

Das Buch ist aufgeteilt in einen systematischen und einen historischen
Teil, denen als Abschluß eine « Meditation über den Sinn des Lebens »

beigefügt ist.
Der systematische Teil behandelt in drei Kapiteln : Sittlichkeit und

Einzelmensch, die Sittlichkeit des vergesellschafteten Menschen und sittliche
Gundhaltungen.

Der historische Teil bringt in drei Kapiteln eine stattliche Zahl von
Philosophen, Theologen, Naturwissenschaftlern, Dichtern und gibt deren
Ansicht über wichtige Fragen der Sittlichkeit mehr oder weniger ausführlich
wieder.

Die Meditation über den Sinn des Lebens enthält eigentlich das, was
die Vertreter der von E. Spranger unter die fünf Grundtypen der
'Individualität' zusammengefaßten Gruppen als Sinn des Lebens betrachten. —
Der Inhalt des Buches ist nicht in der gewöhnlichen straffen,
sachlichnüchternen Form wissenschaftlicher Arbeiten geboten ; die Darstellung ist
gelockert, schweift gelegentlich etwas ab und wechselt zuweilen in einen
Plauderton hinüber. Darunter brauchte die Sache durchaus nicht zu leiden.
Manches, sittliche Fragen behandelnde Werk findet ob seiner geschraubten,
unpersönlichen und abstrakten Art weniger verstehende Leser, als man ihm
seines Inhaltes wegen wünschte.

Auch über die dem Buch anhaftenden stilistischen Mängel käme jeder
ohne Schwierigkeit hinweg, dem es mehr um das Dargestellte als um die
Darstellung zu tun ist.

Wer aber das Dargestellte mit der von der Sache geforderten
philosophischen Einstellung liest und ein Urteil darüber abzugeben hat, fühlt



240 Literarische Besprechungen

sich von dem Sollen zweier Werte angerufen, von denen er nur je einem
genügen kann. Das ist in diesem Fall die Wahrhaftigkeit und die Nächstenliebe.

Trotzdem soll versucht werden, die Forderung der ersten zu erfüllen,
ohne die der zweiten absichtlich zu verletzen.

Und so ist denn zu sagen : Ob es bewußt oder unbewußt, gewollt oder
ungewollt geschehen ist, die vom Verfasser gegebene Darstellung ethischer
Fragen genügt den Anforderungen nicht, die hier nun einmal zu stellen
sind. Mag jeder sich nach seinem Geschmack eine Ansicht bilden, bringt
er sie vor die Öffentlichkeit, dann soll er sie so begründen, daß auch
ein anders Urteilender der Begründung Sachlichkeit und philosophisches
Gewicht nicht absprechen kann. Beidem wird der Verfasser nicht in
wünschenswerter Weise gerecht. Etwas leicht tut er manche Ansicht ab,
die, sei es ihres Urhebers, sei es ihres Alters wegen, doch etwas mehr
Respekt verdiente. Man vermißt den philosophischen Tiefgang, das
Bemühen, zum Wesentlichen vorzustoßen und innere Zusammenhänge
aufzuspüren. Fragen über Sittlichkeit, Sollen, Normen, Endziel, über die
Tugenden im allgemeinen und besondern, müssen im Interesse der Ethik
anders angepackt werden. Dabei sei gerne anerkannt, daß der 'geschichtliche

Teil auch gute Wiedergaben und kluge Bemerkungen enthält.
Auf Einzelheiten, die der eigentlich philosophischen Ordnung

angehören, kann hier nicht eingegangen werden. Im folgenden sei beispielsweise

auf Dinge hingewiesen, die noch mehr der Oberfläche angehören :

Zunächst scheint der Bezirk, innerhalb dessen das Sittliche zu Hause ist,
zu eng abgegrenzt. Sittlichkeit ist nicht nur im Verhalten zum andern
möglich (9, 218). Sittliche Pflichten und demnach sittliche Akte gibt es

zum mindesten auch gegen den einzelnen selbst. Darum ist auch nicht recht
verständlich, warum in dem, mit « Sittlichkeit und Einzelmensch » über-
schriebenen Kapitel nur solche Tugenden behandelt werden, die sich auf
den andern beziehen. Was da über den altruistischen, gerechten,
wahrhaftigen usw. Menschen gesagt ist, gehört wohl richtiger in den Teil der
Sozialethik. In der Individualethik aber wären darzustellen die Pflichten
und das tugendhafte Verhalten des einzelnen gegen sich selbst : die Selbstliebe,

die Pflichten gegen Leib und Leben, das Problem des Selbstmordes
und der Selbstverstümmlung, die Fragen über den Beruf, die Ausbildung,
die Arbeit, die Erholung usw. — Die Behauptung, sittliche Haltungen,
wie Liebe zu dem Ehegatten, zu den Kindern usw. könnten nicht geboten
werden (12), wäre richtig, wenn es kein Naturgesetz, sondern nur positive
Gesetze gäbe.

Zur Ansicht Bonaventuras über das Gewissen wird gesagt : « Die noch
bei B. vorhandene logische Interpretation und Auffassung des Gewissensbegriffs

(habitus acquisitus) als einer des Irrtums fähigen Instanz im Sinne
einer mit Hilfe des positiven Rechtes vorgenommenen Anwendung
allgemeiner Regeln auf besondere Fälle, findet sich bei Abaelard nicht» (44).
Wie mit Hilfe des positiven Rechts allgemeine Regeln auf besondere Fälle
angewandt werden sollen, ist kaum vorstellbar. Die Anwendung
allgemeiner Regeln, allgemeiner Gesetze, auch des positiven Gesetzes selbst,
erfolgt mit Hilfe des Gewissens. Dieses ist nach B. eine Beschaffenheit,



Literarische Besprechungen 241

ein Gehaben (habitus), eine Vollkommenheit des Verstandes, die diesen
befähigt, allgemeine Gesetze auf einen konkreten Einzelfall richtig
anzuwenden. Zwar ist das nach B. nicht die einzige Aufgabe des Gewissens,
doch braucht auf andere Funktionen hier nicht eingegangen zu werden.
Dieses Gehaben (habitus) ist zum Teil erworben, zum Teil angeboren. —
Zu Unrecht wird Heideggers Existenzbegriff mit dem der Scholastik in
Verbindung gebracht (45) ; beide haben, wie H. selbst oft genug betont,
ganz verschiedene Bedeutung.

Die Wiedergabe der augustinischen Lehre über die Willensfreiheit (54)
kann leicht mißverstanden werden. Durch die Erbsünde hat der Mensch

nur die Freiheit eingebüßt, nach seinem übernatürlichen Ziel zu streben ;

über die natürliche Willensfreiheit finden sich bei Augustin nur gelegentliche

Bemerkungen. Die Behauptung, für die Hochscholastik gehöre die
Wahl zwischen Gut und Böse nicht zum Problem der Willensfreiheit (54),
dürfte wohl nicht stimmen. Auch diese Wahl spielt in den Untersuchungen
der Hochscholastik eine nicht geringe Rolle. Es kann auch nicht zugegeben
werden, daß Thomas von Aquino kein unveränderliches Sittengesetz
angenommen habe (78). Die UnVeränderlichkeit der sittlichen Grundgesetze
ist sogar ein Kernstück der thomasischen Ethik.

Aber wie darf man im Ernste schreiben, die christliche Ethik lege der
Willensfreiheit nur untergeordnete Bedeutung bei (79), wo diese Ethik
doch in der Freiheit die notwendige Voraussetzung für ein sittliches
Handeln sieht Behauptet man, die christliche Ethik fordere die völlige
Aufgabe der Einzelpersönlichkeit (156), dann stellt man die Dinge auf den
Kopf. Es gibt wohl keine andere Ethik, die den Selbststand und den Selbstzweck,

die Würde und die Rechte der Einzelpersönlichkeit so kompromißlos
verteidigte und verteidigt, wie die christliche Ethik. Allerding wird all

das der menschlichen Person zuerkannt, wie es ihrer Geschöpflichkeit gemäß
ist. — Der so selbstverständlich klingende Satz, alle bisher versuchten
Gottesbeweise hätten sich als unbrauchbar erwiesen (98) oder seien falsch
(306), ist weder in sich richtig, noch wird er allgemein als richtig
angenommen. — Die gegebene Begründung, warum die Kirche eine Erb-Sünden-
lehre vorträgt (damit sie Macht und wirtschaftliche Vorteile über die
Gläubigen gewinne, 170), könnte beleidigend sein, wenn die Unkenntnis
des Verfassers in theologischen Dingen nicht ein mildernder Umstand wäre.
Dieser Mangel wird auch an andern Stellen sichtbar. Zwar muß der Philosoph

in solchen Fragen nicht zuhause sein, aber er muß dann auch nicht
darüber reden. — Wer die Gottesliebe zum letzten Beweggrund seines
Handelns macht, entfernt sich damit nicht aus dem « Zusammenleben mit
den Menschen und nimmt (nicht) die Haltung von Mönchen» an (182).
Im Gegenteil : ein solcher Mensch kann ganz im Leben stehen, er kann
Unternehmer, Gelehrter, Künstler oder Hilfsarbeiter sein, seinen Aufgaben
ganz gerecht werden und der Gemeinschaft große Dienste leisten. —
Dadurch, daß Kant den kategorischen Imperativ ein Vernunftgesetz nennt,
bevorzugt er wohl noch nicht die Verstandesseite des Menschen zu Ungunsten
der emotionalen Veranlagung (190). Der Vernunft kommt es nun einmal
zu, die Gesetze zu erkennen und zu formulieren, auch die der Triebe und

Divus Thomas lfi



242 Literarische Besprechungen

der emotionalen Kräfte. Wenn Kant ferner in der sittlichen Entfaltung
der Persönlichkeit das Höchstziel des Lebens sieht, dann darf man das
nicht « einseitig » nennen (196). Die sittliche Entfaltung schließt die andere

ja nicht aus, sie vollzieht sich sogar in ihr und durch sie : durch Erfüllung
der Berufsarbeit und alles dessen, was die Gemeinschaft im Hier und
Heute von dem einzelnen verlangt. Das Gesollte dieser Art soll zugleich
auch dem sittlichen Gesetz entsprechend verrichtet werden. — Die thei-
stischen Religionen, wird gesagt, verständen unter dem überweltlichen
Wesen Gott, dem sie « Macht, Güte, Weisheit, Vollkommenheit, Freiheit,
Heiligkeit, Gerechtigkeit usw. als Eigenschaften beilegen und dessen
Wesen sie klugerweise nicht mit dem Begriff der Person identifizieren,
weil eine Person unerfahrbar ist ohne Bewußtsein und dieses ohne einen
lebendigen Organismus, d. h. einen Leib, sondern mit dem des reinen Geistes

(Joh. 4, 24) ohne einen Leib» (305). In diesem nicht leicht verständlichen
Satz ist richtig, daß nach den theistischen Religionen Gott wesenhaft Geist
ist. Nicht zuzugeben ist, daß ein Geistwesen keine Person sein kann. Zwar
gibt es keine Personen ohne Bewußtsein, wenngleich das Wesen der Person
nicht im Bewußtsein liegt. Aber um Bewußtsein zu haben, bedarf es keines
Leibes, noch ist dieser notwendig, um zu wissen, daß eine Person Bewußtsein

hat. Die Person muß nicht leibhaftig sein. Hat sie einen Leib, dann
ist das Personhafte sogar unvollkommen in ihr verwirklicht. Das trifft
für den Menschen zu. Der reine Geist ist in einem volleren Sinn Person
als dieser, und tatsächlich betrachtet die theistisch-christliche Religion das
Geistwesen Gott als eine Person. — Statt in der Ekstase ein für die mystische
Vereinigung mit Gott notwendiges Mittel zu sehen (306), könnte man sie
besser eine Folge dieser Vereinigung nennen. Jedenfalls aber ist sie nicht
in allen Formen ein « autogenes Training ». Wenn man sie « nach unserer
heutigen rein medizinischen Auffassung » als solches bezeichnet, wird man
dem Tatbestand nicht gerecht. Bei solchen Erscheinungen ist zwar auch die
Medizin zu hören, aber sie hat hier weder das einzige noch das letzte Wort.
— Aufschlußreich ist der Satz : « Was nun das Verhalten des einzelnen
religiösen Menschen zum Staat betrifft, so wäre es für einen solchen heute
sinnlos und mit Gefahr für Freiheit und Leben verknüpft, aus religiösen
Gründen staatlichen Anordnungen sich zu widersetzen. Die Zeiten sind
doch wohl vorbei, welche religiöse Märtyrer kannten» (310). Ohne Zweifel
ist es heute oft gefährlich, sich aus religiöser oder sittlicher Überzeugung
einer staatlichen Anordnung zu widersetzen. Aber warum ist ein solcher
Widerstand sinnlos Vielleicht weil er gefährlich oder aussichtslos ist
Hängt denn die verbindliche Kraft eines sittlichen oder religiösen Gesetzes
ab von dem Erfolg, und hört sie auf, wenn Gefahr und Mißerfolg zu
erwarten sind Religion und Sittlichkeit kennen Forderungen, denen der
Mensch sogar um den Preis seines Lebens zu entsprechen hat. Wer im
Sittlich-Religiösen grundsätzlich da nicht mehr mitmacht, wo ihm Schaden
und Gefahren drohen, ist Utilitarist und hat den eigentümlichen Charakter
jener Forderungen nicht verstanden. Wer meint, die Zeit der Märtyrer aus
religiöser Überzeugung sei vorbei, geht sicher nicht wachen Geistes durch
die Zeit, durch unsere Zeit.



Literarische Besprechungen 243

Endlich kann man zweifeln, ob die Darstellung der aristotelischen
Formlehre (315) von Aristoteles als richtige Wiedergabe seiner Theorie
anerkannt würde.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

N. Perrier O. S. B. : Cité chrétienne. Essai de synthèse. — Fribourg-
Paris, Editions St-Paul. 1949. 351 pp.

Es war ein gewagtes Unternehmen, eine kritisch gesichtete Zusammenstellung

der Lehren vorzunehmen, die in den letzten Jahrzehnten von der
so üppig wuchernden Sozialwissenschaft aufgestellt und verbreitet worden
sind. P. ist dieses Unternehmen geglückt. Sein Buch zeichnet sich aus
durch eine gründliche Kenntnis der thomistischen Philosophie und durch
eine ungemein vielseitige Belesenheit. Schade nur, daß der Verfasser uns
nicht durch ein eigenes Verzeichnis die Kenntnis der von ihm benutzten
Literatur erleichtert, ein Zubehör, der heute in keinem wissenschaftlichen
Werke mehr fehlen darf. Auch wäre bei der Vielzahl der zitierten Namen
ein Personenregister sehr am Platze gewesen. Um dem Leser einen
Einblick in die Vielheit und Mannigfaltigkeit der behandelten Probleme zu
geben, heben wir aus dem Inhaltsverzeichnis folgendes hervor : Nach einem
kurzen, einleitenden Kap. ist die Rede von der Erkenntnis der sozialen
Tatsachen sowie von der Natur der Sozialwissenschaft. In den K.n 3-8 werden
die Probleme des Rechtes, des natürlichen sowie des positiven, untersucht
und dessen Verhältnis zur sittlichen Ordnung bestimmt. K. 9 enthält die
Staatsphilosophie im allgemeinen, während K. 10 den christlichen Staat
behandelt und K. 11 die zwischenstaatliche Gesellschaft. Die Familie
kommt in K. 12 zur Sprache, die Wirtschaft in K. 13. Das Buch schließt
mit einem Exkurs über Liebe und Caritas.

Nach dem Gesagten erscheint der Titel des Buches etwas irreführend.
Der Ausdruck « cité » ruft zu sehr den Gedanken an die nur politische
Gesellschaft wach ; während das Buch alle gesellschaftlichen Probleme
aufzurollen sich bemüht. Besser entspräche dem Inhalt des Buches der Titel :

« Société chrétienne ». Wir erlauben uns auf ein kleines Mißverständnis
hinzuweisen, das dem Verfasser auf S. 39 unterlaufen ist. Er zitiert dort
unsere Schrift : Speculativum-Practicum secundum S. Thomam, Studia
Anselmiana N° 9 und schreibt uns folgende Ansicht zu : « Suivant que
l'intelligence est formellement connaissante ou directive, on a distingué
traditionnellement l'ordre spéculatif et l'ordre pratique. Et, dans Tordre
spéculatif lui-même, suivant que l'objet formel est objet d'opération ou
seulement de spéculation, on distingue Tordre purement spéculatif et
Tordre non purement spéculatif, analogiquement pratique, qu'on appelle
aujourd'hui spéculativo-pratique. Toute la science morale, y compris la
prudence, appartient à cet ordre analogiquement pratique. » Dieser letzte
Satz entspricht nicht unserer Auffassung. Wir unterscheiden in genannter
Schrift zwischen den vorbereitenden Akten der Klugheit, d. h. den Akten
des Überlegens und Urteilens einerseits sowie dem der vollendeten Klugheit

wesentlichen Akte des Befehlens andrerseits. Während wir die beiden



244 Literarische Besprechungen

erstgenannten Akte der analog praktischen Vernunft zuteilen, schreiben
wir das Befehlen ausdrücklich der formell praktischen Vernunft zu. Übrigens,
wenn sogar das Befehlen den Intellekt noch nicht formell praktisch machen
würde, so hätte es keinen Sinn, überhaupt noch von einem formell
praktischen Akt innerhalb der intellektuellen Ordnung zu reden.

Das Buch eignet sich vorzüglich, besonders auch wegen seiner
angenehmen, leicht verständlichen Sprache, als Einführung in die thomistisch-
christliche Sozialwissenschaft.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.

E. Brunner : Kommunismus, Kapitalismus und Christentum. (Kirchliche

Zeitfragen, 23. Heft.) — Zürich, Zwingli-Verlag. 1948. 35 SS.

Diese kleine Schrift des bekannten protestantischen Theologen enthält
den Text seines auf der Amsterdamer Kirchenversammlung, am 30. August
1948, gehaltenen Vortrages. Mit Recht betont der Verfasser die Notwendigkeit,

sollen die sozialen Programme der christlichen Kirchen nicht ungehört
verhallen, daß sie sich ihrer ureigensten Aufgabe wieder bewußt werden,
nämlich « selbst wirkliche Gemeinschaft, Lebensgemeinschaft zu schaffen,
solche Gemeinschaft, in der jeder einzelne sich als Person gewürdigt fühlt und
in der es zu persönlicher Begegnung zwischen den Menschen kommt » (S. 12).

Dem Kommunismus gegenüber nimmt B. eine schroff ablehnende
Haltung ein. Er meint natürlich den marxistischen, d. h. den notwendig
materialistischen und atheistischen Kommunismus, der auf Grund seiner
totalstaatlichen Veranlagung jede Möglichkeit einer Verbesserung von
vornherein ausschließt ; nicht aber den von diesem wesentlich verschiedenen
Kommunismus, der auf freier Zustimmung der einzelnen beruhen würde,
so wie er in den Gemeinden der Urkirche geblüht hat und — fügen wir
hinzu — noch heute in den Orden der katholischen Kirche weiterlebt.

Das Nein, das B. dem Kapitalismus entgegenhält, ist viel nüancierter.
Der Kapitalismus bietet ja zum mindesten wegen seiner prinzipiell
freiheitlichen Grundeinstellung die Möglichkeit einer Korrektur und hat sich
diese Korrektur auch schon zum großen Teile gefallen lassen.

Wir können dem Verfasser nur beipflichten, wenn er zu dem Schlüsse
kommt : « Weder das laissez-faire noch der totalitäre Kommunismus sind
christliche Möglichkeiten. Dazwischen aber hegen viele Möglichkeiten, von
denen jede nach ihrem Wert und Unwert geprüft werden müssen » (S. 34).

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O. S. B.

A. F. Utz O. P. : Freiheit und Bindung des Eigentums. Sammlung Poli-
teia, Veröffentlichungen des Institutes für Sozialwissenschaft und Politik.
Freiburg-Schweiz. — Heidelberg, Kerle. 1949. 174 SS.

Aus dem Titel des Buches geht zur Genüge hervor, daß der Verfasser
das Eigentumsproblem nicht in seinem ganzen Umfang aufrollen will,
sondern nur die dem Besitzer aus seinem Eigentum entstehenden Rechte und
Pflichten. Allerdings ist gerade auf diesem Gebiete das Eigentum zur
heißumstrittenen Zeitfrage geworden.



Literarische Besprechungen 245

Gleich im ersten K. wird die Eigentumsfrage als eine Rechtsfrage
bestimmt. Um den ganzen Sinn dieser Formulierung klar zu machen, handelt
der Verfasser im zweiten K., das noch ganz einleitenden Charakter besitzt,
über die Struktur des Rechtes und hebt die tiefen Unterschiede hervor,
die die moderne Rechtslehre von der alten Naturrechtslehre unterscheiden.
Es geht daraus hervor, daß wir das Eigentumsproblem, indem wir es als
eine Rechtsfrage bestimmen, keineswegs dem Bereiche der Ethik entziehen,
da Naturgesetz oder Ethik schlechthin und Naturrecht sich zueinander
verhalten wie zwei konzentrische Kreise, von denen der größere — das Naturgesetz

— den kleineren — das Naturrecht — einschließt. Besonders zu
erwähnen ist, daß der Verfasser auf eine saubere Scheidung von Naturgesetz

und Naturrecht drängt, entgegen dem Sprachgebrauche auch vieler
wissenschaftlicher Werke, die jedwede Verpflichtung, die uns auf Grund
unserer Natur bindet, als eine « naturrechtliche » zu bezeichnen pflegen ;

wo man doch von naturrechtlicher Pflicht nur dann sprechen kann, wenn
ein anderer Träger von naturgegebenen Rechtsansprüchen ist. Dies ist aber
noch lange nicht bei jeder naturgegebenen Verpflichtung der Fall, wie z. B.
bei der uns von der Natur auferlegten Pflicht im Essen und Trinken Mäßigkeit

zu üben.
Im dritten und vierten K. entwickelt dann der Verfasser seine These

über das Verhältnis des Menschen zu den irdischen Gütern und über das
Privateigentum. Natürlich ist es im Wesentlichen dasselbe, was in unseren
thomistischen Büchern über diese Gegenstände in gedrängterer Form zu
finden ist. Es verdient hervorgehoben zu werden, daß der Verf., besser als
man es gewöhnlich tut, die soziale Belastung und Verpflichtung des Eigentums

im allgemeinen und des « überflüssigen » Eigentums im besonderen
betont. U. hält mit den alten Theologen an der Lehre fest, daß der
Kommunismus einen idealeren Zustand darstellt als die Privateigentumsordnung,
daß also eine paradiesische Menschheit das Recht auf Privateigentum, das
an sich als Naturrecht besteht, nicht aktuiert hätte, sondern im gemeinsamen

Besitz und Gebrauch der irdischen Güter gelebt hätte. Es ist folglich
nur die durch den Sündenfall herbeigeführte Verderbtheit der menschlichen
Natur, die das Privateigentum als Ordnungsprinzip der Wirtschaft aufnötigt.

Im fünften K. zeigt U. gegen Dobretsberger, Katholische
Sozialpolitik am Scheidewege, daß keine wirtschaftliche Entwicklung mit dem
Eigentumsbegriff des hl. Thomas aufzuräumen braucht ; da dieser Begriff,
obschon zeitgebunden, auf Grundtatsachen beruht, ohne die auch eine noch
so vorangetriebene Wirtschaft nicht auskommen kann. Viele beherzigenswerte

Bemerkungen enthält K. sechs, das die Eigentumsprobleme vom
Standpunkt des Evangeliums aus beleuchtet. Im siebenten und letzten K.
wird gezeigt, wie die positiv rechtlichen Bestimmungen über das
Privateigentum, wenn sie lebensfähig bleiben wollen, von einer wachsamen Autorität

immer wieder der inneren Dynamik des naturrechtlichen Eigentumsbegriffes

angepaßt werden müssen.
Zum Schluß noch eine Bemerkung zu folgendem Satz, den ich im

Vorwort lese : Um dieses Vorwort nicht ohne die für ein Vorwort übliche
Entschuldigung zu schließen, sei bemerkt, daß sich beim besten Willen Wieder-



246 Literarische Besprechungen

holungen mancher Gedanken nicht vermeiden ließen So werden später
zu erörternde Gedanken oft früher von ferne angerührt, und bereits Gesagtes
wird später nochmals kurz in Erinnerung gebracht. » Die hier formulierten
Entschuldigungen sind jedenfalls am Platze. Wir sind der Meinung, daß
es wohl möglich gewesen wäre, diese Wiederholungen zum mindesten stark
einzuschränken. Es war bestimmt nicht notwendig, so oft die These von
der grundsätzlichen Hinordnung aller Dinge auf den Menschen als solchen zu
wiederholen. Gerade so wie es auch nicht notwendig war, immer und immer
wieder später zu erörternde Gegenstände bereits im voraus anzuschneiden.

Ergänzend sei noch hinzugefügt, daß der Verfasser Anwendungen der
von ihm aufgestellten Prinzipien an konkrete Wirtschaftsprobleme der
Gegenwart nicht vornimmt. Sie sollen Gegenstand eines zweiten Buches sein.

Da es sich bei diesem Werke um den ersten Band einer Sammlung
handelt, erlauben wir uns, den Verleger darauf aufmerksam zu machen, daß
er nicht sehr glücklich war in der Auswahl seiner Schriftart. Das rein
materielle Lesen des Buches verlangt eine Anstrengung, die das Auge
ermüdet und den Geist von der Betrachtung des Inhaltes ablenkt. Nach
außen präsentiert sich das schmucke Bändchen recht angenehm.

Rom, St. Anselm. L. Thiry O. S. B.

Textausgaben

'AptcToxéXouç 'AvaXuxixtx. Aristotle's Prior and Posterior Analytics'
A Revised Text with Introduction and Commentary by W. D. Ross. —
Oxford, The Clarendon Press. 1949. x-690 pp.

Nach der monumentalen Ausgabe der Metaphysik (1924) und der nicht
minder imposanten der Physik (1936), schenkt uns nunmehr Sir David
Ross eine Ausgabe der beiden Analytiken des Aristoteles, die mit den zwei
ersten Werken gleichen Schritt hält. Dieselbe vornehme und technisch
vollkommene Ausstattung (es wurden sogar hier schönere und besser lesbare
griechische Typen verwandt), die der Oxford University Press alle Ehre
macht ; dieselbe Anlage : ausführliche Einleitung (S. 1-95), kritischer Text
mit Seiten- und Zeilenzählung nach der Bekkerschen Ausgabe, erschöpfender
philologischer und philosophischer Kommentar (S. 280-678) und Wort-,
Namen- und Sachregister (S. 679-690) ; schließlich, dieselbe mit höchster
Sachkenntnis und Gelehrsamkeit verbundene Gründlichkeit.

Die Einleitung befaßt sich zunächst mit Titel, Disposition und Stelle
der Analytiken innerhalb des Organon. Aristoteles nennt die vier Bücher
einfach Analytica ; die Unterscheidung in Priora und Posteriora mag, auf
Grund des Inhaltes, später von andern eingeführt worden sein (erste
ausdrückliche Erwähnung bei Alexander von Aphrodisias, um 200 n. Chr.).
Daß die Topica und die Sophist. Elenchi ihres mehr platonisch gerichteten

Inhaltes wegen früher angesetzt werden, wird mit Recht hier
vorausgesetzt. Die Beziehungen der beiden Analytiken zueinander bilden den

Gegenstand einer tiefschürfenden Untersuchung. Die traditionelle Ansicht,
die Heinrich Maier am besten darlegte, ist, daß auf die dialektische Logik



Literarische Besprechungen 247

der Topica die formelle Syllogistik der Analytica Priora folgte, auf welcher
später, in den Analytica Posteriora, die Wissenschaftslogik aufbaute.
Demgegenüber stellte P. Solmsen, auf W. Jaegers Methode aufbauend, diese

Ordnung um : auf die Topica (Dialektik) folgten die Analytica Posteriora
(Apodiktik) und dann erst die Analytica Priora (Syllogistik) als allgemeine
Grundlage sowohl des dialektischen, als auch des apodiktischen Schlusses.

Mit Rücksicht auf Solmsens Argumente untersucht R. peinlichst genau
den objektiven Sachverhalt : weder Zitate (S. 8 ff.), noch der Inhalt der
beiden Analytiken (S. 11 ff.), noch das philosophische Klima (S. 14 ff.), noch
allgemeine Anschauungen (S. 20 ff.) verlangen, daß die Analytica Posteriora
vorausgehen. Im Gegenteil, alles weist darauf hin, daß die Analytica Posteriora

als Ganzes nach den Analytica Priora verfaßt wurden. Als
Zeitangabe möchte R. die Jahre 350-44 für das wahrscheinlichere Datum
halten (S. 23). Der Inhalt der Analytiken wird in vier Kapiteln dargestellt

: assertorischer Syllogismus, Modalschluß, Induktion, demonstrative
Wissenschaft. Diese Ausführungen bilden einen wichtigen Beitrag nicht
bloß zur Logik des Aristoteles, sondern zur Geschichte der Logik
überhaupt. In einem besonderen Kapitel weist R. auf die Eigenständigkeit
von Analytica Posteriora II hin, das möglicherweise zuerst ein
unabhängiger Traktat über die Definition war.

Der Text stützt sich vor allem auf die fünf ältesten uns erhaltenen
Hss. 9.-11. Jahrh.), von denen zwei ganz neu kollationiert und die drei
übrigen an den bei Waitz unklaren Stellen im Original überprüft wurden.
Weiter wurden zwei syrische Übersetzungen, die eine, wahrscheinlich von
Proba, aus dem 5. Jahrh., die andere, von dem Araberbischof Georg, aus
dem 7.-8. Jahrh., auf Grund einer noch unveröffentlichten Arbeit von
L. Mmio-Paluello ausgewertet. Zehn spätere, auch von Waitz benutzte Hss.
wurden gelegentlich herzugezogen ; doch ergab sich nur selten ein
wirklicher Ertrag zu einer besseren Textgestaltung. Eine wesentliche Erweiterung

der Grundlage der Textüberlieferung bieten die seit Waitzens
Ausgabe veröffentlichten Commentaria in Aristotelem Graeca, durch welche
neue und wertvolle Zeugen zur Textgestaltung erschlossen wurden. Diese
konnte R. als erster, wie schon in der Metaphysik und Physik, vollständig
auswerten. Wir haben also hier wirklich « a Revised Text », einen nach
allen Regeln der Kritik und der Editionstechnik neugestalteten Text mit
gut lesbarem Apparat, der wohl als definitiv angesehen werden kann.
Daß keine der mittelalterlichen lateinischen Übersetzungen herangezogen
wurde, mag wohl darin seine Begründung haben, daß dieselben, gerade
bezüglich der Analytiken, noch sehr wenig erforscht sind, und vor allem
darin, daß die Übersetzungen der Analytiken nicht von Wilhelm von
Moerbeke, dem sorgfältigsten der lateinischen Übersetzer, hergestellt oder
durchgesehen wurden.

Der Kommentar bietet für jedes Kapitel zunächst eine Analyse, die
den Gedankengang kurz darlegt. Darauf folgt, Zeile für Zeile, die
Besprechung des Textes. Die philologischen Schwierigkeiten werden erörtert,
die wichtigeren Lesarten mit den verschiedenen vorgebrachten
Verbesserungsversuchen abgewogen und die bevorzugte sinngemäß begründet. So-



248 Literarische Besprechungen

dann kommt die Interpretation zn Wort, die den objektiven philosophischen
Sinn herausschält. So werden hier für alle Syllogismusarten nach den
verschiedenen Figuren Beispiele gegeben, ebenso wie für Conversio, Reduc-
tio usw. Die Kommentatoren werden hier nur gelegentlich zitiert ; der
Kommentar des hl. Thomas zu Analytica Post, wird zwar in der
Bibliographie (S. ix) aufgeführt, hier aber, so weit wir sehen konnten, nicht
zitiert. R. vertritt eben den Grundsatz, daß Aristoteles aus Aristoteles
selbst zu verstehen ist. Alles ist daher auch mit Parallelstellen aus dem
ganzen Corpus Aristotelicum so reichlich und treffend belegt, daß wir auf den
ersten Blick den besten Aristoteleskenner der Gegenwart erkennen können.

« Quandoque bonus dormitat Homerus » Das Vorwort zu dieser
Ausgabe beginnt mit den Worten (S. v) : « Es sind hundertundfünfundvierzig
Jahre her, seit Waitzens Ausgabe des Organon veröffentlicht wurde »

Sir David Ross weiß aber sehr wohl (s. S. ix), daß diese Edition von Waitz
in den Jahren 1844-1846 erschien

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

A. Van den Daele : Indices Pseudo-Dionysiani. (Université de Louvain,
Recueil de travaux d'Histoire et de Philologie, 3e série, 3e fasc.) — Louvain,
Bibliothèque de l'Université. 1941. 155 pp.

Von dem « Corpus Areopagiticum » besaßen wir bis jetzt kein Spezial-
lexikon. Das von Balthasar Corderius seiner Edition (abgedruckt bei Migne,
PG 3) beigegebene Onomasticum Dionysianum ist für wissenschaftliche
Zwecke ungenügend. Um diesem Mangel abzuhelfen, unterzog sich Van
den D. der entsagungsvollen Arbeit, die vorliegenden Indices herzustellen.
Sie setzen sich zusammen aus Wort (S. 4-149), Namen- (S. 149-151) und
Zitatenregister (S. 151-154). Der Verf. traf eine Mittellösung zwischen
eigentlicher Konkordanz und bloßem Vokabular : Es sind alphabetisch alle
Wörter aufgeführt mit sämtlichen Stellen, wo sie bei Pseudo-Dionysius
vorkommen, ohne jedoch die einzelnen Formen, in denen sie im Text
stehen, und ohne den Satzzusammenhang des Textes anzugeben. Für die
Partikeln, die sehr häufig vorkommen, wird die Stellenangabe durch ein
passim ersetzt. Wir haben also ein vollständiges Verzeichnis aller
Substantive, Verben, Adjektive und Adverbien (letztere meist unter dem
betreffenden Adjektiv). Die Stellenangaben sind nach der Ausgabe von
Migne, PG 3, mit Colonne und Marginalbuchstabe verzeichnet. Dem Verf.
sei für das wertvolle Hilfsmittel aufrichtig gedankt.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

Thomas Aq. : De principiis naturae. Introduction and Critical Text
by John J. Pauson. (Textus Philosophici Friburgenses 2.) — Fribourg,
Société Philosophique. 1950. Ill pp.

Neben De ente et essentia ist das Opuskel De principiis naturae das

wichtigste Jugendwerk des hl. Thomas von Aquin. Beide stammen aus
den Jahren, die der Abfassung des Sentenzenkommentars vorausgehen,



Literarische Besprechungen 249

etwa 1252-1254 ; beide bieten in eigner Verarbeitung Grundlinien des
aristotelischen Gedankengutes und werben für eine grundsätzliche, günstige
Aufnahme der Philosophie des Stagiriten. Während jedoch De ente et essentia
öfter in alter und neuer Zeit kommentiert und, seit der Neubelebung der
thomistischen Studien, mehrere Male neu ausgegeben wurde, war De prin-
cipiis naturae kein solcher Erfolg beschieden. Kommentare über dieses
Schriftchen sind uns nicht bekannt, und heute liegt es in keiner einzigen
Einzelausgabe vor. Dazu kommt, daß die Gesamtausgaben der Opuscula
des hl. Thomas gerade in diesem Werkchen stark voneinander abweichen,
und daß keine von ihnen die Gewähr bietet für einen zuverlässigen Text.
Deshalb ist die vorliegende Neuausgabe dieses Werkes, die auf breiter
handschriftlicher Grundlage fußt, sehr zu begrüßen. Der Herausgeber gibt
sich der Hoffnung hin, daß seine Arbeit als textkritischer Versuch
wegbahnend wirken möge zur Herstellung eines definitiven Textes der gesamten

Opuskelsammlung des Aquinaten.
Das Opuskel, dessen Authentizität sicher feststeht (S. 63-64), wird

mit triftigem Beweis in die Jahre 1252-1254 verlegt (S. 70). Während
nämlich Thomas m seinem Sentenzenkommentar (1254-1256) bereits eine
griechisch-lateinische Übersetzung der Metaphysik des Aristoteles
verwendet, zitiert er hier, ebenso wie in De ente et essentia, noch die
arabisch-lateinische.

Zur Textgestaltung wurden 49 Handschriften aus dem 13. bis 15. Jahrh.,
sowie acht Wiegendrucke von 1472-1498 herangezogen. Drei weitere Hss.,
zwei von Budapest und eine von Krakau, werden angegeben, konnten
aber nicht erreicht werden. Von jedem Textzeugen gibt P. eine kurze
Beschreibung mit genauem Anfang und Ende der Schrift, die auf die Hs.
bezüglichen Literaturangaben eine ebenfalls kurz gehaltene Charakteristik
des Textes im Verhältnis zu den andern Hss. (S. 20-49). Es folgt sodann
(S. 52-62) die Klassifikation der Hss. und die Aufstellung ihrer Genealogie.
Auf Grund der gleichen Lesart und einer vorausgesetzten Anteilnahme an
einer gleichen bekannten oder unbekannten Vorlage (S. 19) wurden alle
Textzeugen auf sechs Gruppen verteilt, von denen je ein Vertreter,
entweder die Vorlage der Gruppe selbst, oder, wenn diese nicht feststellbar
war, der ihr zunächst stehende Zeuge, zur Herstellung des Textes
kollationiert wurde. Es sind dies folgende 6 Hss. : Metz 1158 (M), Toulouse
872 (T), Neapel, Naz. VII. B. 21 (N), Bologna, Univ. 861 (B), Rom, Valli-
cell. E. 30 (V), Paris, B. N. 14546 (P). Es erwies sich sodann, daß MTN
Parteigänger sind, was wieder auf eine gemeinsame Vorlage dieser Gruppen
schließen läßt. Demgegenüber stehen die Gruppen VBP nicht so fest
zusammen, so daß hier mehrere Zwischenglieder angenommen werden müssen,

deren gemeinsame Quelle möglicherweise das Autograph gewesen sein
konnte (S. 59). Da keine dieser beiden Gruppenvereinigungen einfachhin
überlegen ist, wurde von Fall zu Fall, auf Grund innerer Evidenz, die
angenommene Lesart ausgewählt (S. 62).

Wir bedauern, daß der Verf. hier seine Ergebnisse bloß vorlegt, ohne
uns die Möglichkeit zu geben, die Gliederung in Gruppen nachzuprüfen.
Wir wären ihm sehr dankbar gewesen, wenn er uns durch einige typische



250 Literarische Besprechungen

Beispiele — gemeinsame Fehler, Filiationen von Fehlern — davon
überzeugt hätte, daß diese Gliederung die einzig mögliche, oder doch die
einfachere Erklärung der Tatsache ist.

Da P. der Floffnung Ausdruck gegeben hat, einen Beitrag zur definitiven

Textgestaltung aller Opuskel des hl. Thomas geliefert zu haben,
stellt sich hier die Frage : Ist P.'s Methode hierfür zulänglich

Für den Textkritiker besteht das Problem darin, alle Angaben, welche
die Überlieferung uns erhalten hat, zu sammeln und daraus den ganzen
Vorgang zu erklären ; also von der Vielheit und Vielartigkeit der Hss.
auf das eine 'Exemplar' zu schließen. Diese Angaben sind nicht bloß
im Text zu suchen und die Erklärungen nicht bloß philologischer Natur.
Es gibt auch äußere Angaben über das Entstehen, die Verbreitung usw.
der Hss., die eine wertvolle historische Erklärung liefern. Über die
Überlieferung der Opuskel des hl. Thomas sind wir weit davon entfernt, die
letzte Klarheit zu besitzen. Dagegen liegt das Problem auch nicht in
völligem Dunkel. Die Forschungen des P. Mandonnet (Les « opuscules »

de saint Thomas d'A quin, in : Opuscula omnia, Introd. Paris, Lethielleux,
1927, und : Revue Thomiste, 32 [1927] 121-157) haben hier wertvolle Ergebnisse

zu Tage gefördert, die für das weitere Studium grundlegend sein
dürften. Von der Echtheit der Opuskel sagt Mandonnet: «On ne doit
pas opérer, dans la recherche de l'authenticité des opuscules, en procédant
individuellement pour chacun d'eux, mais bien en étudiant la fortune de
toute la collection Cette collection des opuscules, nous la rencontrons
effectivement dans les manuscrits, et elle se présente à nous dans des
conditions diverses, mais très instructives » (Introd., p. xxvii, Rev. Thom.,
p. 139). Gilt das nicht auch für die Textgestaltung Nehmen wir den
Fall der Schrift De principiis naturae, die 1252-1254 verfaßt wurde. Von
dem Augenblick an, wo Thomas sein Autograph oder eine Abschrift
desselben der Öffentlichkeit zur Verfügung stellte, konnte das Werk
verbreitet werden. Wir haben also hier ein erstes « Exemplar » des Werkes,
das Ausgangspunkt der Verbreitung wurde. Nach dem Tode des heiligen
Thomas (1274) wurden seine Werke gesammelt und die kleineren Schriften
unter dem Namen Opuscula in einem Band vereinigt. Wie P. Mandonnet
nachwies, entstand zunächst eine Sammlung von 25 Opuscula, welche
später, durch Hinzufügung der drei kleinen Expositiones und der vier
Collationes, auf 32 erweitert wurde. Dieses Sammeln der Opuscula geschah
sicher nicht aufs Geratewohl. Man hatte einen ganz präzisen Zweck im
Auge, und man wird wohl alle Mittel angewandt haben, ihn zu erreichen.
So wie man bloß authentische Schriften des hl. Thomas erfassen wollte,
ebenso wollte man dieselben offenbar in einem korrekten Text besitzen.
Die Sammeltätigkeit schloß also eine wirkliche textkritische Arbeit ein.
Die auf diese Weise veranstaltete neue « Recensio » der Opuscula, u. a. der
Schrift De principiis naturae, dürfte also einen korrekteren Text besessen

haben als manche ältere Abschriften, die von dem Autograph abstammten.
Diese neue « Recensio » der Opuscula wurde wiederum als « Exemplar »

Ausgangspunkt einer weiteren Verbreitung, ohne daß das erste « Exemplar »

aufhörte, direkt oder indirekt weiterzuwirken.



Literarische Besprechungen 251

Wie hat der moderne Textkritiker und -herausgeber sich diesen
Tatsachen gegenüber einzustellen Es will mir scheinen, daß er sie auf
keinen Fall stillschweigend übergehen darf.

Rom, S. Anselmo. /. P. Müller O. S. B.

Cusanus - Texte. IV. Briefwechsel des Nikolaus von Cues. Erste Sammlung.

Herausg. von J. Koch. — SB Heidelberg. 1944. 127 SS.

J. Koch : Nikolaus von Cues und seine Umwelt. Untersuchungen zu
Cusanus-Texten. IV. Briefe. — SB Heidelberg. 1948. 175 SS.

Die beiden Veröffentlichungen zeigen N. v. C. nicht als den großen
Denker, sondern als den Mann der Praxis. Die 37 Briefe bzw. Aktenstücke
betreffen Varia, vielfach Überlassung von kirchlichen Pfründen, einzelne
beziehen sich auf die Reform der Klöster im Legationsbezirk des Kardinals,
die Friedensvermittlung in der Soester und in der Münsterschen Fehde.
Die Briefe sind mit großer Akribie herausgegeben, mit reichlichen
Erklärungen. Voraus geht eine Übersicht über die bisher bekannt gewordenen
Briefe des Cusanus aus der Zeit vor 1451 (71 an der Zahl), von denen 9

abgedruckt werden. Für die Briefe aus der spätem Zeit (bis 1464) verweist
er auf frühere Veröffentlichungen. Die Aufzählung der benützten
Handschriften zeigt den Umfang der Arbeit, die Koch zu leisten hatte. Man
begreift, daß er nur « widerstrebend » (S. 7) den Auftrag der Heidelberger
Akademie übernommen hat, anderseits die scharfe Kritik, die er an E. Van
Steenberghen, Autour de la docte ignorance, und dessen Publikation von
Cusanus-Briefen geübt hat (Nr. 36) : fast alle Briefe werden kritisch
durchgegangen und korrigiert.

Das zweite Heft zieht gewissermaßen die Folgerungen aus den im
ersten Heft veröffentlichten Stücken. Diese Untersuchungen wollen die
Persönlichkeit des Cusanus selbst und die Umwelt, in der er lebte, lebendig
machen, ohne aber ein « zusammenfassendes Charakterbild des säkularen
Mannes vorzulegen (S. 8). Den Kirchenhistoriker interessiert vor allem
Abschnitt III : Kirchliche Reform (S. 45-78). Zu diesem Zwecke war der
Kardinal als Legat nach Deutschland geschickt worden. Nikolaus hat
Manches erreicht — es ist darüber öfter geschrieben worden, vgl. etwa
Johannes Janssen, Geschichte des deutschen Volkes 120 —• bei den
Mendikanten fand er aber Ablehnung, er hatte freilich auch keine Vollmacht
zu deren Reformation (S. 174). Nikolaus ging hier zu scharf vor und erlitt
z. B. in Trier einen völligen Fehlschlag : allzu scharf macht schartig. Ein
Heiliger hat damals mehr erreicht: Johannes Capestran, der wirklich Reform
zustande brachte, sein Beispiel war maßgebend. Cusanus war gewiß ein
ernster Prälat, aber doch kein Heiliger, das beweisen seine Pfründensorgen,
die einen weiten Raum in seiner Korrespondenz einnehmen (S. 79-101).

Besonderes Interesse verdient das Itinerar des Legaten 1451-52, das
Koch als Beilage bietet (S. 111-152) ; es ist doch zum Staunen, was Nikolaus

an Mühen und Reisen auf sich genommen hat. Das Verzeichnis der
gedruckten Literatur (S. 153-155) wäre heute schwerlich in dieser
Reichhaltigkeit aufzustellen.

Freiburg (Schweiz). G. M. Lohr O. P.



252 Literarische Besprechungen

Geistesgeschichte

M. A. Lücker : Meister Eckhart und die Devotio moderna (Studien und
Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, hrsg. von Josef Koch, Bd. 1). —-

Leiden, Brill. 1950. viii-175 SS.

Der Kölner Ordinarius für Philosophie, einer unserer besten Kenner
der mittelalterlichen Scholastik, eröffnet eine Serie zur Geistesgeschichte
des Mittelalters, die wir aufrichtig begrüßen dürfen. Er betont, daß es

für manche, die über das Mittelalter arbeiten und dabei dem Glauben des

Mittelalters innerlich fern stehen, schwierig ist, sich in dessen gläubige
Denkweise hineinzuversetzen und dementsprechend zu urteilen. Unter
Kochs Leitung haben wir die Gewähr, daß irrige Darlegungen vermieden
werden.

Die Schriftenreihe wird glücklich mit vorliegender Studie eröffnet.
Was die Verfasserin will, wird am besten die Aufzählung der Kapitel
andeuten : 1. Meister Eckharts Aszese. 2. « Negative » Nachwirkungen Eck-
harts. 3. Ein Bindeglied zwischen Eckhart und der Devotio moderna :

Godeverd van Wefeles Werk « Van den XII dogheden ». 4. Eckhart und
Geert Groote. 5. Das Buch « De imitatione Christi » und seine Beziehungen
zu Eckhart. 6. Im Gefolge Geert Grootes und des Buches « De imitatione
Christi ». Dazu verschiedene Anhänge.

Wenn von Eckharts Einfluß auf die Devotio moderna die Rede ist,
so betrifft das nicht dessen spekulative Lehre, denn « dem mit Vorliebe
aufs Nüchtern-Sachliche gerichteten Handelsgeist dieses Volkes hatte gerade
der 'Lebemeister' Eckhart viel zu sagen und weniger der 'Lesemeister'
(S. 152) ». Maßgebend ist nur die praktische Lebenshaltung Eckharts und
zwar vor allem seine Lehre von der « Abgeschiedenheit », die er immer
wieder betont. Sie bedeutet negativ innerliche Trennung von allen
Kreaturen, positiv : in allem Gottes Willen tun, selbst bis ins Extreme (S. 29).
Verf. geht die Entwicklungsstufen der D. M. durch : das Werk von den
XII dogheden, das bisher Ruusbroec zugeschrieben wurde und weitgehend
Eckhart wiedergibt, stammt nicht von Ruusbroec, sondern von Wefele ;

es bleibt dabei, daß Ruusbroec E. ablehnt. Anders steht es mit Geert Groote

(f 1384), dem Begründer der D. M. Obwohl er vorsichtig vor W. warnt,
so zeigen doch seine echten Schriften eine weitgehende Abhängigkeit von
E.s Gedankengut, nur daß er dessen Gedanken selbständig verarbeitet,
nicht wie Wefele sklavisch übernimmt.

Das interessanteste Kapitel, das auch den heutigen Leser in Anspruch
nimmt, ist das fünfte : Das Buch De imitatione Christi und seine Beziehungen
zu Eckhart. Prof. Werner Kaegi (Basel) bemerkt in der Zeitschrift für
Schweiz. Geschichte 1949, S. 273, daß sich in jüngerer Zeit die Meinung
als opinio communis durchgesetzt hatte, daß Thomas von Kempen nicht
nur Kopist, sondern auch mindestens letzter Redaktor, wenn nicht im
wesentlichen überhaupt Verfasser der Schrift gewesen sei. Bezüglich der
ältern Vorlagen, die er benutzte, sprach man ein non liquet aus. Dr. Lücker
ist nun überzeugt, daß Th. v. K. nicht der Verfasser, sondern nur Kopist



Literarische Besprechungen 253

sei (S. 129 ; etwas anderes S. 133). Sie stützt sich dabei auf die Arbeiten
von van Ginneken und neuestens Prof. F. Kern (f), obwohl sie in anderer
Hinsicht von G. abweicht (S. 130. Zeitschrift für Geist und Leben, 1949,
S. 231). Ihr zufolge ist Groote der eigentliche Verfasser. P. Dominikus
Planzer O. P. hat die Ausgabe von Kern, « Die Nachfolge Christi oder das
Buch vom innern Trost von Gerrit Groote, Ölten 1947 », scharf
zurückgewiesen (Zeitschr. für Schweiz. Kirchengeschichte 1948, S. 74/75). Kaegi,
der mit Planzer nicht einverstanden ist, gesteht, daß es sich hier um eine
sehr komplexe und kontroverse Frage handelt. Obwohl er Kerns
Übersetzung nicht unsympathisch gegenüber steht, betont er doch, daß
zunächst einmal eine Ausgabe des Originals erfolgen müsse, ehe eine
Übersetzung geboten werden könne. So ist also hier noch nicht das letzte Wort
gesprochen, wie auch die Verf., freilich in einem etwas andern Sinne,
bemerkt (S. 106 ; vgl. auch Fr. und L. Kern in : Theologische Zeitschrift,
Basel, 5, S. 185). Jedenfalls bleibt bestehen, daß die Imitatio stark von
E.s Gedanken beeinflußt ist. « Das dritte Buch der altern Imitatio-Fassung
erwies sich als besonders stark von Es. Geist durchdrungen. » « In dem
Gewand, daß ihr Thomas v. K. gab, lebt E.s Aszese weiter bis hinein in
unsere Tage» (S. 129, 133).

1424 nimmt Verf. als Ende der D. M. an. Mit Gerlach Peters (f 1411)
war die Grundlegung der D. M. abgeschlossen, mit dem Tode des Jan de
Vos van Heusden (1424) die letzte große, führende Persönlichkeit geschieden.
Sehr bemerkenswert ist der Hinweis auf den weiblichen Zweig der D. M.
(Kloster Diepenveen) und der Vergleich mit den Dominikanerinnen der
Eckhart-Schule. Wir kennen gewöhnlich nur die Vitae sororum im deutschen
Sprachgebiet und sehen nun ein ähnliches, hochgemutes Streben bei den
Schwestern der D. M.

Verf. hat sich ihre Aufgabe nicht leicht gemacht. Sie zitiert
niederländische Handschriften und Publikationen in einer Fülle, wie man sie im
deutschen Sprachgebiet wohl selten finden wird. Der Rückblick (S. 151/52)
gibt in Kürze eine gute Übersicht über die Ergebnisse der Untersuchung.
Ein paar Worte über den Entwicklungsgang Grootes wären von Nutzen
gewesen. Wir wünschen der Schrift und der Schriftenreihe viele Leser.

Freiburg. G. M. Lohr O. P.

E. Hocedez, S. J. : Histoire de la théologie au XIXe siècle. T. I :

Décadence et réveil de la théologie, 1800-1831. (Museum Lessianum. Sect,
théol., N° 43.) — Bruxelles, L'Edition universelle. Paris ; Desclée De Brouwer,
1949. 269 p.

En 1947, le R. P. Hocedez publiait le troisième tome de son Histoire
de la théologie au XIXe siècle (cf. Divus Thomas, 27 [1949], 124-125).
En voici maintenant le premier. Peut-être cet ordre de publication a-t-il
nui à la présentation du tome III qui, privé de son introduction et de ses

idées directrices, apparaissait quelque peu désarticulé. Le premier tome, au
contraire, fait un bel effort de synthèse. L'auteur entend « montrer le
mouvement même de la pensée théologique et l'évolution de cette science au
XIXe siècle », en même temps qu'il en étudie l'un après l'autre les écrivains.



254 Literarische Besprechungen

Il a réussi dans son dessein. Les nombreux théologiens qu'il rencontre
et sur lesquels il livre une bibliographie choisie, sont étudiés dans de larges
ensembles, pris eux-mêmes dans un mouvement général. C'est la description
d'un éveil dont les éléments sont disposés en crescendo. On passe en revue
l'Angleterre, l'Amérique, l'Espagne et l'Italie, où la théologie vivote à
quelques exceptions près sans renouvellement de genres ni de thèmes.
Puis vient la France, où Lamennais et les traditionalistes soulèvent de
nouveaux et brûlants problèmes, avec des solutions brillantes, mais
maladroites. On s'attarde enfin longuement en Allemagne, où vis-à-vis d'écoles
parfois sagement orthodoxes, comme celle de Mayence, ou très déséquilibrées

comme l'Hermésianisme, l'école de Tubingue prend un essor puissant

et fécond, avec Drey et surtout Möhler. En tous les mouvements qui
s'esquissent, on discerne des traits fondamentaux, qui seront ceux du siècle
même. Partout où l'on se renouvelle, on prend position vis-à-vis du
rationalisme triomphant : pour le convaincre, ou pour l'abattre, ou pour l'assimiler.

Partout on aborde le problème principal des rapports de la nature
et de la surnature : qu'on envisage les relations de l'Etat et de l'Eglise
et la constitution de celle-ci ; ou les relations de la science et de la foi.
L'apologétique et l'ecclésiologie passent au premier plan. Le même
mouvement, tombant en des milieux différents, produit des effets opposés. En
France, où la philosophie est pauvre, le traditionalisme qui l'humilie triomphe.
En Allemagne, où elle triomphe, le semi-rationalisme d'Hermès tente de
l'assumer. Ainsi la connaissance des systèmes et des sentiments de ce temps,
que l'auteur rappelle en quelques pages, est-elle prérequise à l'intelligence du
mouvement théologique. Après 1831, celui-ci dépendra davantage des
nombreuses interventions de l'autorité de l'Eglise. Le tome s'arrête, avec
souplesse, à l'orée de ce changement de régime, à l'avènement de Grégoire XVI.

Il faut louer à la fois l'information du livre et sa cohésion. L'auteur a

personnellement lu les théologiens principaux dont il parle. Lorsqu'il ne
donne pas son jugement personnel, il se réfère à celui d'un bon connaisseur.
Il a réussi à dessiner des lignes maîtresses dans une période confuse. Peut-
être a-t-il mis presque trop d'unité. Ne devait-on pas laisser à l'époque
son dualisme (comme le suggérait le titre général) et ne pas inscrire
sous le titre de « réveil » (ch. II), une survivance de l'enseignement du
XVIIIe siècle, en Angleterre, en Espagne, en Italie et dans les séminaires
de France qui ressemble plutôt au sommeil. On aurait mieux rendu
compte de l'état de la théologie dans le premier tiers du XIXe siècle en

soulignant brièvement la diversité des milieux qui l'élaborent. La théologie

sommeillante a pour siège les instituts ecclésiastiques qui subsistent
encore. Les nouveautés fécondes et déséquilibrées sont l'œuvre, en France,
d'autodidactes et souvent de laïcs : Chateaubriand, Maistre, Bonald, et même
Lamennais, étrangers à l'enseignement, à ses traditions comme à ses
responsabilités. Le renouvellement de la problématique s'opère, en Allemagne,
dans des universités d'Etat, à direction parfois rationaliste ou protestante.

Devons-nous regretter également que l'auteur n'ait pas insisté davantage

sur la renaissance, trop lente à vrai dire, que les positions prises
préparent dans les disciplines de base de la théologie : exégèse, archéologie,



Literarische Besprechungen 255

histoire de l'Eglise, liturgie Il le signale d'un mot à propos de Lamennais
ou de Möhler. Mais sans doute se réserve-t-il d'en parler au tome deuxième
qui terminera la collection

Fribourg. M. H. Vicaire, O. P.

H. Schauerte : Die volkstümliche Heiligenverehrung. —- Münster,
Aschendorff. 1948. 164 SS.

Der Verf. will erstmalig versuchen, alle um die volkskundliche
Heiligenverehrung gruppierten Erscheinungen systematisch zusammenzufassen. Ein
dankbares Thema, schade daß der Raum so knapp bemessen war. Da die
volkstümliche Heiligenverehrung sich nicht so sehr auf die geschichtliche
als vielmehr auf die legendarische Darlegung des Lebens der Heiligen
aufbaut (S. 34), so wird zunächst — nach vorausgehender Darlegung der
kirchlichen Lehre — die Heiligenlegende besprochen : das Wesen der Legende,
ihr Werden, die Arten der Legende, die Marienlegende. Was S. 55/56 über
die Entstehung des Rosenkranzgebetes gesagt wird, könnte durch einen
Hinweis auf die kurzen Darlegungen von K. Bihlmeyer im Lexikon für
Theol. u. Kirche VIII Sp. 990 f. ersetzt werden. Man sollte dabei aber
nicht vergessen, daß der Rosenkranz wesentlich eine Verbindung von
betrachtendem und mündlichem Gebet darstellt, nicht bloß eine Parallele
zur Paternoster-Schnur ist. S. 58-154 behandelt das eigentliche Thema :

Die volkstümliche Heiligenverehrung, ihr Wesen, ihre Psychologie, Heiligengruppen,

Heiligenpatronate, besondere Schutzheilige, besonders Christopherus,

die Heiligen im Aberglauben, endlich die Reliquienverehrung im
Volke und das Heiligenbild. Des Interessanten wird viel geboten, auch
manches Sonderbare, das aber aus dem Volksempfinden zu verstehen ist.

Daß bei einem Gegenstand, dessen verschiedene Seiten so oft behandelt
wurden, Ergänzungen und Verbesserungen angebracht werden können,
bedarf keiner besonderen Erwähnung. Auf Einiges sei hingewiesen. S. 16 :

Franz Doyé, Heilige und Selige der röm.-kath. Kirche, dürfte etwas
kritischer gehalten sein. S. 22 : Das erste Zeugnis einer liturgischen
Heiligenverehrung betrifft den hl. Polykarp von Smyrna. Bei der Literatur vermisse
ich die Werke des verstorbenen Führers der Bollandisten H. Delehaye
(abgesehen von Les Légendes hagiographiques), besonders : Etude sur le
légendier romain. Les saints de novembre et de décembre. Brüssel 1936.
Deleh. handelt hier über die wichtigsten Heiligen der beiden Monate, die
in den Acta Sanctorum noch nicht besprochen wurden. Sodann das interessante

Werk : Heilige Überlieferung (Festgabe für Abt Herwegen), 1938,
das auch für Schauerte manches bietet, namentlich die Abhandlung von
Anton L. Mayer : Die heilbringende Schau. Die 16 heiligen Holländer
(S. 31) werden wohl die (19) Märtyrer von Gorkum sein. In der « Heiligen
Überlieferung » findet sich eine lehrreiche Gegenüberstellung von Th. Klauser
(S. 229-233) über die im Mittelalter Kanonisierten. Das deutsche Sprachgebiet

ist darnach mit 19 (von insgesamt 79) vertreten neben 20 Italienern.
Also ein guter Prozentsatz.

Freiburg. G. M. Lohr O. P.



256 Literarische Besprechungen

Louis de Wohl : The Quiet Light. — London, Gollancz. 1950. 320 pp.

Es ist mit Recht gesagt worden, daß der hl. Thomas v. Aquin der
heiligste unter den Gelehrten und der gelehrteste unter den Heiligen ist.
Es gibt viele (und ihre Zahl wächst jeden Tag), die den Gelehrten Thomas
verehren und ihn als solchen lieben. Diese sind bestrebt, ihn in seiner
fortdauernden Geistesarbeit nachzuahmen. Thomas als Heiligen kennen und
lieben auch manche. Den Menschen Thomas aber, der hinter dieser
weltberühmten Gelehrtheit und Weisheit, und hinter dieser engelgleichen
Heiligkeit steckt, wer kennt ihn Fast niemand. Der hl. Thomas ist ein
liebenswürdiger Mensch gewesen. Weil aber seine mehr menschlichen
Eigenschaften fast immer außer acht gelassen werden, betet man selten zu ihm,
man ruft ihn nicht an. Es ist wirklich zu bedauern. Eben diesen Menschen
will uns der Verfasser des vorliegenden Buches zeigen.

Im Mai 1948 hat Seine Heiligkeit Papst Pius XII. dem V. aufgetragen,
einen historischen Roman zu schreiben, der um den Doctor Angelicus als

Hauptfigur aufgebaut werden soll. Wohl keine leichte Aufgabe. Der
Verfasser ist zu beglückwünschen, daß er diesen Auftrag so treu und mit einem
so glänzenden Erfolg ausgeführt hat. Man soll aber nicht meinen, daß es

sich nur um einen Unterhaltungsroman handelt ; das Buch ist im wahren
Sinne des Wortes erbaulich. Durch die Lektüre des Buches lernt man den
Menschen Thomas, wie er mitten in seiner Umwelt lebt und strebt, kennen.
Der Gelehrte, der Heilige und vor allem der liebenswürdige Ordensmann
tritt hier vor uns in aller Lebensfrische auf. Wir haben das Buch mit großem
Interesse und wirklicher Freude gelesen. Der V. hält sich ganz genau an
die historischen Quellen. Wir empfehlen das Buch allen, die den hl. Thomas
besser kennen und ihn auch wirklich lieben möchten.

St. Mary's, Tallaght. C. Williams O. P.

F. Zoefl : Margareta Ebner. (Lebensschule der Gottesfreunde Nr. 60.)
— Meitingen b. Augsburg. Kyrios-Verlag. 1950. 102 SS.

Zur Nazizeit hat Kolbescheier Margareta Ebner zur Heldin seines
Romans : Das gottgelobte Herz gemacht. Er hat darin mit geschickter
Hand manche glänzende Szene entworfen ; er hat aber auch seiner Phantasie
die Zügel allzu sehr schließen lassen und offenbart, daß er von der
Entfaltung des geistlichen Lebens auf den Höhen der Mystik nichts versteht.
Zoefls bescheidenes Büchlein nimmt sich daneben aus wie David neben
Goliath. Es ist nicht in erster Linie als Kampfschrift gedacht ; es will an
Hand der Offenbarungen und Briefe das Leben der Mystikerin wahrheitsgetreu

darstellen. V. umgeht keine Schwierigkeit, weiß aber alle aus den

Quellen so zu lösen, daß Kolbescheiers Machwerk in Trümmer sinkt und
Margareta Ebner vor uns steht, wie sie stand vor ihren Zeitgenossen und
vor dem frommen gläubigen Volk von heute.

Düsseldorf. H. Wilms O. P.


	Literarische Besprechungen

