Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 29 (1951)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Einfiihrung in das Thomasstudium

M.-D. Chenu O. P. : Introduction & I’étude de saint Thomas d’Aquin. —
Montréal, Institut d’Etudes Médiévales. — Paris, Vrin. 1950. 305 pages.

Diese geistvolle, vielseitig anregende und unvergleichlich reichhaltige
Arbeit des bekannten Gelehrten aus der Pariser Dominikanerprovinz ist
der reife Ertrag einer systematischen Reihe von Vorlesungen, die er regel-
méBig durch mehr als zwanzig Jahre, zuerst in Le Saulchoir, spiter in
Ottawa, gegeben hat. Um in das Werk des heiligen Thomas moglichst
objektiv zugleich und zweckmiBig einzufiihren, ist er vor allem bestrebt
gewesen, streng historisch vorzugehen (rigoureusement et austérement
fidele a 'histoire et a ses conduites objectives 5). Dies in der richtigen
Uberzeugung, daB Gehalt und Sinn dieser genialen Schépfung erst aus der
geistigen und kulturellen Umwelt, in der sie entstanden ist, angemessen
bewertet und verwertet werden kann. Damit verfolgt er eine Aufgabe, die
bereits Denifle ins Auge gefafit hatte und an deren Ldsung neben vielen
anderen wohl an erster Stelle sein Schiiler Prof. Martin Grabmann selig
ein ganzes halbes Jahrhundert mit unermiidlichem Flei3 verdienstvoll gear-
beitet hat. Aber P. Chenu verfolgt sie mit selbstindigen Mitteln und unter
eigenen Gesichtspunkten, so daf seine Ausfithrungen eine wahre Fiille von
Beobachtungen bieten und zusammenstellen, wie man sie bei anderen kaum
finden wiirde. Insbesondere hat er die Herausarbeitung der Denk-, Aus-
druck- und Arbeitsweisen des Aquinaten bis ins Letzte durchfiihren wollen
(I'analyse des genres littéraires, ... des moyens d’expression conceptuels
autant que linguistiques, ... des formes de la pensée 6), da gerade darin
die Wechselbeziehungen zwischen dem Denker und seiner Umwelt am
deutlichsten in Erscheinung treten. Darin bestiinde, betont er selbst, die
Einheit seines Werkes (et c’est 1a I'unité de notre travail 6). Es handelt
sich also bei ihm nicht blo um eine Sammlung von gelehrten Nachrichten
iiber die Chronologie und die kritische Bibliographie der Werke des heiligen
Thomas, wie etwa bei Grabmann («Die Werke des heiligen Thomas von
Aquin » in Beitrage ... XXII, 1/2, 1949), wenn auch das Wissenswerte hier-
iiber in bemessener aber hinreichender Ausfiihrlichkeit geboten wird. Viel-
mehr lag es ihm daran, sich in den Geist des heiligen Thomas zu versetzen,
um ihm gleichsam aus dem Innern bei der Ausarbeitung seiner Werke nach-
zugehen (une entreprise qui voudrait se tenir a l'intérieur méme de ’esprit



Literarische Besprechungen 225

de saint Thomas en travail, élaborant et construisant ses ceuvres 7). Daraus
mag man die warme Anteilnahme ermessen, von der Verf. bei seiner sonst
so streng historisch vorgehenden Arbeit stets beseelt war. Buchen wir noch
aus dem Vorwort die wehmiitige Bemerkung : « Einen Meister der Theologie
in einer Zeit entstehen und wirken zu sehen, wo Theologie und Theologen
von der Welt, von ihren Verhiltnissen, von ihren Blickrichtungen, von
ihren technischen Mitteln, von ihrer Kultur nicht getrennt waren, das ist
ein grofles Schauspiel und auch eine Lehre fiir einen, der sehen mul}, wie
nunmehr die Theologie in Verbannung lebt und um ihre Rechte vergebens
eifert » (6). Die christliche Einheit der Kultur ist leider unserer modernen
Welt eben seit lange verloren gegangen.

Die Arbeit von P. Chenu gliedert sich in zwei Hauptteile : Das Werk
(11-178), Die Werke (173-296) mit nachfolgenden Indices (297-305).

Am wichtigsten und lehrreichsten sind im ersten Teil, neben dem
groBziigigen einleitenden Kapitel iiber die Umwelt, in der Thomas seine
Bildung erhielt und seine Tatigkeit entfaltete (11-65 mit folgenden Unter-
abteilungen : die neuen Schulen, die Universitit, die Renaissance, die Ein-
fiihrung des Aristoteles, der Predigerorden, die evangelische Bewegung,
die augustinische Tradition, die Scholastik), die technischen Untersuchungen
iiber Sprache und Wortschatz des Aquinaten (84-105), iiber seine Gebrauchs-
weise der Autorititen (106-131) und iiber seine wissenschaftliche Arbeits-
methode (132-171). Man wird durchwegs mit hochster Befriedigung diese
von einem immensen Wissen und von der eindringendsten Vertrautheit mit
den Werken des heiligen Thomas zeugenden Forschungsergebnisse entgegen-
nehmen. Da haben wir eine Reihe von bis zum Rand gefiillten Kapiteln,
die nicht nur durchgelesen oder gar bloB3 gelegentlich nachgeschlagen, son-
dern eingehend durchstudiert zu werden verdienen. Ohne vergebliche Be-
schonigung etwaiger zeitbedingter Mangel und Milgriffe weil Verf. mit
scharfsinniger Herausstellung des Wesentlichen die lautere Wahrheitsliebe
und Sachlichkeit, wie die tiefe philosophisch-theologische Weisheit aufzu-
zeigen, die samtlichen Denkleistungen des hl. Thomas ihre unvergingliche
Bedeutung verleihen. Auf Einzelheiten wollen wir uns nicht einlassen, es
wiirde zu weit fiihren. Ein paar kritische Bemerkungen bringen wir noch
am SchluB.

Im II. Teil werden wir in derselben meisterhaften Weise iiber die
einzelnen Werke des groflen Lehrers unterrichtet, iiber seine Kommentare
zu Aristoteles und zu Dionysius (173-198), seine Bibelkommentare (199-225),
seine Werke zum Lombarden und zu Boetius (226-240), seine Quaestiones
disputatae und quodlibetales (241-254), die Summa contra Gentiles (247-254),
die Summa Theologia (255-276) und die wichtigeren unter den Opuscula
(277-296). Obwohl einmal zitiert (162 n. 2), ist die Schrift De substantiis
separatis in der Liste der Opuscula (278) ausgefallen.

Das Compendium Theologiae wird vor die Abfassung der Summa Theo-
logica verlegt, um 1265/67 : das sei «assuré », sichergestellt. Personlich
hitten wir eher den Eindruck, da@3 trotz allem das Compendium der letzten
Lebenszeit des Aquinaten angehort. Wir moéchten zundchst auf Kap. 98
verweisen, wo wir die beste Erklirung fiir die Weltschépfung in tempore

Divus Thomas 15



226 Literarische Besprechungen

zu finden glauben : « hujus temporis voluit (Deus) esse mensuram, quod ex
divina voluntate pendet, cui indifferens est vel hanc quantitatem vel aliam
tempori assignave ». Man vergleiche de Potentia 3, 17 : «ex simplici Dei
voluntate dependet quod praefigatur universo deferminata quantitas dura-
tionis sicut et determinata quantitas dimensionis ». Diese duBerst gliick-
liche Formel findet sich sonst nirgends beim heiligen Thomas. Dann ver-
weisen wir auf Kap. 133 (vgl. 134, 140), wo die Unterscheidung der futura
contingentia den knappsten und zugleich treffendsten Ausdruck findet :
« prout sunt actu in suo esse, jam determinata ad unum » und « prout sunt
virtute im suis causis, non determinata ad unum». Auch das Kapitel
iiber die unitas personae in Christo (Kap. 211) scheint uns zwischen den
betreffenden Ausfiihrungen der Summa Theologica und denjenigen der
Quaestio De Unione Verbi Incarnati zu liegen. Immerhin miissen wir
zugeben, daB bei derartigen Betrachtungen das subjektive Moment doch
bedenklich mitspielen mag. '

Bei der Besprechung der Summa Theologica wire es gut gewesen den
Einteilungsplan der Summa des Alexander Halensis und des Breviloquium
des heiligen Bonaventura mitzuteilen. Dann hitte man besser gesehen, daf3
Thomas, indem er durchschnittlich alle zur moralischen Materie gehorigen
Traktate in seiner Secunda Pars zusammenstellte, doch selbst den Haupt-
anstoB zur praktischen Trennung der Dogmatik und der Moraltheologie
gegeben hat, wie es denn auch die Geschichte der Summakommentare zeigt.
Bei Alexander und Bonaventura wird die moralische Materie zwar ausein-
andergerissen, aber zugleich der Dogmatik organischer einverleibt, indem
die Siinde in AnschluB an den Siindenfall, Gesetz, Gnade und Tugenden
in AnschluB an die Menschwerdung behandelt sind. Der systematische
Fortschritt bei Thomas ist unverkennbar, seine Folgen in spaterer Zeit
waren faktisch schwer zu vermeiden.

Nun aber noch einige kritische Bemerkungen. Wir miissen gestehen,
daB uns gelegentliche abschitzige AuBerungen iiber die Theologie der
Barockzeit (46, 58) und iiber die apologetischen «Clichés» (57, 253) der
heutigen Theologie weniger gefallen.

Um beim letzten Punkt anzufangen, geht es wohl nicht an, den
Gedankengang der Summa contra Gentiles in Gegensatz zur modernen
Apologetik zu bringen. Es handelt sich tatsichlich um verschiedene Dinge.
Ubrigens sind die «Clichés » der modernen Apologetik nichts anderes als
die systematisch-wissenschaftliche Behandlung von echt biblischen und
thomistischen Anliegen. Wir denken hier an Schriftstellen wie Mc 16, 20
und Heb. 2, 3 sowie unter anderen an das schéne Kapitel der Summa, contra
Gentiles (I 6), wo Thomas den christlichen Glaubensassensus gegen den
Vorwurf der Leichtgliubigkeit aus Erwdgungen schiitzt, die unsere moderne
Apologetik «in nuce» darstellen und die spiter vom Vaticanum in mar-
kanten Formulierungen skizziert werden sollten.

Beziiglich des ersten Punktes meinen wir doch, daB die aus Male-
branche stammenden Vorwiirfe (58) gegen die seinerzeitige Philosophie und
Theologie nicht zu Recht bestehen. Die groBen Theologen und die nicht
unbedeutenden Philosophen, die damals im Dienst der katholischen Jugend-



Literarische Besprechungen 227

bildung arbeiteten, mogen ihre Fehler und Méingel gehabt haben. Sie waren
aber nicht derart vom richtigen Geist abgeirrt, daB sie die Methoden der
Philosophie und der Theologie vertauscht hitten und daB ihre Leistungen
als unselige Entgleisungen ohne weiteres iibergangen werden diirften. Da-
gegen wiirde sich iibrigens Verf. selbst verwahren. In der Entwicklung
des christlichen Denkens, philosophisch sowohl als theologisch, hat jedes
Jahrhundert, wo wirklich gearbeitet wurde, von der Viiterzeit an bis auf
die jetzige eine providentielle Aufgabe erfiillt, die zur Bereicherung des
christlichen Wissens um die Wahrheiten der Natur und der Ubernatur
wesentlich beigetragen hat. Die Philosophie und die Theologie der katho-
lischen Christenheit bauen zwar auf der Vergangenheit auf, aber auf der
ganzen Vergangenheit und miissen stets dariiber hinaus in die Zukunft
wachsen, wohl immer auf der gleichen Linie, ohne irgend eine gesicherte
Errungenschaft der Vorzeit je preiszugeben, aber auch ohne sich an einer
bereits iiberschrittenen Stufe gleichsam archiologisch festzubinden, wie es
zum Beispiel die Jansenisten im 17. Jahrhundert tun wollten.

Dabei leugnen wir durchaus nicht, daB in manchem Punkt ein Zuriick-
greifen auf frijhere Positionen von Segen sein konnte. Ein Beispiel dafiir
haben wir in der verdankenswerten Bemerkung 149 iiber die «concepts
univoques, équivoques, analogues»: «l’analyse primitive ... distingait
(unter den Begriffen) deux catégories, les univoques, puis les équivoques,
parmi lesquels on discernait les équivoques ‘a casu’ et les équivoques
‘Gvakéymg’ ». Nur mochten wir hier persdnlich noch viel weiter zuriick-
gehen als Verf. Univoca, aequivoca und analoga sind durchaus nicht ur-
spriinglich Qualificationen von Begriffen, auch nicht von Namen, sondern
von Dingen und Gegenstinden, sofern sie mit demselben Wort bezeichnet
werden, (quorum nomen commune est), bald im gleichen Sinn (univoca),
bald in verschiedenem Sinn ohne Zusammenhang der verschiedenen Sinne
(aequivoca) oder aber mit einem gewissen Zusammenhang der verschiedenen
Sinne (analoga). Jeder Sinn, (ratio per nomen significata), macht einen
eigenen Begriff aus. Bei Aristoteles wird der Sinn mit Aéyog bezeichnet,
und Aéyo¢ bedeutet eben Begriff. Damit ist aber keineswegs gemeint, daB
die ganze schwere Denkarbeit um die analogia entis in friiherer und jetziger
Zeit umsonst gewesen wiire.

Interessant ist die mehrmalige Erwihnung von den « options» (152),
den «intuitions » (167, 168), die beim heiligen Thomas von grundlegender
Bedeutung sind. Damit wird eine wichtige Frage beriihrt. Der genaue
Inhalt und Wert dieser Vorausnahmen wire niher zu bestimmen. Denn
um « veritates per se notae » scheint es sich doch nicht zu handeln. Wir
denken da unter anderm an Ausspriiche wie z. B. De Potentia 2, 1 corp.:
« Natura cujuslibet actus est quod seipsum communicet. » Diirfte man etwa
von metaphysischen Arbeitshypothesen reden, die zuerst durch ihren Nutzen
fur systematische Orientierung, dann aber zuletzt durch methodische Nach-
priifung sich zu bewahren hiatten ? Das Problem wiirde eine sehr eingehende
Untersuchung nétig machen, auf die wir hier nur fliichtig hinweisen koénnen.

Nun aber schliefen wir, mit dem einzigen Bedauern, die aulergewéhn-
liche Vortrefflichkeit dieser Einfithrung in das Studium des heiligen Thomas



228 Literarische Besprechungen

nicht genug gezeigt zu haben. Sie wird ihren Weg machen und vielen will-
kommene Hilfe bieten, in der liebevollen Erforschung und Beniitzung des
Werkes und der Werke des Aquinaten.

Freiburg. M.-St. Morvard O. P.

Philosophie

Bibliographische Einfithrungen in das Studium der Philosophie, heraus-
gegeben von I. M. Boche#ski. — Bern, Francke. 1950.

12. O. Gigon : Platon. 30 SS.
13/14. P. Wyser O.P. : Thomas von Aquin. 78 SS.

17. F. Van Steenberghen : Philosophie des Mittelalters. Aus dem Franzo-

sischen iibersetzt von E. Schneider. 52 SS.

18. O. Perler : Patristische Philosophie. 44 SS.

19. G. Vajda : Jiudische Philosophie. 40 SS.
20/21. C. Regamey : Buddhistische Philosophie. 86 SS.

Uber Zweck und Anlage dieser wertvollen bibliographischen Einfiih-
rungen war bereits bei der Besprechung der ersten Reihe in dieser Zeit-
schrift (27 [1949] 467-72) ausfiihrlich die Rede. Sie sollen bekanntlich
eine erste Orientierung in der Spezialliteratur zu einzelnen Gebieten der
Philosophie und ihrer Geschichte geben mit praktischer Anleitung zum
Studium. Dariiber hinaus diirften sie aber auch dem weiter Fortgeschrit-
tenen, ja sogar dem IFachmann selbst von Nutzen sein, da eine Spezial-
bibliographie in handlicher Form nicht immer leicht zu finden ist. Wir
freuen uns, das den Heften der ersten Reihe gespendete Lob auch auf
die der zweiten Serie ausdehnen zu diirfen, umso mehr als in diesen beson-
ders wichtige Gestalten und uns nahestehende Gebiete erortert werden.

0. Gigon bietet eine gute Einleitung zu Platon und seinem Werk :
Aufzahlung aller Schriften nach den Tetralogien und der Ausgabe von
H. Stephanus, Echtheit und Chronologie, Gesamt- und Einzelausgaben mit
Erklirungsschriften. Hier haben wir eine gediegene Einfiihrung in den
heutigen Stand der Platonforschung. Leider war G. weniger gliicklich im
letzten Teil: 10. Abhandlungen zur Philosophie Platons im allgemeinen.
Nach einigen kurzen Einleitungsworten, die dem Anfianger eher entmu-
tigend vorkommen diirften, folgt eine lange, alphabetische Reihe von
Titeln (S. 22-27), ohne jede Angabe iiber Wert, Inhalt und einzuschlagenden
Studienplan. Hier ist also weder Orientierung noch praktische Anleitung
geboten. In dieser Hinsicht wird wohl die Platon-Bibliographie von F. M.
Sciacca in der dhnlichen italienischen Sammlung Guide bibliografiche (Mai-
land 1945) groBere Dienste leisten.

Die fast uniibersehbare Fiille der neueren Thomas-Literatur in einem
Doppelheft zusammenzufassen, war kein leichtes Unternehmen. Diese groSe
Aufgabe loste Prof. Wyser O.P. in ganz hervorragender Weise, so daf
wir dieses Heft kurzerhand als Muster der weiter auszuarbeitenden Biblio-
graphien hinstellen wiirden. Klare und prizise Ubersicht iiber Leben und
Werke des hl. Thomas (S. 15-32), ausgezeichnete Angaben iiber Quellen



Literarische Besprechungen 229

und EinfluB (S. 33-35) und sehr reiche Bibliographie zu seiner Philosophie
nach den verschiedenen Wissenszweigen gegliedert (S. 35-78). Dabei wur-
den, um moglichst viel Material aufnehmen zu koénnen, nur die wichtigsten
Arbeiten mit ganzem Titel zitiert; auf viele andere, besonders Artikel
in Zeitschriften und Sammelwerken, wurde mit bloBer Angabe des biblio-
graphischen Standortes hingewiesen. Auf diese Weise kam eine handliche
Thomas-Bibliographie zustande, die nicht nur Studenten, sondern auch
Professoren den groBten Nutzen bringen wird. Ein weiteres Doppelheft,
15/16 Thomismus, das, vom gleichen Verf. bearbeitet, die geschichtliche
und systematische Entwicklung der Philosophie des hl. Thomas umfaf(t,
steht noch aus.

F. Van Steenberghen muflte sich fiir die Philosophie des Mittelalters,
von der karolingischen Renaissance bis auf Nikolaus von Cues, natiirlich
kiirzer fassen. Fiir besondere Gebiete und grofere Gestalten dieser Periode
sind ja sowieso eigene Hefte entweder schon erschienen oder doch vor-
gesehen. Aber auch hier haben wir einen von Meisterhand entworfenen
Studien- und Orientierungsplan, der alle wesentlichen Einfiihrungs- und
Nachschlagwerke, Textausgaben, Gesamt- und Einzelstudien erfalit. Es
wird dabei stets auf das groBe Werk von M. De Wulf, Histoire de la
philosophie médiévale, verwiesen, das vollstindige Bibliographien dieser
Epoche bietet.

Bei der Behandlung der Patristischen Philosophie muBte O. Perler
den Begriff Philosophie in weiterem Sinne fassen, da es zur Zeit der Kir-
chenviter eine von christlicher Lebensweisheit und Theologie unterschie-
dene Philosophie nicht gab. Vielleicht verdiente, trotz ihres Alters, die
Geschichte der christlichen Philosophie zur Zeit der Kirchenviter von
A. Stockl (Mainz 1891) Erwahnung (viel eher als die doch sehr elemen-
tare Geschichte der Philosophie von J. Fischl, 1. 15), da sie noch immer
Wert hat. Seit Erscheinen des Heftes ist das Werk Dionysiaca (16. 11)
mit dem im Sommer 1950 erschienenen 2. Bd. abgeschlossen.

Den Gebieten der beiden folgenden Hefte gegeniiber mufl sich der
Rezensent als Laien bekennen. Sein Urteil soll also nur als das eines
AuBenstehenden hingenommen werden. G. Vajda stellte in dankenswerter
Weise seine Einfiihrung in die Jiidische Philosophie fiir Nichtspezialisten
zusammen und behandelt in der Hauptsache die jiidische Philosophie des
Mittelalters. Das Heft liefert also einen wichtigen Beitrag zum Studium
der Beziehungen zwischen Scholastik und jidischer Philosophie. Im Inte-
resse dieses Studium wéire es gewesen, wenn die mittelalterlichen lateini-
schen Ubersetzungen, besonders von Maimonides, in den vorhandenen
Ausgaben zitiert worden wiren, dhnlich wie P. J. de Menasce es in Heft 6
fiir die arabische Philosophie tat.

Von groBer Gelehrsamkeit zeugt das Doppelheft Buddhistische Philo-
sophie von C. Regamey, das vielen ein willkommener Wegweiser auf diesem
schwierigen und vielverzweigten Gebiet sein diirfte.

Manche bei der Verdffentlichung der ersten Reihe geéduBerten Wiinsche
zur technischen Vervollkommnung wurden in dieser Serie bereits beriick-
sichtigt. So z. B. Numerierung der Titel auBerhalb des Druckspiegels am



230 Literarische Besprechungen

Rande. Auch die Zitationsweise bei Zeitschriftenartikel wurde im GroBen
und Ganzen vereinheitlicht : Titel, Bandzahl, Jahr (dieses nur in Heft 18
in Klammern), Anfangs- und Schluflseite. Nur in Heft 12 sind diese
Angaben unvollstindig : Bandzahl fehlt, nur die Seitenzahl des Anfangs
wird gegeben mit ‘ff’, so daB der Umfang der Artikel nicht zu ermitteln ist.
Herausgeber und Verlag driicken wir unsere héchste Anerkennung fiir
diese wertvollen Hilfsmittel zum Philosophiestudium aus, welche auch die
hervorgehobenen einzelnen Mingel nicht schmilern sollen.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O.S. B.

B. Marién : Bibliografia critica degli studi Plotiniani con rassegna delle
loro recenzioni. Riveduta e curata da V. Cilento. — Bari, Laterza. 1949.
273 pp.

Diese ausfiihrliche Plotin-Bibliographie stammt aus der Feder zwei
berufener Spezialisten. Von Bert (Albert) Marién, Lowen, zusammenge-
stellt, wurde sie von Prof. Vincenzo Cilento durchgesehen und italienisch
bearbeitet. (Sie erscheint iibrigens gleichzeitig als Anhang zum 4. Band
der italienischen Ubersetzung von Plotins Enneaden, die Cilento 1947-1949
im Verlag Laterza in Bari veroffentlichte.) Wir haben also gewil3 alle
Garantie, daf3 nichts Wesentliches iibersehen wurde.

Die Bibliographie ist in 28 Kapitel sachlich gegliedert. An der Spitze
eines jeden Kapitels stehen kurze einfiihrende Bemerkungen, zur Orien-
tierung besonders der Anfinger. Es folgen die durch das ganze Buch
fortlaufend numerierten Studien in alphabetischer Ordnung nach Autoren-
namen (weshalb nicht in chronologischer Ordnung ?) mit vollstindigen
bibliographischen Angaben und Verweisen auf die in den verschiedenen
Zeitschriften veroffentlichten Rezensionen. Den wichtigeren Werken ist
eine kurze Analyse und Bewertung beigegeben, was die Orientierung wesent-
lich erleichtert.

Im Rahmen dieser Zeitschrift interessiert besonders Kap. 26 : Weiter-
leben und Einflu der Enneaden [im Abendland] (S. 168-215) und Kap. 27 :
Die orientalische Tradition, wo die sog. Theologie des Aristoteles und der
EinfluB der Enneaden auf die arabische Philosophie zur Sprache kommt
(S. 220-235).

Sowohl Fachleuten als auch andern, die in Plotin-Fragen sich unter-
richten wollen, wird die Bibliographie gro8e Dienste leisten.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O.S. B.

E. Mounier : Einfithrung in die Existenzphilosophien. Deutsche Uber-
tragung von W. Richter. — Salzig, Rauch. 1949. 180 SS.

Im Titel dieses Buches miissen beide Hauptworter beachtet werden :
Der Verf. spricht von Existenzphilosophien, um jener landliufigen Meinung
entgegenzutreten, die das, was nur ein SchéBling, nur eine unter mehreren
Formen der Existenzphilosophie ist : « die Linie des atheistischen Existen-
tialismus, die von Heidegger zu Sartre geht », fiir das Ganze hilt. In Wirk-



Literarische Besprechungen 231

lichkeit tritt die heutige Existenzphilosophie in mehreren verschiedenen
Auspragungen auf. Diese haben wieder Vorlaufer und Viter und wurzeln
in den Lehren des Sokrates, der Stoiker, Augustins und Bernhards. Ganz
allgemein kann man die Existensphilosophie bezeichnen als eine Reaktion der
Philosophie vom Menschen gegen die Ubersteigerung der Philosophie von den
Ideen und von den Dingen. Fiir diese Gegenbewegung hat Pascal die Wege
vorgezeichnet und schon beinahe jedes ihrer Themen angeschlagen. Kier-
kegaard hat dann diese Themen in existentialistischer Weise durchgedacht.

In seiner Darstellung will M. jeder der verschiedenen existential-
philosophischen Richtungen den ihr gebiihrenden Teil zukommen lassen, in-
dem er in acht Abschnitten zeigt, wie fiihrende Vertreter zu bestimmten
Grundfragen existentialistischen Denkens stehen. So erfihrt der Leser,
welche Aufgabe dem Verstand gestellt ist, wie die menschliche Existenz
gedeutet wird, wie sie zum Andern und zur Wahrheit steht, wie sie
gebunden, gefihrdet und frei zum Einsatz ist, welcher Art die Beziehungen
zwischen Existentialismus und Personalismus sind.

Bei der dabei aufgeworfenen Fiille von Problemen, die in den einzelnen
Richtungen je wieder in einem andern Zusammenhang und von einem andern
Standpunkt aus gesehen oder gelost werden, ist es unmdoglich, im Rahmen
des Buches eine erschépfende Darstellung zu geben. Es bleibt also bei
einer Einfithrung.

DaB diese von M. geschrieben ist, der zugleich ein bedeutender Philo-
soph und Vertreter eines Personalismus ist, dessen Anliegen sich mit dem
des Existentialismus in manchem deckt, kommt der Sache sehr zu gute.

So gewinnt auch der mit den Grundziigen der Existentialphilosophien
schon vertraute Leser neue Erkenntnisse und wird auf vorher nicht, oder
zu wenig beachtete Zusammenhinge hingewiesen. Der deutsche Leser
wiirde wohl auf diese oder jene der geistreichen Formulierungen verzichten
konnen, wenn dafiir die Sache noch mehr herausgehoben worden wire.
Was die Darstellung Heideggers betrifft, so miissen dessen eigene spitere
Erklirungen zu seiner Philosophie erganzend hinzugezogen werden.

Der Ubersetzer verdient fiir seine nicht leichte, sachgerechte Arbeit
Dank. Fiir den an einigen Stellen vorkommenden Ausdruck « das Seiende »,
hitte der Klarheit wegen « Existenz» oder Mensch eingesetzt werden kénnen.

Geistingen, Sieg. J. Endres C.Ss. R.

O. F. Bollnow : Das Verstehen. Drei Aufsitze zur Theorie der Geistes-
wissenschaften. — Mainz, Kirchheim. 1949. 112 SS.

Die im philologischen und philosophischen Schrifttum, aber mehr noch
im miindlichen Sprachgebrauch vorkommende, etwas anmaBend klingende
und fiir eine philosophische Untersuchung zunichst wenig ergiebig schei-
nende Formel : einen Schriftsteller (d. i. das Werk eines Urhebers auf irgend-
einem Gebiet) besser verstehen, als dieser sich selbst verstand, nimmt der
Verfasser zum Ausgangspunkt, um in behutsam fortschreitenden Analysen
immer weiter in wesentliche Fragen des Erkennens und der Geisteswissen-
schaften einzudringen.



232 Literarische Besprechungen

Damit ein anderer einen Schriftsteller zunidchst einmal so gut verstehe,
wie dieser sich selbst verstand, mull das Werk die Eigenschaft der « Biindig-
keit » haben, d. h. es darf in ihm nichts unbestimmt und ungeformt sein.

Um ein Besser-Verstehen handelt es sich bei jenen Werken, die eine
solche Biindigkeit nicht haben. Die dem Schriftsteller infolge der Schwierig-
keit des Problems gebliebenen Unklarheiten, das Undurchsichtige und Un-
geformte seines Werkes, all das wird von dem Verstehenden beseitigt, auf-
gel6st, der Schriftsteller wird besser verstanden als er sich selbst verstand,
wenn man in der von ihm angegebenen, im Werk erkennbaren Richtung
weiter denkt, wobei man sich dann von der Sache selbst leiten lassen muSf,
um Willkiir und Subjektivitit in der Auslegung zu vermeiden.

Ein anderer Weg, der zum Besser-Verstehen fiihrt : Man nimmt einen
vom Schriftsteller verschiedenen Standort ein. Der Verstehende geht den,
dem Schriftsteller selbstverstindlichen, in sich aber nicht selbstverstind-
lichen Grundiiberzeugungen nach und sucht sie, sowie aus ihnen das Werk
zu deuten.

Seinen tiefsten Sinn erhilt der Satz aber da, wo es sich um ein Werk
des sogenannten Ausdruckschaffens handelt. Hier arbeitet der Schrift-
steller ganz besonders unbewuf3t. Aus den Tiefen des Lebens gestaltet er
etwas, von dem er vorher gar nichts wullte. Er versteht sich im Schaffen
iiberhaupt noch nicht, sondern erst, wenn er riickblickend, gleichsam wie
ein Fremder sein Werk betrachtet.

Da ist jedes Verstehen durch einen andern immer ein Besser-Verstehen.
Zugleich ist dieses Besser-Verstehen eine schépferische Leistung, dhnlich
der des Schriftstellers selbst. Moglich ist ein solches Verstehen dann nur,
wenn Verstehender und Verstandener in der Gemeinsamkeit des gleichen
Lebens stehen.

Ein solches Verstehen fordert nicht, den eigenen Standpunkt aufzu-
geben und alles an dem betreffenden Werk zu billigen, ein Vorwurf, den
man den das Verstehen erstrebenden Geisteswissenschaften manchmal macht.
Das Verstehen der Geisteswissenschaften enthilt die Moglichkeit sowohl der
Billigung wie der Mibilligung, es hat an sich nichts zu tun mit sympathi-
sierender Einstellung und darf mit Einfiihlung nicht verwechselt werden.

Eine besondere, von den Geisteswissenschaften geiibte Art des Ver-
stehens ist das kritische Verstehen. Es tritt da auf, wo an der RechtmaBig-
keit, Zweckmaligkeit und Vollkommenheit eines Werkes Zweifel entstehen.
Schépferisch kann es werden, wenn es die Méangel des Werkes erginzt, die
Ansiatze weiterfithrt und die verborgenen Hintergriinde entfaltet. Kimpfe-
risch ist jenes kritische Verstehen, dessen Ziel es ist, sich gegen eine feind-
liche Macht durchzusetzen. Auch hier liegt wirkliches Verstehen vor, wenn
der Gegner dadurch « getroffen » wird.

Eine entscheidende Frage ist die nach dem Geltungswert der Geistes-
wissenschaften, nachdem, wie der Verfasser sagt, die neuere Philosophie
ihre Allgemeingiiltigkeit als nicht bestehend nachgewiesen hat. Diese All-
gemeingiiltigkeit galt bislang gesichert durch die allgemein gleiche Struktur
der menschlichen Vernunft. Von einer solchen kann aber keine Rede sein,
da das Erkennen eingebettet ist in die Ganzheit seelischen Lebens, und



Literarische Besprechungen 233

dieses bei den verschiedenen Vélkern zu verschiedenen Zeiten sehr ver-
schieden ist. Darum gibt es Wahrheiten, die nur fiir eine Gruppe, ja in
zugespitzter Form nur fiir einen Menschen gelten.

Darum ist Allgemeingiiltigkeit und Objektivitat der Wissenschaft zu
unterscheiden. Wo die erste Eigenschaft fehlt, kann die zweite trotzdem
vorhanden sein. Die Objektivitit griindet im Widerstand, der nicht nur
als physischer verstanden werden darf. Dieser von der Sache dem Er-
kennen gesetzte Widerstand kann aber nur auf dem Wege eigener Er-
fahrung festgestellt werden. Diese wird nicht von jedem gemacht und nicht
von jedem in gleicher Weise, und daraus erklirt es sich, daB etwas nicht
fir die Allgemeinheit, sondern nur fiir eine bestimmte Gruppe Wahrheit
sein_ kann.

Trotzdem gibt es eine allgemeingiiltige Wahrheit in einem andern Sinn.
Denn das Verstehen ist, wie B. im Anschlu3 an Dilthey und Heidegger
sagt, etwas Urspriingliches, und jedem eigen, der lebt. Schon vor jeder
theoretischen Durchdringung gibt es ein im Leben selbst gegebenes Lebens-
verstdndnis, auf das jedes weitere Erkennen und Verstehen aufbaut. Dieses
Verstehen aber ist ein gemeinsames Verstehen, ein Sichverstehen der Men-
schen in ihrem Verhalten zu ihrer gemeinsamen Welt. Nicht der Welt
schlechthin und mit den Menschen schlechthin, sondern mit den Nachbarn,
mit denen man die gleiche Situation teilt.

In fast allen Teilen haftet dem Werk Bolnows die Eigenschaft der
« Biindigkeit » an, soda8 der Leser ihn versteht und innerlich auch zu-
stimmt. Nur die Ausfiihrungen iiber die Objektivitit der Geisteswissen-
schaften machen davon eine Ausnahme fiir den, der den lebensphiloso-
phischen Wahrheitsbegriff des Verfassers nicht teilt und der die Allgemein-
giltigkeit anders begriindet sieht. Weil ein Eingehen auf diese grundsitz-
lichen Fragen weit iiber den Rahmen einer Besprechung hinausginge, sei
nur auf einiges hingewiesen. Wie, wenn trotz Kant der Grund fiir die All-
gemeingiiltigkeit im objektiven Sachverhalt lige und der Verstand die
Fahigkeit besifle, diesen zu erfassen ? Gewi3 ist das Erkennen nicht iso-
liert, sondern in die andern Lebensvorginge eingebettet. Aber die Folge-
rungen, die B. daraus zieht, ergeben sich nicht notwendig. Ohne Zweifel
bestehen Unterschiede im Seelenleben der einzelnen und der Volker. Sie
sind in manchem Punkt betrichtlich, aber man darf sie nicht iiber-
treiben. — In seinen unlingst veréffentlichten Carnets kritisiert Lévy-Briihl
seine diesen Punkt betreffenden Theorien und gibt gegen sich selbst die
Gemeinsamkeit der Vernunft zu. -— Keineswegs aber ergeben sich aus jenen
Unterschieden Wesensverschiedenheiten. Neben den Unterschieden be-
stehen sodann weitgehende Ubereinstimmungen und zwar im Wesentlichen,
Der EinfluB jener andern Krifte des Seelenlebens auf das Erkennen ist
in dessen einzelnen Betitigungssphiren keineswegs gleich. Am wenigsten
wirken sie und ihre Verschiedenheit sich aus im Bereich der Metaphysik,
der Erkenntnis des Seins und der ersten Seinsprinzipien, sowie der Ethik,
in der Erkenntnis des Guten und der ersten Prinzipien des Handelns. Die
hier in der Sache liegende Allgemeingiiltigkeit wird auch von allen erkannt,
die sich von der Sache bestimmen lassen, trotz ihrer seelischen Verschieden-



234 Literarische Besprechungen

heiten. Daneben gibt es allerdings Bezirke, in denen das Erkennen mehr
und entscheidender beeinflu3t ist vom « Leben », in das es eingebettet ist.
Zum Teil sind das jene Gebiete, die die Geisteswissenschaften behandeln.
Kommen diese aus den angegebenen Griinden zu verschiedenen Ergebnissen,
so darf man in diesen nicht einfach objektive Wahrheiten sehen, die nur
fiir eine bestimmte Gruppe von Menschen gelten, sondern es handelt sich
da um Ansichten und Wertungen, deren Wahrheitsgehalt erst aufzuzeigen
wire. Das ist eine Aufgabe, die in vielen Fillen schwer, in manchen viel-
leicht gar nicht zu ldsen ist.

Geistingen. J. Endres C.Ss. R.

W. Troll : Das Virusproblem in ontologischer Sicht. — Wiesbaden,
Franz Steiner Verlag. 1951. 155 SS.

Das Virusproblem ist wohl eine der heiBumstrittensten Fragen der
heutigen Biologie. Die Viren sind, ahnlich den Bakterien, Erreger zahl-
reicher epidemischer Krankheiten, z. B. der Maul- und Klauenseuche, der
Grippe, Masern, Gelbsucht, spinalen Kinderlahmung usw. Aber nicht nur
dieser pathologische Aspekt macht die Virusforschung so aktuell. Hinter
ihr steht ein eminent naturphilosophisches Anliegen. Es geht nidmlich um
die Frage : Sind die Viren belebt oder unbelebt oder — und diese dritte
Moglichkeit ist es, die Naturwissenschaftler wie Philosophen erregt auf-
horchen 148t — ein Ubergang zwischen belebt und unbelebt ?

Gerade diese Frage wird in der vorliegenden Arbeit von Troll (Professor
der Botanik u. allg. Biologie an der Univ. Mainz) scharf angezielt und
exakt naturwissenschaftlich wie klar philosophisch durchdiskutiert. Sie
gliedert sich in drei Teile :

1. Teil : Die Stellung des organismischen Seins 1m Aufbau der vealen
Welt. — Hier zeichnet der V. die philosophische Perspektive, aus der her-
aus er das Problem angeht: er bekennt sich nicht nur zum erkenntnis-
theoretischen, sondern auch zum metaphysischen Realismus (Realitit des
Ideellen in den Dingen). Die Universalien beziehen sich auf eine « vor-
gefundene Wirklichkeit, deren Wesensstruktur sie wiedergeben » (S. 6). Dar-
um handelt es sich hier um ein ontologisches Sinn- und Ordnungsproblem.
Erfat man aber die Gesamtnatur wirklichkeitsgetreu, so zeigt sie sich
als eine harmonische Einheit, die regional gestuft ist in die vier Schichten
des Anorganischen, Organismischen, Psychischen und Geistigen. Der V.
legt, im Ausblick auf das zu lésende Problem, gréBten Wert darauf, das
Verhiltnis dieser Schichten zueinander ontologisch durchzukliren (in An-
lehnung an die Schichtentheorie N. Hartmanns) : Jede Schicht ist eigen-
standig und eigengesetzlich. Wird eine niedere Schicht Unterbau einer
héheren (wozu in ihr eine natiirliche potentia oboedientialis bereitliegt), so
wird sie von einem Novum iiberformt und dominant in Dienst genommen,
wobei allerdings auch die Gesetzlichkeit der tieferen Schicht verwandelt in
der hoheren Schicht wieder erscheint. Ein solches Novum ist in der Schicht
des Organismischen das Leben ; es ist keinesfalls eine aus dem Physiko-
Chemischen ableitbare Resultante, sondern ein neuer Faktor, der das anor-



Literarische Besprechungen 235

ganische Geriist ins spezifisch Biologische umpragt. Am Organismus der
lebenden Zelle werden in sauberer Analyse die spezifisch biologischen
Grundfunktionen des Lebendigen herausgestellt, insbesondere Ernahrung,
Atmung, Wachstum und Vermehrung.

Auf Grund dieser bio-ontologischen Klarstellung wird nun im 2. Teil
das Virusproblem auseinandergefaltet. Zunichst wird festgestellt, daB
« Virus » kein systematischer Begriff ist, sondern nur ein Sammelname fiir
ultravisible (infrabakterielle) infektiése Agenzien, die aber zwei toto genere
verschiedene Sorten von Erregern umfassen : die echten molekularen Viren
(Euviren) und die unechten organisierten Viren (Pseudoviren). Die Euviren
sind makromolekulare, 2-dimensional kristallisierbare Eiwei3koérper von
micellarer Struktur; sie sind sicher unbelebt. Die Pseudoviren dagegen
sind Wesen mit zellulirer Organisation ; sie sind echte Lebewesen und
stellen eine besondere Klasse der Mikroben dar (Cysticetes). Die fiir die
Belebtheit der Euviren angefiihrten Qualitaten (Mutabilitit, Stoffwechsel,
Erndhrung, Atmung, Vermehrung) sind mit den gleichnamigen biologischen
Grundfunktionen keinesfalls eindeutig gleichartig, vielmehr nur analoge
Entsprechungen : bei aller Ahnlichkeit fehlt das spezifisch Vitale. Erst auf
der organischen Ebene kehrt der diesen Funktionen zugrundeliegende Sinn-
bestand lebendig verwandelt wieder. Zwischen der Vermehrbarkeit und der
Mutabilitit der Gene und der Euviren besteht allerdings homologe Uber-
einstimmung ; da aber die Gene als solche nicht als belebt gelten konnen,
so beweist das nichts fiir die Belebtheit der Euviren. Aller Wahrscheinlich-
keit nach handelt es sich bei den Euviren um « entartete, d. h. einer patho-
logischen Ablenkung des Stoffwechsels entstammende Plasmabausteine »
(S. 110).

Diese Erkenntnisse werfen nun auch Licht auf die Frage der Ur-
zeugung, zu der im 3. Teil Stellung bezogen wird. Unter Urzeugung ver-
steht man die Lehre, daB das erste Leben sich von selbst aus der leblosen
Materie entwickelt habe. Dieser These setzt aber die heutige Biologie den
« Satz von der Unmoglichkeit der Urzeugung» entgegen. Einmal steht
fest, daB alle natiirlichen organischen Verbindungen ausnahmslos organis-
mischen und zwar protoplasmatischen Ursprungs sind. Sodann setzt die
Bildung von EiweiBmolekiilen selber schon hochmolekulare Verbindungen
(z. B. Nukleinsiuren) voraus, deren Entstehungswahrscheinlichkeit auf
Grund exakter wahrscheinlichkeitstheoretischer Uberlegungen praktisch
gleich Null ist. Das Leben kann daher nicht von unten her verstanden
werden, sondern ist, im Sinne der Schichtentheorie, als unerkliarbares Novo-
Faktum einfach hinzunehmen. Es gilt das Axiom, daB « Lebendiges nur
von Lebendigem abstammen kann »; Troll nennt es den « Hauptsatz der
Biologie » (S.115). Das gilt auch von den Viren. Die Viren sind nicht
das Ursprungsgebiet des Lebendigen oder ein Zwischenreich zwischen belebt
und unbelebt. Die Grenze geht vielmehr durch das Reich der Viren selbst.
Die Pseudoviren gehoéren in das Reich der Organismen, die Euviren in das
Reich der Anorganismen. Diese als Vorstufe oder Ubergang zum Belebten
zu deuten, wird ebenso durch den empirischen Befund widerlegt, wie sie
auf Grund der Schichtentheorie ontologisch unméglich ist.



236 Literarische Besprechungen

Der V. schliet mit einem warmen Bekenntnis zur Metaphysik und dem
iiberzeugten Hinweis, daB3 die in der Natur und ihren je eigengesetzlichen
Schichten aufscheinende Ordnung und PlanmaBigkeit letztlich auf die
Spuren eines transzendenten Gottes fiihre. Das Buch ist eine vorziiglich
gelungene Synthese zwischen einer der Wirklichkeit verpflichteten Empirie
und einer sinnerschlieBenden Philosophie.

St. Ottilien. Z. Bucher O. S. B.

Ethik

L. von Wiese : Ethik in der Schauweise der Wissenschaften vom
Menschen und von der Gesellschaft. — Bern, Francke. 1947. 443 SS.

Es ist an sich erstaunlich, dal L. v. Wiese ein Werk iiber Ethik
schreibt, wo er doch durch seine bisherigen Veréffentlichungen iiber Sozio-
logie mehr oder wenig diesem Gebiete fernstand. Es hat darum einen
eigenen Reiz, seinen Gedanken iiber die Beziehungen zwischen Ethik und
Soziologie nachzugehen. Das Werk — dies sei nur nebenbei erwihnt —
stellt an den Leser die Anforderung einer zdhen Geduld, da es sich oft
und oft wiederholt und sich in eine ermiidende Breite verliert.

Die Unterscheidung zwischen theoretischer und praktischer Wissen-
schaft wird bei Wiese in der Weise stark unterstrichen, daB die beiden
nicht nur etwa wie bei Aristoteles durch die Formeln « Sein » und « Sollen »,
sondern auch durch die Art und Weise des Erkennens fundamental unter-
schieden sind. Im Gegensatz zum Bereich des Forschens (Bereich A) wird
der Bereich der Werte (Bereich B) nicht in feststellender Erklirung, son-
dern in gesinnungsmiBigem Urteil dargestellt. Immerhin anerkennt Wiese,
daB die Werte, trotz ihrer Verwurzelung in der Gesinnung, Gegenstand
der Wissenschaft, nicht nur des Glaubens seien, allerdings einer nur unvoll-
kommenen Wissenschaft : « Wahrend fiir die Seinserforschung das Ideal
einer moglichst groBen Objektivitit selbstverstindlich sein muf3, kénnen
Wertungen und Forderungen ohne Beurteilungsmaf@lstibe, die der bloBen
Uberzeugungssphire angehéren, nur unvollkommen vorgenommen wer-
den. » (25) « Die wertende Wissenschaft (Bereich B) ist zur ‘Hilfte’ erfiillt
von Reflexen der Wiinsche, Hoffnungen, Befiirchtungen, Vermutungen,
Ahnungen, von Niederschlagen des Gemiits, Temperaments und der Leiden-
schaften. » (26). Der Bereich A umfaBt nach W. nicht etwa nur die Onto-
logie, sondern iiberhaupt alle Wissenschaften, die erfahrend und feststellend
Objektives darstellen. So gehért z. B. die « Allgemeine Volkswirtschafts-
lehre » (die theoretische Nationalékonomie) in den Bereich A und die Volks-
wirtschaftspolitik in den Bereich B. Wenngleich Wiese zugesteht, daB die
Sollwissenschaft nicht unbekiimmert bleiben kann hinsichtlich der Seins-
wissenschaft, so ist sie nach ihm doch eine ganz andere Wissenschaft,
weil sie ithre MaBstibe im Grunde woandersher bezieht als vom Sein als
solchem, eben von der Gesinnung. Wegen dieses erheblichen Unterschiedes
der beiden Sphiren ist die « Trennung» der beiden Wissensprovinzen zu
fordern. Da auBerdem anderseits doch eine gewisse gegenseitige Abhangig-



Literarische Besprechungen 237

keit besteht (des Bereiches B von A in stirkerem Maf3e), sind die Uberginge
und die verbindenden Glieder besonders zu iiberwachen und zu pflegen.

Da nach Wiese die Soziologie in den Bereich A, die Ethik in den
Bereich B gehort, ist seine gesamte Lehre, die sich durch das ganze Werk
hindurchzieht, leicht zu ermitteln. Die Soziologie ist erfahrende, fest-
stellende Wissenschaft, die Ethik wertfordernde. Die beiden diirfen nicht
vermengt werden. Wiese legt besonderes Gewicht auf die Unterscheidung
der Soziologie von der Geschichtsphilosophie, der Sozialpsychologie, der
Anthropologie und Politik, bzw. Sozialpolitik, die alle allzu oft mit ihr
vermischt werden. Die Geschichtsphilosophie, welche aus einer Uber-
zeugung subjektiver Herkunft die geschichtliche Wirklichkeit deutet, ge-
hort in den Bereich B. Die Sozialpsychologie stellt intrapersonale, also
seelische Vorginge fest, die sich aus dem Zusammenleben mit andern
ergeben, wihrend die Soziologie den inferpersonalen Verkehr untersucht.
Die Politik gehoért wie die Ethik in den Bereich B. Die Anthropologie
steht ebenfalls in diesem Bereich, also auf seiten der Gesinnungswissen-
schaften. Allerdings mochte hierbei v. Wiese die enge Beziehung zum
Bereich A besonders unterstrichen wissen. Die Anthropologie erscheint
fast wie eine Vermittlerin zwischen Soziologie und Ethik (wenngleich
die Ethik auch eine direkte Abhidngigkeit von der Soziologie aufweist),
insofern Wiese namlich eine anthropologisch -soziologische Ethik auf-
bauen mochte, d. h. eine Ethik, welche ihre Forderungen an den Erfah-
rungstatsachen der Soziologie und den Grundanschauungen der Anthro-
pologie orientiert. Ubrigens macht v. Wiese die Ethik in dhnlicher Weise
von der Psychologie abhingig, insofern er glaubt, ethische Forderungen
lieBen sich nur erfiillen, wenn man wisse, wie sich Uberzeugungen, alt-
ruistische Gefithle und Willensakte in der Seele bilden (32). Wichtig fiir
die ganze Entwicklung der Gedanken Wieses ist die Erkenntnis, daBl er
nur solange den Bereich A anerkennt, als es sich um demonstrierbare und
an der Erfahrung jederzeit nachweisbare Tatsachen handelt. Darum auch
gehort die Soziologie in den Bereich A. « Wer dagegen die sozialen Gebilde
(Staat, Volk, Kirche, Kollektiva der wirtschaftlichen, rechtlichen, kultu-
rellen Betidtigungen, womoglich ein als Organismus gedachtes Universum
Gesellschaft) als a priori gegebene Gréen annimmt, von denen die Hand-
lungen und Haltungen des Menschen abgeleitet werden, verfillt damit den
unbeweisbaren Uberzeugungen des Bereiches B.» (36 f.)

Damit ist das entscheidene Wort gefallen. Die Sozialphilosophie gehort
demnach in den Bereich B. Und zwar nicht nur die Sozialphilospohie, wie
sie etwa W. Sauer in seinem « System der Rechts- und Sozialphilosophie »
im Sinne einer Lebens- und Kulturphilosophie aufgefaf3t hat, sondern auch
die Sozialphilosophie der Aristoteliker, die von einem Wesens-Apriori der
Gesellschaft ausgehen und von da aus Normen fiir das Handeln angeben.

Anerkennt aber v. Wiese in keiner Weise irgendwelche « Ideen » iiber
Mehrheitszusammenhdnge von Menschen ? Sehr wohl! Aber nicht im
Sinne der aristotelischen Abstraktion als Erkenntnis von Wesenheiten,
sondern nur als analytisch erschlossenes Ergebnis der Erfahrung. Der
Grundstock, das eigentlich Wirkliche dieser Ideen ist immer nur der ein-



238 Literarische Besprechungen

zelne SozialprozeBl, die an der Erfahrung jederzeit nachweisbare Tatsache
(36 ; vgl. hierzu auch bes. 367 f.). Wiese sieht die Moglichkeit einer wahren
Ethik nur in der Abhangigkeit von der so verstandenen Soziologie, nicht
aber von einer Gesellschaftslehre, welche ein ontologisches, d. h. iiber den
Tatsachen liegendes und darum eigentlich metaphysisches Bild von der
Gesellschaft entwirft, das als Norm dient und als solche Forderungen
stellt an jede konkrete Gesellschaftsbildung. Eine solche metaphysische
Ethik ist fiir Wiese eine reine Dogmatik. Der sonst wenig polemisch
schreibende Verfasser scheut sich hier nicht, den alten Schlager vom « jesui-
tischen Prinzip» zu drehen (39). Zwar anerkennt er die « ewigen Grund-
satze, die aller Ethik der Weltreligionen gemein sind und die Quintessenz
des Sinnens der tiefsten Denker gebildet haben » (442). Offenbar aber
kommen sie ihm wie Marchen vor, da er seinen Blick einzig auf die Ver-
wirklichungsmaoglichkeit richtet. Er glaubt, die Moglichkeit der Reali-
sierung der alten, erhabenen Tugenden des Menschen in diesem Werk
aufgezeigt zu haben.

Ohne Zweifel liegt darin ein wirkliches Verdienst seines Buches. Leider
aber ist dieses edle Streben auf einer grundsitzlich falschen Sicht der
Ethik aufgebaut. Denn die Ethik ist keine Wissenschaft der sogen. « Uber-
zeugung » und « Gesinnung ». Die Unterscheidung zwischen theoretischer
und praktischer Vernunft ist zundchst wohl eine Unterscheidung zwischen
reinem Erkennen und Fordern. Die Forderung aber ist eine Erkenntnis-
funktion, ein wirklicher intellectus. Sie kann darum nur vom Sein aus-
gehen. Eine praktische Vernunft ohne theoretische Vernunft gibt es nicht.
Allerdings meint auch Wiese, daf3 die Sollwissenschaft der Seinswissenschaft
bedarf. Die theoretische Vernunft aber nimmt bei ihm die Form einer
reinen Tatsachenwissenschaft an. Und so mufB3 er folgerichtig die For-
derung in einen Bereich jenseits nicht nur der Tatsachen, sondern auch
des Seinswissens versetzen, in den Bereich der subjektiven « Uberzeugun-
gen», der Gesinnungen. Die praktische Vernunft ist dagegen nicht nur
abhdngig vom Seinwissen, sondern involviert. es! Im Grunde geht auch
hier wie iibrigens iiberhaupt im gesamten modernen sogen. « Naturrechts »-
denken um die erkenntnistheorische Frage, ob wir befihigt sind, durch
Abstraktion auch nur aus einer Erscheinung eine absolut geltende Wesens-
erkenntnis zu gewinnen, welche Dauerwert besitzt und von der sich auf
deduktivem Wege Folgerungen ableiten lassen. Wird diese Frage bejahend
beantwortet, bedeutet es keinen groBen Schritt mehr zur Erkenntnis der
Ethik als einer praktischen Wissenschaft mit einem nicht minder wissen-
schaftlichen Charakter als ihn die Seinswissenschaft, der Bereich A, besitzt.

Allerdings werden die konkreten ethischen Urteile und Bewertungen
vom Emotionalen gespeist. Hier ist das weite Feld der Wertempfindun-
gen, der Gesinnung. Doch das ist keine Ethik mehr, das ist bereits Klug-
heit. Sofern die ethische Wissenschaft iiber die Klugheit sich den Weg
in die konkrete Wirklichkeit bahnt, wird sie selbstredend auch der kon-
kreten Situation Rechnung tragen miissen. Sie wird darum mit pida-
gogischem Geschick vorgehen miissen. Sie wird dies vor allem tun miissen,
wo sie sich nicht an die eigene persénliche Haltung, sondern an andere



Literarische Besprechungen 239

wendet. Hier in diesem Bereich werden dann die in Wieses umfangreichem
Werke niedergelegten Gedanken wertvoll. Es geht dann um das Verstehen
der konkreten Gegebenheiten. Wiese ist dabei sogar Idealist genug und
bekennt sich zur Pravalenz des Sollens insofern, als er die Ethik nicht
eigentlich der wirklichen sozialen Situation nachbildet, sondern das Ideal
in seiner GroBe bestehen 1iBt, das nicht etwa nur an irgendeiner Person,
sondern den « besten Menschen » unter uns abgelesen ist (442). Nichts
anderes aber will auch die von Wiese als jesuitisch und dogmatisch ver-
urteilte Ethik, die gemaB ewigen Normen vorgeht. Auch sie will nicht
auf Biegen und Brechen im sozialen Leben absolute Normen erzwingen.
Auch sie sucht unter Beriicksichtigung der Moglichkeiten der Verwirk-
lichung bei Inkaufnahme des minus malum dem Optimum nahezukommen.
Dies aber ist bereits keine Sozialethik mehr, sondern schon Sozialpidagogik.
Die Sozialethik bleibt eine Wissenschaft unabanderlicher, inhaltlicher Nor-
men, die gelten, weil das Sein sie enthilt, nicht nur, weil ein subjektives
Wertempfinden, eine Gesinnung sie fordert.

Freiburg. A. F. Uiy O, P,

W. Gent : Der sittliche Mensch. — Meisenheim/Glan, Westkulturverlag
A. Hain. 1950. 332 pp.

Das Buch ist aufgeteilt in einen systematischen und einen historischen
Teil, denen als Abschlu3 eine « Meditation iiber den Sinn des Lebens »
beigefiigt ist.

Der systematische Teil behandelt in drei Kapiteln : Sittlichkeit und
Einzelmensch, die Sittlichkeit des vergesellschafteten Menschen und sittliche
Gundhaltungen.

Der historische Teil bringt in drei Kapiteln eine stattliche Zahl von
Philosophen, Theologen, Naturwissenschaftlern, Dichtern und gibt deren
Ansicht iiber wichtige Fragen der Sittlichkeit mehr oder weniger ausfiihrlich
wieder. "

Die Meditation iiber den Sinn des Lebens enthilt eigentlich das, was
die Vertreter der von E. Spranger unter die fiinf Grundtypen der ‘Indivi-
dualitdt’ zusammengefaten Gruppen als Sinn des Lebens betrachten. —
Der Inhalt des Buches ist nicht in der gewdhnlichen straffen, sachlich-
niichternen Form wissenschaftlicher Arbeiten geboten ; die Darstellung ist
gelockert, schweift gelegentlich etwas ab und wechselt zuweilen in einen
Plauderton hiniiber. Darunter brauchte die Sache durchaus nicht zu leiden.
Manches, sittliche Fragen behandelnde Werk findet ob seiner geschraubten,
unpersonlichen und abstrakten Art weniger verstehende Leser, als man ihm
seines Inhaltes wegen wiinschte.

Auch iiber die dem Buch anhaftenden stilistischen Méingel kime jeder
ohne Schwierigkeit hinweg, dem es mehr um das Dargestellte als um die
Darstellung zu tun ist.

Wer aber das Dargestellte mit der von der Sache geforderten philo-
sophischen Einstellung liest und ein Urteil dariiber abzugeben hat, fiihlt



240 Literarische Besprechungen

sich von dem Sollen zweier Werte angerufen, von denen er nur je einem
geniigen kann. Das ist in diesem Fall die Wahrhaftigkeit und die Nichsten-
liebe. Trotzdem soll versucht werden, die Forderung der ersten zu erfiillen,
ohne die der zweiten absichtlich zu verletzen.

Und so ist denn zu sagen : Ob es bewul3t oder unbewuf3t, gewollt oder
ungewollt geschehen ist, die vom Verfasser gegebene Darstellung ethischer
Fragen geniigt den Anforderungen nicht, die hier nun einmal zu stellen
sind. Mag jeder sich nach seinem Geschmack eine Ansicht bilden, bringt
er sie vor die Offentlichkeit, dann soll er sie so begriinden, dal auch
ein anders Urteilender der Begriindung Sachlichkeit und philosophisches
Gewicht nicht absprechen kann. Beidem wird der Verfasser nicht in
wiinschenswerter Weise gerecht. Etwas leicht tut er manche Ansicht ab,
die, sei es ihres Urhebers, sei es ihres Alters wegen, doch etwas mehr
Respekt verdiente. Man vermi8t den philosophischen Tiefgang, das Be-
miihen, zum Wesentlichen vorzusto8en und innere Zusammenhinge auf-
zuspuren. Fragen iiber Sittlichkeit, Sollen, Normen, Endziel, iiber die
Tugenden im allgemeinen und besondern, miissen im Interesse der Ethik
anders angepackt werden. Dabei sei gerne anerkannt, dal der "geschicht-
liche Teil auch gute Wiedergaben und kluge Bemerkungen enthilt.

Auf Einzelheiten, die der eigentlich philosophischen Ordnung ange-
héren, kann hier nicht eingegangen werden. Im folgenden sei beispiels-
weise auf Dinge hingewiesen, die noch mehr der Oberfliche angehoren :
Zunichst scheint der Bezirk, innerhalb dessen das Sittliche zu Hause ist,
zu eng abgegrenzt. Sittlichkeit ist nicht nur im Verhalten zum andern
moglich (9, 218). Sittliche Pflichten und demmnach sittliche Akte gibt es
zum mindesten auch gegen den einzelnen selbst. Darum ist auch nicht recht
verstindlich, warum in dem, mit « Sittlichkeit und Einzelmensch » iiber-
schriebenen Kapitel nur solche Tugenden behandelt werden, die sich auf
den andern beziehen. Was da iiber den altruistischen, gerechten, wahr-
haftigen usw. Menschen gesagt ist, gehort wohl richtiger in den Teil der
Sozialethik. In der Individualethik aber wiren darzustellen die Pflichten
und das tugendhafte Verhalten des einzelnen gegen sich selbst : die Selbst-
liebe, die Pflichten gegen Leib und Leben, das Problem des Selbstmordes
und der Selbstverstiimmlung, die Fragen iiber den Beruf, die Ausbildung,
die Arbeit, die Erholung usw. — Die Behauptung, sittliche Haltungen,
wie Liebe zu dem Ehegatten, zu den Kindern usw. kénnten nicht geboten
werden (12), wire richtig, wenn es kein Naturgesetz, sondern nur positive
Gesetze gibe.

Zur Ansicht Bonaventuras iiber das Gewissen wird gesagt : « Die noch
bei B. vorhandene logische Interpretation und Auffassung des Gewissens-
begriffs (habitus acquisitus) als einer des Irrtums fihigen Instanz im Sinne
einer mit Hilfe des positiven Rechtes vorgenommenen Anwendung all-
gemeiner Regeln auf besondere Fille, findet sich bei Abaelard nicht » (44).
Wie mit Hilfe des positiven Rechts allgemeine Regeln auf besondere Fille
angewandt werden sollen, ist kaum vorstellbar. Die Anwendung allge-
meiner Regeln, allgemeiner Gesetze, auch des positiven Gesetzes selbst,
erfolgt mit Hilfe des Gewissens. Dieses ist nach B. eine Beschaffenheit,



Literarische Besprechungen 241

ein Gehaben (habitus), eine Vollkommenheit des Verstandes, die diesen
befihigt, allgemeine Gesetze auf einen konkreten Einzelfall richtig anzu-
wenden. Zwar ist das nach B. nicht die einzige Aufgabe des Gewissens,
doch braucht auf andere Funktionen hier nicht eingegangen zu werden.
Dieses Gehaben (habitus) ist zum Teil erworben, zum Teil angeboren. —
Zu Unrecht wird Heideggers Existenzbegriff mit dem der Scholastik in
Verbindung gebracht (45); beide haben, wie H. selbst oft genug betont,
ganz verschiedene Bedeutung.

Die Wiedergabe der augustinischen Lehre iiber die Willensfreiheit (54)
kann leicht miBverstanden werden. Durch die Erbsiinde hat der Mensch
nur die Freiheit eingebii8t, nach seinem iibernatiirlichen Ziel zu streben ;
iiber die natiirliche Willensfreiheit finden sich bei Augustin nur gelegent-
liche Bemerkungen. Die Behauptung, fiir die Hochscholastik gehore die
Wahl zwischen Gut und Bose nicht zum Problem der Willensfreiheit (54),
diirfte wohl nicht stimmen. Auch diese Wahl spielt in den Untersuchungen
der Hochscholastik eine nicht geringe Rolle. Es kann auch nicht zugegeben
werden, dal Thomas von Aquino kein unverinderliches Sittengesetz an-
genommen habe (78). Die Unveranderlichkeit der sittlichen Grundgesetze
ist sogar ein Kernstiick der thomasischen Ethik.

Aber wie darf man im Ernste schreiben, die christliche Ethik lege der
Willensfreiheit nur untergeordnete Bedeutung bei (79), wo diese Ethik
doch in der Freiheit die notwendige Voraussetzung fiir ein sittliches
Handeln sieht ? Behauptet man, die christliche Ethik fordere die vdllige
Aufgabe der Einzelpersonlichkeit (156), dann stellt man die Dinge auf den
Kopf. Es gibt wohl keine andere Ethik, die den Selbststand und den Selbst-
zweck, die Wiirde und die Rechte der Einzelpersonlichkeit so kompromiB3-
los verteidigte und verteidigt, wie die christliche Ethik. Allerding wird all
das der menschlichen Person zuerkannt, wie es ihrer Geschépflichkeit gemiB
ist. — Der so selbstverstindlich klingende Satz, alle bisher versuchten
Gottesbeweise hitten sich als unbrauchbar erwiesen (98) oder seien falsch
(306), ist weder in sich richtig, noch wird er allgemein als richtig ange-
nommen. — Die gegebene Begriindung, warum die Kirche eine Erb-Siinden-
lehre vortrigt (damit sie Macht und wirtschaftliche Vorteile iiber die
Glaubigen gewinne, 170), konnte beleidigend sein, wenn die Unkenntnis
des Verfassers in theologischen Dingen nicht ein mildernder Umstand wire.
Dieser Mangel wird auch an andern Stellen sichtbar. Zwar mul3 der Philo-
soph in solchen Fragen nicht zuhause sein, aber er muf3 dann auch nicht
dariiber reden. — Wer die Gottesliebe zum letzten Beweggrund seines
Handelns macht, entfernt sich damit nicht aus dem « Zusammenleben mit
den Menschen und nimmt (nicht) die Haltung von Ménchen» an (182).
Im Gegenteil : ein solcher Mensch kann ganz im Leben stehen, er kann
Unternehmer, Gelehrter, Kiinstler oder Hilfsarbeiter sein, seinen Aufgaben
ganz gerecht werden und der Gemeinschaft groBe Dienste leisten. — Da-
durch, da8 Kant den kategorischen Imperativ ein Vernunftgesetz nennt,
bevorzugt er wohl noch nicht die Verstandesseite des Menschen zu ungunsten
der emotionalen Veranlagung (190). Der Vernunft kommt es nun einmal
zu, die Gesetze zu erkennen und zu formulieren, auch die der Triebe und

Diyus Thomas 16



242 Literarische Besprechungen

der emotionalen Krifte. Wenn Kant ferner in der sittlichen Entfaltung
der Perstnlichkeit das Hochstziel des Lebens sieht, dann darf man das
nicht « einseitig » nennen (196). Die sittliche Entfaltung schlieBt die andere
ja nicht aus, sie vollzieht sich sogar in ihr und durch sie : durch Erfiillung
der Berufsarbeit und alles dessen, was die Gemeinschaft im Hier und
Heute von dem einzelnen verlangt. Das Gesollte dieser Art soll zugleich
auch dem sittlichen Gesetz entsprechend verrichtet werden. — Die thei-
stischen Religionen, wird gesagt, verstinden unter dem iiberweltlichen
Wesen Gott, dem sie « Macht, Giite, Weisheit, Vollkommenheit, Freiheit,
Heiligkeit, Gerechtigkeit usw. als Eigenschaften beilegen ... und dessen
Wesen sie klugerweise nicht mit dem Begriff der Person identifizieren,
weil eine Person unerfahrbar ist ohne BewuBtsein und dieses ohne einen
lebendigen Organismus, d. h. einen Leib, sondern mit dem des reinen Geistes
(Joh. &, 24) ohne einen Leib» (305). In diesem nicht leicht verstindlichen
Satz ist richtig, daB nach den theistischen Religionen Gott wesenhaft Geist
ist. Nicht zuzugeben ist, daB3 ein Geistwesen keine Person sein kann. Zwar
gibt es keine Personen ohne BewufBtsein, wenngleich das Wesen der Person
nicht im BewuBtsein liegt. Aber um Bewultsein zu haben, bedarf es keines
Leibes, noch ist dieser notwendig, um zu wissen, da3 eine Person BewuBt-
sein hat. Die Person muf nicht leibhaftig sein. Hat sie einen Leib, dann
ist das Personhafte sogar unvollkommen in ihr verwirklicht. Das trifft
fiir den Menschen zu. Der reine Geist ist in einem volleren Sinn Person
als dieser, und tatsichlich betrachtet die theistisch-christliche Religion das
Geistwesen Gott als eine Person. — Statt in der Ekstase ein fiir die mystische
Vereinigung mit Gott notwendiges Mittel zu sehen (306), kénnte man sie
besser eine Folge dieser Vereinigung nennen. Jedenfalls aber ist sie nicht
in allen Formen ein « autogenes Training ». Wenn man sie « nach unserer
heutigen rein medizinischen Auffassung » als solches bezeichnet, wird man
dem Tatbestand nicht gerecht. Bei solchen Erscheinungen ist zwar auch die
Medizin zu héren, aber sie hat hier weder das einzige noch das letzte Wort.
-— AufschluBreich ist der Satz: « Was nun das Verhalten des einzelnen
religiosen Menschen zum Staat betrifft, so wire es fiir einen solchen heute
sinnlos und mit Gefahr fiir Freiheit und Leben verkniipft, aus religiosen
Griinden staatlichen Anordnungen sich zu widersetzen. Die Zeiten sind
doch wohl vorbei, welche religiose Martyrer kannten » (310). Ohne Zweifel
ist es heute oft gefihrlich, sich aus religioser oder sittlicher Uberzeugung
einer staatlichen Anordnung zu widersetzen. Aber warum ist ein solcher
Widerstand sinnlos ? Vielleicht weil er gefihrlich oder aussichtslos ist ?
Hangt denn die verbindliche Kraft eines sittlichen oder religiosen Gesetzes
ab von dem Erfolg, und hort sie auf, wenn Gefahr und MiBerfolg zu er-
warten sind ? Religion und Sittlichkeit kennen Forderungen, denen der
Mensch sogar um den Preis seines Lebens zu entsprechen hat. Wer im
Sittlich-Religiésen grundsitzlich da nicht mehr mitmacht, wo ihm Schaden
und Gefahren drohen, ist Utilitarist und hat den eigentiimlichen Charakter
jener Forderungen nicht verstanden. Wer meint, die Zeit der Martyrer aus
religivser Uberzeugung sei vorbei, geht sicher nicht wachen Geistes durch
die Zeit, durch unsere Zeit.



Literarische Besprechungen 243

Endlich kann man zweifeln, ob die Darstellung der aristotelischen
Formlehre (315) von Aristoteles als richtige Wiedergabe seiner Theorie
anerkannt wiirde.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

N. Perrier O. S. B. : Cité chrétienne. Essai de syntheése. — Fribourg-
Paris, Editions St-Paul. 1949. 351 pp.

Es war ein gewagtes Unternehmen, eine kritisch gesichtete Zusammen-
stellung der Lehren vorzunehmen, die in den letzten Jahrzehnten von der
so iippig wuchernden Sozialwissenschaft aufgestellt und verbreitet worden
sind. P. ist dieses Unternehmen gegliickt. Sein Buch zeichnet sich aus
durch eine griindliche Kenntnis der thomistischen Philosophie und durch
eine ungemein vielseitige Belesenheit. Schade nur, dafl der Verfasser uns
nicht durch ein eigenes Verzeichnis die Kenntnis der von ihm benutzten
Literatur erleichtert, ein Zubehor, der heute in keinem wissenschaftlichen
Werke mehr fehlen darf. Auch wire bei der Vielzahl der zitierten Namen
ein Personenregister sehr am Platze gewesen. Um dem Leser einen Ein-
blick in die Vielheit und Mannigfaltigkeit der behandelten Probleme zu
geben, heben wir aus dem Inhaltsverzeichnis folgendes hervor : Nach einem
kurzen, einleitenden Kap. ist die Rede von der Erkenntnis der sozialen Tat-
sachen sowie von der Natur der Sozialwissenschaft. In den K.n 3-8 werden
die Probleme des Rechtes, des natiirlichen sowie des positiven, untersucht
und dessen Verhidltnis zur sittlichen Ordnung bestimmt. K. 9 enthilt die
Staatsphilosophie im allgemeinen, wihrend K. 10 den christlichen Staat
behandelt und K. 11 die zwischenstaatliche Gesellschaft. Die Familie
kommt in K. 12 zur Sprache, die Wirtschaft in K. 13. Das Buch schlie3t
mit einem Exkurs iiber Liebe und Caritas.

Nach dem Gesagten erscheint der Titel des Buches etwas irrefiihrend.
Der Ausdruck «cité» ruft zu sehr den Gedanken an die nur politische
Gesellschaft wach ; wihrend das Buch alle gesellschaftlichen Probleme auf-
zurollen sich bemiiht. Besser entspriche dem Inhalt des Buches der Titel :
« Société chrétienne ». Wir erlauben uns auf ein kleines MiBverstindnis
hinzuweisen, das dem Verfasser auf S. 39 unterlaufen ist. Er zitiert dort
unsere Schrift : Speculativam-Practicam secundum S. Thomam, Studia
Anselmiana N© 9 und schreibt uns folgende Ansicht zu: « Suivant que
I’intelligence est formellement connaissante ou directive, on a distingué
traditionnellement I'ordre spéculatif et 'ordre pratique. Et, dans l'ordre
spéculatif lui-méme, suivant que 1’objet formel est objet d’opération ou
seulement de spéculation, on distingue l'ordre purement spéculatif et
I'ordre non purement spéculatif, analogiquement pratique, qu’on appelle
aujourd’hui spéculativo-pratique. Toute la science morale, y compris la
prudence, appartient & cet ordre analogiquement pratique.» Dieser letzte
Satz entspricht nicht unserer Auffassung. Wir unterscheiden in genannter
Schrift zwischen den vorbereitenden Akten der Klugheit, d. h. den Akten
des Uberlegens und Urteilens einerseits sowie dem der vollendeten Klug-
heit wesentlichen Akte des Befehlens andrerseits. Wihrend wir die beiden



244 Literarische Besprechungen

erstgenannten Akte der analog praktischen Vernunft zuteilen, schreiben
wir das Befehlen ausdriicklich der formell praktischen Vernunft zu. Ubrigens,
wenn sogar das Befehlen den Intellekt noch nicht formell praktisch machen
wiirde, so hatte es keinen Sinn, tiberhaupt noch von einem formell prak-
tischen Akt innerhalb der intellektuellen Ordnung zu reden.

Das Buch eignet sich vorziiglich, besonders auch wegen seiner an-
genehmen, leicht verstindlichen Sprache, als Einfithrung in die thomistisch-
christliche Sozialwissenschaft.

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O.8S. B.

E. Brunner : Kommunismus, Kapitalismus und Christentum. (Kirch-
liche Zeitfragen, 23. Heft.) — Ziirich, Zwingli-Verlag. 1948. 35 SS.

Diese kleine Schrift des bekannten protestantischen Theologen enthilt
den Text seines auf der Amsterdamer Kirchenversammlung, am 30. August
1948, gehaltenen Vortrages. Mit Recht betont der Verfasser die Notwendig-
keit, sollen die sozialen Programme der christlichen Kirchen nicht ungehort
verhallen, daB sie sich ihrer ureigensten Aufgabe wieder bewuf3t werden,
namlich « selbst wirkliche Gemeinschaft, Lebensgemeinschaft zu schaffen,
solche Gemeinschaft, in der jeder einzelne sich als Person gewiirdigt fiihlt und
in der es zu personlicher Begegnung zwischen den Menschen kommt » (S. 12).

Dem Kommunismus gegeniiber nimmt B. eine schroff ablehnende Hal-
tung ein. Er meint natiirlich den marxistischen, d. h. den notwendig mate-
rialistischen und atheistischen Kommunismus, der auf Grund seiner total-
staatlichen Veranlagung jede Moglichkeit einer Verbesserung von vorn-
herein ausschlieBt ; nicht aber den von diesem wesentlich verschiedenen
Kommunismus, der auf freier Zustimmung der einzelnen beruhen wiirde,
so wie er in den Gemeinden der Urkirche gebliiht hat und — fiigen wir
hinzu — noch heute in den Orden der katholischen Kirche weiterlebt.

Das Nein, das B. dem Kapitalismus entgegenhilt, ist viel niiancierter.
Der Kapitalismus bietet ja zum mindesten wegen seiner prinzipiell frei-
heitlichen Grundeinstellung die Moglichkeit einer Korrektur und hat sich
diese Korrektur auch schon zum groBen Teile gefallen lassen.

Wir kénnen dem Verfasser nur beipflichten, wenn er zu dem Schlusse
kommt : « Weder das laissez-faire noch der totalitire Kommunismus sind
christliche Moglichkeiten. Dazwischen aber liegen viele Moglichkeiten, von
denen jede nach ihrem Wert und Unwert . .. gepriift werden miissen» (S. 34).

Rom, S. Anselmo. L. Thiry O.S. B.

A. F. Utz O. P. : Freiheit und Bindung des Eigentums. Sammlung Poli-
teia, Veroffentlichungen des Institutes fiir Sozialwissenschaft und Politik.
Freiburg-Schweiz. — Heidelberg, Kerle. 1949. 174 SS.

Aus dem Titel des Buches geht zur Geniige hervor, da8 der Verfasser
das Eigentumsproblem nicht in seinem ganzen Umfang aufrollen will, son-
dern nur die dem Besitzer aus seinem Eigentum entstehenden Rechte und
Pflichten. Allerdings ist gerade auf diesem Gebiete das Eigentum zur
heiBumstrittenen Zeitfrage geworden.



Literarische Besprechungen 245

Gleich im ersten K. wird die Eigentumsfrage als eine Rechtsfrage be-
stimmt. Um den ganzen Sinn dieser Formulierung klar zu machen, handelt
der Verfasser im zweiten K., das noch ganz einleitenden Charakter besitzt,
iiber die Struktur des Rechtes und hebt die tiefen Unterschiede hervor,
die die moderne Rechtslehre von der alten Naturrechtslehre unterscheiden.
Es geht daraus hervor, da8 wir das Eigentumsproblem, indem wir es als
eine Rechtsfrage bestimmen, keineswegs dem Bereiche der Ethik entziehen,
da Naturgesetz oder Ethik schlechthin und Naturrecht sich zueinander ver-
halten wie zwei konzentrische Kreise, von denen der gréBere — das Natur-
gesetz — den kleineren — das Naturrecht — einschlieBt. Besonders zu
erwahnen ist, dall der Verfasser auf eine saubere Scheidung von Natur-
gesetz und Naturrecht drangt, entgegen dem Sprachgebrauche auch vieler
wissenschaftlicher Werke, die jedwede Verpflichtung, die uns auf Grund
unserer Natur bindet, als eine « naturrechtliche » zu bezeichnen pflegen ;
wo man doch von naturrechtlicher Pflicht nur dann sprechen kann, wenn
ein anderer Trager von naturgegebenen Rechtsanspriichen ist. Dies ist aber
noch lange nicht bei jeder naturgegebenen Verpflichtung der Fall, wie z. B.
bei der uns von der Natur auferlegten Pflicht im Essen und Trinken MaBig-
keit zu iiben.

Im dritten und vierten K. entwickelt dann der Verfasser seine These
iiber das Verhaltnis des Menschen zu den irdischen Giitern und iiber das
Privateigentum. Natiirlich ist es im Wesentlichen dasselbe, was in unseren
thomistischen Biichern iiber diese Gegenstinde in gedringterer Form zu
finden ist. Es verdient hervorgehoben zu werden, daB3 der Verf., besser als
man es gewohnlich tut, die soziale Belastung und Verpflichtung des Eigen-
tums im allgemeinen und des «iiberfliissigen » Eigentums im besonderen
betont. U. hilt mit den alten Theologen an der Lehre fest, da3 der Kom-
munismus einen idealeren Zustand darstellt als die Privateigentumsordnung,
daB also eine paradiesische Menschheit das Recht auf Privateigentum, das
an sich als Naturrecht besteht, nicht aktuiert hitte, sondern im gemein-
samen Besitz und Gebrauch der irdischen Giiter gelebt hitte. Es ist folglich
nur die durch den Siindenfall herbeigefiihrte Verderbtheit der menschlichen
Natur, die das Privateigentum als Ordnungsprinzip der Wirtschaft aufnétigt.

Im fiinften K. zeigt U. gegen DOBRETSBERGER, Katholische Sozial-
politik am Scheidewege, da keine wirtschaftliche Entwicklung mit dem
Eigentumsbegriff des hl. Thomas aufzuriumen braucht ; da dieser Begriff,
obschon zeitgebunden, auf Grundtatsachen beruht, ohne die auch eine noch
so vorangetriebene Wirtschaft nicht auskommen kann. Viele beherzigens-
werte Bemerkungen enthilt K. sechs, das die Eigentumsprobleme vom
Standpunkt des Evangeliums aus beleuchtet. Im siebenten und letzten K.
wird gezeigt, wie die positiv rechtlichen Bestimmungen iiber das Privat-
eigentum, wenn sie lebensfihig bleiben wollen, von einer wachsamen Autori-
tat immer wieder der inneren Dynamik des naturrechtlichen Eigentums-
begriffes angepal3t werden miissen,

Zum Schlufl noch eine Bemerkung zu folgendem Satz, den ich im Vor-
wort lese : Um dieses Vorwort nicht ohne die fiir ein Vorwort iibliche Ent-
schuldigung zu schliefen, sei bemerkt, daB sich beim besten Willen Wieder-



246 Literarische Besprechungen

holungen mancher Gedanken nicht vermeiden lieBen ... So werden spiter
zu erorternde Gedanken oft frither von ferne angeriihrt, und bereits Gesagtes
wird spiter nochmals kurz in Erinnerung gebracht. » Die hier formulierten
Entschuldigungen sind jedenfalls am Platze. Wir sind der Meinung, da@
es wohl moglich gewesen wire, diese Wiederholungen zum mindesten stark
einzuschrinken. Es war bestimmt nicht notwendig, so oft die These von
der grundsitzlichen Hinordnung aller Dinge auf den Menschen als solchen zu
wiederholen. Gerade so wie es auch nicht notwendig war, immer und immer
wieder spiter zu erorternde Gegenstinde bereits im voraus anzuschneiden.

Ergidnzend sei noch hinzugefiigt, dal3 der Verfasser Anwendungen der
von ihm aufgestellten Prinzipien an konkrete Wirtschaftsprobleme der
Gegenwart nicht vornimmt. Sie sollen Gegenstand eines zweiten Buches sein.

Da es sich bei diesem Werke um den ersten Band einer Sammlung
handelt, erlauben wir uns, den Verleger darauf aufmerksam zu machen, daf3
er nicht sehr gliicklich war in der Auswahl seiner Schriftart. Das rein
materielle Lesen des Buches verlangt eine Anstrengung, die das Auge er-
miidet und den Geist von der Betrachtung des Inhaltes ablenkt. Nach
aullen prisentiert sich das schmucke Bidndchen recht angenehm.

Rom, St. Anselm. L. Thiry O.S. B.

Textausgaben

*Aptototédoug Avadutixd. Aristotle’s Prior and Posterior Analytics:
A Revised Text with Introduction and Commentary by W. D. Ross. —
Oxford, The Clarendon Press. 1949. x-690 pp.

Nach der monumentalen Ausgabe der Metaphysik (1924) und der nicht
minder imposanten der Physik (1936), schenkt uns nunmehr Sir David
Ross eine Ausgabe der beiden Analytiken des Aristoteles, die mit den zwei
ersten Werken gleichen Schritt hilt. Dieselbe vornehme und technisch
vollkommene Ausstattung (es wurden sogar hier schonere und besser lesbare
griechische Typen verwandt), die der Oxford University Press alle Ehre
macht ; dieselbe Anlage : ausfiihrliche Einleitung (S. 1-95), kritischer Text
mit Seiten- und Zeilenzahlung nach der Bekkerschen Ausgabe, erschopfender
philologischer und philosophischer Kommentar (S.280-678) und Wort-,
Namen- und Sachregister (S. 679-690) ; schlieBlich, dieselbe mit héchster
Sachkenntnis und Gelehrsamkeit verbundene Griindlichkeit.

Die Einleitung befaBt sich zuniachst mit Titel, Disposition und Stelle
der Analytiken innerhalb des Organon. Aristoteles nennt die vier Biicher
einfach Analytica ; die Unterscheidung in Priora und Posteriora mag, auf
Grund des Inhaltes, spiater von andern eingefiihrt worden sein (erste aus-
driickliche Erwahnung bei Alexander von Aphrodisias, um 200 n. Chr.).
DaB3 die Topica und die Sophist. Elenchi ihres mehr platonisch gerich-
teten Inhaltes wegen frither angesetzt werden, wird mit Recht hier vor-
ausgesetzt. Die Beziehungen der beiden Analytiken zueinander bilden den
Gegenstand einer tiefschiirfenden Untersuchung. Die traditionelle Ansicht,
die Heinrich Majer am besten darlegte, ist, daB auf die dialektische Logik



Literarische Besprechungen 247

der Topica die formelle Syllogistik der Analytica Priora folgte, auf welcher
spiter, in den Analytica Posteriora, die Wissenschaftslogik aufbaute. Dem-
gegeniiber stellte F. Solmsen, auf W. Jaegers Methode aufbauend, diese
Ordnung um : auf die Topica (Dialektik) folgten die Analytica Posteriora
(Apodiktik) und dann erst die Analytica Priora (Syllogistik) als allgemeine
Grundlage sowohl des dialektischen, als auch des apodiktischen Schlusses.
Mit Riicksicht auf Solmsens Argumente untersucht R. peinlichst genau
den objektiven Sachverhalt: weder Zitate (S. 8 ff.), noch der Inhalt der
beiden Analytiken (S. 11 ff.), noch das philosophische Klima (S. 14 ff.), noch
allgemeine Anschauungen (S. 20 ff.) verlangen, daB die Analytica Posteriora
vorausgehen. Im Gegenteil, alles weist darauf hin, daB die Analytica Poste-
riora als Ganzes nach den Analytica Priora verfaBt wurden. Als Zeit-
angabe mochte R. die Jahre 350-44 fiir das wahrscheinlichere Datum
halten (S. 23). Der Inhalt der Analytiken wird in vier Kapiteln darge-
stellt : assertorischer Syllogismus, Modalschlu3, Induktion, demonstrative
Wissenschaft. Diese Ausfithrungen bilden einen wichtigen Beitrag nicht
bloB zur Logik des Aristoteles, sondern zur Geschichte der Logik iiber-
haupt. In einem besonderen Kapitel weist R. auf die Eigenstdndigkeit
von Analytica Posteriora II hin, das moglicherweise zuerst ein unab-
hiangiger Traktat iiber die Definition war.

Der Text stiitzt sich vor allem auf die fiinf Altesten uns erhaltenen
Hss. 9.-11. Jahrh.), von denen zwei ganz neu kollationiert und die drei
iibrigen an den bei Waitz unklaren Stellen im Original iiberpriift wurden.
Weiter wurden zwei syrische Ubersetzungen, die eine, wahrscheinlich von
Proba, aus dem 5. Jahrh., die andere, von dem Araberbischof Georg, aus
dem 7.-8. Jahrh., auf Grund einer noch unverdffentlichten Arbeit von
L. Minio-Paluello ausgewertet. Zehn spiatere, auch von Waitz benutzte Hss.
wurden gelegentlich herzugezogen ; doch ergab sich nur selten ein wirk-
licher Ertrag zu einer besseren Textgestaltung. Eine wesentliche Erwei-
terung der Grundlage der Textiiberlieferung bieten die seit Waitzens Aus-
gabe veroffentlichten Commentaria in Aristotelem Graeca, durch welche
neue und wertvolle Zeugen zur Textgestaltung erschlossen wurden. Diese
konnte R. als erster, wie schon in der Metaphysik und Physik, vollstindig
auswerten. Wir haben also hier wirklich « a Revised Text», einen nach
allen Regeln der Kritik und der Editionstechnik neugestalteten Text mit
gut lesbarem Apparat, der wohl als definitiv angesehen werden kann.
DalB keine der mittelalterlichen lateinischen Ubersetzungen herangezogen
wurde, mag wohl darin seine Begriindung haben, daB dieselben, gerade
beziiglich der Analytiken, noch sehr wenig erforscht sind, und vor allem
darin, daB die Ubersetzungen der Analytiken nicht von Wilhelm von
Moerbeke, dem sorgfiltigsten der lateinischen Ubersetzer, hergestellt oder
durchgesehen wurden.

Der Kommentar bietet fiir jedes Kapitel zunichst eine Analyse, die
den Gedankengang kurz darlegt. Darauf folgt, Zeile fiir Zeile, die Be-
sprechung des Textes. Die philologischen Schwierigkeiten werden erértert,
die wichtigeren Lesarten mit den verschiedenen vorgebrachten Verbesse-
rungsversuchen abgewogen und die bevorzugte sinngemdl begriindet. So-



248 Literarische Besprechungen

dann kommt die Interpretation zu Wort, die den objektiven philosophischen
Sinn herausschélt. So werden hier fiir alle Syllogismusarten nach den ver-
schiedenen Figuren Beispiele gegeben, ebenso wie fiir Conversio, Reduc-
tio usw. Die Kommentatoren werden hier nur gelegentlich zitiert; der
Kommentar des hl. Thomas zu Analytica Post. wird zwar in der Biblio-
graphie (S.1x) aufgefiihrt, hier aber, so weit wir sehen konnten, nicht
zitiert. R. vertritt eben den Grundsatz, da Aristoteles aus Aristoteles
selbst zu verstehen ist. Alles ist daher auch mit Parallelstellen aus dem
ganzen Corpus Aristotelicum so reichlich und treffend belegt, daBl wir auf den
ersten Blick den besten Aristoteleskenner der Gegenwart erkennen kénnen.

« Quandoque bonus dormitat Homerus ! » Das Vorwort zu dieser Aus-
gabe beginnt mit den Worten (S. V) : « Es sind hundertundfiinfundvierzig
Jahre her, seit Waitzens Ausgabe des Organon verdffentlicht wurde ... »
Sir David Ross weill aber sehr wohl (s. S. 1x), daB diese Edition von Waitz
in den Jahren 1844-1846 erschien !

Rom, S. Anselmo. J. P. Miller O. S. B.

A. Van den Daele : Indices Pseudo-Dionysiani. (Université de Louvain,
Recueil de travaux d’Histoire et de Philologie, 3¢ série, 3¢ fasc.) — Louvain,
Bibliothéque de 1’Université. 1941. 155 pp.

Von dem « Corpus Areopagiticum » besaBen wir bis jetzt kein Spezial-
lexikon. Das von Balthasar Corderius seiner Edition (abgedruckt bei Migne,
PG 3) beigegebene Onomasticum Dionysianum ist fiir wissenschaftliche
Zwecke ungeniigend. Um diesem Mangel abzuhelfen, unterzog sich Van
den D. der entsagungsvollen Arbeit, die vorliegenden Indices herzustellen.
Sie setzen sich zusammen aus Wort (S. 4-149), Namen- (S. 149-151) und
Zitatenregister (S.151-15&). Der Verf. traf eine Mittellésung zwischen
eigentlicher Konkordanz und bloBem Vokabular : Es sind alphabetisch alle
Worter aufgefiihrt mit simtlichen Stellen, wo sie bei Pseudo-Dionysius
vorkommen, ohne jedoch die einzelnen Formen, in denen sie im Text
stehen, und ohne den Satzzusammenhang des Textes anzugeben. Fiir die
Partikeln, die sehr hiufig vorkommen, wird die Stellenangabe durch ein
passim ersetzt. Wir haben also ein vollstindiges Verzeichnis aller Sub-
stantive, Verben, Adjektive und Adverbien (letztere meist unter dem be-
treffenden Adjektiv). Die Stellenangaben sind nach der Ausgabe von
Migne, PG 3, mit Colonne und Marginalbuchstabe verzeichnet. Dem Verf.
sei fiir das wertvolle Hilfsmittel aufrichtig gedankt.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O.S. B.

Thomas Agq. : De principiis naturae. Introduction and Critical Text
by John J. Pauson. (Textus Philosophici Friburgenses 2.) — Fribourg,
Société Philosophique. 1950. 111 pp.

Neben De ente et essentia ist das Opuskel De principits naturae das
wichtigste Jugendwerk des hl. Thomas von Aquin. Beide stammen aus
den Jahren, die der Abfassung des Sentenzenkommentars vorausgehen,



Literarische Besprechungen 249

etwa 1252-125%4 ; beide bieten in eigner Verarbeitung Grundlinien des aristo-
telischen Gedankengutes und werben fiir eine grundsitzliche, giinstige Auf-
nahme der Philosophie des Stagiriten. Wihrend jedoch De ente et essentia
ofter in alter und neuer Zeit kommentiert und, seit der Neubelebung der
thomistischen Studien, mehrere Male neu ausgegeben wurde, war De prin-
cipiis naturae kein solcher Erfolg beschieden. Kommentare iiber dieses
Schriftchen sind uns nicht bekannt, und heute liegt es in keiner einzigen
Einzelausgabe vor. Dazu kommt, dal die Gesamtausgaben der Opuscula
des hl. Thomas gerade in diesem Werkchen stark voneinander abweichen,
und daBl keine von ihnen die Gewahr bietet fiir einen zuverlissigen Text.
Deshalb ist die vorliegende Neuausgabe dieses Werkes, die auf breiter
handschriftlicher Grundlage fullt, sehr zu begriien. Der Herausgeber gibt
sich der Hoffnung hin, daBl seine Arbeit als textkritischer Versuch weg-
bahnend wirken mége zur Herstellung eines definitiven Textes der gesam-
ten Opuskelsammlung des Aquinaten.

Das Opuskel, dessen Authentizitit sicher feststeht (S. 63-64), wird
mit triftigem Beweis in die Jahre 1252-1254 verlegt (S. 70). Wihrend
namlich Thomas mn seinem Sentenzenkommentar (1254-1256) bereits eine
griechisch-lateinische Ubersetzung der Metaphysik des Aristoteles ver-
wendet, zitiert er hier, ebenso wie in De ente et essentia, noch die
arabisch-lateinische.

Zur Textgestaltung wurden 49 Handschriften aus dem 13. bis 15. Jahrh.,
sowie acht Wiegendrucke von 1472-1498 herangezogen. Drei weitere Hss.,
zwei von Budapest und eine von Krakau, werden angegeben, konnten
aber nicht erreicht werden. Von jedem Textzeugen gibt P. eine kurze
Beschreibung mit genauem Anfang und Ende der Schrift, die auf die Hs.
beziiglichen Literaturangaben eine ebenfalls kurz gehaltene Charakteristik
des Textes im Verhiltnis zu den andern Hss. (S. 20-49). Es folgt sodann
(S. 52-62) die Klassifikation der Hss. und die Aufstellung ihrer Genealogie.
Auf Grund der gleichen Lesart und einer vorausgesetzten Anteilnahme an
einer gleichen bekannten oder unbekannten Vorlage (S.19) wurden alle
Textzeugen auf sechs Gruppen verteilt, von denen je ein Vertreter, ent-
weder die Vorlage der Gruppe selbst, oder, wenn diese nicht feststellbar
war, der ihr zunichst stehende Zeuge, zur Herstellung des Textes kolla-
tioniert wurde. Es sind dies folgende 6 Hss.: Metz 1158 (M), Toulouse
872 (T), Neapel, Naz. VII. B. 21 (N), Bologna, Univ. 861 (B), Rom, Valli-
cell. E. 30 (V), Paris, B. N. 14546 (P). Es erwies sich sodann, daf MTN
Parteigiinger sind, was wieder auf eine gemeinsame Vorlage dieser Gruppen
schlieBen ld0t. Demgegeniiber stehen die Gruppen VBP nicht so fest
zusammen, so daB} hier mehrere Zwischenglieder angenommen werden miis-
sen, deren gemeinsame Quelle moglicherweise das Autograph gewesen sein
konnte (S.59). Da keine dieser beiden Gruppenvereinigungen einfachhin
iiberlegen ist, wurde von Fall zu Fall, auf Grund innerer Evidenz, die
angenommene Lesart ausgewihlt (S. 62).

Wir bedauern, dal der Verf. hier seine Ergebnisse blof vorlegt, ohne
uns die Moglichkeit zu geben, die Gliederung in Gruppen nachzupriifen.
Wir wiren ihm sehr dankbar gewesen, wenn er uns durch einige typische



250 Literarische Besprechungen

Beispiele — gemeinsame Fehler, Filiationen von Fehlern — davon iiber-
zeugt hitte, dafl diese Gliederung die einzig mogliche, oder doch die ein-
fachere Erklarung der Tatsache ist.

Da P. der Hoffnung Ausdruck gegeben hat, einen Beitrag zur defini-
tiven Textgestaltung aller Opuskel des hl. Thomas geliefert zu haben,
stellt sich hier die Frage: Ist P.’s Methode hierfiir zulinglich ?

Fiir den Textkritiker besteht das Problem darin, alle Angaben, welche
die Uberlieferung uns erhalten hat, zu sammeln und daraus den ganzen
Vorgang zu erkldren ; also von der Vielheit und Vielartigkeit der Hss.
auf das eine ‘Exemplar’ zu schlieBen. Diese Angaben sind nicht blof3
im Text zu suchen und die Erklidrungen nicht bloB philologischer Natur.
Es gibt auch duBere Angaben iiber das Entstehen, die Verbreitung usw.
der Hss., die eine wertvolle historische Erklarung liefern. Uber die Uber-
lieferung der Opuskel des hl. Thomas sind wir weit davon entfernt, die
letzte Klarheit zu besitzen. Dagegen liegt das Problem auch nicht in
volligem Dunkel. Die Forschungen des P. Mandonnet (Les « opuscules »
de saint Thomas d’Aquin, in : Opuscula omnia, Introd. Paris, Lethielleux,
1927, und : Revue Thomaiste, 32 [1927] 121-157) haben hier wertvolle Ergeb-
nisse zu Tage gefordert, die fiir das weitere Studium grundlegend sein
diirften. Von der Echtheit der .Opuskel sagt Mandonnet: « On ne doit
pas opérer, dans la recherche de I'authenticité des opuscules, en procédant
individuellement pour chacun d’eux, mais bien en étudiant la fortune de
toute la collection ... Cette collection des opuscules, nous la rencontrons
effectivement dans les manuscrits, et elle se présente & nous dans des
conditions diverses, mais trés instructives » (Introd., p. xxvii, Rev. Thom.,
p- 139). Gilt das nicht auch fiir die Textgestaltung ? Nehmen wir den
Fall der Schrift De principiis naturae, die 1252-1254 verfal3t wurde. Von
dem Augenblick an, wo Thomas sein Autograph oder eine Abschrift des-
selben der Offentlichkeit zur Verfiigung stellte, konnte das Werk ver-
breitet werden. Wir haben also hier ecin erstes « Exemplar » des Werkes,
das Ausgangspunkt der Verbreitung wurde. Nach dem Tode des heiligen
Thomas (1274) wurden seine Werke gesammelt und die kleineren Schriften
unter dem Namen Opuscula in einem Band vereinigt. Wie P. Mandonnet
nachwies, entstand zunichst eine Sammlung von 25 Opuscula, welche
spiter, durch Hinzufiigung der drei kleinen Expositiones und der vier
Collationes, auf 32 erweitert wurde. Dieses Sammeln der Opuscula geschah
sicher nicht aufs Geratewohl. Man hatte einen ganz prizisen Zweck im
Auge, und man wird wohl alle Mittel angewandt haben, ihn zu erreichen.
So wie man bloB authentische Schriften des hl. Thomas erfassen wollte,
ebenso wollte man dieselben offenbar in einem korrekten Text besitzen.
Die Sammeltitigkeit schloB also eine wirkliche textkritische Arbeit ein.
Die auf diese Weise veranstaltete neue « Recensio » der Opuscula, u. a. der
Schrift De principiis naturae, diirfte also einen korrekteren Text besessen
haben als manche dltere Abschriften, die von dem Autograph abstammten.
Diese neue « Recensio» der Opuscula wurde wiederum als « Exemplar »
Ausgangspunkt einer weiteren Verbreitung, ohne daB das erste « Exemplar »
aufhorte, direkt oder indirekt weiterzuwirken,



Literarische Besprechungen 251

Wie hat der moderne Textkritiker und -herausgeber sich diesen Tat-
sachen gegeniiber einzustellen ? Es will mir scheinen, da8l er sie auf
keinen Fall stillschweigend iibergehen darf.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O. S. B.

Cusanus - Texte. IV. Briefwechsel des Nikolaus von Cues. Erste Samm-
lung. Herausg. von J. Koch. — SB Heidelberg. 1944. 127 SS.

J. Koch : Nikolaus von Cues und seine Umwelt. Untersuchungen zu
Cusanus-Texten. IV. Briefe. — SB Heidelberg. 1948. 175 SS.

Die beiden Verdffentlichungen zeigen N.v.C. nicht als den groflen
Denker, sondern als den Mann der Praxis. Die 37 Briefe bzw. Aktenstiicke
betreffen Varia, vielfach Uberlassung von kirchlichen Pfriinden, einzelne
beziehen sich auf die Reform der Kloster im Legationsbezirk des Kardinals,
die Friedensvermittlung in der Soester und in der Miinsterschen Fehde.
Die Briefe sind mit groBer Akribie herausgegeben, mit reichlichen Erkla-
rungen. Voraus geht eine Ubersicht iiber die bisher bekannt gewordenen
Briefe des Cusanus aus der Zeit vor 1451 (71 an der Zahl), von denen 9 ab-
gedruckt werden. Fiur die Briefe aus der spiatern Zeit (bis 1464) verweist
er auf frithere Veroffentlichungen. Die Aufzdhlung der beniitzten Hand-
schriften zeigt den Umfang der Arbeit, die Koch zu leisten hatte. Man
begreift, daB er nur « widerstrebend » (S. 7) den Auftrag der Heidelberger
Akademie iibernommen hat, anderseits die scharfe Kritik, die er an E. Van
Steenberghen, Autour de la docte ignorance, und dessen Publikation von
Cusanus-Briefen getubt hat (Nr. 36) : fast alle Briefe werden kritisch durch-
gegangen und korrigiert.

Das zweite Heft zieht gewissermaflen die Folgerungen aus den im
ersten Heft veroffentlichten Sticken. Diese Untersuchungen wollen die
Personlichkeit des Cusanus selbst und die Umwelt, in der er lebte, lebendig
machen, ohne aber ein « zusammenfassendes Charakterbild des sikularen
Mannes vorzulegen (S. 8). Den Kirchenhistoriker interessiert vor allem
Abschnitt III : Kirchliche Reform (S. 45-78). Zu diesem Zwecke war der
Kardinal als Legat nach Deutschland geschickt worden. Nikolaus hat
Manches erreicht — es ist dariiber ofter geschrieben worden, vgl. etwa
Johannes Janssen, Geschichte des deutschen Volkes 12 — bei den
Mendikanten fand er aber Ablehnung, er hatte freilich auch keine Vollmacht
zu deren Reformation (S. 174). Nikolaus ging hier zu scharf vor und erlitt
z. B. in Trier einen volligen Fehlschlag : allzu scharf macht schartig. Ein
Heiliger hat damals mehr erreicht: Johannes Capestran, der wirklich Reform
zustande brachte, sein Beispiel war maBgebend. Cusanus war gewill ein
ernster Pralat, aber doch kein Heiliger, das beweisen seine Pfriindensorgen,
die einen weiten Raum in seiner Korrespondenz einnehmen (S. 79-101).

Besonderes Interesse verdient das Itinerar des Legaten 1451-52, das
Koch als Beilage bietet (S. 111-152) ; es ist doch zum Staunen, was Niko-
laus an Miihen und Reisen auf sich genommen hat. Das Verzeichnis der
gedruckten Literatur (S. 153-155) ware heute schwerlich in dieser Reich-
haltigkeit aufzustellen.

Freiburg (Schweiz). G. M. Lohr O. P,



252 Literarische Besprechungen

Geistesgeschichte

M. A. Liicker : Meister Eckhart und die Devotio moderna (Studien und
Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, hrsg. von Josef Kock, Bd. 1). —
Leiden, Brill. 1950. viii-175 SS.

Der Koélner Ordinarius fiir Philosophie, einer unserer besten Kenner
der mittelalterlichen Scholastik, eréffnet eine Serie zur Geistesgeschichte
des Mittelalters, die wir aufrichtig begriiBen diirfen. Er betont, da@l es
fiir manche, die iiber das Mittelalter arbeiten und dabei dem Glauben des
Mittelalters innerlich fern stehen, schwierig ist, sich in dessen gliubige
Denkweise hineinzuversetzen und dementsprechend zu urteilen. Unter
Kochs Leitung haben wir die Gewahr, dal irrige Darlegungen vermieden
werden.

Die Schriftenreihe wird gliicklich mit vorliegender Studie eréfinet.
Was die Verfasserin will, wird am besten die Aufzihlung der Kapitel an-
deuten : 1. Meister Eckharts Aszese. 2. « Negative » Nachwirkungen Eck-
harts. 3. Ein Bindeglied zwischen Eckhart und der Devotio moderna :
Godeverd van Wefeles Werk « Van den XII dogheden ». 4. Eckhart und
Geert Groote. 5. Das Buch « De imitatione Christi » und seine Beziehungen
zu Eckhart. 6. Im Gefolge Geert Grootes und des Buches « De imitatione
Christi ». Dazu verschiedene Anhinge.

Wenn von Eckharts Einflul auf die Devotio moderna die Rede ist,
so betrifft das nicht dessen spekulative Lehre, denn « dem mit Vorliebe
aufs Niichtern-Sachliche gerichteten Handelsgeist dieses Volkes hatte gerade
der ‘Lebemeister’ Eckhart viel zu sagen und weniger der ‘Lesemeister’
(S. 152) ». MaBgebend ist nur die praktische Lebenshaltung Eckharts und
zwar vor allem seine Lehre von der « Abgeschiedenheit », die er immer
wieder betont. Sie bedeutet negativ innerliche Trennung von allen Krea-
turen, positiv : in allem Gottes Willen tun, selbst bis ins Extreme (S. 29).
Verf. geht die Entwicklungsstufen der D. M. durch : das Werk von den
XII dogheden, das bisher Ruusbroec zugeschrieben wurde und weitgehend
Eckhart wiedergibt, stammt nicht von Ruusbroec, sondern von Wefele ;
es bleibt dabei, da3 Ruusbroec E. ablehnt. Anders steht es mit Geert Groote
(f 1384), dem Begriinder der D. M. Obwohl er vorsichtig vor W. warnt,
so zeigen doch seine echten Schriften eine weitgehende Abhingigkeit von
E.s Gedankengut, nur daBl er dessen Gedanken selbstindig verarbeitet,
nicht wie Wefele sklavisch iibernimmt.

Das interessanteste Kapitel, das auch den heutigen Leser in Anspruch
nimmt, ist das fiinfte : Das Buch De imitatione Christi und seine Beziehungen
zu Eckhart. Prof. Werner Kaegi (Basel) bemerkt in der Zeitschrift fiir
Schweiz. Geschichte 1949, S. 273, daB sich in jiingerer Zeit die Meinung
als opinio communis durchgesetzt hatte, dal Thomas von Kempen nicht
nur Kopist, sondern auch mindestens letzter Redaktor, wenn nicht im
wesentlichen iiberhaupt Verfasser der Schrift gewesen sei. Beziiglich der
altern Vorlagen, die er benutzte, sprach man ein non liquet aus. Dr. Liicker
ist nun iiberzeugt, daB Th. v. K. nicht der Verfasser, sondern nur Kopist



Literarische Besprechungen 253

sei (S.129; etwas anderes S. 133). Sie stiitzt sich dabei auf die Arbeiten
von van Ginneken und neuestens Prof. F. Kern (f), obwohl sie in anderer
Hinsicht von G. abweicht (S. 130, Zeitschrift fiir Geist und Leben, 1949,
S. 231). Ihr zufolge ist Groote der eigentliche Verfasser. P. Dominikus
Planzer O. P. hat die Ausgabe von Kern, « Die Nachfolge Christi oder das
Buch vom innern Trost von Gerrit Groote, Olten 1947 », scharf zuriick-
gewiesen (Zeitschr. fiir Schweiz. Kirchengeschichte 1948, S. 74/75). Kaegi,
der mit Planzer nicht einverstanden ist, gesteht, daBl es sich hier um eine
sehr komplexe und kontroverse Frage handelt. Obwohl er Kerns Uber-
setzung nicht unsympathisch gegeniiber steht, betont er doch, daBl zu-
nichst einmal eine Ausgabe des Originals erfolgen miisse, ehe eine Uber-
setzung geboten werden konne. So ist also hier noch nicht das letzte Wort
gesprochen, wie auch die Verf., freilich in einem etwas andern Sinne,
bemerkt (S. 106 ; vgl. auch Fr. und L. Kern in : Theologische Zeitschrift,
Basel, 5, S.185). Jedenfalls bleibt bestehen, daB die Imitatio stark von
E.s Gedanken beeinflu3t ist. « Das dritte Buch der dltern Imitatio-Fassung
erwies sich als besonders stark von Es. Geist durchdrungen.» «In dem
Gewand, daB3 ihr Thomas v. K. gab, lebt E.s Aszese weiter bis hinein in
unsere Tage» (S. 129, 133).

1424 nimmt Verf. als Ende der D. M. an. Mit Gerlach Peters ({ 1411)
war die Grundlegung der D. M. abgeschlossen, mit dem Tode des Jan de
Vos van Heusden (1424) die letzte groBe, fithrende Persoénlichkeit geschieden.
Sehr bemerkenswert ist der Hinweis auf den weiblichen Zweig der D. M.
(Kloster Diepenveen) und der Vergleich mit den Dominikanerinnen der
Eckhart-Schule. Wir kennen gewohnlich nur die Vitae sororum im deutschen
Sprachgebiet und sehen nun ein #hnliches, hochgemutes Streben bei den
Schwestern der D. M.

Verf. hat sich ihre Aufgabe nicht leicht gemacht. Sie zitiert nieder-
landische Handschriften und Publikationen in einer Fiille, wie man sie im
deutschen Sprachgebiet wohl selten finden wird. Der Riickblick (S. 151/52)
gibt in Kiirze eine gute Ubersicht iiber die Ergebnisse der Untersuchung.
Ein paar Worte iiber den Entwicklungsgang Grootes wiren von Nutzen
gewesen. Wir wiinschen der Schrift und der Schriftenreihe viele Leser.

Freiburg. G. M. Lohr O. P.

E. Hocedez, S.]J. : Histoire de la théologie au XIXe siécle. T. I :
Décadence et réveil de la théologie, 1800-1831. (Museum I.essianum. Sect.
théol., N°43.) — Bruxelles, L’Edition universelle. Paris; Desclée De Brouwer,
1949. 269 p.

En 1947, le R. P. Hocedez publiait le troisiétme tome de son Histoire
de la théologie au XIXe siécle (cf. Divus Thomas, 27 [1949], 124-125).
En voici maintenant le premier. Peut-étre cet ordre de publication a-t-il
nui 4 la présentation du tome IIT qui, privé de son introduction et de ses
idées directrices, apparaissait quelque peu désarticulé. Le premier tome, au
contraire, fait un bel effort de synthése. L’auteur entend « montrer le mou-
vement méme de la pensée théologique et I’évolution de cette science au
XIXe siécle », en méme temps qu’il en étudie 'un aprés 'autre les écrivains.



254 Literarische Besprechungen

I1 a réussi dans son dessein. Les nombreux théologiens qu’il rencontre
et sur lesquels il livre une bibliographie choisie, sont étudiés dans de larges
ensembles, pris eux-mémes dans un mouvement général. C’est la description
d’un éveil dont les éléments sont disposés en crescendo. On passe en revue
I’Angleterre, 1’Amérique, 1’Espagne et 1'Italie, ol la théologie vivote 2
quelques exceptions prés sans renouvellement de genres ni de thémes.
Puis vient la France, o Lamennais et les traditionalistes soulévent de
nouveaux et briilants problémes, avec des solutions brillantes, mais mala-
droites. On s’attarde enfin longuement en Allemagne, ou vis-a-vis d’écoles
parfois sagement orthodoxes, comme celle de Mayence, ou trés déséqui-
librées comme I'Hermésianisme, I’école de Tubingue prend un essor puis-
sant et fécond, avec Drey et surtout Mohler. En tous les mouvements qui
s’esquissent, on discerne des traits fondamentaux, qui seront ceux du siécle
méme. Partout ou l'on se renouvelle, on prend position vis-a-vis du ratio-
nalisme triomphant : pour le convaincre, ou pour l’abattre, ou pour l’assi-
miler. Partout on aborde le probléme principal des rapports de la nature
et de la surnature : qu'on envisage les relations de I'Etat et de 1’Eglise
et la constitution de celle-ci; ou les relations de la science et de la foi.
L’apologétique et I'ecclésiologie passent au premier plan. Le méme mou-
vement, tombant en des milieux différents, produit des effets opposés. En
France, ol la philosophie est pauvre, le traditionalisme qui I’humilie triomphe.
En Allemagne, ou elle triomphe, le semi-rationalisme d’Hermés tente de
I’assumer. Ainsi la connaissance des systémes et des sentiments de ce temps,
que l'auteur rappelle en quelques pages, est-elle prérequise a l'intelligence du
mouvement théologique. Aprés 1831, celui-ci dépendra davantage des nom-
breuses interventions de l’autorité de I’Eglise. Le tome s’arréte, avec sou-
plesse, a I'orée de ce changement de régime, a I’avénement de Grégoire XVI.

Il faut louer a la fois I'information du livre et sa cohésion. L’auteur a
personnellement lu les théologiens principaux dont il parle. Lorsqu’il ne
donne pas son jugement personnel, il se référe a celui d’'un bon connaisseur.
Il a réussi & dessiner des lignes maitresses dans une période confuse. Peut-
étre a-t-il mis presque trop d’unité. Ne devait-on pas laisser a 1'époque
son dualisme (comme le suggérait le titre général) et ne pas inscrire
sous le titre de « réveil » (ch. II), une survivance de l’enseignement du
XVIIIe siecle, en Angleterre, en Espagne, en Italie et dans les séminaires
de France qui ressemble plutdét au sommeil. On aurait mieux rendu
compte de I’état de la théologie dans le premier tiers du XIXe siécle en
soulignant brieévement la diversité des milieux qui 1'élaborent. La théo-
logie sommeillante a pour siége les instituts ecclésiastiques qui subsistent
encore, Les nouveautés fécondes et déséquilibrées sont 1’ccuvre, en France,
d’autodidactes et souvent de laics : Chateaubriand, Maistre, Bonald, et méme
Lamennais, étrangers a I’enseignement, a ses traditions comme a ses respon-
sabilités. Le renouvellement de la problématique s’opére, en Allemagne,
dans des universités d’Etat, a direction parfois rationaliste ou protestante.

Devons-nous regretter également que 'auteur n’ait pas insisté davan-
tage sur la renaissance, trop lente & vrai dire, que les positions prises pré-
parent dans les disciplines de base de la théologie : exégése, archéologie,



Literarische Besprechungen 255

histoire de I’Eglise, liturgie ? Il le signale d’un mot a propos de Lameunais
ou de Mohler. Mais sans doute se réserve-t-il d’en parler au tome deuxiéme
qui terminera la collection ?

Fribourg. M. H. Vicaire, O. P.

H. Schauerte : Die volkstiimliche Heiligenverehrung. — Miinster,
Aschendorff. 1948. 164 SS.

Der Verf. will erstmalig versuchen, alle um die volkskundliche Heiligen-
verehrung gruppierten Erscheinungen systematisch zusammenzufassen. Ein
dankbares Thema, schade daB3 der Raum so knapp bemessen war. Da die
volkstimliche Heiligenverehrung sich nicht so sehr auf die geschichtliche
als vielmehr auf die legendarische Darlegung des Lebens der Heiligen
aufbaut (S. 34), so wird zunachst — nach vorausgehender Darlegung der
kirchlichen Lehre — die Heiligenlegende besprochen : das Wesen der Legende,
ihr Werden, die Arten der Legende, die Marienlegende. Was S. 55/56 iiber
die Entstehung des Rosenkranzgebetes gesagt wird, kénnte durch einen
Hinweis auf die kurzen Darlegungen von K. Bihlmeyer im Lexikon fiir
Theol. u. Kirche VIII Sp. 990 f. ersetzt werden. Man sollte dabei aber
nicht vergessen, dall der Rosenkranz wesentlich eine Verbindung von
betrachtendem und miindlichem Gebet darstellt, nicht blof eine Parallele
zur Paternoster-Schnur ist. S. 58-154 behandelt das eigentliche Thema :
Die volkstiimliche Heiligenverehrung, ihr Wesen, ihre Psychologie, Heiligen-
gruppen, Heiligenpatronate, besondere Schutzheilige, besonders Christo-
phorus, die Heiligen im Aberglauben, endlich die Reliquienverehrung im
Volke und das Heiligenbild. Des Interessanten wird viel geboten, auch
manches Sonderbare, das aber aus dem Volksempfinden zu verstehen ist.

DaB bei einem Gegenstand, dessen verschiedene Seiten so oft behandelt
wurden, Erginzungen und Verbesserungen angebracht werden konnen,
bedarf keiner besonderen Erwahnung. Auf Einiges sei hingewiesen. S. 16 :
Franz Doyé, Heilige und Selige der rém.-kath. Kirche, diirfte etwas
kritischer gehalten sein. S. 22 : Das erste Zeugnis einer liturgischen Heiligen-
verehrung betriftt den hl. Polykarp von Smyrna. Bei der Literatur vermisse
ich die Werke des verstorbenen Fiihrers der Bollandisten H. Delehaye (ab-
gesehen von Les Légendes hagiographiques), besonders: Etude sur le
légendier romain. Les saints de novembre et de décembre. Briissel 1936.
Deleh. handelt hier iiber die wichtigsten Heiligen der beiden Monate, die
in den Acta Sanctorum noch nicht besprochen wurden. Sodann das interes-
sante Werk : Heilige Uberlieferung (Festgabe fiir Abt Herwegen), 1938,
das auch fir Schauerte manches bietet, namentlich die Abhandlung von
Anton L. Mayer: Die heilbringende Schau. Die 16 heiligen Hollander
(S. 31) werden wohl die (19) Martyrer von Gorkum sein. In der « Heiligen
Uberlieferung » findet sich eine lehrreiche Gegeniiberstellung von Th. Klauser
(S. 229-233) iber die im Mittelalter Kanonisierten. Das deutsche Sprach-
gebiet ist darnach mit 19 (von insgesamt 79) vertreten neben 20 Italienern.
Also ein guter Prozentsatz.

Freiburg. G. M. Léhr O. P,



256 Literarische Besprechungen

Louis de Wohl : The Quiet Light. — London, Gollancz. 1950. 320 pp.

Es ist mit Recht gesagt worden, dafl der hl. Thomas v. Aquin der
heiligste unter den Gelehrten und der gelehrteste unter den Heiligen ist.
Es gibt viele (und ihre Zahl wichst jeden Tag), die den Gelehrten Thomas
verehren und ihn als solchen lieben. Diese sind bestrebt, ihn in seiner
fortdauernden Geistesarbeit nachzuahmen. Thomas als Heiligen kennen und
lieben auch manche. Den Menschen Thomas aber, der hinter dieser welt-
beriihmten Gelehrtheit und Weisheit, und hinter dieser engelgleichen
Heiligkeit steckt, wer kennt ihn ? Fast niemand. Der hl. Thomas ist ein
liebenswiirdiger Mensch gewesen. Weil aber seine mehr menschlichen Eigen-
schaften fast immer auBler acht gelassen werden, betet man selten zu ihm,
man ruft ihn nicht an. Es ist wirklich zu bedauern. Eben diesen Menschen
will uns der Verfasser des vorliegenden Buches zeigen.

Im Mai 1948 hat Seine Heiligkeit Papst Pius XI1I. dem V. aufgetragen,
einen historischen Roman zu schreiben, der um den Doctor Angelicus als
Hauptfigur aufgebaut werden soll. Wohl keine leichte Aufgabe. Der Ver-
fasser ist zu begliickwiinschen, daf3 er diesen Auftrag so treu und mit einem
so glinzenden Erfolg ausgefithrt hat. Man soll aber nicht meinen, da es
sich nur um einen Unterhaltungsroman handelt ; das Buch ist im wahren
Sinne des Wortes erbaulich. Durch die Lektiire des Buches lernt man den
Menschen Thomas, wie er mitten in seiner Umwelt lebt und strebt, kennen.
Der Gelehrte, der Heilige und vor allem der liebenswiirdige Ordensmann
tritt hier vor uns in aller Lebensfrische auf. Wir haben das Buch mit groBem
Interesse und wirklicher Freude gelesen. Der V. hilt sich ganz genau an
die historischen Quellen. Wir empfehlen das Buch allen, die den hl. Thomas
besser kennen und ihn auch wirklich lieben méchten.

St. Mary’s, Tallaght. C. Williams O. P.

F. Zoefl : Margareta Ebner. (Lebensschule der Gottesfreunde Nr. 60.)
— Meitingen b. Augsburg. Kyrios-Verlag. 1950. 102 SS.

Zur Nazizeit hat Kolbescheier Margareta Ebner zur Heldin seines
Romans : Das gottgelobte Herz gemacht. Er hat darin mit geschickter
Hand manche glanzende Szene entworfen ; er hat aber auch seiner Phantasie
die Ziigel allzu sehr schlieBen lassen und offenbart, da er von der Ent-
faltung des geistlichen Lebens auf den Hohen der Mystik nichts versteht.
Zoefls bescheidenes Biichlein nimmt sich daneben aus wie David neben
Goliath. Es ist nicht in erster Linie als Kampfschrift gedacht; es will an
Hand der Offenbarungen und Briefe das Leben der Mystikerin wahrheits-
getreu darstellen. V. umgeht keine Schwierigkeit, weil aber alle aus den
Quellen so zu lésen, daBl Kolbescheiers Machwerk in Triimmer sinkt und
Margareta Ebner vor uns steht, wie sie stand vor ihren Zeitgenossen und
vor dem frommen gliubigen Volk von heute.

Diisseldorf. H. Wilms O. P.



	Literarische Besprechungen

