
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Die Sündenvergebung in den Psalmen

Autor: Bückers, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Sündenvergebung in den Psalmen

Von Hermann BÜCKERS C. Ss. R., Geistingen/Sieg

Wenn ein religiöser Mensch sich vor Gott schuldig weiß, spricht
er davon auch im Gebet und sucht von Gott die Verzeihung seiner
Schuld zu erlangen. Die alttestamentlichen Beter wissen um ihre Schuld

vor Gott und erflehen in den Psalmen die Vergebung ihrer Sünden.
Zwar ist die Sündenvergebung nicht die am meisten hervortretende
Idee des Psalmenbuches. Aber gerade sie führt uns in die Tiefe atl.
Frömmigkeit. Denn niemals enthüllt der Mensch so sehr sich Selbst,
als wenn er von seiner Sünde im Gebete spricht oder von Gott die

Vergebung seiner Schuld erfleht x.

1. Die Sündenvergebung in sich betrachtet

Der Sündenbegriff der Psalmen bedarf hier keiner besondern
Untersuchung, da er sich im allgemeinen mit dem der andern atl. Schriften
deckt2. Nur auf einige Besonderheiten sei hier aufmerksam gemacht,
insoweit sie zum Verständnis der Sündenvergebung beitragen.

Das Kennzeichnende des Sündenbegriffes ist die Tatsache, daß die
Beter der Psalmen die Sünde als eine Verfehlung gegen Gott, als einen

Ungehorsam gegen seinen Willen, als eine Empörung gegen seine Rechte

empfinden. Am reinsten erkennt man diese Auffassung der Sünde in
Ps. 51. Jede Sünde gilt als ein Vergehen gegen Gott (V. 6) und das

1 Eichrodt W., Theologie des Alten Testamentes, III. Teil, Leipzig 1939,
81-148 ; Sellin E., Theologie des Alten Testamentes, Leipzig 1933, 63-75 ; Köhler,
Theologie des Alten Testamentes, Tübingen 1936, 201-208.

2 Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament I, 267-295 ; Köhler,
Theologie 154-160 ; Stamm J. J., Erlösen und Vergeben im Alten Testament,
Bern 1940, 47-86 ; Hempel J., Das Ethos des Alten Testamentes, BZAW 67,
Berlin 1938, 55-61. 185-187 ; Seeger H., Die Triebkräfte des religiösen Lebens
in Israel und Babylon, Tübingen 1923, 87-97 ; Kokemüller W., Die Gerechtigkeit

Gottes in den Psalmen, Gießen 1936, 5-14.



Die Sündenvergebung in den Psalmen 189

Bewußtsein dieser Schuld drückt den Beter nieder (V. 5). Auch nach
Ps. 41, 5 richtet sich die Sünde wider Gott, was hier besonders
bemerkenswert ist, da das Sündenbekenntnis als Motiv der Erhörung inmitten
irdischer Not ausgewertet wird. Den gleichen Sinn hat Ps. 78, 17-18,

wenn die Sünde des Volkes als eine Empörung gegen Gott und als ein

Versuchen Gottes gekennzeichnet wird (vgl. Ps. 95, 8-9). Ps. 106, 7

sieht die besondere Bosheit der Sünde Israels in seiner Undankbarkeit

gegen Gott. Auch Ps. 119,11 bezeichnet die Sünde als eine Verfehlung
gegen Gott, während sonst in diesem Psalm die Sünde mehr als
Abirren vom göttlichen Gesetz betrachtet wird, was aber auf das Gleiche

hinauskommt (vgl. auch 89, 31-32). Darum nennt ein Beter mit Recht
seine Sünde eine Torheit (Ps. 69, 6), ein Begriff, wie er vor allem in
der Weisheitsliteratur zur Kennzeichnung der Gottlosigkeit ausgeprägt
wurde. Ps. 36, 2 charakterisiert die Haltung des Sünders als ein Fehlen
der Gottesfurcht, was man nach dem Zusammenhang auf das irdische

Strafgericht über die Sünder beziehen kann. Von der gleichen Gottesfurcht,

aber als Ziel der Bekehrung, spricht Ps. 130, 4. Neben den

allgemeinen Bezeichnungen verwenden die Psalmen vor allem Umschreibungen,

die die Beziehung der Sündentat auf Gott herausstellen. Das
hebt die später zu besprechende Verbindung von Sünde und irdischer
Strafe auf eine religiöse Ebene, wie man sie bei oberflächlichem Lesen

nicht erkennt. Denn dadurch erhält auch die irdische Strafe der Sünde
eine theozentrische Ausrichtung.

In Sündenkatalogen werden auffallenderweise nicht kultische,
sondern schwere sittliche Verfehlungen aufgezählt, selbst für die Zulassung
zum Heiligtum und die Teilnahme am Kult (Ps. 15 ; 24, 3-4). Dabei
ist hervorzuheben, daß Ps. 24, 3-4 für den Eintritt in den Tempel nicht
nur die Freiheit von sündhafter Tat gefordert wird, sondern vor allem
eine sündenreine Gesinnung, so daß hier die Sünde geistiger erfaßt
wird als an manchen andern Stellen des AT h Es erübrigt sich, einen

Sündenkatalog des Psalteriums anzulegen, da eine solche Übersicht
nichts Wesentliches zum Verständnis der Sündenvergebung beiträgt.

Zu beachten ist aber die Unterscheidung von schweren und weniger
schweren Sünden. Ps. 19, 13-4 unterscheidet verborgene Sünden von
eigentlichen Freveltaten 2. Es geht hier um den Begriff der verborgenen
Sünden. Die segi'ot sind als Irrtumssünden zu bezeichnen, die aus

1 Köhler, Theologie 160.
2 Der heutige verderbte Text liest mizeclim die Frechen, was aber in

mizadon Freveltat zu verbessern ist.



190 Die Sündenvergebung in den Psalmen

Schwäche und nicht aus Bosheit begangen wurden. Eine weitere
Bestimmung erhält der Begriff durch das Parallelglied nistarot, das die

verborgenen Sünden bezeichnet. Wenn die beiden Begriffe auch nicht
die gleichen Sündenarten meinen, so berühren sie sich hier sehr nahe,
da die aus Versehen begangenen Sünden für den Beter verborgene
Verfehlungen sind. Der Begriff der Irrtumssünde findet aus der Rechtssprache

eine Beleuchtung, wo man zwischen unvorsätzlicher (biseyagah)
und vorsätzlicher Tat (bejad ramah) unterscheidet1. Es handelt sich
bei ersteren um Vergehen, bei denen die Verantwortung des Täters
vermindert ist. Ähnlich müssen wir im Psalm die Irrtumssünden
verstehen. Der Begriff der Irrtumssünde schließt nicht jede Verantwortung
aus. Aber wegen ihrer geringeren Schuldbarkeit können sie leicht
übersehen werden und gehören dann für den Beter zu den verborgenen
Sünden, von denen er vor Gott frei sein möchte. Damit ist auch das

Problem gelöst, wie man für unbewußte Sünden Verantwortung
übernehmen kann 2. Von verborgenen Fehlern spricht auch Ps. 90, 8. Nur
ist es hier weniger ersichtlich, ob diese Sünden dem Beter oder seiner

Umgebung verborgen sind. Eine andere Art von Sünden, denen eine

verminderte Verantwortung und Schuldbarkeit zugeschrieben wird,
kennt Ps. 25, 7, da er neben den bewußten Sünden der Auflehnung
(pesa'aj) die Verfehlungen der Jugendzeit nennt. Diese sind oft nicht
als voll bewußte Auflehnung gegen Gott zu werten, da sie mehr aus
überschäumender Leidenschaft oder Unerfahrenheit begangen werden.
Doch sind diese Sünden der Jugend nicht mit den eben besprochenen
verborgenen Sünden gleichzusetzen, eher mit den Irrtumssünden von
Ps. 19, 13. Hierin erkennt man wieder die Gewissenhaftigkeit des atl.
Beters, seine ganze Schuld vor Gott anzuerkennen 3.

Eine Besonderheit des Sündenbegriffes enthüllt Ps. 51, der nach
der obigen Darlegung den klarsten und unerbittlichsten Sündenbegriff

1 Lv. 4, 2. 22. 27 ; 5, 15 ; 22, 14 ; Nm. 15, 27-29 ; 35, 11. 15 ; vgl. Sellin,
Theologie 69.

2 Balla E., Das Problem des Leides in der israelitisch-jüdischen Religion
(Eucharisterion, Festschrift Hermann Gunkel, Göttingen 1923, I. Teil, 216-222)
bleibt sich nicht konsequent, da er das eine Mal (217) feststellt, die Sünde sei
eine bewußte Tat des freien Willens, dann aber behauptet (218) der Mensch
sündige auch, ohne es zu wissen, ja bisweilen sündige er unfreiwillig. Ein solcher
Begriff liegt weder hier noch an andern Psalmstellen vor.

3 Unberechtigt sieht Eichrodt, Theologie III, 89 darin « eine Relativierung
des in der Sünde beschlossenen Gegensatzes gegen Gott ». Vgl. Job 13, 26 bez. der
Sünden der Jugend.



Die Sündenvergebung in den Psalmen 191

vermittelt. In V. 7 bekennt der Beter, daß er von Geburt an mit
Sündenschuld beladen ist. Es kann sich nicht um kultische Unreinheit
handeln, die durch den geschlechtlichen Verkehr hervorgerufen wäre,
da kultische Unreinheit in den Psalmen nicht als Sünde gewertet wird.
Anderseits schaltet eine persönliche Sünde aus, so daß es sich nur um
vererbte Schuld handeln kann. An sich könnte man dabei an die

Schuld des Volkes denken, die sich auf alle Glieder vererbt, da auch

sonst von der Vererbung der Volksschuld in den Psalmen die Rede ist1.
Da es sich in Ps. 51 um ein persönliches Bußgebet handelt, das nur
das Verhältnis des Sünders zu Gott berührt und das Volk in diesem

Zusammenhang nicht erwähnt, muß man diese Stelle von einer ererbten,
persönlichen Schuld verstehen. Manche sprechen dabei von einem

ererbten Hang zur Sünde 2, während andere an die Erbsünde im
theologischen Sinn denken 3. Beide Ansichten nähern sich insofern, als die

christliche Erbsündenlehre neben einer ererbten Schuldbarkeit die Idee
eines angeborenen Hanges zur Sünde in sich schließt. Für unsere
Untersuchung ist es von entscheidender Bedeutung, daß der atl. Beter von
Geburt an sich der Sünde verhaftet fühlt. Damit wird die Allgemeinheit

der Sünde viel tiefer erfaßt und begründet, als es in andern Psalmen

geschieht.
Das Ergebnis dieser Darlegung ist die Tatsache, daß der Beter der

Psalmen nicht nur einen theologisch tiefen Sündenbegriff kennt,
sondern auch sich in seinem Gewissen belastet fühlt, selbst wenn es sich

um die feinern Nuancierungen und Schatten der Schuld handelt. Auf
dieser Grundlage kann im Folgenden die Idee der Sündenvergebung
entwickelt werden.

Die Vergebung der Sünden wird in den Psalmen mit verschiedenartigen

Ausdrücken umschrieben. Eine feste theologische Terminologie
hat sich noch nicht herausgebildet. Vielmehr zeigt die Häufung von
Ausdrücken in denselben Liedern das Bemühen des Sängers, ein
möglichst allseitiges Bild vom Sündennachlaß zu geben.

Der Ausdruck, der unserm « Verzeihen » am nächsten kommt, ist
salah (Ps. 25, 11 ; 86, 5 ; 103, 3 ; 130, 4). Ps. 130, 4 benutzt allein von

1 Ps. 77, 6-11 ; 79, 8 ; 80 ; 81, 12-7 ; 85, 5-8 ; 103, 9-10 ; 106, 6.
2 Hänel J., Die Religion der Heiligkeit, Gütersloh 1931, 262-263 ; Weiser A.,

Die Psalmen, 3. Aufl., Göttingen 1950, 262-263.
3 Knabenbauer J., Commentarii in Psalmos, Parisiis 1912, 201 ; Zorell Fr.,

Psalterium es Hebraeo Latinum, Romae 1928, 88 ; Herkenne H., Das Buch der
Psalmen, Bonn 1936 u. a.



192 Die Sündenvergebung in den Psalmen

allen Psalmen das Substantiv selihah, wie dieses Lied sich auch sonst
durch eine eigene Sprache in unserer Materie heraushebt. Auffallend
ist es, daß der Ausdruck « Verzeihen » neben andern Bezeichnungen
verwandt wird, die seinen Inhalt näher umschreiben und erklären
sollen. Ps. 25, 7 spricht auch von einem Nichtgedenken der Sünden,
daneben konkreter in V. 18 von einem Wegnehmen der Sünde, so daß
das Nichtgedenken der Sünde als ein Wegschaffen erscheint1. Ps. 103,11
umschreibt die in V. 3 erwähnte Verzeihung als Entfernen der Sünde.

In Ps. 130, 3 wird als Gegensatz zur Verzeihung von einem Behalten
der Sünde gesprochen, wodurch die Verzeihung selbst eher als ein

Nichtgedenken erscheint. Jedoch wird VV. 7-8 von einer Erlösung aus der
Sünde gesprochen 2. Dies läßt wiederum erkennen, daß die Verzeihung
ein Wegschaffen der Sünde einschließt. Von einem eigentlichen
Wegnehmen der Sünde sprechen neben Ps. 25, 18 auch Ps. 32, 1.5; 85, 3 ;

99, 8, wobei andere Ausdrücke zur nähern Erläuterung hinzugefügt
werden. So sprechen Ps. 32,1 und 85, 3 auch vom Zudecken der Sünde.

Damit erhält dieser Ausdruck « Zudecken » mehr den allgemeinen Sinn
« Vergeben », wenn er auch ursprünglich einer andern Vorstellung
entnommen ist. Ps. 32, 2 spricht außerdem davon, die Sünden möchten
nicht angerechnet werden, wobei es sich mehr um Anlehnung an einen

juristischen Vorgang handelt. Mit Recht deutet Heidland 3 dieses Nicht-
anrechnen auf eine Aufhebung der Schuldverhaftung, also auf
Aufhebung der Sündenstrafe. Ps. 99, 8 wird Gott als verzeihender Gott
gepriesen. Dabei wird das Partizip « wegnehmend » [nose) verwandt,
ein Zeichen, daß dieses Wort ohne zusätzliche Erklärung diese göttliche

Tätigkeit umschreibt und damals schon zu einem terminus tech-
nicus für die Sündenvergebung geworden ist. Der Idee von der
Wegnahme der Sünden steht das « Herausreißen der Sünde » nahe (Ps. 39, 9 ;

79, 9). In der Vorstellung des Beters wird der Sünder gleichsam aus
den Fesseln der Sünde oder Sündenschuld befreit. Dabei tritt in Ps. 79

neben diesen Ausdruck das « Nichtgedenken der Schuld der Vorfahren ».

Es ist bezeichnend, daß für die Verzeihung der ererbten Volksschuld
nur ein Nichtgedenken erfleht wird, dagegen ein Herausreißen der
Sünde für die persönlichen Verfehlungen. Erstere ist kein Vergehen,

1 Köhler, Theologie, 207 deutet salah als « Nachsicht üben, eine geschehene
Verfehlung nachsehen », was aber nach den parallelen Ausdrücken zu schwach ist.

2 Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, IV, 334-335.
3 Heidland H. W., Die Anrechnung des Glaubens zur Gerechtigkeit (BWANT

IV, 18, Stuttgart 1936, 9).



Die Sündenvergebung in den Psalmen 193

für das der Beter die volle persönliche Verantwortung trägt. Ähnlich
verhält sich Ps. 25, 7. Der Jugendsünden, für die man nicht die volle
Verantwortung trägt, soll Gott nicht gedenken. In ähnlicher Weise

bittet Ps. 109, 14 um Verweigerung der Verzeihung für die ererbte
Schuld seines Gegners, indem der Beter Gott bittet, dieser Schuld seiner
Feinde zu gedenken. Dieses Gedenken der Sünde des Gegners steht
in Parallele mit dem Nichtauslöschen der Sünde. Zur Veranschau-

lichung kann man noch auf Ps. 90, 8 verweisen, wo es vom Nicht-
verzeihen der Sünde heißt, Gott habe sie sich vor Augen gestellt, in
das Licht seines Antlitzes, um ihrer zu gedenken, d. h. sie nicht zu
verzeihen. Ps. 130, 3 spricht ganz nüchtern von einem Behalten der
Sünde.

Für die Verzeihung verwenden andere Psalmen die Vorstellung
von einer Reinigung oder Waschung. Ps. 19, 13 spricht von einer

Reinigung im Sinn von « rein erklären, lossprechen ». Viel plastischer
umschreibt Ps. 51 diese Reinigung. VV. 3-4 wechseln die Ausdrücke
« abwischen » (mahah auch V. 11 und Ps. 109, 14), « abwaschen » (kabas)
und «reinigen» (tahar). Diese Bilder sind von der körperlichen Reinigung

genommen und kennzeichnen daher zur Genüge den geistigen
Vorgang der Sündenvergebung, was auch dem vertieften Sündenbegriff
von VV. 5-6 entspricht. V. 9 beschreibt den Akt der Sündenvergebung
als ein «Entsündigen mit Hysop » (fiata'). Dies Bild ist den kultischen
Reinigungen entnommen. Manche wollen darum einen kultischen
Reinigungsakt darin sehen, bei dem ein Priester mitwirkte 1. Jedoch
bietet Ps. 51 sonst keinen Anhaltspunkt, der auf eine kultische Reinigung

schließen läßt, noch findet sich sonst im Psalter ein sicherer
Anhaltspunkt dafür. Dazu kommt, daß man im zweiten Versteil den
Ausdruck « Abwaschen » findet, der mehrfach ohne kultische Beziehung
verwandt wurde (z. B. Ex. 19, 10 ; Lv. 6, 20 ; 2 Sm. 19, 25 ; Jer. 2, 22).
Ohne kultische Beziehung spricht V. 11 vom Verhüllen des göttlichen
Antlitzes vor der menschlichen Schuld, was mit dem « Nichtgedenken »

anderer Psalmen übereinstimmt. Im gleichen Vers wird die Vergebung
noch als ein Abwischen der Sünde gekennzeichnet. Mehr allgemeiner
halten sich die Ausdrücke « vor Gottes Angesicht nicht verworfen werden

» und « den heiligen Geist Gottes nicht verlieren » (V. 13). Sie zeigen

1 Gunkel-Begrich, Einleitung in die Psalmen, Göttingen 1933, 179 ;

Quell G., Das kultische Problem der Psalmen (BWAT, II, 11), Stuttgart 1926,
126 ; anders neuestens Weiser, Die Psalmen 263.

Divus Thomas 13



194 Die Sündenvergebung in den Psalmen

aber die geistige Wirkung der Sündenvergebung an. Die Befreiung
von der Blutschuld (V. 16) ist jedoch ein bekannter und realistischer
Ausdruck für Nachlaß der Sündenschuld. Mehr als geistige Krankheit
wird die Sünde gewertet, wenn die Vergebung als eine Heilung
angesehen wird. In diesem Sinn kann man Ps. 41, 5 verstehen, wenngleich
nicht ausgeschlossen ist, daß im Psalm von einer wirklichen Krankenheilung

die Rede ist, da die Krankheit in den Psalmen als eine Sündenfolge

betrachtet wird h

Im Danklied Ps. 65, 3-4 wird die Vergebung als « Sühnen » (kaphar)
beschrieben, wobei man auf Ps. 51, 9 verweisen kann. Es wird freilich
nicht angegeben, ob dieser Akt der Sühne rein geistig oder als kultisches
Geschehen angesehen wird 2. Die andern in Ps. 65 gebrauchten
Ausdrücke beziehen sich auf die Abwendung des göttlichen Strafgerichtes
als der Folge der Sünde. In Ps. 78, 38 wird die Vergebung neben
« Sühnen » als « Nichtgedenken der Schuld der Vorfahren » und « Herausreißen

» der eigenen Sünden bezeichnet, so daß « Sühnen » sich hier
deutlich in den Zusammenhang des biblischen Sprachgebrauchs
einordnet. In Ps. 69, 28 wird die furchtbare Bitte ausgesprochen, den
Feinden möge Gott ihre Schuld nicht vergeben, wobei freilich keiner
der bisher bekannten Ausdrücke für « Vergeben » benutzt wird, wohl
ein Zeichen, daß es sich nicht um Verzeihung im gewöhnlichen, bisher
bekannten Sinn handelt : « Sie sollen nicht in die Gerechtigkeit Gottes

eingehen. » Da es sich um ein göttliches Gericht über die Gegner

handelt, soll ihnen Gott einen Freispruch verweigern, damit das

Strafgericht sie ungehindert treffen kann. Im gleichen Sinn ist auch die
Bitte um Vermehrung ihrer Schuld zu verstehen, da erst dann die

Mehrung ihrer irdischen Strafen gerechtfertigt erscheint.

Aus dieser Übersicht ergibt sich, daß in der Lehre von der
Sündenvergebung sich nicht etwa zwei theologische Richtungen äußern, die
entweder die wirkliche Auslöschung der Sündenschuld oder die stärker

juristische Nichtanrechnung der Schuld betonen. Der sprachliche
Gebrauch ist so mannigfaltig, daß die mehr formaljuristischen Termini
zusammen mit den andern Bezeichnungen und Bildern benutzt werden

und deshalb auch durch sie näher bestimmt werden. Dagegen zeigt

1 Wenn Köhler (Theologie 205) auch Ps. 103, 3 zitiert, so ist zu bemerken,
daß «Heilen» sich dort auf Krankheit bezieht. Ein Gleiches ist zu Ps. 107, 17. 20

zu bemerken, gegen Köhler S. 206.
2 Herrmann J., Die Idee der Sühne im Alten Testament, Leipzig 1905

Schötz Dionys, Schuld- und Sündopfer im Alten Testament, Breslau 1930.



Die Sündenvergebung in den Psalmen 195

die Häufung der Ausdrücke und ihr wechselnder Gebrauch, daß im
Psalter sich noch kein festumrissener Sprachgebrauch und Wortschatz
für « Vergebung » herausgebildet hat. Wenn wir den Inhalt der benutzten
Ausdrücke und Bilder zusammenfassen, ist die Vergebung der Sünden

in den Psalmen ein Akt Gottes, wodurch er dem Menschen die Sündenschuld

fortnimmt und ihm dadurch seine Gnade zuwendet.
Die Wirkung der Vergebung wird in den Psalmen nur recht dürftig

geschildert. Meist beschränken sie sich darauf, von einer Aufhebung
der irdischen Strafen zu sprechen. Den Betern der Psalmen ist oft die

Befreiung aus irdischer Notlage so sehr Herzenssache, daß die Bitte
um Sündenvergebung mehr als Voraussetzung zur Erlangung irdischer
Wohlfahrt angesehen wird. So sehr die Psalmen in ihrer Auffassung
vom Wesen der Sünde und Vergebung eine wirklich religiöse Höhe
erreichen, so sehr wird dieser Eindruck getrübt, sobald man die Wirkung
der Verzeihung untersucht. Schon Ps. 2, 10-12 begründet die

Aufforderung an die irdischen Machthaber zur Bekehrung mit dem Hinweis

auf das kommende Strafgericht. In gleicher Weise wird Ps. 22, 28

die Aufforderung zur Bekehrung an die ganze Welt durch den Hinweis
auf die Erlangung der Güter der messianischen Zeit begründet. Wenn
Ps. 17,1-5 die eigene Unschuld als Motiv der Bitte um zeitliches
Wohlergehen verwendet, liegt eine ähnliche Anschauung zugrunde (vgl. auch
Ps. 18, 21-25). Auch Ps. 25 nennt als Folge der Sündenvergebung fast
nur Diesseitsgüter. Nur VV. 4. 8. 9. 12. 14 sprechen von der Belehrung,
die die Menschen nach ihrer Bekehrung von Gott erhalten. Aber dies

religiöse Gut wird immer nur kurz erwähnt und verblaßt vor der Sorge

um Abwendung der zeitlichen Not. Klar tritt die rein diesseitige
Auswertung in Pss. 26, 1-6 ; 30, 7-10 ; 38, 4-6 ; 39, 9. 12 ; 40,13 ; 41, 5 ;

44, 18-23 ; 69, 6-7 ; 79, 8-9 ; 85, 2-3 ; 86, 5 ; 89, 31-38 ; 90, 8 ; 99, 8 ;

103, 3. 8-10 ; 107, 18-19 ; 109, 14 hervor \
Demgegenüber werden die rein religiös-geistigen Güter als Wirkung

der Sündenvergebung nur selten erwähnt. Hierher gehört die schon

erwähnte Belehrung des Menschen durch Gott nach der Bekehrung
(Ps. 25). Die hohe geistige Schau von Ps. 51 ermöglicht es dem Beter,
klarer die geistigen Wirkungen der Sündenvergebung zu schauen. Rein
irdische Früchte der Bekehrung klingen kaum an (vielleicht VV. 10.

1 Nicolsky N., Spuren magischer Formeln in den Psalmen (BZAW 46),
Gießen 1927, 67-7 7) betrachtet 109, 6-20 als Einschub im Sinn einer gerichtlichen
Beschwörung.



196 Die Sündenvergebung in den Psalmen

14. 16). Als Wirkung des Sündennachlasses nennt der Psalmist die
Reinheit seiner Seele, die weißer als Schnee werden soll (V. 9), so daß

die Sünden gleichsam als Schmutzflecken der Seele angesehen werden.
Die innere Umwandlung wird als eine Art Neuschöpfung geschildert,
da in V. 12 von der Erschaffung eines neuen Herzens und Geistes die
Rede ist. Worin diese Neuschöpfung besteht, wird mit den Worten
« reines Herz » und « fester Geist » nur kurz angedeutet. Doch gewinnt
diese Neuschöpfung an Klarheit, wenn man an die Klage des Beters
ob der Verderbtheit der menschlichen Natur sich erinnert (V. 7). Dabei
fühlt er sich trotzdem noch schwach und bittet deshalb, der Heilige
Geist, die göttliche Lebenskraft, möge nicht von ihm genommen werden

(V. 13). Wenn dann noch um die Freude an der göttlichen Hilfe und
einen willigen Gehorsam gebetet wird, bezeugt der Psalmist damit seine

gute Absicht für die Zukunft (V. 14). In Ps. 65, 5 wird nach der
Erwähnung der Vergebung (V. 4) das Glück der Gottesgemeinschaft im
Tempel gepriesen, das der Mensch nur als Gerechter genießen kann.
So sehr auch Ps. 130 eine geistige Schau der Sündenvergebung
vermittelt, die Wirkungen werden nicht näher umschrieben. Das Lied
begnügt sich mit der Feststellung, der Mensch und das Volk Israel
werde von den Sünden erlöst. Da aber V. 1 vielleicht auf eine große

Notlage des Beters schließen läßt, besteht sogar die Möglichkeit einer

Verbindung von Sündennachlaß und Befreiung aus irdischer Bedrängnis.
Wenn Ps. 32, 1-2 auch das Glück der Sündenvergebung preist, so
verweilt er im Folgenden (VV. 3-10) nur bei den irdischen Folgen der
Sünde, so daß die Seligpreisung sich nach diesem Zusammenhang auf
das irdische Glück des Beters beschränken kann. In Ps. 85, 2-3 ist die

Vergebung zwar Voraussetzung für die Begnadigung des Volkes. Diese

Wendung des Schicksals Isreals kann zeitgeschichtlich verstanden
werden. Will man sie aber eschatologisch deuten 1, dann wären die

eschatologischen Heilsgüter als Folge der Sündenvergebung aufzuzählen.
Aus dieser Darlegung ergibt sich ein stark diesseitig-utilitaristischer

Standpunkt, der sich in die Idee der Sündenvergebung hineindrängt,
bei dem es mehr um die Abwendung der materiell-irdischen Straffolgen
der Sünde geht. Darunter leidet die religiöse Haltung mancher dieser
Gebete. Wenn auch die Ideen von Sünde und Vergebung von großer
religiöser Tiefe sind, so haben doch die Beter nicht immer die gleichen

1 Vgl. Stamm, Erlösen und Vergeben 130.



Die Sündenvergebung in den Psalmen 197

Folgen für die persönliche Auswertung dieser Lehre gezogen. Nur
verhältnismäßig wenig Psalmen bleiben auch bei der Auswertung auf der
Linie der großen Ideen von der Sünde als einer Beleidigung Gottes und
der Vergebung als einer vollen Austilgung der Schuld durch Gott.

Nun gilt es, den Beitrag des Menschen zur Vergebung seiner Sünden

zu untersuchen. Gerade hier wird sich der eben festgestellte Mangel
einer tiefen religiösen Haltung noch öfter zeigen.

2. Der Beitrag des Menschen zur Sündenvergebung

So sehr auch die Vergebung ein Werk des barmherzigen Gottes ist,
so wenig vergißt der atl. Beter den eigenen Beitrag, den er durch seine

Bekehrung leisten muß h Das Alte Testament kennt kein quietistisches
Hinnehmen der göttlichen Gnade, sondern fordert die Mitwirkung des

Menschen, die freilich nur Voraussetzung der Vergebung ist, nicht aber
den Sündennachlaß bewirken kann.

An erster Stelle sind die Motive der Bekehrung und des Gebetes

um Sündenvergebung zu untersuchen. In Ps. 1 wird dem ganzen
Psalmenbuch ein Motto vorangestellt, das auch für die Motivierung der

Sündenvergebung von entscheidender Bedeutung wurde : Der Gerechte

gedeiht durch Gottes Segen, der Gottlose aber geht durch Gottes
Strafgericht zugrunde. Da es sich zunächst um irdisches Glück und Unglück
handelt, erhält die Psalmenfrömmigkeit eine starke Diesseitsrichtung.
Freilich darf man nicht einseitig auf eine diesseitig-utilitaristische
Frömmigkeitshaltung schließen. Denn es gibt auch Psalmen, die eine

echt theozentrische Schau der Sündenvergebung aufweisen. Aber selbst
die mehr anthropozentrisch eingestellten Gebete unterstellen vielfach
eine Begründung ihrer Anliegen von Gott her. Denn die irdischen Güter
und Strafen kommen von Gott und werden als Gottes Antwort auf des

Menschen Verhalten gewertet. Steht der Mensch ohne Schuld vor Gott,
kann er den Segen Gottes erfahren. Ist er aber durch die Sünde Gott
untreu geworden, kann er nur Gottes Strafe erwarten. Die Anwendung
dieses Satzes auf den irdischen Bereich des Lebens unterstellt einen

sehr starken Glauben, der nicht nur alle irdischen Lebensbereiche
durchdringt, sondern sich auch durch die Schwierigkeiten, die aus der
diesseitigen Lebensordnung aufsteigen, nicht wankend wird. So erhält die

1 Die einzelnen Elemente der Bekehrung bei Dietrich K., Die Umkehr
(Bekehrung und Buße) im Alten Testament und im Judentum, Stuttgart 1936,
179-189.



198 Die Sündenvergebung in den Psalmen

Diesseitseinstellung mancher Psalmenbeter doch eine starke Hinwendung

auf Gott1.
An erster Stelle sind die mehr theozentrischen Motive im Gebet um

Sündenvergebung zu besprechen. Gott allein kann Sünden vergeben
(vgl. Ps. 99, 8 ; 86, 5). Darum appelliert der Mensch bei seinem eigenen

Unvermögen und seiner Sündenschuld vor allem an die Barmherzigkeit
seines Gottes 2. Schon im allgemeinen Bittgebet wider die Feinde stützt
sich die Bitte um Vergebung auf Gottes Barmherzigkeit (Ps. 25, 6-7).
Kühner ist das Gebet eines Kranken, der seine Genesung von der
göttlichen Barmherzigkeit erwartet (Ps. 41, 5). Er hat gesündigt und die
Krankheit ist Folge dieser Sünde. Soll also die Krankheit von ihm
genommen werden, muß er zuerst den Nachlaß seiner Sünde erreichen.
Auch das große Reuegebet Ps. 51 beginnt mit einem Appell an Gottes

Barmherzigkeit (V. 3). Wie sehr der Gedanke daran den Beter
beherrscht, zeigt Ps. 65, 4-5. Die Last der Sünden übersteigt des Beters
Kraft, so daß er dafür keine Sühne leisten kann. Die Vergebung ist eine
reine Tat der Barmherzigkeit. Auch in Ps. 69, 6 ist das Bekenntnis der
eigenen Sünden mit dem Hinweis auf die göttliche Barmherzigkeit
verknüpft. Der Hymnus auf Gottes Großtaten in Israels Geschichte
Ps. 78, ist zugleich ein Lobpreis der göttlichen Barmherzigkeit gegenüber

dem sündigen Volk. Jahves Wundertaten in der Frühgeschichte
des Volkes erklärt der Sänger mit dem Hinweis auf die göttliche
Barmherzigkeit, die trotz des immer sich wiederholenden Abfalls Israels das

Volk nicht verwirft (V. 17-39). Denn Gott kennt die Schwäche der
menschlichen Natur. Die gleiche Verwertung der Barmherzigkeit Gottes
und der eigenen Schwäche kennt das Volksklagelied Ps. 79, 8, wenngleich

es sich hier nicht so sehr um die sittliche Schwäche als vielmehr
um die Unterlegenheit Israels gegenüber den Feinden handelt. Diese
theozentrische Richtung des Gebetes ist um so bemerkenswerter, als
das Lied ganz vom nationalen Unglück der Verwüstung von Tempel
und Stadt beherrscht ist, das sogar in ein Rachegebet gegen die Feinde

ausklingt (VV. 11-12). Ein Gleiches muß man zum Verständnis von
Ps. 81 beachten, wonach Israels Abfall schuld am nationalen Unglück
ist. Gottes Barmherzigkeit ist aber trotzdem zur Verzeihung und Wen-

1 Fälschlich schließt Köberle J. (Sünde und Gnade im religiösen Leben
des Volkes Israel bis auf Christum, München 1905, 301), die Bitte um Errettung
bedeute auch die Vergebung. Jedoch läßt sie nicht ohne weiteres auf ein Sünden-
bewußtsein des Beters schließen.

2 Gunkel-Begrich, Einleitung 232-238.



Die Sündenvergebung in den Psalmen 199

dung des Schicksals bereit, wenn Israel sich bekehrt (VV. 12-15). Die
Tatsache der Sündenvergebung muß man nach Ps. 85, 2-3 auch als

Werk des barmherzigen Gottes ansehen. Nach Ps. 89, 31-38 verbleibt
die göttliche Barmherzigkeit dem Hause Davids, selbst wenn seine

Nachkommen sündigen, so daß es nie untergehen wird. In Ps. 90, 10-13

folgt auf das Sündengeständnis die Bitte um Gottes Gnade. Der
Volkshymnus Ps. 103 preist zu Beginn die erhaltene Verzeihung (V. 3) und
beruft sich V. 8-9 für alle Rettungstaten Gottes, also an erster Stelle

für die Sündenvergebung, auf die Barmherzigkeit Gottes. In VV. 12-14

wird noch ausdrücklich die Vergebung mit der erbarmenden Vaterliebe
Gottes begründet, die dem Menschen wegen seiner geschöpflichen
Hinfälligkeit notwendig ist (VV. 14-17). Nach VV. 10-11 überwiegt die

Barmherzigkeit gleichsam die göttliche Gerechtigkeit, da Gott nicht
nach der Sündenschuld des Volkes gehandelt hat. Ps. 106 ist ein Beichtspiegel

des Volkes. Zu Beginn steht ein Preis der göttlichen
Barmherzigkeit (V. 1), so daß die Bitte um weitere Erweise der Barmherzigkeit

sich folgerichtig anschließt (VV. 4-5). Dann erst folgt das
Sündenbekenntnis des Volkes (VV. 6-43). Das Lied klingt aus mit einem neuen
Hinweis auf Gottes Bannherzigkeit und Bundestreue (VV. 45-46). Der
ähnlich gehaltene Ps. 107 geht mehr auf die Wohltaten Gottes ein und
führt die Unglücksschläge auf die Sünden des Volkes zurück (V. 17).

In der Erhörung der Notrufe sieht er das Werk der göttlichen Huld
und Güte (V. 21). Der alphabetische Psalm 119 enthält ein
Sündengeständnis, dem die Bekehrung folgt (V. 67). Der nun beginnende neue
Lebenswandel, der die Vergebung unterstellt, wird auf Gottes Güte

zurückgeführt. Ps. 130 nennt als Motiv der Erlösung aus der Sündenschuld

neben der Gottesfurcht (V. 4) seine Barmherzigkeit (V. 7). Das

Vertrauen, das gerade diesen Psalm besonders auszeichnet, hat in der

göttlichen Güte seinen Grund 1. Darum faßt Ps. 86, 5 all diese Gedanken

zusammen, wenn er Gott als den verzeihenden und barmherzigen
Herrn preist.

Während die Barmherzigkeit Gottes mehr das Verhalten Gottes zu
den Menschen berücksichtigt, blickt das Motiv der Ehre Gottes vom
Menschen zu Gott. Es ist die tiefste Aussage über den Beweggrund
der Verzeihung 2. Trotzdem ist auch hier eine Verbindung zwischen

Gott und Mensch gegeben, zwischen der Verherrlichung Gottes und der

1 Glueck Nelson, Das Wort Hesed im alttestamentlichen Sprachgebrauch
(BZAW 47), Gießen 1927, 51.

2 Stamm, Erlösen und Vergeben 136-140.



200 Die Sündenvergebung in den Psalmen

Erhörung des Menschen. In Ps. 25, 11 wird die Verzeihung der Sünden

um des Namens Gottes willen erfleht, während VV. 6-8 mehr auf die

Barmherzigkeit verweisen. Der Name Gottes ist hier der Ehre des

göttlichen, d. h. seines Wesens, gleichzusetzen. Worin diese Ehre Gottes

besteht, wird direkt nicht angegeben. Im folgenden Bittgebet (VV. 16-22)

geht es um die irdische Not des Beters und in der Befreiung aus ihr
ist die Ehre des göttlichen Namens eingeschlossen. Da aber die Sünde
das Hindernis der Erhörung des Gebetes ist, liegt im Sündennachlaß
auch die Ehre Gottes einbegriffen. Wenn auch sonst in diesem Psalm
der Gedanke an Gottes Barmherzigkeit vorherrscht, darf man doch die

Barmherzigkeit und Ehre Gottes nicht zu sehr voneinander trennen.
Beide gehen in den Gedanken des Beters auf das gleiche Ziel. Während
die Barmherzigkeit die Gesinnung Gottes gegen den Sünder mehr betont,
geht der Hinweis auf Gottes Ehre mehr auf die Interessen Gottes selbst.
Auch Ps. 79, 9 spricht von der Ehre des göttlichen Namens, weist aber
im gleichen Zusammenhang (V. 8) auf seine Barmherzigkeit hin 1.

In einer stark vermenschlichten Art wird in zwei Psalmen auf die

göttliche Ehre verwiesen. Der Beter von Ps. 30, 7-8 klagt sich einer

zu großen Selbstsicherheit im irdischen Glück an und weist in VV. 10-11

auf den Nutzen hin, den Gott vom Dienst des Menschen empfangen
kann, der aber nach dem Tode nicht mehr möglich ist. Der Beter
handelt gleichsam mit Gott um den Nutzen, den die Erhörung des

Gebetes ihm einbringt. Eine solche Motivierung hat mit der wahren
Ehre Gottes wenig zu tun, sondern entspringt einer stark vermenschlichten

Gottesauffassung, nach der der Mensch Gottes Interesse am
menschlichen Wohlergehen im Gebet abwägt. In einer etwas andern
Weise wird Ps. 69, 7-13 der Nützlichkeitsstandpunkt vertreten. Nach
dem Sündengeständnis (V. 6) folgt die Bitte, die Gottesfürchtigen
möchten am Schicksal des Beters nicht enttäuscht werden. Sie halten
ihn für einen Gerechten, was er selbst durch sein Sündengeständnis
verneint. So können sie also die Kennzeichnung des Beters als Sünder
durch das irdische Strafgericht nicht verstehen. Auch hier geht es nicht
um die Ehre Gottes, sondern mehr um den guten Ruf, den der Beter
bei seiner Umgebung genießt.

Ein anderes Motiv, worauf sich die Psalmenbeter mehrfach berufen,
ist Gottes Treue, die eine gewisse Bindung Gottes gegenüber dem Volk

1 Eichrodt, Theologie III, 137 beruft sich noch auf andere Stellen, an
denen die Ehre Gottes wohl Motiv der Gebetserhörung, nicht aber der
Sündenvergebung ist.



Die Sündenvergebung in den Psalmen 201

oder einzelnen Menschen unterstellt. Ps. 89, 31-38 zeigt das deutlich.
Wenn auch Davids Nachkommen sündigen und dafür bestraft werden,
so kann das Haus Davids doch nicht der völligen Vernichtung
verfallen, was mit dem Hinweis auf Gottes Bundestreue neben seiner

Barmherzigkeit begründet wird. In welchem Sinn man von einem Bund
Gottes mit David sprechen kann, steht hier nicht zur Sprache. Nach
VV. 36-38 enthält dieser Bundesschluß die Verheißung des ewigen
Bestandes des Königshauses. Auch in der Geschichtsbetrachtung von
Ps. 106 wird die Rettung Israels mit Gottes Bundestreue begründet.
Der Bund legt zwar zweiseitige Bindungen auf. Wenn nun Gott an
seinen Bundesverpflichtungen festhält, obschon das Volk ihm untreu
geworden ist, muß man dies göttliche Verhalten mehr als ein Werk der

Barmherzigkeit bezeichnen, die darum auch im Psalm stärker betont
wird (VV. 1. 45). Schwieriger wird das Motiv der göttlichen Treue zu
erklären sein in Ps. 143, dem Klagelied eines Einzelnen, wenn die Treue
Gottes neben seiner Gerechtigkeit genannt wird. Dies Lied enthält
zudem kein persönliches Sündenbekenntnis, sondern nur den Hinweis
auf die allgemeine Sündhaftigkeit der Menschen. Dem Bittgebet wider
die Feinde schickt das Lied zur Begründung den Hinweis auf die göttliche

Treue voraus (V. 1). Dies ist zunächst von der Rettung vor den

Feinden zu verstehen, muß aber auf die Verzeihung der Sünden, als

der Grundlage der Errettung, ausgedehnt v/erden. Gottes Treue kann
in diesem Zusammenhang nur so verstanden werden, daß Gott dem

Beter ebenso helfen möge wie andern Menschen, da alle Sünder sind.
Das bedeutet zwar eine starke Abschwächung des von Gott her
gesehenen Motivs.

In gleicher Weise ist auch im selben Psalm der Hinweis auf die

göttliche Gerechtigkeit neben seiner Treue zu verstehen. In andern
Psalmen freilich wird diese anders ausgewertet. Das gilt vor allem für
Ps. 51, 6, in dem die Gedankenverbindung eine andere Schwierigkeit
darbietet. Der Beter erklärt seine Sünde als eine Beleidigung Gottes,
damit dieser in seinen Gerichten gerecht befunden werde. Der Mensch

steht als Schuldiger vor Gott und erkennt die Strafen an, die Gott über

ihn verhängt. Sie sind Ausdruck der göttlichen Strafgerechtigkeit. Das

ist der Sinn seines Geständnisses, seine Sünde habe sich gegen Gott
gerichtet. Ganz anders wird die Gerechtigkeit in Ps. 18,21-25

ausgewertet. Ein Beter, der sich unschuldig fühlt, rechnet auf Gottes

Gerechtigkeit im Gericht (vgl. auch Ps. 7, 4-6. 9). Außer Ps. 143, 1

wird die Gerechtigkeit Gottes nicht mehr als Motiv der Sündenvergebung



202 Die Sündenvergebung in den Psalmen

verwandt. Dieser Psalm spricht nur von der allgemeinen Sündhaftigkeit

der Menschen, nicht aber von einem persönlichen Schuldbekenntnis,
so daß er hier eigentlich ausscheidet. Es ist auch verständlich, daß der
Sünder zur Erlangung der Verzeihung persönlicher Vergehen sich nicht
auf die göttliche Gerechtigkeit beruft.

Einen andern Ausblick bietet Ps. 130, 4, wonach die Verzeihung
gewährt wird, damit man Gott fürchte. So verschiedenartige Seiten
auch der Begriff der Gottesfurcht in der atl. Theologie aufweist, wir
müssen ihn hier dahin verstehen, daß die Menschen nach Erlangung
der Verzeihung Gott fürchten sollen, da sie in Gefahr sind, auch in
Zukunft die Treue gegen Gott zu verletzen 1. Da die Vergebung ein

Werk der Barmherzigkeit Gottes ist, bleibt der Mensch auch nach der

Verzeihung in Furcht, ob er bei künftigen Verfehlungen die Verzeihung
erlangen wird.

In den bisherigen Darlegungen der Motive, die für die Erlangung
der Verzeihung angeführt werden, sahen wir schon manchmal ein

gewisses Abgleiten von einer echten theozentrischen Einstellung. Solche

« Unvollkommenheiten » in den Psalmen dürfen nicht verwundern. Bei
der Schwäche und Unzulänglichkeit des menschlichen Geistes ist es

oft nicht möglich, von den innern Stimmungen und Sorgen abzusehen.

Der Psalmenbeter spricht so, wie er innerlich denkt und zwängt sich
keinen ihm nicht entsprechenden Spiritualismus auf. Jeder Beter bleibt
Mensch mit allen Unvollkommenheiten und deshalb kann auch das

Sprechen mit Gott nicht immer von der höchsten Vollkommenheit

getragen sein.

Darum verstehen wir es, wenn auch rein menschliche Motive in das

Bemühen um Sündennachlaß sich eindrängen. Dies ist schon bedingt
durch die Tendenz, Sünde und Strafe zusammenzuschauen 2. Durch
die Lehre von einer diesseitigen Vergeltung wurde sie noch verstärkt.
Es lag nahe, aus diesseitigen Notlagen auf eine Sündenschuld zu
schließen und die Bitte um Vergebung zur Grundlage für die Erhörung
in zeitlichen Anliegen zu betrachten, was besonders in den Klageliedern
des Einzelnen hervortritt. In ihnen offenbaren sich zwei Strömungen.
Die eine schaut nur auf die Not und fleht um ihre Abwendung. Die

1 Dietrich, Umkehr 184 ; anders Stamm, Erlösen und Vergeben 136-137.
2 Schmidt H., Gott und Leid im Alten Testament, Gießen 1926, 10-21 ;

Balla, Das Problem des Leidens 214-260 ; Gunkel-Begrich, Einleitung
190-211 ; Hempel Joh., Gott und Mensch im Alten Testament (BWANT III, 2),
Stuttgart 1936, 197-233.



Die Sündenvergebung in den Psalmen 203

andere sieht neben der Not auch die eigene Sünde als ihre Ursache.
Schon die von den Erdenkönigen Ps. 2, 10-12 geforderte Bekehrung gilt
als Akt der Klugheit mit Rücksicht auf das drohende Strafgericht.
In Ps. 22, 28 wird die Erde zur Bekehrung aufgefordert mit Rücksicht
auf die Wohltaten Gottes für seine Armen. Auch Ps. 25,13-19 nennt
als Früchte der Bekehrung nur diesseitige Güter. Ps. 30, 8. 10 sieht als

Ursache des Unglücks die zu große Selbstsicherheit des Beters im Glück
an. Anderseits werden Ps. 32, 3-6 die Unglücksschläge Anlaß zur
Bekehrung des Menschen. Ähnlich wird das irdische Unheil als Sündenstrafe

gewertet in Ps. 38, 4-6 ; 39, 9. 12 ; 40, 13 ; 81, 12-17 ; 85, 3-4 ;

89, 31-33 ; 90, 8-12 ; 95, 8-11 ; 99, 8 ; 106, 6-46 ; 107, 17-19. Selbst der
affektgeladene Ps. 109 kennt die Verbindung von Sünde und Strafe.
Nur so kann man das Gebet in V. 14 verstehen, den Feinden möge
ihre Sünde nicht nachgelassen werden. Dann besteht die Gewißheit,
daß die Bestrafung der Feinde nicht aufhört. Das Loblied auf das

Gesetz, Ps. 119, baut ganz auf dem Gedanken auf, Gesetzestreue bringe
irdischen Segen. Im Danklied Ps. 41, 5 ist das Sündengeständnis ein
Motiv der Erhörung und Befreiung aus irdischer Notlage. Kühn ist
der Gedanke formuliert : Heile mich, denn ich habe gesündigt1. Im
Volksklagelied Ps. 79, 8-9 dient die Bitte um Sündennachlaß als

Voraussetzung der Errettung aus Feindesnot. Dabei ist zu beachten, daß
dies mehr antropozentrische Motiv neben die Ehre Gottes tritt, ein

Zeichen, daß der Beter die Interessen Gottes und des Volkes zusammenschaut.

Ps. 130 erwähnt nicht ausdrücklich die Not des Beters, wenn
man sie auch aus dem ersten Vers herauslesen kann. Aber es wird keine
direkte Beziehung zwischen Nachlaß der Sünde und der Strafe
geschaffen. So haben gerade die beiden Psalmen 51 und 130, die die tiefste
Erkenntnis von Sünde und Vergebung zeigen, am wenigsten die

Verbindung von Vergebung und irdischer Strafe betont. Doch darf man
auch die religiöse Haltung der andern Psalmen nicht zu gering
einschätzen. Denn es zeugt von echter, religiöser Haltung, wenn man im
irdischen Leid an die eigene Schuld vor Gott denkt und die Not zur
Bekehrung benutzt. So liegt eine wirklich religiöse Verarbeitung des

Leidensproblems vor. Wenn der Mensch in den Psalmen auch vielfach
zuerst an seine Not denkt, so ringt er sich infolge seines Schuldbewußtseins

vielfach zu einer auf Gott gerichteten Gebetshaltung durch.

1 Schmidt H-, Die Psalmen, Tübingen 1934, 100 f. ; Duhm B., Die Psalmen,
Tübingen 1922, 210 u. a. beziehen 51, 10 auf eine Krankheit, was Weiser, Die
Psalmen 2fi3 mit Recht ablehnt.



204 Die Sündenvergebung in den Psalmen

Neben diesen Psalmen, die Sünde und Strafe zusammenschauen,
behandeln andere Lieder mehr die Haltung des sündigen Menschen und
seine Bewertung des sündigen Seelenzustandes. Hier besteht eine viel
größere Gefahr, daß eine rein menschlich-irdische Betrachtungsweise
sich vordrängt.

Hier sind vor allem jene Psalmen zu nennen, die die allgemeine
Sündhaftigkeit behandeln. Schon Ps. 22, 28 unterstellt sie in gewissem
Maße, da die ganze Welt sich bekehren soll. Auch Ps. 130, 3 weiß, daß

alle Menschen vor Gott in Schuld stehen. Jedoch liegt hier eine durchaus

theologische Auswertung vor, da der Beter auf die Notwendigkeit
der Sündenvergebung schließt. Das Gleiche gilt für Ps. 51, 7. In
Ps. 143, 2 aber wird die allgemeine Sündhaftigkeit mehr zur Entschuldigung

des eigenen Treibens benutzt. Der Sänger bittet Gott, mit ihm
nicht ins Gericht zu gehen, da alle Menschen Sünder seien. Die Kraft
des eigenen Schuldbewußtseins wird durch den Hinweis auf die
allgemeine Sündhaftigkeit abgeschwächt. Die Worte klingen wie eine

Entschuldigung vor Gott. Bei dieser Seelenhaltung kommt im Psalm
auch kein persönliches Sündenbekenntnis zustande, noch auch eine Bitte
um Sündennachlaß. Daraus ersieht man, wie hier die allgemeine
Sündhaftigkeit viel menschlicher ausgewertet wird als in andern Psalmen.

Andere Psalmen weisen auf die eigene Unschuld hin. Diese

Unschuldspsalmen sind oft verkannt worden. Eichrodt deutet sie als Ab-
schwächung des Sündengefühls und sieht darin die nachteilige Wirkung
des Rechnens mit Verdienst und Belohnung der Frömmigkeit. Balla
meint, sie seien mit der christlichen Erkenntnis nicht vereinbar L
Ps. 7, 4-7 verbindet das Unschuldsbekenntnis mit einer Selbstverwünschung

für den Fall, daß es falsch sei. Diese Worte richten sich aber

gegen die verleumderischen Anklagen der Gegner, sind also kein
Bekenntnis der eigenen Unschuld vor Gott. In Ps. 17, 1-5. 15 wird das

Bewußtsein der eigenen Unschuld als Vertrauensmotiv im Klagelied
eines Einzelnen verwandt. Da dies sich gegen gewalttätige Feinde

richtet, besagt der Zusammenhang, daß der Beter sich entweder dem

gottlosen Treiben nicht angeschlossen, oder den Feinden nicht mit
gleicher Gewalttat vergolten hat. Ps. 18, 21-28 wird die eigene Unschuld
als Grund angeführt, warum der Beter im Gericht Gottes Gnade erfuhr.
Er schließt also aus der Erhörung auf seine Unschuld vor Gott. Der
Beter von Ps. 26, 1-6 hat ein sehr starkes Bewußtsein seiner Unschuld,

1 Eichrodt, Theologie III 88 ; Balla, Das Problem des Leidens 243.



Die Sündenvergebung in den Psalmen 205

da er keine Gemeinschaft mit den Gottlosen pflegte. Es handelt sich
also nicht um ein allgemeines Unschuldsbewußtsein 1. Ps. 36, 2-5 gehört
nicht hierher, da in ihm ein Gottloser seine Sündenschuld bestreitet.
In Ps. 44, 18-23 erkennt das Volk keinen Grund, warum ein nationales

Strafgericht es betroffen hat, da es Gott die Treue gewahrt hat und auch

in Zukunft den Bund mit ihm nicht brechen will. Hier liegt eine andere

Geschichtsbetrachtung vor, als wir sie aus dem chronistischen Geschichtswerk

und manchen Psalmen kennen, die in der Vergangenheit des

Volkes so viel Abfall und Untreue entdecken. Der Psalmenbeter aber

denkt an die Gegenwart, sieht die Treue seines Volkes und versteht
daher nicht, warum Israel so leiden muß. Diese Betrachtungsweise
enthüllt die Schwierigkeiten, die aus einer zu sehr diesseitig betonten
Vergeltungslehre aufkommen können, lassen aber keinen Schluß zu,
daß der Beter sein Volk überhaupt für unschuldig hält. Ps. 41, 13

erwähnt zwar die Unschuld des Beters, erschließt sie aber aus der zuteil
gewordenen Erhörung. Das widerspricht auch nicht dem
Schuldgeständnis in V. 5. Denn zwischen beiden liegt die erhaltene Verzeihung
der Sünden. Wenn Ps. 86, 2 sich zur Begründung des Bittgebetes auf
die Unschuld des Beters beruft, so nimmt dieser nicht an, vor Gott
ein Recht auf Erhörung erworben zu haben, sondern er stützt sich für
seine Bitte auf dessen Barmherzigkeit (VV. 3. 5). Diese Gebete scheinen

den Sündenbekenntnissen anderer Psalmen und der Annahme der
allgemeinen Sündhaftigkeit zu widersprechen. Jedoch darf man nicht alle
Psalmen psychologisch und theologisch gleich beurteilen. Die Beter
können als Sünder vor Gott sich fühlen und auch im Bewußtsein, keine

große Schuld begangen zu haben, vor ihn hintreten. Danach ändert
sich auch die Gebetshaltung in diesen Unschuldspsalmen. Sie brauchen
keine Vergebung zu erbitten. Vielmehr kann ihr Unschuldsbewußtsein

aus dem atl. Vergeltungsglauben heraus ein Motiv zur Stütze ihrer
Bitten werden.

Eine andere Geisteshaltung verraten jene Psalmen, die sich um
die unbewußten Verfehlungen und die Schwachheitssünden bemühen

(Ps. 19, 8-15 ; 25, 7). Wenn der Mensch sich auch keiner Sünde bewußt

ist, so mißtraut er sich selbst und sucht für die nicht bekannten Fehler
die Verzeihung Gottes zu erlangen. Jedenfalls verraten diese Lieder
ein zarteres Gewissen als die eben besprochenen Unschuldspsalmen. Das

1 Schmidt H., Das Gebet der Angeklagten im Alten Testament (BZAW 49),
Gießen 1928, 12-5, sieht im Beter einen Angeklagten, der im Tempel erscheint ;

auch Weiser, Psalmen 154-155.



206 Die Sündenvergebung in den Psalmen

gilt auch von Ps. 139, 23-24, in dem der Mensch nach dem Gebet wider
die Feinde (VV. 19-22) Gott um Prüfung des eigenen Lebensweges bittet.
Er ist also nicht sicher, wie er vor Gott steht, und befürchtet,
unbekannte Sündenschuld mit sich zu tragen. Dazu konnte er durch die

Drangsale seines Lebens gebracht werden. Dies Bemühen um etwaige
unerkannte Sünden geschieht zwar nicht um Gottes willen, sondern ist
durch die eigene Notlage bestimmt, aus der der Beter befreit zu werden
wünscht.

Die Bekehrung von Seiten des Menschen wird in den Psalmen auch
mehrfach besprochen. Für den Akt der Bekehrung gibt es dort keinen
einheitlichen sprachlichen Ausdruck. Ps. 2, 10-12 spricht von « Einsicht
nehmen », « sich weisen lassen », « dienen », wobei immer nur verschiedene

Elemente der Bekehrung angedeutet werden. In Ps. 22, 28 ;

78, 34 ; 51, 15 wird der Begriff « umkehren » gebraucht. An den beiden
ersten Stellen handelt es sich nur um die Bekehrung des Volkes, während
7, 13 und 51, 15 das Wort auf den einzelnen Menschen anwenden 1. Die
Ablehnung der Bekehrung, die Verstockung, wird in Ps. 78, 34-37 und
95, 8-11 beschrieben.

Die einzelnen Akte, die die Bekehrung bedingen oder bedingen
können, treten im Psalmengebet nicht immer gleichmäßig hervor.
Vielmehr wird bald der eine, bald der andere stärker herausgestellt.

Ein wesentlicher Akt der Bekehrung ist das Geständnis der eigenen
Schuld vor Gott2. Dadurch wendet sich der Mensch von der Sünde
ab. Solche Sündengeständnisse enthalten z. B. Ps. 25, 7 ; 30, 7-8 ; 32,
3-5 ; 38, 5. 19 ; 40, 13 ; 41, 5 ; 65, 4 ; 106, 6 ; 107, 17-20 ; 119, 5-6. 67.

Da Ps. 51 bisher schon durch seine theologische Schau hervorgetreten
war, wundert es nicht, hier ein ganz theozentrisch ausgerichtetes
Sündenbekenntnis zu finden (VV. 5-6), da der Beter die Sünden als eine

Beleidigung Gottes wertet, ohne direkt eine Beziehung zu irdischen Strafen
zu erwähnen. Das Sündengeständnis hat in Ps. 69-, 6-7 die Form eines

Gebetes mit einer ebenfalls stark theozentrischen Ausrichtung. Ps. 130

bietet kein direktes Bekenntnis der Sünden. Es ist aber in der
anerkannten Notwendigkeit der Verzeihung eingeschlossen.

Die Bitte um Vergebung ist die Ergänzung des Bekenntnisses.

1 Dietrich (Die Umkehr 180) meint, der geringe Gebrauch des Wortes
in den Psalmen zum Unterschied von der prophetischen Predigt rühre daher,
daß « Umkehren » zur Entscheidung aufiordere, die von außen herangetragen
werde.

2 Köberle, Sünde und Gnade 348-349 ; Stamm, Erlösen und Vergeben 133.



Die Sündenvergebung in den Psalmen 207

Aber anderseits wird gerade im Gebet die Bekehrung als eine Gottesgnade

angesehen, die man von der Barmherzigkeit Gottes erwartet b

Freilich findet sich die Bitte um Vergebung nicht allzu häufig in den

Psalmen, da die Psalmen nicht sehr oft das Sündenproblem behandeln
und manche dieser Psalmen nicht als eigentliche Bittgebete
anzusprechen sind. Ps. 25, 6-7 enthält deutlich die Bitte um Vergebung,
wobei sich der Mensch auf die Barmherzigkeit Gottes beruft. Da die

gleiche Bitte VV. 11 und 18 wiederholt wird, erkennt man, wie sehr

der Beter sich um die Verzeihung bemüht. In Ps. 30, 7-11 findet sich

wohl ein Schuldgeständnis und auch ein Gebet um Errettung aus der

Todesgefahr, jedoch fehlt die Bitte um Sündennachlaß. Das ist aus dem

Charakter des Psalmes als eines Dankliedes für den Sündenerlaß und
die Befreiung aus der Not zu verstehen. Das Gleiche beobachtet man
in Ps. 32, 3-5. Da aber V. 6 eine Mahnung zum Gebet enthält, die
zunächst auf die Rettung aus irdischer Notlage sich bezieht, so ist es

nach dem Zusammenhang möglich, darunter auch die Sündenvergebung
einzubeziehen (vgl. auch 30, 13 ; 38, 4-5. 20 ; 85, 3 ; 90, 8 ; 133, 2).
Ps. 39, 9 verbindet die Bitte um Sündenvergebung mit der Rettung aus

Feindesgewalt. Ps. 41, 5 spricht die Bitte um Heilung aus, die eng mit
dem Sündengeständnis verbunden ist, so daß sie wohl eingeschlossen
ist. Ein eigentliches Gebet um Sündennachlaß ist Ps. 51, der mit dieser

Bitte beginnt (VV. 3-4) und sie VV. 9-14 wieder aufnimmt.
Kennzeichnend für den Geist des Miserere ist es, daß der Beter sich nur auf
die Barmherzigkeit Gottes stützt und nicht auf andere Motive oder die

eigenen Leistungen verweist. Dabei denkt er nicht nur an den
einfachen Nachlaß, sondern fleht auch um eine Neubegnadigung und
Neuschöpfung. Den stark umstrittenen Text Ps. 65, 3-4 kann man als Preis
Gottes verstehen, der das Gebet um Sündenvergebung erhört hat. Durch
das Sündengeständnis ist in Ps. 69, 6-7 in der Bitte um Errettung
indirekt die Bitte um Sündenvergebung eingeschlossen. Ps. 79, 8-9

bietet ein Gebet um Nachlaß der ererbten und der persönlichen Schuld.
Ps. 130 ist ähnlich wie Ps. 51 als Ganzes ein Gebet um Sündennachlaß.
Bezeichnend ist das große Vertrauen, das gerade Ps. 130 beseelt 2.

Aber auch die andern Gebete stützen sich in ihrem Vertrauen auf

1 Dietrich, Die Umkehr 134-136; Gunkel-Begrich, Einleitung 224.
2 Anders sind Ps. 69 und 109 zu beurteilen, in denen die Verweigerung der

Verzeihung für die Gegner erfleht wird, damit das Strafgericht an ihnen sich
auswirken kann. Je mehr im Gebet das menschliche Empfinden überhand gewinnt,
desto mehr treten die eigentlich religiösen Motive zurück.



208 Die Sündenvergebung in den Psalmen

Gottes Barmherzigkeit. Diese Lieder hätten keinen Sinn, wenn sie

nicht vom Gottvertrauen getragen wären.

Die rechte Einstellung zur Sündenvergebung drückt auch der Vorsatz

der Lebensänderung aus. Man kann nicht die Vergebung der Sünden
erflehen und erwarten, wenn man nicht den Willen hat, in Zukunft
sich keine Schuld vor Gott mehr zuzuziehen. Der ausgesprochene Vorsatz

der Lebensbesserung wird zwar nicht sehr häufig in den Psalmen
formuliert. Denn meist geht es in diesen Gebeten um Abwendung der
irdischen Not, deren Voraussetzung die Sündenvergebung ist. Da mag
man nicht immer den Blick von der leidbeschwerten Gegenwart auf die

Aufgaben der Zukunft gerichtet halten. Die Bitte um Bewahrung vor
den künftigen Sünden in Ps. 19,14 ist als ein solcher Vorsatz zu werten.
Nur tritt hier in der Bitte der Gedanke stärker hervor, daß der Mensch
sich auch vor der Sünde in Zukunft nicht aus eigener Kraft hüten kann.
Ähnlich ist Ps. 25, 4-5 die Bitte um Belehrung über die Pflichten der
Zukunft zu verstehen. Der Psalmist ist sich bewußt, daß er ohne Führung

und Belehrung Gottes ein neues Leben nicht beginnen kann. In
Ps. 32, 8-10 wird sogar ein Gotteswort zitiert, daß dem begnadeten
Sünder die Belehrung und Führung Gottes für den künftigen Lebensweg
verheißt. Ps. 51 enthält keinen ausdrücklichen Vorsatz der
Lebensänderung. Er kann unterstellt werden, da V. 15 der Beter bereit ist,
die Sünder auf den Weg der Bekehrung zu führen und sie zu belehren.
Daraus erkennt man seine Bereitschaft, selber in Zukunft ein Leben
nach Gottes Gesetz zu führen. Das ist um so mehr anzunehmen, als
VV. 12-13 um die geistige Erneuerung des Menschen gebetet wird.
V. 14 bittet er sogar um den Geist eines bereitwilligen Gehorsams. Er
will also* sein Leben ändern und bittet um den Beistand des Gottesgeistes.

In Ps. 78, 17-20 32-37 wird festgestellt, daß die Bekehrungen
Israels in den Notzeiten nicht ehrlich waren. Es fehlte der rechte Vorsatz

der Sinnesänderung, da es immer von neuem sündigte (vgl. Ps. 81,
12-17 ; 95, 8-11 ; 106 ; 107). Ps. 101 kann man als einen einzigen Vorsatz

betrachten, den ein König oder Volksführer formulierte, wenn ihm
auch der Hinweis auf die erhaltene Vergebung fehlt. Der Lobpreis auf
das Gesetz, Ps. 119, kommt immer wieder auf den Entschluß zu sprechen,
das Gesetz zur Richtschnur des eigenen Lebens zu machen, sei es in
der Form eines Bekenntnisses oder einer Bitte um Gottes Hilfe in der

Beobachtung des Gesetzes. Wenn in Ps. 139, 23-24 der Sänger Gott
bittet, seinen Lebensweg zu prüfen und ihn auf den rechten Pfad zu
führen, unterstellt dies Gebet den Willen, Gott treu zu dienen.



Die Sündenvergebung in den Psalmen 209

Da die Sündenvergebung wesentlich ein Werk der göttlichen
Barmherzigkeit ist, versteht man auch die Dankbarkeit des atl. Beters.
Dabei ist zu beachten, ob der Dank für die erhaltene Verzeihung
abgestattet wird, oder für die zu erwartende Verzeihung gelobt wird. In
Ps. 19, 15 wird Gott gebeten, das Preis- und Danklied anzunehmen.

Das bezieht sich nicht nur auf den Lobpreis des Gesetzes, sondern

auch auf die Vergebung der Sünden (VV. 13-14 ; vgl. auch Ps. 25,

8 ; 30, 7-11 ; 32). In Ps.40 bekennt der Dichter, er habe Gottes Lobpreis
vor der Gemeinde gesungen. Wenn V. 13 zum Psalm gehört, dann
bezieht er sich auch auf die dort genannte Sündenvergebung. In
gleicher Weise ist Ps. 41 der Dank auch auf die V. 5 genannte
Verzeihung zu beziehen. Im Reuegebet Ps. 51, 17-19 findet der Dank
seinen besondern Ausdruck, den der Sünder für die erhaltene
Verzeihung gelobt. Dankesgesinnung findet für ihn nicht in den äußern

Opfern Ausdruck, sondern in einer demütigen und reuevollen Gesinnung,

was eine sehr vergeistigte Auffassung der Dankesgesinnung offenbart.

Da das Danklied Ps. 65, 3-4 die Tatsache der Sündenvergebung
enthält, gilt der Preis nicht nur der äußern Rettung, sondern auch der

Verzeihung (vgl. auch Ps. 86, 5 ; 99, 8 ; 103, 1-3.10). Ps. 106 und 107

sind Dankesbekundungen für die Barmherzigkeit Gottes gegenüber dem

sündigen und abtrünnigen Israel.
Das Bemühen um die Sündenvergebung für andere ist im Psalter

nicht zu erkennen. Zwar erwähnt Ps. 106, 23 das fürbittende Gebet
des Moses für das Volk, wodurch ihm seine Sünde verziehen wurde.
Das im gleichen Psalm VV.30-31 erwähnte Beispiel des Pinehas schaltet
hier aus, da dieser die Schuldigen nicht rettete, sondern vernichtete.
Trotz des geschichtlichen Vorbildes eines Moses findet sich kein Gebet

um Sündennachlaß für andere. Jene Gebete, die um Verzeihung für
das ganze Volk anhalten, schalten hier aus, da der Beter miteingeschlossen
ist1. Noch weniger verwunderlich ist die Tatsache, daß kein Sühnewerk

für andere in den Psalmen erwähnt wird. Selbst das Sühneleiden
des Messias (Is. 53) hat in den Psalmen keinen Widerhall gefunden.
Gott allein ist es, der nach atl. Anschauung Sünden vergibt und dessen

Barmherzigkeit man sich anheimgeben muß.
Damit berühren wir die Frage, ob die Psalmenfrömmigkeit den

Kulthandlungen und besonders den Opfern eine sündenvergebende oder

1 Zur Idee der Fürbitter : Nils Johannsson, Parakletoi. Vorstellungen von
Fürsprechern für die Menschen vor Gott in der alttestamentlichen Religion, im
Spätjudentum und Urchristentum, Lund 1940.

Divus Thomas 14



210 Die Sündenvergebung in den Psalmen

sühnende Kraft zuerkennt. Es geht hier nicht um die Beziehung der
Psalmen zum Kult überhaupt, sondern nur um die Sündenvergebung
im Kult. Darum können wir Ps. 7 und 15 übergehen, die nach

Hempel1 eine Toraliturgie für solche sind, die im Verdacht der
Sündhaftigkeit stehen und vor dem Eintritt ins Heiligtum sich durch einen

Reinigungseid erklären müssen. Ps. 40, 7 betont ausdrücklich, daß

Gott keine Schlacht-, Brand- und Sündopfer gefordert habe. Auch
Ps. 51, 18-19 bekennt der Beter, daß es nicht auf Opfer ankomme,
sondern auf eine reumütige und demütige Gesinnung. Aus dieser

Einstellung heraus ist es schwierig, VV. 4 und 9 von kultischen Waschungen
zu verstehen 2.

Wenn wir die bisherigen Darlegungen zusammenfassen, ergibt sich
die Tatsache, daß die atl. Psalmenfrömmigkeit einen theologisch tiefen
Begriff von Sünde und Sündenvergebung pflegt. Die Sünde ist ein
Vergehen gegen Gott und der Sündennachlaß kommt nur von Gott.
Schwierigkeiten entstehen im Gebetsleben des atl. Menschen durch die

Verbindung von Sünde und Diesseitsstrafe. Dadurch drängt sich
sowohl bei der Darstellung der Wirkungen des Sündennachlasses als auch

in den Gebetsmotiven um Vergebung öfter ein mehr menschlich
utilitaristischer Standpunkt ein. Doch darf man nicht übersehen, daß für
den atl. Menschen eine Verbindung von Strafe und Gott ebenso lebendig
war wie zwischen Vergebung und Gott. Denn Gott straft die Sünden
auch im Diesseits und deshalb muß man von ihm die Befreiung von
der Strafe ebenso erflehen wie die Verzeihung der Sünden. So erhält
der ganze Komplex dieser Ideen eine theozentrische Grundlegung und
Ausrichtung : Sünde und Gott, Sündenvergebung und Gott, Sündenstrafe

und Gott. Wenn in einzelnen Gebeten die Verbindung von Sünde

und Strafe oder Strafe und Vergebung zu sehr betont wird, so wird
das göttliche Element zwar nicht ausdrücklich betont und mag auch

durch die besondere Seelenhaltung des Beters in den Hintergrund
gedrängt sein. Aber die theozentrische Bindung ist im Glaubensbewußtsein

der Menschen gegeben. So verstehen wir es, wenn trotz aller
Überlagerungen mit menschlichen Motiven und Gedanken für alle feststeht,
daß die Sünde ein Vergehen gegen Gott, die Sündenvergebung eine

Gnade Gottes und selbst der Erlaß diesseitiger Sündenstrafen ein Werk
der göttlichen Barmherzigkeit ist.

1 Quell, Kultische Psalmen 134-144 ; Hempel, Gott und Mensch 6-7 ;

Gunkel-Berich Einleitung... 175-183; Weiser, Psalmen 45-46.
2 Gunkel-Begrich, Einleitung 179.


	Die Sündenvergebung in den Psalmen

