Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Die Stundenvergebung in den Psalmen
Autor: Blckers, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stindenvergebung in den Psalmen

Von Hermann BUCKERS C. Ss. R., Geistingen/Sieg

Wenn ein religioser Mensch sich vor Gott schuldig weil, spricht
er davon auch im Gebet und sucht von Gott die Verzeihung seiner
Schuld zu erlangen. Die alttestamentlichen Beter wissen um ihre Schuld
vor Gott und erflehen in den Psalmen die Vergebung ihrer Siinden.
Zwar ist die Siindenvergebung nicht die am meisten hervortretende
Idee des Psalmenbuches. Aber gerade sie fithrt uns in die Tiefe atl.
Frommigkeit. Denn niemals enthiillt der Mensch so sehr sich selbst,
als wenn er von seiner Siinde im Gebete spricht oder von Gott die
Vergebung seiner Schuld erfleht L.

1. Die Siindenvergebung in sich betrachtet

Der Siindenbegriff der Psalmen bedarf hier keiner besondern Unter-
suchung, da er sich im allgemeinen mit dem der andern atl. Schriften
deckt 2. Nur auf einige Besonderheiten sei hier aufmerksam gemacht,
insoweit sie zum Verstindnis der Siindenvergebung beitragen.

Das Kennzeichnende des Siindenbegriffes ist die Tatsache, daB die
Beter der Psalmen die Siinde als eine Verfehlung gegen Gott, als einen
Ungehorsam gegen seinen Willen, als eine Emporung gegen seine Rechte
empfinden. Am reinsten erkennt man diese Auffassung der Siinde in
Ps. 51. Jede Siinde gilt als ein Vergehen gegen Gott (V. 6) und das

1 ErcaropT W., Theologie des Alten Testamentes, III. Teil, Leipzig 1939,
81-148 ; SELLIN E., Theologie des Alten Testamentes, Leipzig 1933, 63-75 ; KOHLER,
Theologie des Alten Testamentes, Tiibingen 1936, 201-208.

2 Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament I, 267-295; KOHLER,
Theologie 154-160; Stamm J. J., Erlésen und Vergeben im Alten Testament,
Bern 1940, 47-86; HempEL J., Das Ethos des Alten Testamentes, BZAW 67,
Berlin 1938, 55-61. 185-187 ; SEEGER H., Die Triebkrifte des religiosen Lebens
in Israel und Babylon, Tiibingen 1923, 87-97 ; KokEMULLER W., Die Gerechtig-
keit Gottes in den Psalmen, Gie8en 1936, 5-14.



Die Siindenvergebung in den Psalmen 189

BewuBtsein dieser Schuld driickt den Beter nieder (V. 5). Auch nach
Ps. 41, 5 richtet sich die Siinde wider Gott, was hier besonders bemer-
kenswert ist, da das Siindenbekenntnis als Motiv der Erhérung inmitten
irdischer Not ausgewertet wird. Den gleichen Sinn hat Ps. 78, 17-18,
wenn die Siinde des Volkes als eine Emporung gegen Gott und als ein
Versuchen Gottes gekennzeichnet wird (vgl. Ps. 95, 8-9). Ps. 106, 7
sieht die besondere Bosheit der Siinde Israels in seiner Undankbarkeit
gegen Gott. Auch Ps. 119, 11 bezeichnet die Siinde als eine Verfehlung
gegen Gott, wihrend sonst in diesem Psalm die Stinde mehr als Ab-
irren vom gottlichen Gesetz betrachtet wird, was aber auf das Gleiche
hinauskommt (vgl. auch 89, 31-32). Darum nennt ein Beter mit Recht
seine Siinde eine Torheit (Ps. 69, 6), ein Begriff, wie er vor allem in
der Weisheitsliteratur zur Kennzeichnung der Gottlosigkeit ausgeprigt
wurde. Ps. 36, 2 charakterisiert die Haltung des Siinders als ein Fehlen
der Gottesfurcht, was man nach dem Zusammenhang auf das irdische
Strafgericht iiber die Siinder beziehen kann. Von der gleichen Gottes-
furcht, aber als Ziel der Bekehrung, spricht Ps. 130, 4. Neben den all-
gemeinen Bezeichnungen verwenden die Psalmen vor allem Umschrei-
bungen, die die Beziehung der Siindentat auf Gott herausstellen. Das
hebt die spiter zu besprechende Verbindung von Siinde und irdischer
Strafe auf eine religiose Ebene, wie man sie bei oberflichlichem Lesen
nicht erkennt. Denn dadurch erhélt auch die irdische Strafe der Siinde
eine theozentrische Ausrichtung.

In Siindenkatalogen werden auffallenderweise nicht kultische, son-
dern schwere sittliche Verfehlungen aufgezihlt, selbst fiir die Zulassung
zum Heiligtum und die Teilnahme am Kult (Ps. 15; 24, 3-4). Dabei
ist hervorzuheben, daf3 Ps. 24, 3-4 fiir den Eintritt in den Tempel nicht
nur die Freiheit von siindhafter Tat gefordert wird, sondern vor allem
eine siindenreine Gesinnung, so daB hier die Siinde geistiger erfaB3t
wird als an manchen andern Stellen des AT *. Es eriibrigt sich, einen
Siindenkatalog des Psalteriums anzulegen, da eine solche Ubersicht
nichts Wesentliches zum Verstindnis der Siindenvergebung beitragt.

Zu beachten ist aber die Unterscheidung von schweren und weniger
schweren Siinden. Ps. 19, 13-4 unterscheidet verborgene Siinden von
eigentlichen Freveltaten 2. Es geht hier um den Begriff der verborgenen
Siinden. Die $egi’of sind als Irrtumssiinden zu bezeichnen, die aus

1 K6uLER, Theologie 160.
? Der heutige verderbte Text liest mizeclim = die Irechen, was aber in
mizadon = Freveltat zu verbessern ist.



190 Die Siindenvergebung in den Psalmen

Schwiche und nicht aus Bosheit begangen wurden. Eine weitere Be-
stimmung erhilt der Begriff durch das Parallelglied nistarof, das die
verborgenen Siinden bezeichnet. Wenn die beiden Begriffe auch nicht
die gleichen Siindenarten meinen, so beriithren sie sich hier sehr nahe,
da die aus Versehen begangenen Siinden fiir den Beter verborgene Ver-
fehlungen sind. Der Begriff der Irrtumssiinde findet aus der Rechts-
sprache eine Beleuchtung, wo man zwischen unvorsitzlicher (biseyagah)
und vorsitzlicher Tat (bejad ramah) unterscheidet !. Es handelt sich
bei ersteren um Vergehen, bei denen die Verantwortung des Titers ver-
mindert ist. Ahnlich miissen wir im Psalm die Irrtumssiinden ver-
stehen. Der Begriff der Irrtumssiinde schlieBt nicht jede Verantwortung
aus. Aber wegen ihrer geringeren Schuldbarkeit kénnen sie leicht iiber-
sehen werden und gehéren dann fiir den Beter zu den verborgenen
Siinden, von denen er vor Gott frei sein moéchte. Damit ist auch das
Problem gelést, wie man fiir unbewul3te Siinden Verantwortung iiber-
nehmen kann 2. Von verborgenen Fehlern spricht auch Ps. 90, 8. Nur
ist es hier weniger ersichtlich, ob diese Siinden dem Beter oder seiner
Umgebung verborgen sind. Eine andere Art von Siinden, denen eine
verminderte Verantwortung und Schuldbarkeit zugeschrieben wird,
kennt Ps. 25,7, da er neben den bewuliten Siinden der Auflehnung
(pesa’aj) die Verfehlungen der Jugendzeit nennt. Diese sind oft nicht
als voll bewuB3te Auflehnung gegen Gott zu werten, da sie mehr aus
itberschdumender Leidenschaft oder Unerfahrenheit begangen werden.
Doch sind diese Siinden der Jugend nicht mit den eben besprochenen
verborgenen Siinden gleichzusetzen, eher mit den Irrtumssiinden von
Ps. 19, 13. Hierin erkennt man wieder die Gewissenhaftigkeit des atl.
Beters, seine ganze Schuld vor Gott anzuerkennen 3.

Eine Besonderheit des Siindenbegriffes enthiillt Ps. 51, der nach
der obigen Darlegung den klarsten und unerbittlichsten Siindenbegrift

! Lv. 4,2 22. 27; 5,15; 22,14 ; Nm. 15, 27-29; 35, 11. 15; vgl. SELLIN,
Theologie 69.

2 BarLra E., Das Problem des Leides in der israelitisch-jiidischen Religion
(Eucharisterion, Festschrift Hermann Gunkel, Gottingen 1923, I. Teil, 216-222)
bleibt sich nicht konsequent, da er das eine Mal (217) {feststellt, die Siinde sei
eine bewuBte Tat des freien Willens, dann aber behauptet (218) der Mensch
siindige auch, ohne es zu wissen, ja bisweilen siindige er unfreiwillig. Ein solcher
Begriff liegt weder hier noch an andern Psalmstellen vor.

3 Unberechtigt sieht Ercaropt, Theologie I1I, 89 darin « eine Relativierung
des in der Siinde beschlossenen Gegensatzes gegen Gott». Vgl. Job 13, 26 bez. der
Siinden der Jugend.



Die Siindenvergebung in den Psalmen 191

vermittelt. In V.7 bekennt der Beter, dall er von Geburt an mit
Siindenschuld beladen ist. Es kann sich nicht um kultische Unreinheit
handeln, die durch den geschlechtlichen Verkehr hervorgerufen wire,
da kultische Unreinheit in den Psalmen nicht als Siinde gewertet wird.
Anderseits schaltet eine personliche Siinde aus, so daB es sich nur um
vererbte Schuld handeln kann. An sich konnte man dabei an die
Schuld des Volkes denken, die sich auf alle Glieder vererbt, da auch
sonst von der Vererbung der Volksschuld in den Psalmen die Rede ist .
Da es sich in Ps. 51 um ein persdnliches BuBgebét handelt, das nur
das Verhéltnis des Siinders zu Gott beriihrt und das Volk in diesem
Zusammenhang nicht erwdahnt, muB man diese Stelle von einer ererbten,
personlichen Schuld verstehen. Manche sprechen dabei von einem
ererbten Hang zur Siinde 2, wihrend andere an die Erbsiinde im theo-
logischen Sinn denken ®. Beide Ansichten nidhern sich insofern, als die
christliche Erbsiindenlebre neben einer ererbten Schuldbarkeit die Idee
eines angeborenen Hanges zur Siinde in sich schlieft. Fiir unsere Unter-
suchung ist es von entscheidender Bedeutung, dall der atl. Beter von
Geburt an sich der Siinde verhaftet fithlt. Damit wird die Allgemein-
heit der Stinde viel tiefer erfat und begriindet, als es in andern Psalmen
geschieht.

Das Ergebnis dieser Darlegung ist die Tatsache, dal} der Beter der
Psalmen nicht nur einen theologisch tiefen Siindenbegriff kennt, son-
dern auch sich in seinem Gewissen belastet fithlt, selbst wenn es sich
um die feinern Nuancierungen und Schatten der Schuld handelt. Auf
dieser Grundlage kann im Folgenden die Idee der Siindenvergebung
entwickelt werden.

Die Vergebung der Siinden wird in den Psalmen mit verschieden-
artigen Ausdriicken umschrieben. Eine feste theologische Terminologie
hat sich noch nicht herausgebildet. Vielmehr zeigt die Hiufung von
Ausdriicken in denselben Liedern das Bemiihen des Sidngers, ein mog-
lichst allseitiges Bild vom Siindennachlafl zu geben.

Der Ausdruck, der unserm « Verzeihen » am nichsten kommt, ist
salah (Ps. 25,11 ; 86,5; 103, 3 ; 130, 4). Ps. 130, 4 benutzt allein von

1 Ps. 77,6-11; 79,8 ; 80; 81,12-7; 85, 5-8; 103, 9-10; 106, 6.

2 HANEL ]., Die Religion der Heiligkeit, Giitersloh 1931, 262-263 ; WEISER A,
Die Psalmen, 3. Aufl.,, Géttingen 1950, 262-263.

3 KNABENBAUER J., Commentarii in Psalmos, Parisiis 1912, 201 ; ZoreLL Fr.,
Psalterium es Hebraeo Latinum, Romae 1928, 88 ; HERKENNE H., Das Buch der
Psalmen, Bonn 1936 u. a.



192 Die Siindenvergebung in den Psalmen

allen Psalmen das Substantiv selifkah, wie dieses Lied sich auch sonst
durch eine eigene Sprache in unserer Materie heraushebt. Auffallend
ist es, daBl der Ausdruck « Verzeihen» neben andern Bezeichnungen
verwandt wird, die seinen Inhalt ndher umschreiben und erkliren
sollen. Ps. 25,7 spricht auch von einem Nichtgedenken der Siinden,
daneben konkreter in V. 18 von einem Wegnehmen der Siinde, so daB3
das Nichtgedenken der Siinde als ein Wegschaffen erscheint 1. Ps. 103, 11
umschreibt die in V. 3 erwdahnte Verzeihung als Entfernen der Siinde.
In Ps. 130, 3 wird als Gegensatz zur Verzeihung von einem Behalten
der Siinde gesprochen, wodurch die Verzeihung selbst eher als ein Nicht-
gedenken erscheint. Jedoch wird VV. 7-8 von einer Erlosung aus der
Stinde gesprochen 2. Dies lifit wiederum erkennen, dafl die Verzeihung
ein Wegschaffen der Siinde einschlieft. Von einem eigentlichen Weg-
nehmen der Siinde sprechen neben Ps. 25, 18 auch Ps. 32,1.5; 85, 3;
99, 8, wobei andere Ausdriicke zur ndhern Erlduterung hinzugefiigt
werden. So sprechen Ps. 32, 1 und 85, 3 auch vom Zudecken der Siinde.
Damit erhilt dieser Ausdruck « Zudecken » mehr den allgemeinen Sinn
« Vergeben », wenn er auch urspriinglich einer andern Vorstellung ent-
nommen ist. Ps. 32, 2 spricht aullerdem davon, die Siinden méchten
nicht angerechnet werden, wobei es sich mehr um Anlehnung an einen
juristischen Vorgang handelt. Mit Recht deutet Heidland 2 dieses Nicht-
anrechnen auf eine Aufhebung der Schuldverhaftung, also auf Auf-
hebung der Siindenstrafe. Ps. 99,8 wird Gott als verzeihender Gott
gepriesen. Dabei wird das Partizip « wegnehmend » (nose) verwandt,
ein Zeichen, dall dieses Wort ohne zusitzliche Erklirung diese gott-
liche Téatigkeit umschreibt und damals schon zu einem terminus tech-
nicus fiir die Siindenvergebung geworden ist. Der Idee von der Weg-
nahme der Siinden steht das « Herausreien der Siinde » nahe (Ps. 39, 9 ;
79,9). In der Vorstellung des Beters wird der Siinder gleichsam aus
den Fesseln der Siinde oder Siindenschuld befreit. Dabei tritt in Ps. 79
neben diesen Ausdruck das « Nichtgedenken der Schuld der Vorfahren ».
Es ist bezeichnend, dal3 fiir die Verzeihung der ererbten Volksschuld
nur ein Nichtgedenken erfleht wird, dagegen ein HerausreiBen der
Siinde fiir die personlichen Verfehlungen. Erstere ist kein Vergehen,

1 K6HLER, Theologie, 207 deutet sala/ als « Nachsicht iiben, eine geschehene
Verfehlung nachsehen », was aber nach den parallelen Ausdriicken zu schwach ist.

? Theologisches Wérterbuch zum Neuen Testament, IV, 334-335.

8 HeEmpLaND H. W, Die Anrechnung des Glaubens zur Gerechtigkeit (BWANT
IV, 18, Stuttgart 1936, 9).



Die Stindenvergebung in den Psalmen 193

fiir das der Beter die volle persénliche Verantwortung trigt. Ahnlich
verhdlt sich Ps. 25, 7. Der Jugendsiinden, fiir die man nicht die volle
Verantwortung trigt, soll Gott nicht gedenken. In dhnlicher Weise
bittet Ps. 109, 14 um Verweigerung der Verzeihung fiir die ererbte
Schuld seines Gegners, indem der Beter Gott bittet, dieser Schuld seiner
Feinde zu gedenken. Dieses Gedenken der Siinde des Gegners steht
in Parallele mit dem Nichtausléschen der Siinde. Zur Veranschau-
lichung kann man noch auf Ps. 90, 8 verweisen, wo es vom Nicht-
verzeihen der Siinde heiBt, Gott habe sie sich vor Augen gestellt, in
das Licht seines Antlitzes, um ihrer zu gedenken, d. h. sie nicht zu
verzeihen. Ps. 130, 3 spricht ganz niichtern von einem Behalten der
Siinde.

Fiir die Verzeihung verwenden andere Psalmen die Vorstellung
von einer Reinigung oder Waschung. Ps. 19, 13 spricht von einer
Reinigung im Sinn von «rein erkliren, lossprechen ». Viel plastischer
umschreibt Ps. 51 diese Reinigung. VV. 3-4 wechseln die Ausdriicke
« abwischen » (mahah auch V. 11 und Ps. 109, 14), «abwaschen » (kabas)
und «reinigen » (fahar). Diese Bilder sind von der kdérperlichen Reini-
gung genommen und kennzeichnen daher zur Geniige den geistigen
Vorgang der Stindenvergebung, was auch dem vertieften Siindenbegrift
von VV. 5-6 entspricht. V. 9 beschreibt den Akt der Siindenvergebung
als ein « Entstindigen mit Hysop » (%ata’). Dies Bild ist den kultischen
Reinigungen entnommen. Manche wollen darum einen kultischen
Reinigungsakt darin sehen, bei dem ein Priester mitwirkte 1. Jedoch
bietet Ps. 51 sonst keinen Anhaltspunkt, der auf eine kultische Reini-
gung schlieBen 148t, noch findet sich sonst im Psalter ein sicherer An-
haltspunkt dafiir. Dazu kommt, da man im zweiten Versteil den
Ausdruck « Abwaschen » findet, der mehrfach ohne kultische Beziehung
verwandt wurde (z. B. Ex. 19, 10 ; Lv. 6,20 ; 2 Sm. 19, 25 ; Jer. 2, 22).
Ohne kultische Beziehung spricht V. 11 vom Verhiillen des géttlichen
Antlitzes vor der menschlichen Schuld, was mit dem « Nichtgedenken »
anderer Psalmen {ibereinstimmt. Im gleichen Vers wird die Vergebung
noch als ein Abwischen der Siinde gekennzeichnet. Mehr allgemeiner
halten sich die Ausdriicke « vor Gottes Angesicht nicht verworfen wer-
den » und « den heiligen Geist Gottes nicht verlieren » (V. 13). Sie zeigen

1 GUNKEL-BEGRICH, Einleitung in die Psalmen, Gottingen 1933, 179 ;
Querr G., Das kultische Problem der Psalmen (BWAT, II, 11), Stuttgart 1926,
126 ; anders neuestens WEISER, Die Psalmen 263.

Divus Thomas 13



194 Die Siindenvergebung in den Psalmen

aber die geistige Wirkung der Siindenvergebung an. Die Befreiung
von der Blutschuld (V. 16) ist jedoch ein bekannter und realistischer
Ausdruck fiir Nachlaf3 der Siindenschuld. Mehr als geistige Krankheit
wird die Siinde gewertet, wenn die Vergebung als eine Heilung ange-
sehen wird. In diesem Sinn kann man Ps. 41, 5 verstehen, wenngleich
nicht ausgeschlossen ist, dall im Psalm von einer wirklichen Kranken-
heilung die Rede ist, da die Krankheit in den Psalmen als eine Siinden-
folge betrachtet wird .

Im Danklied Ps. 65, 3-4 wird die Vergebung als « Sithnen » (kaphar)
beschrieben, wobei man auf Ps. 51, 9 verweisen kann. Es wird freilich
nicht angegeben, ob dieser Akt der Siihne rein geistig oder als kultisches
Geschehen angesehen wird 2. Die andern in Ps. 65 gebrauchten Aus-
driicke beziehen sich auf die Abwendung des géttlichen Strafgerichtes
als der Folge der Siinde. In Ps. 78,38 wird die Vergebung neben
« Sithnen » als « Nichtgedenken der Schuld der Vorfahren » und « Heraus-
reien » der eigenen Siinden bezeichnet, so dall « Sithnen» sich hier
deutlich in den Zusammenhang des biblischen Sprachgebrauchs ein-
ordnet. In Ps. 69, 28 wird die furchtbare Bitte ausgesprochen, den
Feinden mége Gott ihre Schuld nicht vergeben, wobei freilich keiner
der bisher bekannten Ausdriicke fiir « Vergeben » benutzt wird, wohl
ein Zeichen, dal} es sich nicht um Verzeihung im gewohnlichen, bisher
bekannten Sinn handelt : « Sie sollen nicht in die Gerechtigkeit Gottes
eingehen. » Da es sich um ein gottliches Gericht iiber die Gegner
handelt, soll ihnen Gott einen Freispruch verweigern, damit das Straf-
gericht sie ungehindert treffen kann. Im gleichen Sinn ist auch die
Bitte um Vermehrung ihrer Schuld zu verstehen, da erst dann die
Mehrung ihrer irdischen Strafen gerechtfertigt erscheint.

Aus dieser Ubersicht ergibt sich, daB in der Lehre von der Siinden-
vergebung sich nicht etwa zwei theologische Richtungen duBern, die
entweder die wirkliche Ausléschung der Siindenschuld oder die starker
juristische Nichtanrechnung der Schuld betonen. Der sprachliche Ge-
brauch ist so mannigfaltig, daB die mehr formaljuristischen Termini
zusammen mit den andern Bezeichnungen und Bildern benutzt werden
und deshalb auch durch sie niher bestimmt werden. Dagegen zeigt

1 Wenn Ko6HLER (Theologie 205) auch Ps. 103, 3 zitiert, so ist zu bemerken,
daB3 « Heilen » sich dort auf Krankheit bezieht. Ein Gleiches ist zu Ps. 107, 17. 20
zu bemerken, gegen KOHLER S. 206.

2 HErRRMANN ., Die Idee der Sithne im Alten Testament, Leipzig 1905
Scu6dtz Dionys, Schuld- und Siindopfer im Alten Testament, Breslau 1930.



Die Siindenvergebung in den Psalmen 195

die Hiaufung der Ausdriicke und ihr wechselnder Gebrauch, daB im
Psalter sich noch kein festumrissener Sprachgebrauch und Wortschatz
fiir « Vergebung » herausgebildet hat. Wenn wir den Inhalt der benutzten
Ausdriicke und Bilder zusammenfassen, ist die Vergebung der Siinden
in den Psalmen ein Akt Gottes, wodurch er dem Menschen die Siinden-
schuld fortnimmt und ihm dadurch seine Gnade zuwendet.

Die Wirkung der Vergebung wird in den Psalmen nur recht diirftig
geschildert. Meist beschrinken sie sich darauf, von einer Aufhebung
der irdischen Strafen zu sprechen. Den Betern der Psalmen ist oft die
Befreiung aus irdischer Notlage so sehr Herzenssache, dal die Bitte
um Siindenvergebung mehr als Voraussetzung zur Erlangung irdischer
Wohlfahrt angesehen wird. So sehr die Psalmen in ihrer Auffassung
vom Wesen der Siinde und Vergebung eine wirklich religiése Hoéhe er-
reichen, so sehr wird dieser Eindruck getriibt, sobald man die Wirkung
der Verzeihung untersucht. Schon Ps. 2, 10-12 begriindet die Auf-
forderung an die irdischen Machthaber zur Bekehrung mit dem Hin-
weis auf das kommende Strafgericht. In gleicher Weise wird Ps. 22, 28
die Aufforderung zur Bekehrung an die ganze Welt durch den Hinweis
auf die Erlangung der Giiter der messianischen Zeit begriindet. Wenn
Ps. 17, 1-5 die eigene Unschuld als Motiv der Bitte um zeitliches Wohl-
ergehen verwendet, liegt eine dhnliche Anschauung zugrunde (vgl. auch
Ps. 18, 21-25). Awuch Ps. 25 nennt als Folge der Siindenvergebung fast
nur Diesseitsgiiter. Nur VV. 4. 8. 9. 12. 14 sprechen von der Belehrung,
die die Menschen nach ihrer Bekehrung von Gott erhalten. Aber dies
religiose Gut wird immer nur kurz erwihnt und verblaBt vor der Sorge
um Abwendung der zeitlichen Not. Klar tritt die rein diesseitige Aus-
wertung in Pss. 26, 1-6 ; 30, 7-10; 38,4-6; 39,9. 12; 40,13 ; 41,5;
44,18-23; 69,6-7; 79,8-9; 85,2-3; 86,5; 89,31-38; 90,8; 99,8;
103, 3. 8-10; 107, 18-19; 109, 14 hervor 1.

Demgegeniiber werden die rein religios-geistigen Giiter als Wirkung
der Siindenvergebung nur selten erwihnt. Hierher gehért die schon
erwihnte Belehrung des Menschen durch Gott nach der Bekehrung
(Ps. 25). Die hohe geistige Schau von Ps. 51 erméglicht es dem Beter,
klarer die geistigen Wirkungen der Siindenvergebung zu schauen. Rein
irdische Friichte der Bekehrung klingen kaum an (vielleicht VV. 10.

1 Nicorsky N., Spuren magischer Formeln in den Psalmen (BZAW 46),
GieBBen 1927, 67-77) betrachtet 109, 6-20 als Einschub im Sinn einer gerichtlichen
Beschworung.



196 Die Siindenvergebung in den Psalmen

14. 16). Als Wirkung des Siindennachlasses nennt der Psalmist die
Reinheit seiner Seele, die weiller als Schnee werden soll (V. 9), so dal
die Siinden gleichsam als Schmutzflecken der Seele angesehen werden.
Die innere Umwandlung wird als eine Art Neuschopfung geschildert,
da in V. 12 von der Erschaffung eines neuen Herzens und Geistes die
Rede ist. Worin diese Neuschopfung besteht, wird mit den Worten
« reines Herz » und « fester Geist » nur kurz angedeutet. Doch gewinnt
diese Neuschépfung an Klarheit, wenn man an die Klage des Beters
ob der Verderbtheit der menschlichen Natur sich erinnert (V. 7). Dabei
fiihlt er sich trotzdem noch schwach und bittet deshalb, der Heilige
Geist, die gottliche Lebenskraft, mége nicht von ihm genommen werden
(V. 13). Wenn dann noch um die Freude an der gottlichen Hilfe und
einen willigen Gehorsam gebetet wird, bezeugt der Psalmist damit seine
gute Absicht fiir die Zukunft (V. 14). In Ps. 65, 5 wird nach der Er-
wiahnung der Vergebung (V. 4) das Gliick der Gottesgemeinschaft im
Tempel gepriesen, das der Mensch nur als Gerechter genieflen kann.
So sehr auch Ps. 130 eine geistige Schau der Siindenvergebung ver-
mittelt, die Wirkungen werden nicht ndher umschrieben. Das Lied
begniigt sich mit der Feststellung, der Mensch und das Volk Israel
werde von den Siinden erlgst. Da aber V. 1 vielleicht auf eine grolle
Notlage des Beters schlieBen 1483t, besteht sogar die Méglichkeit einer
Verbindung von Siindennachlall und Befreiung aus irdischer Bedringnis.
Wenn Ps. 32, 1-2 auch das Gliick der Siindenvergebung preist, so ver-
weilt er im Folgenden (VV. 3-10) nur bei den irdischen Folgen der
Siinde, so daB die Seligpreisung sich nach diesem Zusammenhang auf
das irdische Gliick des Beters beschrinken kann. In Ps. 85, 2-3 ist die
Vergebung zwar Voraussetzung fiir die Begnadigung des Volkes. Diese
Wendung des Schicksals Isreals kann zeitgeschichtlich verstanden
werden. Will man sie aber eschatologisch deuten!, dann wiren die
eschatologischen Heilsgiiter als Folge der Siindenvergebung aufzuzihlen.

Aus dieser Darlegung ergibt sich ein stark diesseitig-utilitaristischer
Standpunkt, der sich in die Idee der Siindenvergebung hineindringt,
bei dem es mehr um die Abwendung der materiell-irdischen Straffolgen
der Siinde geht. Darunter leidet die religiose Haltung mancher dieser
Gebete. Wenn auch die Ideen von Siinde und Vergebung von groBer
religioser Tiefe sind, so haben doch die Beter nicht immer die gleichen

1 Vgl. Stamm, Erlésen und Vergeben 130.



Die Siindenvergebung in den Psalmen 197

Folgen fiir die personliche Auswertung dieser Lehre gezogen. Nur ver-
hiltnismiBig wenig Psalmen bleiben auch bei der Auswertung auf der
Linie der groBen Ideen von der Siinde als einer Beleidigung Gottes und
der Vergebung als einer vollen Austilgung der Schuld durch Gott.

Nun gilt es, den Beitrag des Menschen zur Vergebung seiner Siinden
zu untersuchen. Gerade hier wird sich der eben festgestellte Mangel
einer tiefen religiosen Haltung noch o6fter zeigen.

2. Der Beitrag des Menschen zur Siindenvergebung

So sehr auch die Vergebung ein Werk des barmherzigen Gottes ist,
so wenig vergifit der atl. Beter den eigenen Beitrag, den er durch seine
Bekehrung leisten muB3 1. Das Alte Testament kennt kein quietistisches
Hinnehmen der goéttlichen Gnade, sondern fordert die Mitwirkung des
Menschen, die freilich nur Voraussetzung der Vergebung ist, nicht aber
den Siindennachlafl bewirken kann.

An erster Stelle sind die Motive der Bekehrung und des Gebetes
um Siindenvergebung zu untersuchen. In Ps.1 wird dem ganzen
Psalmenbuch ein Motto vorangestellt, das auch fiir die Motivierung der
Siindenvergebung von entscheidender Bedeutung wurde : Der Gerechte
gedeiht durch Gottes Segen, der Gottlose aber geht durch Gottes Straf-
gericht zugrunde. Da es sich zundchst um irdisches Gliick und Ungliick
handelt, erhdlt die Psalmenfrommigkeit eine starke Diesseitsrichtung.
Freilich darf man nicht einseitig auf eine diesseitig-utilitaristische
Frommigkeitshaltung schliefen. Denn es gibt auch Psalmen, die eine
echt theozentrische Schau der Siindenvergebung aufweisen. Aber selbst
die mehr anthropozentrisch eingestellten Gebete unterstellen vielfach
eine Begriindung ihrer Anliegen von Gott her. Denn die irdischen Giiter
und Strafen kommen von Gott und werden als Gottes Antwort auf des
Menschen Verhalten gewertet. Steht der Mensch ohne Schuld vor Gott,
kann er den Segen Gottes erfahren. Ist er aber durch die Siinde Gott
untreu geworden, kann er nur Gottes Strafe erwarten. Die Anwendung
dieses Satzes auf den irdischen Bereich des Lebens unterstellt einen
sehr starken Glauben, der nicht nur alle irdischen Lebensbereiche durch-
dringt, sondern sich auch durch die Schwierigkeiten, die aus der dies-
seitigen Lebensordnung aufsteigen, nicht wankend wird. So erhilt die

! Die einzelnen Elemente der Bekehrung bei DietricH K., Die Umkehr
(Bekehrung und BufBle) im Alten Testament und im Judentum, Stuttgart 1936,
179-189.



198 Die Siindenvergebung in den Psalmen

Diesseitseinstellung mancher Psalmenbeter doch eine starke Hinwen-
dung auf Gott L

An erster Stelle sind die mehr theozentrischen Motive im Gebet um
Siindenvergebung zu besprechen. Gott allein kann Siinden vergeben
(vgl. Ps. 99, 8 ; 86, 5). Darum appelliert der Mensch bei seinem eigenen
Unvermégen und seiner Siindenschuld vor allem an die Barmherzigkeit
seines Gottes 2. Schon im allgemeinen Bittgebet wider die Feinde stiitzt
sich die Bitte um Vergebung auf Gottes Barmherzigkeit (Ps. 25, 6-7).
Kithner ist das Gebet eines Kranken, der seine Genesung von der gott-
lichen Barmherzigkeit erwartet (Ps. 41,5). Er hat gesiindigt und die
Krankheit ist Folge dieser Siinde. Soll also die Krankheit von ihm
genommen werden, muf er zuerst den Nachla3 seiner Siinde erreichen.
Auch das groBe Reuegebet Ps. 51 beginnt mit einem Appell an Gottes
Barmbherzigkeit (V. 3). Wie sehr der Gedanke daran den Beter be-
herrscht, zeigt Ps. 65, 4-5. Die Last der Siinden tiibersteigt des Beters
Kraft, so daB er dafiir keine Siihne leisten kann. Die Vergebung ist eine
reine Tat der Barmherzigkeit. Auch in Ps. 69, 6 ist das Bekenntnis der
eigenen Stinden mit dem Hinweis auf die gottliche Barmherzigkeit ver-
kniipft. Der Hymnus auf Gottes Groftaten in Israels Geschichte
Ps. 78, ist zugleich ein Lobpreis der gottlichen Barmherzigkeit gegen-
tiber dem siindigen Volk. Jahves Wundertaten in der Friihgeschichte
des Volkes erklirt der Singer mit dem Hinweis auf die gottliche Barm-
herzigkeit, die trotz des immer sich wiederholenden Abfalls Israels das
Volk nicht verwirft (V. 17-39). Denn Gott kennt die Schwiche der
menschlichen Natur. Die gleiche Verwertung der Barmherzigkeit Gottes
und der eigenen Schwiche kennt das Volksklagelied Ps. 79, 8, wenn-
gleich es sich hier nicht so sehr um die sittliche Schwiche als vielmehr
um die Unterlegenheit Israels gegeniiber den Feinden handelt. Diese
theozentrische Richtung des Gebetes ist um so bemerkenswerter, als
das Lied ganz vom nationalen Ungliick der Verwiistung von Tempel
und Stadt beherrscht ist, das sogar in ein Rachegebet gegen die Feinde
ausklingt (VV. 11-12). Ein Gleiches mull man zum Verstindnis von
Ps. 81 beachten, wonach Israels Abfall schuld am nationalen Ungliick
ist. Gottes Barmherzigkeit ist aber trotzdem zur Verzeihung und Wen-

1 Félschlich schlieBt KOBERLE J. (Stinde und Gnade im religidsen Leben
des Volkes Israel bis auf Christum, Miinchen 1903, 301), die Bitte um Errettung
bedeute auch die Vergebung. Jedoch lilit sie nicht ohne weiteres auf ein Siinden-
bewuBtsein des Beters schliefen.

* GunNkeL-BecricH, Einleitung 232-238.



Die Siindenvergebung in den Psalmen 199

dung des Schicksals bereit, wenn Israel sich bekehrt (VV. 12-15). Die
Tatsache der Siindenvergebung mull man nach Ps. 85, 2-3 auch als
Werk des barmherzigen Gottes ansehen. Nach Ps. 89, 31-38 verbleibt
die goéttliche Barmherzigkeit dem Hause Davids, selbst wenn seine Nach-
kommen siindigen, so dal es nie untergehen wird. In Ps. 90, 10-13
folgt auf das Siindengestdndnis die Bitte um Gottes Gnade. Der Volks-
hymnus Ps. 103 preist zu Beginn die erhaltene Verzeihung (V. 3) und
beruft sich V. 8-9 fiir alle Rettungstaten Gottes, also an erster Stelle
fiir die Siindenvergebung, auf die Barmherzigkeit Gottes. In VV. 12-14
wird noch ausdriicklich die Vergebung mit der erbarmenden Vaterliebe
Gottes begriindet, die dem Menschen wegen seiner geschépflichen Hin-
falligkeit notwendig ist (VV. 14-17). Nach VV. 10-11 iiberwiegt die
Barmbherzigkeit gleichsam die gottliche Gerechtigkeit, da Gott nicht
nach der Siindenschuld des Volkes gehandelt hat. Ps. 106 ist ein Beicht-
spiegel des Volkes. Zu Beginn steht ein Preis der goéttlichen Barm-
herzigkeit (V. 1), so daB3 die Bitte um weitere Erweise der Barmherzig-
keit sich folgerichtig anschlieBt (VV. 4-5). Dann erst folgt das Siinden-
bekenntnis des Volkes (VV. 6-43). Das Lied klingt aus mit einem neuen
Hinweis auf Gottes Barmherzigkeit und Bundestreue (VV. 45-46). Der
dhnlich gehaltene Ps. 107 geht mehr auf die Wohltaten Gottes ein und
fithrt die Ungliicksschlige auf die Stinden des Volkes zuriick (V. 17).
In der Erhorung der Notrufe sieht er das Werk der goéttlichen Huld
und Giite (V. 21). Der alphabetische Psalm 119 enthilt ein Siinden-
gestindnis, dem die Bekehrung folgt (V. 67). Der nun beginnende neue
Lebenswandel, der die Vergebung unterstellt, wird auf Gottes Giite
zuriickgefiithrt. Ps. 130 nennt als Motiv der Erlésung aus der Siinden-
schuld neben der Gottesfurcht (V. 4) seine Barmherzigkeit (V. 7). Das
Vertrauen, das gerade diesen Psalm besonders auszeichnet, hat in der
gottlichen Giite seinen Grund '. Darum faBt Ps. 86, 5 all diese Gedan-
ken zusammen, wenn er Gott als den verzeihenden und barmherzigen
Herrn preist.

Wihrend die Barmherzigkeit Gottes mehr das Verhalten Gottes zu
den Menschen beriicksichtigt, blickt das Motiv der Ehre Gottes vom
Menschen zu Gott. Es ist die tiefste Aussage iiber den Beweggrund
der Verzeihung 2. Trotzdem ist auch hier eine Verbindung zwischen
Gott und Mensch gegeben, zwischen der Verherrlichung Gottes und der

1 GrLueck NELsoN, Das Wort Hesed im alttestamentlichen Sprachgebrauch
(BZAW 47), GieBen 1927, 51.
2 Sramym, Erlosen und Vergeben 136-140.



200 Die Siindenvergebung in den Psalmen

Erhérung des Menschen. In Ps. 25, 11 wird die Verzeihung der Siinden
um des Namens Gottes willen erfleht, wihrend VV. 6-8 mehr auf die
Barmherzigkeit verweisen. Der Name Gottes ist hier der Ehre des
gottlichen, d. h. seines Wesens, gleichzusetzen. Worin diese Ehre Gottes
besteht, wird direkt nicht angegeben. Im folgenden Bittgebet (VV. 16-22)
geht es um die irdische Not des Beters und in der Befreiung aus ihr
ist die Ehre des gottlichen Namens eingeschlossen. Da aber die Siinde
das Hindernis der Erhoérung des Gebetes ist, liegt im SiindennachlaB3
auch die Ehre Gottes einbegriffen. Wenn auch sonst in diesem Psalm
der Gedanke an Gottes Barmherzigkeit vorherrscht, darf man doch die
Barmherzigkeit und Ehre Gottes nicht zu sehr voneinander trennen.
Beide gehen in den Gedanken des Beters auf das gleiche Ziel. Wiahrend
die Barmherzigkeit die Gesinnung Gottes gegen den Siinder mehr betont,
geht der Hinweis auf Gottes Ehre mehr auf die Interessen Gottes selbst.
Auch Ps. 79, 9 spricht von der Ehre des gottlichen Namens, weist aber
im gleichen Zusammenhang (V. 8) auf seine Barmherzigkeit hin 1.

In einer stark vermenschlichten Art wird in zwei Psalmen auf die
gottliche Ehre verwiesen. Der Beter von Ps. 30, 7-8 klagt sich einer
zu groBen Selbstsicherheit im irdischen Gliick an und weist in VV. 10-11
auf den Nutzen hin, den Gott vom Dienst des Menschen empfangen
kann, der aber nach dem Tode nicht mehr mdglich ist. Der Beter
handelt gleichsam mit Gott um den Nutzen, den die Erhérung des
Gebetes ihm einbringt. Eine solche Motivierung hat mit der wahren
Ehre Gottes wenig zu tun, sondern entspringt einer stark vermensch-
lichten Gottesauffassung, nach der der Mensch Gottes Interesse am
menschlichen Wohlergehen im Gebet abwigt. In einer etwas andern
Weise wird Ps. 69, 7-13 der Niitzlichkeitsstandpunkt vertreten. Nach
dem Siindengestindnis (V. 6) folgt die Bitte, die Gottesfiirchtigen
mochten am Schicksal des Beters nicht enttauscht werden. Sie halten
ihn fiir einen Gerechten, was er selbst durch sein Siindengestindnis
verneint. So koénnen sie also die Kennzeichnung des Beters als Siinder
durch das irdische Strafgericht nicht verstehen. Auch hier geht es nicht
um die Ehre Gottes, sondern mehr um den guten Ruf, den der Beter
bei seiner Umgebung geniel3t.

Ein anderes Motiv, worauf sich die Psalmenbeter mehrfach berufen,
ist Gottes Treue, die eine gewisse Bindung Gottes gegeniiber dem Volk

1 Eicaropt, Theologie III, 137 beruft sich noch auf andere Stellen, an
denen die Ehre Gottes wohl Motiv der Gebetserhdérung, nicht aber der Siinden-
vergebung ist.



Die Siindenvergebung in den Psalmen 201

oder einzelnen Menschen unterstellt. Ps. 89, 31-38 zeigt das deutlich.
Wenn auch Davids Nachkommen siindigen und dafiir bestraft werden,
so kann das Haus Davids doch nicht der vélligen Vernichtung ver-
fallen, was mit dem Hinweis auf Gottes Bundestreue neben seiner Barm-
herzigkeit begriindet wird. In welchem Sinn man von einem Bund
Gottes mit David sprechen kann, steht hier nicht zur Sprache. Nach
VV. 36-38 enthilt dieser BundesschluBl die Verheiung des ewigen Be-
standes des Konigshauses. Auch in der Geschichtsbetrachtung von
Ps. 106 wird die Rettung Israels mit Gottes Bundestreue begriindet.
Der Bund legt zwar zweiseitige Bindungen auf. Wenn nun Gott an
seinen Bundesverpflichtungen festhilt, obschon das Volk ihm untreu
geworden ist, mull man dies gottliche Verhalten mehr als ein Werk der
Barmherzigkeit bezeichnen, die darum auch im Psalm stirker betont
wird (VV. 1. 45). Schwieriger wird das Motiv der gottlichen Treue zu
erkldren sein in Ps. 143, dem Klagelied eines Einzelnen, wenn die Treue
Gottes neben seiner Gerechtigkeit genannt wird. Dies Lied enthilt
zudem kein personliches Siindenbekenntnis, sondern nur den Hinweis
auf die allgemeine Siindhaftigkeit der Menschen. Dem Bittgebet wider
die Feinde schickt das Lied zur Begriindung den Hinweis auf die gott-
liche Treue voraus (V. 1). Dies ist zunichst von der Rettung vor den
Feinden zu verstehen, muB3 aber auf die Verzeihung der Siinden, als
der Grundlage der Errettung, ausgedehnt werden. Gottes Treue kann
in diesem Zusammenhang nur so verstanden werden, daBl Gott dem
Beter ebenso helfen moge wie andern Menschen, da alle Siinder sind.
Das bedeutet zwar eine starke Abschwichung des von Gott her ge-
sehenen Motivs.

In gleicher Weise ist auch im selben Psalm der Hinweis auf die
gottliche Gerechtigkeit neben seiner Treue zu verstehen. In andern
Psalmen freilich wird diese anders ausgewertet. Das gilt vor allem fiir
Ps. 51, 6, in dem die Gedankenverbindung eine andere Schwierigkeit
darbietet. Der Beter erkldrt seine Sitinde als eine Beleidigung Gottes,
damit dieser in seinen Gerichten gerecht befunden werde. Der Mensch
steht als Schuldiger vor Gott und erkennt die Strafen an, die Gott iiber
ihn verhdngt. Sie sind Ausdruck der gottlichen Strafgerechtigkeit. Das
ist der Sinn seines Gestindnisses, seine Siinde habe sich gegen Gott
gerichtet. Ganz anders wird die Gerechtigkeit in Ps. 18,21-25 aus-
gewertet. Ein Beter, der sich unschuldig fiihlt, rechnet auf Gottes
Gerechtigkeit im Gericht (vgl. auch Ps. 7,4-6. 9). Auller Ps. 143, 1
wird die Gerechtigkeit Gottes nicht mehr als Motiv der Stindenvergebung



202 Die Sundenvergebung in den Psalmen

verwandt. Dieser Psalm spricht nur von der allgemeinen Siindhaftig-
keit der Menschen, nicht aber von einem personlichen Schuldbekenntnis,
so dafB er hier eigentlich ausscheidet. Es ist auch verstindlich, daB der
Siinder zur Erlangung der Verzeihung personlicher Vergehen sich nicht
auf die géttliche Gerechtigkeit beruft.

Einen andern Ausblick bietet Ps. 130, 4, wonach die Verzeihung
gewihrt wird, damit man Gott fiirchte. So verschiedenartige Seiten
auch der Begriff der Gottesfurcht in der atl. Theologie aufweist, wir
miissen ihn hier dahin verstehen, daBl die Menschen nach Erlangung
der Verzeihung Gott fiirchten sollen, da sie in Gefahr sind, auch in
Zukunft die Treue gegen Gott zu verletzen!. Da die Vergebung ein
Werk der Barmherzigkeit Gottes ist, bleibt der Mensch auch nach der
Verzeihung in Furcht, ob er bei kiinftigen Verfehlungen die Verzeihung
erlangen wird.

In den bisherigen Darlegungen der Motive, die fiir die Erlangung
der Verzeihung angefithrt werden, sahen wir schon manchmal ein
gewisses Abgleiten von einer echten theozentrischen Einstellung. Solche
« Unvollkommenheiten » in den Psalmen diirfen nicht verwundern. Bei
der Schwiche und Unzulinglichkeit des menschlichen Geistes ist es
oft nicht moglich, von den innern Stimmungen und Sorgen abzusehen.
Der Psalmenbeter spricht so, wie er innerlich denkt und zwingt sich
keinen ihm nicht entsprechenden Spiritualismus auf. Jeder Beter bleibt
Mensch mit allen Unvollkommenheiten und deshalb kann auch das
Sprechen mit Gott nicht immer von der hdchsten Vollkommenheit
getragen sein.

Darum verstehen wir es, wenn auch rein menschliche Motive in das
Bemiihen um SiindennachlaB3 sich eindringen. Dies ist schon bedingt
durch die Tendenz, Siinde und Strafe zusammenzuschauen ®. Durch
die Lehre von einer diesseitigen Vergeltung wurde sie noch verstirkt.
Es lag nahe, aus diesseitigen Notlagen auf eine Siindenschuld zu
schlieBen und die Bitte um Vergebung zur Grundlage fiir die Erhérung
in zeitlichen Anliegen zu betrachten, was besonders in den Klageliedern
des Einzelnen hervortritt. In ihnen offenbaren sich zwei Strémungen.
Die eine schaut nur auf die Not und fleht um ihre Abwendung. Die

1 DieTrIicH, Umkehr 184 ; anders StamM, Erlésen und Vergeben 136-137.

2 ScaumipT H., Gott und Leid im Alten Testament, GieBen 1926, 10-21;
BarLLa, Das Problem des Leidens ... 214-260; GuNKEL-BEGrIcH, Einleitung
190-211 ; HEMPEL JoH., Gott und Mensch im Alten Testament (BWANT II1I, 2),
Stuttgart 1936, 197-233.



Die Siindenvergebung in den Psalmen 203

andere sieht neben der Not auch die eigene Siinde als ihre Ursache.
Schon die von den Erdenkénigen Ps. 2, 10-12 geforderte Bekehrung gilt
als Akt der Klugheit mit Riicksicht auf das drohende Strafgericht.
In Ps. 22, 28 wird die Erde zur Bekehrung aufgefordert mit Riicksicht
auf die Wohltaten Gottes fiir seine Armen. Auch Ps. 25, 13-19 nennt
als Friichte der Bekehrung nur diesseitige Giiter. Ps. 30, 8. 10 sieht als
Ursache des Ungliicks die zu grof3e Selbstsicherheit des Beters im Gliick
an. Anderseits werden Ps. 32, 3-6 die Ungliicksschlige Anla zur Be-
kehrung des Menschen. Ahnlich wird das irdische Unheil als Siinden-
strafe gewertet in Ps. 38, 4-6; 39,9. 12; 40,13 ; 81, 12-17; 85, 3-4;
89, 31-33; 90, 8-12; 95, 8-11; 99, 8; 106, 6-46 ; 107, 17-19. Selbst der
affektgeladene Ps. 109 kennt die Verbindung von Siinde und Strafe.
Nur so kann man das Gebet in V. 14 verstehen, den Feinden moge
ihre Siinde nicht nachgelassen werden. Dann besteht die GewiBheit,
dal die Bestrafung der Feinde nicht aufhért. Das Loblied auf das
Gesetz, Ps. 119, baut ganz auf dem Gedanken auf, Gesetzestreue bringe
irdischen Segen. Im Danklied Ps. 41, 5 ist das Siindengestindnis ein
Motiv der Erhorung und Befreiung aus irdischer Notlage. Kiihn ist
der Gedanke formuliert : Heile mich, denn ich habe gesiindigt!. Im
Volksklagelied Ps. 79, 8-9 dient die Bitte um Stindennachlal3 als Vor-
aussetzung der Errettung aus Feindesnot. Dabei ist zu beachten, dal3
dies mehr antropozentrische Motiv neben die Ehre Gottes tritt, ein
Zeichen, daB der Beter die Interessen Gottes und des Volkes zusammen-
schaut. Ps. 130 erwihnt nicht ausdriicklich die Not des Beters, wenn
man sie auch aus dem ersten Vers herauslesen kann. Aber es wird keine
direkte Beziehung zwischen NachlaBl der Siinde und der Strafe ge-
schaffen. So haben gerade die beiden Psalmen 51 und 130, die die tiefste
Erkenntnis von Siinde und Vergebung zeigen, am wenigsten die Ver-
bindung von Vergebung und irdischer Strafe betont. Doch darf man
auch die religiése Haltung der andern Psalmen nicht zu gering ein-
schitzen. Denn es zeugt von echter, religioser Haltung, wenn man im
irdischen Leid an die eigene Schuld vor Gott denkt und die Not zur
Bekehrung benutzt. So liegt eine wirklich religiose Verarbeitung des
Leidensproblems vor. Wenn der Mensch in den Psalmen auch vielfach
zuerst an seine Not denkt, so ringt er sich infolge seines Schuldbewuft-
seins vielfach zu einer auf Gott gerichteten Gebetshaltung durch.

1 ScumipT H., Die Psalmen, Tiibingen 1934, 100 f. ; DurM B., Die Psalmen,
Tiibingen 1922, 210 u. a. beziehen 51, 10 auf eine Krankheit, was WEISER, Die
Psalmen 263 mit Recht ablehnt.



204 Die Siindenvergebung in den Psalmen

Neben diesen Psalmen, die Siinde und Strafe zusammenschauen,
behandeln andere Lieder mehr die Haltung des siindigen Menschen und
seine Bewertung des siindigen Seelenzustandes. Hier besteht eine viel
groBere Gefahr, dal eine rein menschlich-irdische Betrachtungsweise
sich vordrdngt.

Hier sind vor allem jene Psalmen zu nennen, die die allgemeine
Siindhaftigkeit behandeln. Schon Ps. 22, 28 unterstellt sie in gewissem
MaBe, da die ganze Welt sich bekehren soll. Auch Ps. 130, 3 weil3, da3
alle Menschen vor Gott in Schuld stehen. Jedoch liegt hier eine durch-
aus theologische Auswertung vor, da der Beter auf die Notwendigkeit
der Siindenvergebung schlieBt. Das Gleiche gilt fiir Ps. 51,7. In
Ps. 143, 2 aber wird die allgemeine Siindhaftigkeit mehr zur Entschul-
digung des eigenen Treibens benutzt. Der Sanger bittet Gott, mit ihm
nicht ins Gericht zu gehen, da alle Menschen Siinder seien. Die Kraft
des eigenen SchuldbewuBtseins wird durch den Hinweis auf die all-
gemeine Siindhaftigkeit abgeschwicht. Die Worte klingen wie eine
Entschuldigung vor Gott. Bei dieser Seelenhaltung kommt im Psalm
auch kein personliches Siindenbekenntnis zustande, noch auch eine Bitte
um Siindennachlafl. Daraus ersieht man, wie hier die allgemeine Siind-
haftigkeit viel menschlicher ausgewertet wird als in andern Psalmen.

Andere Psalmen weisen auf die eigene Unschuld hin. Diese Un-
schuldspsalmen sind oft verkannt worden. Eichrodt deutet sie als Ab-
schwichung des Siindengefiihls und sieht darin die nachteilige Wirkung
des Rechnens mit Verdienst und Belohnung der Frommigkeit. Balla
meint, sie seien mit der christlichen Erkenntnis nicht wvereinbar®.
Ps. 7, 4-7 verbindet das Unschuldsbekenntnis mit einer Selbstverwiin-
schung fiir den Fall, daB3 es falsch sei. Diese Worte richten sich aber
gegen die verleumderischen Anklagen der Gegner, sind also kein Be-
kenntnis der eigenen Unschuld vor Gott. In Ps. 17, 1-5. 15 wird das
BewuBtsein der eigenen Unschuld als Vertrauensmotiv im Klagelied
eines Einzelnen verwandt. Da dies sich gegen gewalttitige Feinde
richtet, besagt der Zusammenhang, dafl der Beter sich entweder dem
gottlosen Treiben nicht angeschlossen, oder den Feinden nicht mit
gleicher Gewalttat vergolten hat. Ps. 18, 21-28 wird die eigene Unschuld
als Grund angefiihrt, warum der Beter im Gericht Gottes Gnade erfuhr.
Er schlieBt also aus der Erhorung auf seine Unschuld vor Gott. Der
Beter von Ps. 26, 1-6 hat ein sehr starkes BewuBtsein seiner Unschuld,

! EicaropT, Theologie III 88 ; BaLLa, Das Problem des Leidens ... 243.



Die Siindenvergebung in den Psalmen 205

da er keine Gemeinschaft mit den Gottlosen pflegte. Es handelt sich
also nicht um ein allgemeines UnschuldsbewuBtsein *. Ps. 36, 2-5 gehort
nicht hierher, da in ihm ein Gottloser seine Siindenschuld bestreitet.
In Ps. 44, 18-23 erkennt das Volk keinen Grund, warum ein nationales
Strafgericht es betroffen hat, da es Gott die Treue gewahrt hat und auch
in Zukunft den Bund mit ihm nicht brechen will. Hier liegt eine andere
Geschichtsbetrachtung vor, als wir sie aus dem chronistischen Geschichts-
werk und manchen Psalmen kennen, die in der Vergangenheit des
Volkes so viel Abfall und Untreue entdecken. Der Psalmenbeter aber
denkt an die Gegenwart, sieht die Treue seines Volkes und versteht
daher nicht, warum Israel so leiden muB. Diese Betrachtungsweise
enthiillt die Schwierigkeiten, die aus einer zu sehr diesseitig betonten
Vergeltungslehre aufkommen koénnen, lassen aber keinen Schlul zu,
daB der Beter sein Volk iiberhaupt fiir unschuldig hilt. Ps. 41, 13 er-
wahnt zwar die Unschuld des Beters, erschliet sie aber aus der zuteil
gewordenen Erhoérung. Das widerspricht auch nicht dem Schuld-
gestandnis in V. 5. Denn zwischen beiden liegt die erhaltene Verzeihung
der Stinden. Wenn Ps. 86, 2 sich zur Begriindung des Bittgebetes auf
die Unschuld des Beters beruft, so nimmt dieser nicht an, vor Gott
ein Recht auf Erhorung erworben zu haben, sondern er stiitzt sich fiir
seine Bitte auf dessen Barmherzigkeit (VV. 3. 5). Diese Gebete scheinen
den Siindenbekenntnissen anderer Psalmen und der Annahme der all-
gemeinen Siindhaftigkeit zu widersprechen. Jedoch darf man nicht alle
Psalmen psychologisch und theologisch gleich beurteilen. Die Beter
koénnen als Siinder vor Gott sich fithlen und auch im BewuBtsein, keine
grofe Schuld begangen zu haben, vor ihn hintreten. Danach &dndert
sich auch die Gebetshaltung in diesen Unschuldspsalmen. Sie brauchen
keine Vergebung zu erbitten. Vielmehr kann ihr Unschuldsbewuf3tsein
aus dem atl. Vergeltungsglauben heraus ein Motiv zur Stiitze ihrer
Bitten werden. ‘

Eine andere Geisteshaltung verraten jene Psalmen, die sich um
die unbewullten Verfehlungen und die Schwachheitssiinden bemiihen
(Ps. 19, 8-15; 25, 7). Wenn der Mensch sich auch keiner Siinde bewuf3t
ist, so miBtraut er sich selbst und sucht fiir die nicht bekannten Fehler
die Verzeihung Gottes zu erlangen. Jedenfalls verraten diese Lieder
ein zarteres Gewissen als die eben besprochenen Unschuldspsalmen. Das

! Scamipt H., Das Gebet der Angeklagten im Alten Testament (BZAW 49),
GieBen 1928, 12-5, sieht im Beter einen Angeklagten, der im Tempel erscheint ;
auch WEISER, Psalmen ... 154-155.



2006 Die Sindenvergebung in den Psalmen

gilt auch von Ps. 139, 23-24, in dem der Mensch nach dem Gebet wider
die Feinde (VV. 19-22) Gott um Priifung des eigenen Lebensweges bittet.
Er ist also nicht sicher, wie er vor Gott steht, und befiirchtet, unbe-
kannte Siindenschuld mit sich zu tragen. Dazu konnte er durch die
Drangsale seines Lebens gebracht werden. Dies Bemiithen um etwaige
unerkannte Siinden geschieht zwar nicht um Gottes willen, sondern ist
durch die eigene Notlage bestimmt, aus der der Beter befreit zu werden
wiinscht.

Die Bekehrung von seiten des Menschen wird in den Psalmen auch
mehrfach besprochen. Fiir den Akt der Bekehrung gibt es dort keinen
einheitlichen sprachlichen Ausdruck. Ps. 2, 10-12 spricht von « Einsicht
nehmen », « sich weisen lassen », « dienen », wobei immer nur verschie-
dene Elemente der Bekehrung angedeutet werden. In Ps. 22,28 ;
78, 34 ; 51, 15 wird der Begriff « umkehren » gebraucht. An den beiden
ersten Stellen handelt es sich nur um die Bekehrung des Volkes, wihrend
7, 13 und 51, 15 das Wort auf den einzelnen Menschen anwenden 1. Die
Ablehnung der Bekehrung, die Verstockung, wird in Ps. 78, 34-37 und
95, 8-11 beschrieben.

Die einzelnen Akte, die die Bekehrung bedingen oder bedingen
kénnen, treten im Psalmengebet nicht immer gleichméBig hervor. Viel-
mehr wird bald der eine, bald der andere stirker herausgestellt.

Ein wesentlicher Akt der Bekehrung ist das Gestidndnis der eigenen
Schuld vor Gott 2. Dadurch wendet sich der Mensch von der Siinde
ab. Solche Siindengestindnisse enthalten z.B. Ps. 25,7 ; 30, 7-8 ; 32,
3-5; 38,5.19; 40,13 ; 41,5; 65,4 ; 106, 6; 107, 17-20; 119, 5-6. 67.
Da Ps. 51 bisher schon durch seine theologische Schau hervorgetreten
war, wundert es nicht, hier ein ganz theozentrisch ausgerichtetes Siinden-
bekenntnis zu finden (VV. 5-6), da der Beter die Siinden als eine Be-
leidigung Gottes wertet, ohne direkt eine Beziehung zu irdischen Strafen
zu erwihnen. Das Siindengestindnis hat in Ps. 69-, 6-7 die Form eines
Gebetes mit einer ebenfalls stark theozentrischen Ausrichtung. Ps. 130
bietet kein direktes Bekenntnis der Siinden. Es ist aber in der aner-
kannten Notwendigkeit der Verzeihung eingeschlossen.

Die Bitte um Vergebung ist die Erginzung des Bekenntnisses.

! DierricH (Die Umkehr ... 180) meint, der geringe Gebrauch des Wortes
in den Psalmen zum Unterschied von der prophetischen Predigt rithre daher,
daB « Umkehren» zur Entscheidung auffordere, die von auBen herangetragen
werde.

? KO6BERLE, Sitnde und Gnade . .. 348-349; Stamm, Erlésen und Vergeben 133.



Die Siindenvergebung in den Psalmen 207

Aber anderseits wird gerade im Gebet die Bekehrung als eine Gottes-
gnade angesehen, die man von der Barmherzigkeit Gottes erwartet 1.
Freilich findet sich die Bitte um Vergebung nicht allzu hdufig in den
Psalmen, da die Psalmen nicht sehr oft das Stindenproblem behandeln
und manche dieser Psalmen nicht als eigentliche Bittgebete anzu-
sprechen sind. Ps. 25, 6-7 enthilt deutlich die Bitte um Vergebung,
wobei sich der Mensch auf die Barmherzigkeit Gottes beruft. Da die
gleiche Bitte VV. 11 und 18 wiederholt wird, erkennt man, wie sehr
der Beter sich um die Verzeihung bemiiht. In Ps. 30, 7-11 findet sich
wohl ein Schuldgestindnis und auch ein Gebet um Errettung aus der
Todesgefahr, jedoch fehlt die Bitte um SiindennachlaBB. Das ist aus dem
Charakter des Psalmes als eines Dankliedes fiir den Siindenerlal und
die Befreiung aus der Not zu verstehen. Das Gleiche beobachtet man
in Ps. 32, 3-5. Da aber V. 6 eine Mahnung zum Gebet enthilt, die zu-
nichst auf die Rettung aus irdischer Notlage sich bezieht, so ist es
nach dem Zusammenhang maglich, darunter auch die Siindenvergebung
einzubeziehen (vgl. auch 30, 13; 38, 4-5. 20; 85,3; 90,8; 133, 2).
Ps. 39, 9 verbindet die Bitte um Siindenvergebung mit der Rettung aus
Feindesgewalt. Ps. 41, 5 spricht die Bitte um Heilung aus, die eng mit
dem Siindengestindnis verbunden ist, so dall sie wohl eingeschlossen
ist. Ein eigentliches Gebet um SiindennachlaB ist Ps. 51, der mit dieser
Bitte beginnt (VV. 3-4) und sie VV. 9-14 wieder aufnimmt. Kenn-
zeichnend fiir den Geist des Miserere ist es, dal3 der Beter sich nur auf
die Barmherzigkeit Gottes stiitzt und nicht auf andere Motive oder die
eigenen Leistungen verweist. Dabei denkt er nicht nur an den ein-
fachen Nachla$, sondern fleht auch um eine Neubegnadigung und Neu-
schopfung. Den stark umstrittenen Text Ps. 65, 3-4 kann man als Preis
Gottes verstehen, der das Gebet um Siindenvergebung erhért hat. Durch
das Siindengestindnis ist in Ps. 69, 6-7 in der Bitte um Errettung
indirekt die Bitte um Siindenvergebung eingeschlossen. Ps. 79, 8-9
bietet ein Gebet um NachlaBl der ererbten und der personlichen Schuld.
Ps. 130 ist dhnlich wie Ps. 51 als Ganzes ein Gebet um SiindennachlaB.
Bezeichnend ist das groBe Vertrauen, das gerade Ps. 130 beseelt °.
Aber auch die andern Gebete stiitzen sich in ihrem Vertrauen auf

1 DierricH, Die Umkehr ... 134-136; GuNKEL-BEGRrIcH, Einleitung ... 224,

* Anders sind Ps. 69 und 109 zu beurteilen, in denen die Verweigerung der
Verzeihung fiir die Gegner erfleht wird, damit das Strafgericht an ihnen sich
auswirken kann. Je mehrim Gebet das menschliche Empfinden tiberhand gewinnt,
desto mehr treten die eigentlich religiésen Motive zuriick.



208 Die Siindenvergebung in den Psalmen

Gottes Barmherzigkeit. Diese Lieder hdtten keinen Sinn, wenn sie
nicht vom Gottvertrauen getragen wiren.

Die rechte Einstellung zur Siindenvergebung driickt auch der Vor-
satz der Lebensianderung aus. Man kann nicht die Vergebung der Siinden
erflehen und erwarten, wenn man nicht den Willen hat, in Zukunft
sich keine Schuld vor Gott mehr zuzuziehen. Der ausgesprochene Vor-
satz der Lebensbesserung wird zwar nicht sehr hiufig in den Psalmen
formuliert. Denn meist geht es in diesen Gebeten um Abwendung der
irdischen Not, deren Voraussetzung die Siindenvergebung ist. Da mag
man nicht immer den Blick von der leidbeschwerten Gegenwart auf die
Aufgaben der Zukunft gerichtet halten. Die Bitte um Bewahrung vor
den kiinftigen Siinden in Ps. 19, 14 ist als ein solcher Vorsatz zu werten.
Nur tritt hier in der Bitte der Gedanke stiarker hervor, dal3 der Mensch
sich auch vor der Siinde in Zukunft nicht aus eigener Kraft hiiten kann.
Ahnlich ist Ps. 25, 4-5 die Bitte um Belehrung iiber die Pflichten der
Zukunft zu verstehen. Der Psalmist ist sich bewuBt, dal er ohne Fiih-
rung und Belehrung Gottes ein neues Leben nicht beginnen kann. In
Ps. 32, 8-10 wird sogar ein Gotteswort zitiert, da dem begnadeten
Siinder die Belehrung und Fiithrung Gottes fiir den kiinftigen Lebensweg
verheiBt. Ps. 51 enthilt keinen ausdriicklichen Vorsatz der Lebens-
dnderung. Er kann unterstellt werden, da V. 15 der Beter bereit ist,
die Siinder auf den Weg der Bekehrung zu fithren und sie zu belehren.
Daraus erkennt man seine Bereitschaft, selber in Zukunft ein Leben
nach Gottes Gesetz zu fithren. Das ist um so mehr anzunehmen, als
VV. 12-13 um die geistige Erneuerung des Menschen gebetet wird.
V. 14 bittet er sogar um den Geist eines bereitwilligen Gehorsams. Er
will also sein Leben 4ndern und bittet um den Beistand des Gottes-
geistes. In Ps. 78, 17-20 32-37 wird festgestellt, dal3 die Bekehrungen
Israels in den Notzeiten nicht ehrlich waren. Es fehlte der rechte Vor-
satz der Sinnesinderung, da es immer von neuem siindigte (vgl. Ps. 81,
12-17 ; 95, 8-11; 106 ; 107). Ps. 101 kann man als einen einzigen Vor-
satz betrachten, den ein Ko6nig oder Volksfithrer formulierte, wenn ihm
auch der Hinweis auf die erhaltene Vergebung fehlt. Der Lobpreis auf
das Gesetz, Ps. 119, kommt immer wieder auf den Entschlu8 zu sprechen,
das Gesetz zur Richtschnur des eigenen Lebens zu machen, sei es in
der Form eines Bekenntnisses oder einer Bitte um Gottes Hilfe in der
Beobachtung des Gesetzes. Wenn in Ps. 139, 23-24 der Singer Gott
bittet, seinen Lebensweg zu priifen und ihn auf den rechten Pfad zu
fihren, unterstellt dies Gebet den Willen, Gott treu zu dienen.



Die Siindenvergebung in den Psalmen 209

Da die Siindenvergebung wesentlich ein Werk der géttlichen
Barmbherzigkeit ist, versteht man auch die Dankbarkeit des atl. Beters.
Dabei ist zu beachten, ob der Dank fiir die erhaltene Verzeihung ab-
gestattet wird, oder fiir die zu erwartende Verzeihung gelobt wird. In
Ps. 19, 15 wird Gott gebeten, das Preis- und Danklied anzunehmen.
Das bezieht sich nicht nur auf den Lobpreis des Gesetzes, sondern
auch auf die Vergebung der Siinden (VV. 13-14; vgl. auch Ps. 25,
8; 30, 7-11; 32). In Ps.40 bekennt der Dichter, er habe Gottes Lobpreis
vor der Gemeinde gesungen. Wenn V. 13 zum Psalm gehort, dann
bezieht er sich auch auf die dort genannte Siindenvergebung. In
gleicher Weise ist Ps. 41 der Dank auch auf die V.5 genannte Ver-
zeihung zu beziehen. Im Reuegebet Ps. 51, 17-19 findet der Dank
seinen besondern Ausdruck, den der Siinder fiir die erhaltene Ver-
zeihung gelobt. Dankesgesinnung findet fiir ihn nicht in den &duBern
Opfern Ausdruck, sondern in einer demiitigen und reuevollen Gesin-
nung, was eine sehr vergeistigte Auffassung der Dankesgesinnung offen-
bart. Da das Danklied Ps. 65, 3-4 die Tatsache der Siindenvergebung
enthilt, gilt der Preis nicht nur der auBBern Rettung, sondern auch der
Verzeihung (vgl. auch Ps. 86,5 ; 99, 8; 103, 1-3. 10). Ps. 106 und 107
sind Dankesbekundungen fiir die Barmherzigkeit Gottes gegeniiber dem
siindigen und abtriinnigen Israel.

Das Bemiihen um die Siindenvergebung fiir andere ist im Psalter
nicht zu erkennen. Zwar erwidhnt Ps. 106, 23 das fiirbittende Gebet
des Moses fiir das Volk, wodurch ihm seine Siinde verziehen wurde.
Das im gleichén Psalm VV.30-31 erwihnte Beispiel des Pinehas schaltet
hier aus, da dieser die Schuldigen nicht rettete, sondern vernichtete.
Trotz des geschichtlichen Vorbildes eines Moses findet sich kein Gebet
um Siindennachlal fiir andere. Jene Gebete, die um Verzeihung fiir
das ganze Volk anhalten, schalten hier aus, da der Beter miteingeschlossen
ist 1. Noch weniger verwunderlich ist die Tatsache, daBl kein Siihne-
werk fiir andere in den Psalmen erwiahnt wird. Selbst das Sithneleiden
des Messias (Is. 53) hat in den Psalmen keinen Widerhall gefunden.
Gott allein ist es, der nach atl. Anschauung Siinden vergibt und dessen
Barmbherzigkeit man sich anheimgeben muB.

Damit berithren wir die Frage, ob die Psalmenfrommigkeit den
Kulthandlungen und besonders den Opfern eine siindenvergebende oder

1 Zur Idee der Firbitter : NiLs JonanNsson, Parakletoi. Vorstellungen von
Fiirsprechern fiir die Menschen vor Gott in der alttestamentlichen Religion, im
Spitjudentum und Urchristentum, Lund 1940.

Divus Thomas 14



210 Die Sundenvergebung in den Psalmen

sithnende Kraft zuerkennt. Es geht hier nicht um die Beziehung der
Psalmen zum Kult {iberhaupt, sondern nur um die Siindenvergebung
im Kult. Darum koénnen wir Ps. 7 und 15 iibergehen, die nach
Hempel ! eine Toraliturgie fiir solche sind, die im Verdacht der Siind-
haftigkeit stehen und vor dem Eintritt ins Heiligtum sich durch einen
Reinigungseid erkliren miissen. Ps. 40,7 betont ausdriicklich, daB
Gott keine Schlacht-, Brand- und Siindopfer gefordert habe. Auch
Ps. 51, 18-19 bekennt der Beter, daBl es nicht auf Opfer ankomme,
sondern auf eine reumiitige und demiitige Gesinnung. Aus dieser Ein-
stellung heraus ist es schwierig, VV. 4 und 9 von kultischen Waschungen
zu verstehen 2

Wenn wir die bisherigen Darlegungen zusammenfassen, ergibt sich
die Tatsache, da3 die atl. Psalmenfrommigkeit einen theologisch tiefen
Begriff von Siinde und Siindenvergebung pflegt. Die Siinde ist ein Ver-
gehen gegen Gott und der Siindennachlal kommt nur von Gott.
Schwierigkeiten entstehen im Gebetsleben des atl. Menschen durch die
Verbindung von Siinde und Diesseitsstrafe. Dadurch dringt sich so--
wohl bei der Darstellung der Wirkungen des Siindennachlasses als auch
in den Gebetsmotiven um Vergebung 6fter ein mehr menschlich utilita-
ristischer Standpunkt ein. Doch darf man nicht iibersehen, daf} fiir
den atl. Menschen eine Verbindung von Strafe und Gott ebenso lebendig
war wie zwischen Vergebung und Gott. Denn Gott straft die Siinden
auch im Diesseits und deshalb mull man von ihm die Befreiung von
der Strafe ebenso erflehen wie die Verzeihung der Siinden. So erhilt
der ganze Komplex dieser Ideen eine theozentrische Grundlegung und
Ausrichtung : Siinde und Gott, Siindenvergebung und Gott, Siinden-
strafe und Gott. Wenn in einzelnen Gebeten die Verbindung von Siinde
und Strafe oder Strafe und Vergebung zu sehr betont wird, so wird
das gottliche Element zwar nicht ausdriicklich betont und mag auch
durch die besondere Seelenhaltung des Beters in den Hintergrund
gedringt sein. Aber die theozentrische Bindung ist im GlaubensbewuBt-
sein der Menschen gegeben. So verstehen wir es, wenn trotz aller Uber-
lagerungen mit menschlichen Motiven und Gedanken fiir alle feststeht,
daB die Siinde ein Vergehen gegen Gott, die Siindenvergebung eine
Gnade Gottes und selbst der Erlaf diesseitiger Siindenstrafen ein Werk
der gottlichen Barmbherzigkeit ist.

! Querr, Kultische Psalmen 134-144; HempEL, Gott und Mensch 6-7 ;
GUNKEL-BEeRrICcH Einleitung ... 175-183; WEISER, Psalmen 45-46.
* GuNkEL-BEGricH, Einleitung 179.



	Die Sündenvergebung in den Psalmen

