Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin
Autor: Hoffmann, A.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762701

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Gnade der Gerechten des
Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Von Dr. A. M. HOFFMANN O. P.

In zwei bemerkenswerten Artikeln hat der Lowener Dogmatiker
G. Philips die biblische und patristische Lehre von der Gnade der
Gerechten des Alten Bundes dargelegt und auf die Gegenwartsbedeutung
dieses theologischen Problems hingewiesen !. Zu dieser Fragestellung
fiihrt der neuerwachte Sinn fiir Entwicklungen und Fortschritte, fiir
das Geschichtliche in der Heils6konomie, fiir den Zusammenhang und
die Verschiedenheit der beiden Testamente. Auch in den Untersuchungen
iiber das Wesen der heiligmachenden Gnade und ihre Beziehungen zur
Gotteskindschaft und zur Sendung des Heiligen Geistes und der Ein-
wohnung der géttlichen Personen stellt man die Frage, ob den Gerechten
des AT diese iibernatiirlichen Gaben iiberhaupt oder ob sie ihnen alle
geschenkt waren, ob sie gleicher Wesensart waren wie die Gnadengaben,
welche nach der Ankunft Christi, dem tempus gratiae, den Getauften
verliehen werden oder ob das vielberufene « Neuheitserlebnis » der ersten
Christen nicht doch auf artverschiedene Mitteilungen géttlicher Giite
hindeute. SchlieBlich kann von der Bestimmung des Gnadenstandes
der Gerechten des AT einiges Licht fallen auf die Lehre von der Kirche,
dieser Gemeinschaft der Glaubigen, dieses Volkes Gottes, des mystischen
Leibes Christi. In welchem MaBe koénnen wir die vorchristlichen Ge-
rechten des auserwihlten Volkes als dieser Kirche zugehorig betrachten ?

Den mittelalterlichen Theologen boten sich mannigfache Gelegen-
heiten, den Gnadenstand der Gerechten des AT zu beschreiben und
ihn mit dem der Christen zu vergleichen. In der Gotteslehre war die
Frage zu lésen, inwieweit man im AT schon von einer Geistsendung

1 G. Pamips, La grace des Justes de I’Ancien Testament. Eph. Theo Lov.l.
23 (1947) 521-556 ; 24 (1948) 23-58.



168 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

an die Gerechten sprechen konne (I 43) ; ausdriicklich muB3te man sich
die Frage stellen bei der Darstellung des Unterschiedes, der obwaltet
zwischen der Lex nova und der Lex vetus (I-IT 106-108) ; in der Christo-
logie waren die Wirkungen der Hollenfahrt Christi zu untersuchen und
festzustellen, in welchem Zustande Christus die alttestamentlichen Ge-
rechten dort vorfand und was er ihnen an Gnadengaben Neues zu
bringen hatte (III 52), und vor allem muBte man in der Abhandlung
iiber die Sakramente, wenn solche fiir das AT angenommen wurden,
deren Wirkungen bestimmen und zeigen, welches vor allem die Heils-
bedeutung der Beschneidung war (III 70).

Hier wollen wir uns darauf beschridnken, die diesbeziigliche Lehre
des hl. Thomas darzustellen, zumal G. Philips dessen Lehre nur in
wenigen Zeilen beriihrt 1.

Unter dem Einflusse vor allem augustinischer, durch Petrus Lom-
bardus vermittelter Texte 2, war es schon zur Zeit, da Thomas den
Sentenzenkommentar verfaf3te, weit verbreitete Ansicht mittelalterlicher
Theologen geworden, es werde anldBlich der Beschneidung die Erbsiinde
erlassen. Im Sentenzenkommentar und in der Summa unterlilt es
Thomas nicht, auf die Ubereinstimmung der Theologen in dieser Frage
ausdriicklich hinzuweisen 3. Ebenfalls nennt er in beiden Schriften, die
all diesen Theologen gemeinsame Quelle dieser Lehre. Es sind die
Auctoritates in Litera positae, nimlich Augustin und Beda® Ob
Thomas die gegen die Katharer gerichtete Entscheidung Innozenz’ III.
bekannt war °, der gemiB die Beschneidung die Erbsiinde tilgte, ist aus
seinen Schriften nicht ersichtlich. Es ist aber doch wohl unwahrschein-
lich, daB sie gar keinen Einflu} auf die Durchsetzung der so allgemeinen
Lehre gehabt haben sollte. Wie dem auch sei, gemdl} seiner hohen
Meinung vom Autoritidtsbeweis in der theologischen Beweisfithrung €,
nimmt Thomas die allgemein vorgetragene Lehre von der den Menschen

1 Ib. 23 (1947) 555-556.

? Lib. Sent. IV d. 1.

8 IIT 70, 4 : « Ab omnibus communiter ponitur, quod in circumcisione pecca-
tum originale remittebatur.» IV d.1 q.2 a. 4 qt. 2: « Ab omnibus conceditur,
quod peccatum auferebat, sicut significabat ablationem. »

4 Ib. Vgl. IV d.1q.2 a. 4 qt. 2 s.c.

% Dz. 410 : « Etsi originalis culpa remittebatur per circumcisionis mysterium. »

11, 8 zu 2.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 169

des Alten Testamentes in der Beschneidung geschenkten Nachlassung
der Erbsiinde als eine nicht weiter zu erérternde, nicht mehr in Frage
zu stellende Doktrin hin und formuliert sie in verschiedenen Wendungen.
Die Beschneidung ist «in remedium originalis peccati»?!, « remedium
contra originale » %, « circumcisio data est contra originale ad tollendam
culpam » 3, « circumcisio erat in signum purgationis originalis peccati » 4,
« circumcisio directe contra originale ordinata fuit »®, « peccatum ori-
ginale contra quod specialiter ordinabatur, a patre contrahitur» 8, «in
circumcisione auferebatur originale peccatum ex parte personae » “.

Ist nun mit dieser Behauptung, in der Beschneidung werde die
Erbsiinde getilgt, auch schon eine Aussage gemacht {iber den innern
Heiligkeitszustand des alttestamentlichen Gerechten, oder kann man
unter Annahme eines Nachlasses der Erbsiinde noch der Meinung sein,
die Heiligen des NT und die Gerechten des AT unterschieden sich doch
noch durch den Besitz und Nichtbesitz einer innerlich heiligen Gnade ?
Letztere Auffassung wiirde gewil} einerseits den Unterschied der beiden
Testamente, des AT und des NT, der Zeit der Vorbereitung und der
Zeit der Erfiillung, stirkstens betonen, sie wiirde den Fortschritt in der
Heilsokonomie sichtbar machen und eine Begriindung geben fiir das
vielberufene « Neuheitserlebnis » der ersten Christen ; sie wiirde aber
auch anderseits eine gewisse Kontinuitdt wahren, indem die Gemein-
samkeit in dem Fernsein der Erbsiinde griindete. AuBerdem bliebe eine
gewisse Kontinuitit bestehen, insofern als der NachlaBl der Erbsiinde
anldBlich der Anwendung eines sinnlichen Zeichens, nidmlich in der
Beschneidung, also anlidBlich eines den Glauben an Christus bezeichnen-
den und die Taufe vorbildenden Signums erfolgte, eines Signums freilich,
dem selbst keine stindentilgende Kraft innewohnte, wie es bei der Taufe
der Fall ist.

Aber einen solchen ErlaB3 der Erbsiinde, der im Grunde doch nur
eine Gerechtigkeitserklirung darstellte, ohne eine innere Umgestaltung
zu beinhalten, 1at Thomas mit vielen Theologen seiner Zeit nicht gelten.
Es ist bemerkenswert, daBl Thomas dem von Petrus Lombardus ange-
fithrten Autoritidtsbeweis aus der Glossa («In circumcisione peccata
remittebantur, sed non gratia per eam praestabatur ») die Autoritat der
Schrift entgegenstellt und zwar das Pauluswort : « Gerechtfertigt ohne

1IvVvd.1q.2a.1qt2ad 2. 2 Ib. 2.2 qt. 1 ad 1.
¥ Ib. gt 2c. 4 Ib. a. 3 s. 2. 5 Ib. a. % qt. 2 ad 4.
¢ III 70, 2 ad 4. 7 IIT 70, 4 ad 4.



170 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Verdienst durch seine Gnade » (Rém. 3, 24). Dieser Text besagt, das
ist seine Uberzeugung, daB es SchulderlaB nicht gibt und nicht geben
kann ohne Gnade, wobei er unter Gnade nicht einzig den gnidigen
Willen Gottes 1, sondern ein donum gratis datum verstanden wissen will 2.

Diese auf Rom. 3, 24 sich stiitzende Lehre von der in der Be-
schneidung erfolgten Nachlassung der Erbschuld durch eine von Gott
geschenkte, im Geschopfe aufgenommene Gnade schien aber einem
andern Paulusworte nicht gerecht zu werden. Wenn nimlich die Ge-
rechtigkeit aus der Beschneidung stammt, dann ist Christus ohne Grund
gestorben (Gal. 5, 3 ; vgl. Einwand 1). Um dieser unhaltbaren Folgerung
zu entgehen, als sei die Ankunft Christi iiberfliissig, weil ja die in der
Beschneidung geschenkte Gnade hinreiche zur Erfiillung des Gesetzes,
machten andere Theologen, scheinbar zugleich Rém. 3, 24 beriicksich-
tigend, einen Unterschied in den Wirkungen der Gnade, mittels dessen
sie beiden Paulusworten gerecht werden zu koénnen glaubten. « Sie
sagten, daB durch die Beschneidung Gnade mitgeteilt werde, soweit die
schuldtilgenden, nicht aber soweit die aufbauenden Wirkungen in Frage
kommen » ; die aufbauenden Wirkungen seien also dem Tode Christi
zuzuschreiben und wiirden in der Beschneidung nicht geschenkt.

Dieser Losungsvorschlag hitte scheinbar einen doppelten Vorteil.
Er scheint Rém. 3, 24 gerecht zu werden, indem er eine Rechtfertigung
kraft einer innern Gnade annimmt, und anderseits scheint er die pauli-
nische Lehre zu wahren, dergemiall das alttestamentliche Gesetz trotz
dieser Gnade unerfiillbar war und das Erlosungsbediirfnis so geweckt
werden sollte . Es bliebe m. a. W. noch Raum fiir eine spezifisch
christliche Gnade mit aufbauenden Wirkungen.

Doch stehen dieser Theorie ernste Bedenken entgegen. Zundchst
1aBt sich nach Thomas mindestens eine positive Wirkung der Beschnei-
dung angeben: die Beschnittenen empfingen in der Spendung des
Bundeszeichens die Fahigkeit und Wiirdigkeit, zu dem von Gott fest-
gesetzten Zeitpunkte, ndmlich nach dem Tode Christi, in die Glorie,
die unmittelbare Anschauung Gottes einzugehen, die Fihigkeit und
Wiirde also, die hochste positive Wirkung der Gnade in Empfang und
Besitz zu nehmen. Dieser Satz ist fiir Thomas wie ein theologisches
Axiom, das er in diesem Zusammenhang nicht weiter begriindet. Die
Rechtfertigung und die Dignitas ad gloriam sind nach ihm unléslich

1 1-IT 110, 1 w. 2; I-I1 113, 2 u. ad 2.
.2 Ib. &, 8 II1 70, 4; vgl. III 62, 6 ad 3.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 171

verbunden : « (Justus) ... ex hoc ipso, quod iustificatur, est dignus
gloriae » (I-IT 113 a. 9 c.) . . « Gratia Spiritus Sancti, quam in praesenti
habemus, etsi non sit aequalis gloriae in actu, est tamen aequalis in
virtute, sicut semen arboris, et similiter per gratiam inhabitat hominem
Spiritus Sanctus, qui est sufficiens causa vitae aeternae. Unde et dicitur
esse pignus haereditatis nostrae » (I-IT 114 a. 3 ad 3). Die dieser hoch-
sten positiven Wirkung der Gnade zugeordnete und das Anrecht auf
die begriindete Wirkung kann nicht rein negativer Art sein, sondern sie
ist selbst etwas Positives, wie man es auch im einzelnen bestimmen mag*.

Abgesehen von dieser Begriindung, der gemifl die Gnade in der
gleichen Ordnung liegen mufl wie ihre hochste positive Wirkung, die
Glorie, macht Thomas noch auf folgenden Gesichtspunkt aufmerksam :
auf die naturhafte innere Beziehung, in der positive und negative
Wirkung einer Formalursache zueinander stehen. Das Verhiltnis aber
ist dieses : es sind in der Ordnung der Formalursachen der Natur nach
die aufbauenden, die positiven Wirkungen, eher als die abbauenden, die
negativen, wenn es auch in der Ordnung der Stoffursache umgekehrt
ist. Denn die Wesensform hebt den Mangel nur dadurch auf, daB sie
den Triger durchformt 2. « Das Licht vertreibt die Finsternis nur, in-
dem es erleuchtet. »® DemgemilB miite also wenigstens eine positive,
aufbauende, Wirkung angenommen werden, ndmlich die Verleihung
jener innern Wiirde, kraft deren der Beschnittene dem ewigen Leben
zugeordnet ist, und zwar derart, daB er dieses ewigen Lebens zur fest-
gesetzten Zeit, d. h. nach dem Kreuzestode Christi teilhaftig wiirde,
und dies auf Grund einer schon in der Beschneidung geschenkten innere
Wiirde verleihenden Gmade. Dabei kénnte man aber noch immer der
Meinung sein, mit dieser innern Wiirde wiren doch nicht alle auf-
bauenden Wirkungen der Gnade dem so im AT. Gerechtfertigten ver-
liehen, nidmlich die fiir das ewige Leben wiirdig machende Gnade
reiche eben nicht aus, die Begierlichkeit zuriickzudimmen, und geniige
nicht zur Erfiilllung der Gesetzesgebote *.

Dieser Losungsversuch riickt den alttestamentlichen Gerechten in
groBere Nahe zum Heiligen des NT, insofern beide im irdischen Leben
in der ihnen geschenkten Gnade schon ein Unterpfand des ewigen
Lebens in sich tragen, beide durch die so empfangene innere Wiirde
dem Gottesbesitz in der ewigen Anschauung zugeordnet sind. Zugleich

1 Ib.; vgl. T 12, 5. ¥ Ib.
3 In Rom. 4 lect. 2; I-IT 113, 8. 4 11T 70, 4.



172 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

wire der Unterschied gewahrt, insofern der Gerechte des AT nicht wie
der Heilige des NT die hinreichende Krait zur Verdringung der Re-
gungen der Begierlichkeit und zur Erfiillung der Gebote besal3, bestimm-
ter Gnadenhilfen also ermangelte, die erst im Neuen Bunde geschenkt
wiirden. Es ist bekannt, daBl Thomas diese Lésung im Sentenzen-
kommentar als die der Wahrheit niher kommende ansah und sie pro-
babilior nannte 1.

Ein tieferes Verstindnis vom Wesen der Gnade und ihrer Beziehung
zur Caritas muBte aber auch diese Theorie als unzulinglich erscheinen
lassen. Es liegt den bisher genannten und von Thomas aufgezihlten
Losungsversuchen, die wohl eine Gnadenmitteilung in der Beschneidung
annahmen, aber doch, auf Schrifttexte gestiitzt, deren Wirkungen ein-
schrinken wollten, ein mangelndes Verstindnis der iibernatiirlichen
Tugend der Liebe zugrunde. Nach Thomas ist die Liebe einerseits von
der Gnade, die des ewigen Lebens wiirdig macht, ganz und gar untrenn-
bar, sie ist, wo die des ewigen Lebens wiirdig machende Gnade vor-
handen ist, immer zugleich mitgegeben. Ja, nach dem Grade der Liebe
bemifit sich der Grad jener Glorie (I 12 a.6). Anderseits besagt die
iibernatiirliche Liebe Wertschitzung Gottes iiber alle andern Werte.
Darum mull er gegen die letztgenannte in seiner Jugendschrift von
ithm selbst vertretenen Lehre den Satz geltend machen : « Minima
gratia potest resistere cuilibet concupiscentiae et vitare omne peccatum
mortale, quod committitur in transgressione mandatorum legis : minima
enim caritas plus diligit Deum quam millia auri et argenti. Et ideo
dicendum est, quod in circumcisione conferebatur gratia quantum ad
omnes gratiae effectus. »* An anderer Stelle fiigt er noch eine andere
Wirkung dieser in der Beschneidung verliechenen Gnade hinzu : « mereri
vitam aeternam» (III 62 a. 6 ad 3; vgl. I-II 114 a. 2).

Es ist wohl anzunehmen, daBl Thomas mit diesen «omnes gratiae
effectus » zundchst die bisher im Artikel erwdhnten Wirkungen meint,
die Tilgung der Schuld (remotio culpae), und zwar nicht nur der Erb-
schuld, sondern auch der aus den personalen Aktsiinden erwachsenen
Schuld (ad 5), die Wiirde (dignitas) die Fihigkeit (facultas) zum Ein-
tritt ins ewige Leben suo tempore, d. h. nach dem Erlésungstode Christi,
die Kraft, den Regungen der Begierlichkeit zu widerstehen und alle
Gebote des Gesetzes zu erfiillen, mit einem Worte die Gratia und die

VIV d.149.2a%qgt3
2 III 70, 4.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 173

mit ihr unléslich verbundene Caritas, und nach III 62 a.6 ad 3 die
Fahigkeit, das ewige Leben zu verdienen.

Damit scheint gemdB der im Sakramentstraktate vorgetragenen
Lehre der alttestamentliche Gerechte auf die gleiche Stufe der innern
Gnadenausriistung gestellt, auf der die Geheiligten des Neuen Bundes
stehen. « Durch den Glauben an das Leiden Christi wurden die Alt-
viter gerechtfertigt wie auch wir. »1!

Ein Unterschied besteht wohl noch in der Weise der Gnadenmit-
teilung. Zwar werden sowohl é» der Beschneidung als auch in der Taufe
diese Gnadengaben geschenkt. Aber in der Taufe werden sie mitgeteilt
vermoge einer Kraft, welche die Taufe selbst von Christus her besitzt, in-
sofern sie ein wirkliches Werkzeug des Christus ist, der schon durch sein
Leiden hindurchgegangen ist. In der Beschneidung jedoch, nicht kraft
der Beschneidung, sondern kraft des Glaubens an das Leiden Christi,
von dem die Beschneidung nur ein Zeichen, nicht wirkliches Werkzeug
war 2, so namlich, «dal der Mensch, der die Beschneidung empfing, diesen
Glauben anzunehmen erklarte, und zwar der Erwachsene fiir sich selbst
und ein Stellvertreter fiir die Kinder »® ; «die Gerechtigkeit kam aus dem
bezeichneten Glauben, nicht aus der bezeichnenden Beschneidung. »*

In dieser der Taufe eigentiimlichen Wirkweise, insofern sie nimlich
werkzeuglich in der Kraft des Leidens Christi wirkt, ist nach Thomas
eine weitere Verschiedenheit begriindet : die Taufe prigt, anders als die
Beschneidung, das sakramentale Mal ein, das den Menschen Christus
auf eine neue Weise einverleibt, die der Beschneidung nicht eigen war .

Weil das Leiden Christi im NT als gegenwartiges wirkt oder doch
als solches, dessen Kraft in der Taufe gegenwirtig ist, sind die Christen
gegeniiber den Gerechten des AT auch noch insofern im Vorteil, als
die Taufe « reichlichere » Gnaden verleiht als die Beschneidung ¢. Mit
der gleichen Begriindung heiBit es an anderer Stelle : « Baptismus est

L'III 62, 6: « Tamen per fidem passionis Christi iustficabantur antiqui
Patres sicut et nos.» Vgl. ad 1; I-IT 98, 2 ad 4.

2 IIT 70, 4; vgl. III 62, 6 ad 3; In Rom. 4 lect. 2.

5 Ib.

¥ Rom. 4, 11; vgl. 1II 62, 6 ad 3.

8 III 70, 4 ¢ : « Quia baptismus operatur instrumentaliter in virtute passionis
Christi, non autem circumcisio, ideo baptismus imprimit characterem incorpo-
rantem hominem Christo. »

8 Ib. «... et copiosiorem gratiam confert quam circumcisio, maior enim
est effectus rei iam praesentis quam spei. » '

Cf.: De Verit. 29a. 5 art. 10 : « Qui nondum erat meritum Christi in actu, nec
satisfactio ante Incarnationem, ideo non erat tanta gratiae plenitudo sicut et post ».



174  Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

signum praesentis gratiae, qui copiosiorem et uttliorem effectum habet
gratiae, quia quanto agens est propinquius et praesentius tanto efficacius
operatur. » 1

Lehrt Thomas hier nun doch mit den Worten copiosior gratia einen
Unterschied in der innern Gnadenausstattung des alttestamentlichen und
neutestamentlichen Gerechten ? Was bedeutet diese Wendung « copio-
sior gratia» ? Eine Antwort erhalten wir in der Lésung des fiinften
Einwandes, der die gleiche Formulierung enthilt und zugleich ihre
Deutung bietet. Im Gegensatz zur Beschneidung, welche nicht alle fiir
personale Aktsiinden geschuldeten Strafen nachlieB, werden in der Taufe
auch alle den Aktsiinden entsprechenden Strafen erlassen 2. Von einer
Verschiedenheit oder gar einem wesentlichen Unterschiede der alttesta-
mentlichen und neutestamentlichen Gnade ist keine Rede.

Man konnte geneigt sein, noch einen weitern Unterschied zwischen
der Wirkung der Beschneidung und der Wirkung der Taufe anzu-
nehmen, der darin bestiinde, daB die Taufe als solche den unmittelbaren
Eintritt in den Himmel bewirke, wahrend der Beschneidung eine solche
Wirkung nicht zukomme. Doch 1aB3t Thomas diese Wirkung des unmittel-
baren Eintrittes in das Reich Gottes, in die Anschauung des Dreifal-
tigen, nicht formell abhidngig sein von der Taufe als solcher, sondern
von der durch den Tod Christi tatsdchlich erfolgten Erlésung. Der
Eintritt in den Himmel war den Gerechten des AT nicht eigentlich
darum verwehrt, weil sie die Taufe nicht empfangen hatten, sondern
weil der Erlosungstod des Herrn noch nicht erfolgt war. Deshalb ver-
mochte auch die Taufe vor dem Leiden Christi nicht in das Himmelreich
einzufiihren. Die Beschneidung aber wiirde, wenn sie nach dem Leiden
Christi noch Geltung hitte, in das Reich einfiithren 2.

So darf man hinsichtlich der Gerechten des AT in gewissem Sinne
sogar von einer Wiedergeburt sprechen : « Quia regeneratio ex aqua et
Spiritu Sancto est dupliciter scilicet in veritate et figura, antiqui autem
Patres, licet non fuerint regenerati regeneratione vera, fuerunt tamen
regenerati regeneratione figurali, quia semper habuerunt aliquod signum

1 In Rom. 4 lect. 2.

2 1II 70, 4 ad 5 : « Adulti quando circumcidebantur, consequebantur remissio-
nem non solum originalis peccati, sed etiam actualium peccatorum, non tamen
ita, quod liberarentur ab omni reatu poenae sicut in baptismo, in quo confertur
copiosior gratia. »

8 IIT 70, 4 ad 4: « Et ideo etiam baptismus ante passionem Christi non
introducebat in regnum. Sed et circumcisio, si haberet locum post passionem
Christi introduceret in regnum. »



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 175

sensibile, in quo praefigurabatur, et secundum hoc renati intraverunt
regnum Deil soluto pretio» (In Joh. III lect. 1).

Die in der Sakramentenlehre, im besondern die in der Abhandlung
iiber Taufe und Beschneidung dargelegten Texte besagen also ganz ein-
deutig, daB in der innern Gnadenausstattung zwischen den Gerechten
des AT und den Getauften des NT nach Thomas kein Unterschied
besteht. Beide empfangen die Gnade mit allen ihren Wirkungen.

II

Eine andere Gelegenheit, iiber das Verhiltnis der alttestament-
lichen Gerechten zu den Geheiligten des Neuen Bundes zu sprechen,
bot sich Thomas dar in seiner Lehre von den gottlichen Sendungen und
im besondern von der unsichibaren Sendung des Heiligen Geistes'. Es
galt, unter Voraussetzung der Gnadenmitteilung an die Altviter das
Johanneswort zu erkldren: « Non dum erat Spiritus Sanctus datus,
quia nondum erat Iesus glorificatus» (Joh. 7, 39). Hier ist ebenfalls
wie in der Lehre von der Nachlassung der Erbsiinde und der Recht-
fertigung der Gerechten anlidBlich der Beschneidung der Einflul Augu-
stins spiirbar 2. War einmal anerkannt, daB in der Beschneidung durch
den Glauben an das zukiinftige Leiden Christi Siinden nachgelassen,
heiligmachende, das Anrecht auf den Himmel verleihende Gnade, die
Liebe und der durch die Liebe geformte Glaube gegeben wurde und
die gratia quoad omnes gratiae effectus, dann stellte sich das Problem,
ob damit auch schon die unsichtbare Sendung des Geistes mitgelehrt
sei. Betrachtet man die Mitteilung der Gnade und der iibernatiirlichen
Liebe einerseits und die unsichtbare Sendung des Heiligen Geistes
anderseits als nicht notwendig zusammengehorig, sondern als von ein-
ander trennbar, dann bleibt die Moglichkeit offen fiir die Behauptung,
ein das Neue vom Alten Testamente unterscheidendes Merkmal sei eben
die unsichtbare Sendung des Heiligen Geistes in die Seelen der Gerechten
der nachchristlichen Zeit und das « Neuheitserlebnis » bestehe in dessen
bewuBten Empfang. Ist man dagegen mit Augustin und Thomas der

1143, 6; vgl. T d.15 u. 16.

2143, 6 ad 1: «Missio invisibilis est facta ad Patres Veteris Testamenti.
Unde dicit Augustinus, quod secundum quod Filius mittitur invisibiliter, fit in
hominibus aut cum hominibus hoc autem antea factum est in Patribus et Pro-
fetis.» Vgl. ib. a. 7 ad 6; ib. a. 6 ad 2; I d.15 q. 5 a. 2 sol.



176 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Auffassung, es geschehe gemidf der heiligmachenden Gnade, daB die
gottliche Person gesandt wird !, daB diese missio zur Heiligung der
Kreatur geschieht, jede begnadete Kreatur aber geheiligt ist 2, dann
mulBl man, so sollte man meinen, fiir das AT, insofern der Glaube
allein oder verbunden mit dem Zeichen der Beschneidung rechtfertigte
und die heiligmachende Gnade mit all ihren Wirkungen verlieh, folge-
richtig eine Sendung des Heiligen Geistes an die Gerechten des AT
annehmen. Das gilt umsomehr als Thomas ausdriicklich lehrt : « Per
gratiam inhabitat hominem Spiritus Sanctus, qui est ultima causa vitae
acternae. » ® Hier wird ja die Inhabitatio Spiritus Sancti als ebenso
unlésbar mit der Gnade verkniipft hingestellt, wie das « facere dignum
vitae aeternae » mit der Gnade verbunden ist.

Tatsichlich lehrt Thomas ausdriicklich eine unsichtbare Sendung
des Heiligen Geistes an die Gerechten des AT, wo immer sich eine
Gelegenheit bietet. Wenn er also sagt?: «An die Viter des Alten
Bundes ist die unsichtbare Sendung erfolgt », so ist das nur eine An-
wendung des im dritten Artikel aufgestellten Sendungsbegriffes, und
ergibt sich folgerichtig aus seiner Lehre von den Wirkungen der Be-
schneidung und des Glaubens im Alten Testamente. Hier zitiert Thomas
fiir die alttestamentliche Geistsendung den gleichen Gewidhrsmann wie
im Traktate iiber die Beschneidung. Deshalb sagt Augustinus : « Inso-
fern der Sohn unsichtbar gesandt wird, wurde er den Menschen gegen-
wirtig oder mit den Menschen, das ist aber schon geschehen bei den
Vitern und Profeten. » ® Hinsichtlich der innern Wirkung dieser alt-
und neutestamentlichen Geistsendung besteht kein wesentlicher Unter-
schied : « Was die personliche Gnade angeht, so haben sie (die Viter
des AT) durch den Glauben an den Mittler die gleiche Gunadenfiille
empfangen wie die Menschen des NT.» ¢ Ja, vielen von ihnen wurde
ein hoheres Gnadenmal zuteil 7, sie empfingen gratiam plenissimam per-
sonalem » ®, wenigstens an bestimmte ausgezeichnete Personen ist eine
« plenissima missio secundum perfectionem virtutis » erfolgt °.

1T 43, 3c. 2 Tb. a. 6 s.c. 3 I-1I 114, 3 ad 3. 1143, 6 ad 1.

5 IV De Trin. cap. 20 ML 42/907.

6 1d.15q.5 a. 2 ad 2: «Sancti Patres Veteris Testamenti dupliciter possunt
considerari vel quantum ad gratiam personalem et sic per fidem Mediatoris conse-
cuti sunt gratiam aeque plenam his qui sunt in Novo Testamento. »

7 Ib. « ... et mulis plus et multis minus».

81d.16 q.1 a.2 ad 1: «... aliqui Patres Veteris Testamenti gratiam
plenissimam (acceperunt) personalem ».

9 1d.15q.5 a.2: « Ad aliquas speciales personas est in Vetere Testamento



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 177

Mit dieser Gnade war auch die Einwohnung des Heiligen Geistes
gegeben, wenn sie auch nicht wie im NT nach aulen kundgemacht
wurde . Zwar sagt Thomas dies nicht ausdriicklich an der letzt-
genannten Stelle ; er setzt es aber voraus. Denn nach I q. 43 a. 3 ist die
Einwohnung der gottlichen Person mit dem Gnadenbesitz gegeben. Nur
war im AT keine sichtbare Sendung erfolgt, welche der Kundbar-
machung der in der Seele wohnenden Person zugeordnet gewesen wire,
wie auch keine sichtbare Sendung statthatte, welche den Ordo unius
personae secundum quem est ab alia, offenbart hitte . Nicht die Ein-
wohnung als solche, sondern ihr duBeres Zeichen fehlte, wie ja auch
der Ordo unius personae secundum quem est ab alia immer vorhanden
war, aber erst im NT allen kundgemacht wurde. Ahnlich lehrt Thomas
allgemein von der Gnade : « Gratia Spiritus Sancti, quam in praesenti
habemus, etsi non sit aequalis gloriae in actu, est tamen aequalis in
virtute, sicut semen arboris, in quo est virtus ad totam arborem. Et
similiter per gratiam inhabitat hominem Spiritus Sanctus, qui est suffi-
ciens causa vitae aeternae. Unde dicitur esse pignus haereditatis
nostrae» (I-II q. 114 a.3 ad 3).

Diese Lehre von der Sendung des Heiligen Geistes an die Gerechten
des AT scheint nun wieder wie die Lehre von den Wirkungen der
Beschneidung jeden Unterschied zwischen der alttestamentlichen und
der neutestamentlichen Geistsendung auszuschlieBen. Die Kontinuitat
der beiden Testamente scheint eine gar zu einférmige zu sein. Sie
scheint vor allem auch den neutestamentlichen Aussagen nicht gerecht
zu werden, welche die Neuheit des Geistbesitzes betonen oder gar aus-
driicklich sagen, der Heilige Geist sei eben vorher noch nicht gesandt
worden. Hei3t es doch bei Joh. 7, 39: « Der Geist war noch nicht
gegeben, weil Jesus noch nicht verherrlicht war. »

Gerade diese Texte werden dem Aquinaten zum AnlaB, nun auch
noch die Verschiedenheit der alt- und neutestamentlichen Geistsendung
aufzuzeigen und eine Losung zu bieten, welche den Wortsinn der Schrift-

plenissima facta missio secundum perfectionem virtutis. Et ipsi tamen de pleni-
tudine Christi acceperunt inquantum in fide Mediatoris salvati sunt secundum
Augustinum. »

1T 43, 7ad6: « Fuerunt tamen factae visibiles apparitiones divinarum perso-
nalum Patribus Veteris Testamenti. Quae quidem missiones visibiles dici non
possunt, quia non fuerunt factae ad designandum inhabitationem divinae personae
per gratiam sed ad aliquid aliud manifestandum secundum Augustinum. Vgl.
Id 16 q.1 a.1 ad 4.

®1d.16 q.1 a. 2 ad 4.

Divus Thomas 12



178 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

texte wahrt und doch die bisher in der Lehre von der Beschneidung
und der Sendung vorgetragenen Ldésungen unangetastet zuliBt. Was
ist das Neue an der neutestamentlichen Geistsendung, das sie klar ab-
hebt gegen die schon im AT erfolgte ?

Im NT gibt es zunéchst eine sichtbare Geistsendung, die nach Thomas
im AT fehlt. Von dieser sichtbaren Geistsendung kann der johanneische
Text verstanden werden !. Im gleichen Sinne heift es in der Summa :
« Cum ergo dicitur : nondum erat datus Spiritus, intelligimus de illa
datione, quae facta est in die Pentecostes. » 2

Die im AT berichteten Erscheinungen (apparitiones) waren nicht
der Bekundung einer innern Geistsendung oder Offenbarung der Ein-
wohnung gottlicher Personen zugeordnet, wie sie auch nicht die Weise
des Ausganges einer Person aus einer andern offenbaren sollten, obgleich
dieser Ausgang von Ewigkeit her erfolgte 2.

Es fehlten aber im AT auch gewisse mit der sichtbaren neutesta-
mentlichen Geistsendung verbundene Wirkungen, Wirkungen also, die
dem NT eigentiimlich sind 4. Um auf diese Wirkungen hinzuweisen,
spricht Thomas von einer abundantior datio ®, die missio ist nach der
Incarnatio communiter plenior facta ¢, die Sendung an die Viter des
AT war non ita plena “.

Widerruft Thomas hier mit diesen Wendungen die in der Sakra-
mentenlehre gemachten Aussagen, in denen die Gnade der Altviter
bezeichnet wurde als aeque plena, als plenissima gratia ? ® Das ist schon

! In Joh. 7 lect. 5: « Nondum erat Spiritus datus: intelligendum est de
abundanti datione et visibilibus signis sicut datus fuit eis post resurectionem et
ascensionem in linguis igneis. »

21 43, 6 ad 1.

® 143, 7 ad 6: « Ad Patres autem Veteris Testamenti missio visibilis Spiritus
Sancti fieri non debuit, quia prius debuit perfici missio visibilis Filii quam Spiritus
Sancti, cum Spiritus Sanctus manifestet Filium sicut Filius Patrem. Fuerunt
tamen factae visibiles apparitiones divinarum personarum Patribus Veteris Testa-
menti. Quae quidem missiones visibiles dici non possunt, quia non fuerunt factae
ad designandum inhabitationem divinae personae per gratiam sed ad aliquid
aliud manifestandum secundum Augustinum. »

“1b. Vgl.1d. 16 q.1a.1ad 4 . % In Joh. 7 lect. 5.

¢ Td 15 q.5 a.2: « Et ideo loquendo communiter plenior facta est missio
post Incarnationem quam ante, quia de plenitudine eius omnes accepimus ; sed
verum est quod ad aliquas speciales personas est in Vetere Testamento plenissima
facta missio secundum perfectionem wvirfutis. »

"1d.15q.5 a.2 ad 2: «Ut non ad eos ita plena missio fieret sicut fit in
Novo Testamento etiam per traductionem in gloriam in qua omnis imperfectio
naturae amovetur. »

8 Vgl. S. 176 Anm. 8 u. 9.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 179

darum unwahrscheinlich, weil beide Formulierungen in gleichen Kon-
texten auftreten und so offenbare Widerspriiche nicht angenommen
werden diirfen. Wir werden aber auch sofort dariiber unterrichtet, in
welchem Sinne man von einer plenior missio sprechen kann und mubB.
Abgesehen von dem die neutestamentliche Sendung zuweilen begleiten-
den Zeichen ! ist die nach der Incarnatio erfolgte Geistsendung « com-
muniter loquendo plenior facta », insofern das Hindernis fiir den Ein-
tritt in den Himmel beseitigt und das ganze Menschengeschlecht fiir den
Empfang der Gnade zubereiteter ist als vor der Menschwerdung. Denn
nun ist das Losegeld bezahlt und in der Lehre Christi strahlt das
Gottliche heller auf 2. Die Missio war im AT «non ita plena », weil erst
im NT der Begnadigte, der von Schuld und Strafe Befreite, sofort nach
dem Tode in die Glorie eintreten kann. In diesem Sinne kann man
von der Incarnatio an im besondern Sinne von einem tempus gratiae
sprechen ®. Ein Tempus gratiae ist sie aber auch, weil erst mit Christus
die Zeit der geistigen Fortpflanzung begonnen hat, die in allen Vélkern
wirksam wird 4.

SchlieBlich werden im NT durch die Geistsendung Gnadengaben
geschenkt, die nicht nur der Heiligung der Empfanger, sondern mittels
des Empfingers der Heiligung anderer Menschen dienen, es wird eine
« gratia tendens in alios » ®, eine « plenitudo gratiae, redundans in mul-
tos » ¢ verliechen. Hiermit sind wohl alle gratiae gratis datae, alle dem
Aufbau und der Konstitution der Kirche dienenden Gaben, gemeint.

Der Kundbarmachung gerade dieser « gratia tendens in alios » und
«redundans in multos » diente zwar nicht ausschlieBlich, aber doch
vor allem die Sichtbarkeit der Pfingstsendung. «Den Aposteln wurde

! In Joh. 7 lect. 5.

21 d.15 q.5 a.2 sol.: « Per adventum Christi remotum est obstaculum
antiquae damnationis, totum genus humanum effectum est paratior ad percep-
tionem gratiae quam ante, tum propter solutionem pretii et victoriam diaboli,
tum propter doctrinam Christi, per quam clarius nobis innotescunt divina. »

#1d. 16 q.1 a.2: «Quamvis aliqui Patres Veteris Testamenti gratiam
plenissimam acceperint personalem, tamen quia nondum erat tempus gratiae
propter impedimentum originalis peccati, a quo nondum morte Christi natura
humana remedium acceperat, ideo non debuit significari plenitudo gratiae ut
praesens sed ut futura in apparitionibus et legalibus sacramentis. »

% Ib. « Et ex alia parte non erat tunc tempus spiritualis propagationis per
quam spirituali modo diversae gentes in Dei cognitione regenerantur, sed carnali
propagatione cultus divinus a patribus in filios procedebat. »

$1d.16 q.1 a. 2.

¢1d.16 q.1 a. 3.



180 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

zweimal eine sichtbare Sendung des Heiligen Geistes zuteil. Das erste
Mal um jenes Uberstrémen der Gnade anzudeuten, das vor sich geht
in der Weise einer Handlung und in der Spendung der Sakramente.
Es geschah in der Gestalt des Anhauchens, wie es bei Joh. 20, 23 heiBt :
‘Denen ihr die Siinden nachlasset, denen sind sie nachgelassen und denen
ihr sie behalten werdet, denen sind sie behalten’ ... ; es sollte gezeigt
werden, daB diese Vollmacht einzig vermoge des Einflusses des Hauptes
zu ihnen gelangt, nimlich Christi. Zu Christus aber kam sie unmittel-
bar vom Vater. Darum wurde diese Vollmacht als in ihm schon vor-
handen bezeichnet durch den Flug der iiber ihm schwebenden Taube.
In den Aposteln aber in der Gestalt des von Christus ausgehenden
Hauches. Die zweite sichtbare Geistsendung an die Apostel erfolgte,
um das Uberstromen in der Weise der Lehre anzudeuten ; diese fand
am Pfingstfeste statt. Darum erschien er in Gestalt feuriger Zungen,
damit sie wortmichtig und in Liebe ergliiht, sich dem Heile der
Nichsten widmeten. » !

Wenn also auch die wesentlichen personalen Wirkungen der unsicht-
baren Geistsendung im Alten und Neuen Testamente die gleichen sind,
so bleiben doch bedeutsame Unterschiede bestehen, hinsichtlich welcher
Johannes mit Recht sagen konnte : « Non erat datus Spiritus Sanctus. »
Der Geist war noch nicht in sichtbarer Gestalt erschienen, noch wirkte
er nicht in gleicher Weise wie im NT unter allen Vélkern, noch war
der reatus poenae totius generis humanae nicht getilgt, noch war keine
Gnade als dauernde Gabe an die Kirche gespendet, welche der Griindung
und dem Nutzen der Kirche zugeordnet war, insofern der Missions-
auftrag noch nicht erteilt, die Sakramente noch nicht eingesetzt und
noch keine Spender mit Auftrag und Vollmacht bestimmt waren. Wie
sehr Thomas die sichtbare Sendung des Heiligen Geistes der Kund-
machung jener Gaben zugeordnet sein 148t, welche der Griindung und
Verbreitung der Kirche dienen, wird besonders deutlich wo er von der
Geistsendung an die Gottesmutter spricht 2. Obgleich sie eine einzig-
artige Fiille heiligender Gnaden besall, so erging an sie doch keine

! Ib.

21d.16 q.1 a.2 ad 4 : « Inter alios qui fuerunt de primitiva Ecclesia in die
Pentecostes etiam Beatae Virgini visibilis missio Spiritus S. facta est. Sed quamvis
singularem plenitudinem gratiae consecuta sit, tamen non fuit ad ipsam missio visi-
bilis specialis : quia non ordinabatur gratia sua ad plantationem Ecclesiae per
modum doctrinae et administrationis sacramentorum sicut per Apostolos factum est.
Unde Apostolus dicit I ad Titum 2, 12 : Mulierem in Ecclesia loqui non permitto. »



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 181

besondere, einzigartige sichtbare Sendung ; und zwar darum nicht, weil
die ihr mitgeteilte Gnade nicht auf die Pflanzung der Kirche durch
Lehre und Sakramentenspendung hingeordnet war.

Auch dem einfachen Christen kam in den ersten Generationen eine
solche gratia tendens in alios zu .

Hinsichtlich der innern Gnadenausstattung der Gerechten des AT
und der Geheiligten des NT trigt Thomas die gleiche Lehre vor, wie
in der Abhandlung iiber die Wirkungen der Taufe und der Beschneidung.

Es ist nur folgerichtig, wenn Thomas die Gerechten des AT als
Glieder des mystischen Leirbes Christi betrachtet und sie ausdriicklich so
nennt 2. Nach III q. 8 a. 3 ist Christus ja das Haupt all derer, die von
ihm Gnade empfingen und ihm durch den Glaubensbesitz dhnlich gewor-
den sind. Die Viter gehorten dem gleichen Corpus Ecclesiae an, dem wir
zugehdéren, und zwar auf Grund des gleichen Glaubens und der gleichen
Liebe 3. Ja, das Corpus Ecclesiae besteht aus Menschen aller Zeiten

11 d.16 q.1 a.2 ad 2: « Fideles primitivae Ecclesiae erant quasi semen
quoddam spirituale, per quos debuit pullulare fides in omnibus gentibus. Et
ideo ad eos visibilis missio facta est ad ostendendum quod per eos plantanda
erat Ecclesia in cognitione Dei per universum mundum. »

2 III d. 22 q. 2 a. 2 sol. 3 ad 1: «In Patribus est gratia, quae non erat in
pueris, per quam Patres erant membra Christi et ideo effectum redemptionis perce-
perunt, quod non erat in pueris. »

8 III 8, 3 ad 3: « Sancti Patres non insistebant sacramentis legalibus tam-
quam quibusdam rebus, sed sicut imaginibus futurorum, idem autem est motus
in imaginem, inquantum est imago et in rem, ut patet per philosophum. Et ideo
antiqui Patres servando legalia sacramenta ferebantur in Christum per fidem et
dilectionem eandem, qua nos in ipsum ferimus. Et ita Patres antiqui pertinebant
ad idem corpus Ecclesiae ad quod nos pertinemus. »

* II1 8, 3 c: «Corpus Ecclesiae constituitur ex hominibus, qui fuerunt a
principio mundi usque ad finem ipsius. »

Vgl. TIT d. 13 q. 2 a. 2 qt. 2 : « ... Quattuor uniones inveniuntur in corpore
mystico. Prima est, inquantum omnia membra eius sunt unius naturae vel genere
vel specie. Secunda est, inquantum colligata sunt ad invicem per fidem, quia
sic continuantur in uno credito. Tertia est, secundum quod vivificantur per gra-
tiam et caritatem. Quarta est, secundum quod in eis est Spiritus Sanctus, qui est
ultima perfectio et principalis totius corporis mystici, quasi anima in corpore
naturali. » ... « Homines fideles in gratia existentes uniuntur (unter Voraussetzung
der ersten und zweiten unio) secundum tertiam unionem, quae est formalis respectu
huius secundae et iterum secundum quartam, quae est completiva totius. Et
ideo horum proprie dicitur Christus caput.» Vgl. ad 1.

IIT d. 13 q.2 a.2 sol. 2 ad 4: « Quamvis Christus nondum fuisset incar-
natus tempore Patrum Veteris Testamenti secundum rem, erat tamen iam In-
carnatio ipsa in Dei ordinatione et fide ipsorum, secundum quam fidem iustifica-
bantur. ‘Quia tempora mutata sunt et non fides’, ut Augustinus dicit. Sed tamen
non fuit tanta influentia ante Incarnationem quanta est modo, quia nondum



182 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Von der Gotteskindschaft, der Adoptio divina spricht Thomas im
Hinblick auf die Gerechten des AT in diesem Zusammenhang nicht
ausdriicklich. Aber gemil seiner Gnadenlehre hat eine solche Adoptio
auch schon im AT stattgefunden. Denn diese Adoptio ist wie die digni-
tas ad vitam aeternam mit dem Gnadenbesitz, dem consortium divinae
naturae von selbst gegeben: « Attenditur pretium operis secundum
dignitatem gratiae, per quam homo consors factus divinae naturae adop-

tatur in Filium Dei, cui debetur haereditas ex ipso iure adoptionis
secundum illud Rom. 8, 17 : Si Filii et heredes» (I-IT 114, 3 c.).

III

Auf den innern Zustand der alttestamentlichen Gerechten kommt
Thomas noch einmal zu sprechen anldBlich der Darstellung des Unter-
schiedes, der obwaltet zwischen der Lex velus und der Lex mova. Das
neue Gesetz besteht vor allem in der iibernatiirlichen Gnade, es ist in
die Herzen eingesenkt und heit Gesetz der Liebe !, ja es ist die Gnade
des Heiligen Geistes selbst, die den Gldubigen verliehen wird 2. Dieser
so bestimmten Lex nova gehdren aber nicht nur die Menschen der
nachchristlichen Zeit an, sondern auch einige aus dem AT, nidmlich
diejenigen, welche die Liebe und die Gnade des Heiligen Geistes besaBen,
die vor allem die geistigen und ewigen VerheiBungen erwarteten 2.
Durch den Glauben an Christus gehért der Mensch dem Neuen Testa-
mente an, ob er in der vorchristlichen oder nachchristlichen Zeit lebt.
Jeder also, dem das Gesetz der Gnade eingesenkt wird, ist Glied des
Neuen Testamentes*. Es konnte der Geist der Gldubigen schon zur

erat remotum obstaculum nec sacvamenta gratiae erant exhibita, sicut modo est.»
De Verit. 29, 5ad 11.

1 1-II 107, 1 ad 2: « Lex nova cuius principalitas consistit in ipsa spirituali
gratia indita in cordibus nostris dicitur lex amoris. »

2 I-1I 106, l.c.: «Principaliter lex nova est ipsa gratia Spiritus Sancti,
quae datur Christi fidelibus. »

3 I-II 107, 1 ad 2: « Fuerunt tamen aliqui in statu Veteris Testamenti
habentes caritatem et gratiam Spiritus Sancti, qui principaliter exspectabant pro-
missiones spirituales et aeternas et secandum hoc pertinebant ad legem novam. »

1 1-1I 106, 1 ad 3 : « Nullus unquam habuit gratiam Spiritus Sancti nisi per
fidem Christi explicitam vel implicitam. Per fidem autem Christi pertinet homo
ad Novum Testamentum. Unde quibuscumque fuit lex gratiae indita secundum
hoc ad Novum Testamentum pertinebant.» Vgl I-IT 107, 1 ad 3: «Ii qui in
Vetere Testamento Deo fuerunt accepti per fidem, secundum hoc ad Novum
Testamentum pertinebant. Non enim iustificabantur nisi per fidem Christi, qui
est auctor Novi Testamenti. »



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 183

Zeit des Gesetzes durch den Glauben mit Christus, der Mensch werden
und leiden sollte, verbunden werden und so wurden diese Menschen
durch den Glauben an Christus gerechtfertigt *.

Freilich lehrt Thomas auch hier ganz im Einklang mit seiner
Lehre iiber die Missio und die Wirkungen der mit dem Glauben ver-
bundenen Beschneidung : Die Lex nova durfte angemessener Weise nicht
gleich nach dem Siindenfall den Menschen gegeben werden. Denn dieses
neue Gesetz besteht vor allem in der Gnade des Heiligen Geistes, der
nach Gottes Anordnung in seiner berfliefenden Fiille nicht gegeben
werden sollte, bevor das die Gesamtmenschheit betreffende Hindernis
der Siinde behoben war, was erst nach dem Abschluf der Erlésung
durch Christus geschah 2.

IV

Mit der oben erwihnten Lehre, daB weder die Taufe als solche
noch die Beschneidung als solche das die Gesamtnatur betreffende
Hindernis fiir den Eintritt in das Himmelreich wegriumten, sondern
dies erst durch das Leiden Christi behoben werden sollte, steht in
engstem Zusammenhang die Lehre des hl. Thomas von der Wirkung
der Hillenfahrt Christi. Hier finden wir, wie im Traktat iiber die Lex
nova eine Bestitigung fiir die wesentliche Gleichheit der Gnadenaus-
stattung des alt- und neutestamentlichen Menschen. Welches war der
Zustand der Menschen, welche Christus im Limbus Patrum vorfand ?
Warum wurden sie in diesem Zustand gehalten ?

Sie waren schon vor ihrem Eintritt in den Limbus von aller Erb-
schuld frei 3, durch den Glauben an Christus waren alle Siinden, die
Erbsiinde sowohl wie die Aktsiinde, getilgt, desgleichen alle aus der

! I-II 108, 2: « Poterat tamen mens fidelium tempore legis per fidem con-
iungi Christo Incarnato et passo et ita ex fide Christi iustificabantur. »

I-IT 106, 3 ad 2 : « Diversitas locorum non variat diversum statum humani
generis, qui variatur per temporis successionem. Et ideo omnibus locis proponitur
lex nova, non autem omnibus temporibus; licet omni tempore aliqui fuerunt
ad Novum Testamentum pertinentes. »

2 I-IT 106, 3 c: « Triplex ratio potest assignari, quare lex nova non debuit
dari a principio mundi. Quarum prima est, quia lex nova principaliter consistit
in gratia Spiritus Sancti, qui abundanter dari non debuit antequam impedimen-
tum peccati ab humano genere tolleretur consummata redemptione per Christum. »

3 III 52, 1 ad 1: « Nomen inferorum sonat in malum poenae, non autem
in malum culpae. Unde decuit Christum in infernum descendere, non tamquam
ipse esset debitor poenae, sed ut eos, qui erant poenae obnoxii, liberaret. »



184 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Aktsiinde erwachsenen Siindenstrafen . Darum waren sie fihig (capa-
ces), fiir jene letzte Befreiung, welche Christus brachte ®>. Denn sie
besaBen die Wiirde und die Voraussetzungen fiir den Empfang des
Glorienlichtes, fiir den Zutritt zur Anschauung Gottes 3. Die Gnade
war schon zu ihnen gelangt, weil sie geistig wiedergeboren und Glieder
Christi geworden waren 4, sie waren dem Leiden Christi verbunden durch
den von der Liebe geformten Glauben 3, durch den die Siinden weg-
geriumt waren, und sie hatten schon wihrend des irdischen Lebens
den Eintritt in das Himmelreich verdient S.

Wenn ihnen der Zugang zum Himmelreiche noch verschlossen war 7,
es ihnen verwehrt war, die Vorholle zu verlassen 8, so lag das einzig
daran, daf3 der reatus culpae primi parentis noch bestand, daB sie noch
dem reatus peccati originalis verhaftet waren. Darum waren sie vor-
laufig von der Herrlichkeit des Himmels ausgeschlossen ?. Sie lebten
noch in der Hoffnung auf die Glorie, nicht in deren Besitz 1°, ja, man
kann sagen, daB sie noch in der Finsternis lebten, weil sie die An-
schauung Gottes entbehrten 1 und diese Entbehrung schmerzlich emp-

1 III 52, 5 ad 2: « Sancti Patres, dum adhuc viverent, liberati fuerunt per
fidem Christi ab omni peccato tam originali quam actuali et a reatu poenae actu-
alium peccatorum, non tamen a reatu poenae originalis peccati, per quem ex-
cludebantur a gloria, nondum soluto pretio redemptionis humanae. »

2 III 52, 7 ad 1 : « Sancti Patres etsi adhuc tenerentur adstricti reatu origi-
nalis peccati, inquantum respicit humanam naturam, tamen liberati erant per
fidem Christi ab omni macula peccati et ideo capaces erant illius liberationis quam
Christus attulit descendens ad inferos. »

* IIL 24, 4,

4 III d. 22 q. 2 a. 2 sol. 3 ad 1: «In Patribus est gratia, quae non erat in
pueris, per quam Patres erant membra Christi. »

3 III 52, 6 c:« Christus descendens ad inferos operatus est in virtute suae
passionis. Et ideo eius descensus ad inferos illis solis liberationis attulit fructum,
qui fuerunt passioni Christi coniuncti per fidem caritate formatam, per quam peccata
tolluntur. »

6 JII 48, 5 ad 1: « Sancti Patres operando opera iustitiae, meruerunt introi-
tum regni caelestis per fidem passionis Christi secundum illud Hebr. 11, 33:
,Sancti per fidem vicerunt regna, operati sunt iustitiam’, per quam etiam unus-
quisque a peccato purgabatur quantum pertinet ad emundationem propriae
personae. Non tamen alicuius fides vel iustitia sufficiebat ad removendum quod
erat per reatum totius humanae creaturae, quod quidem remotum est pretioso
sanguine Christi.» Vgl. ib. 53, 8 ad 3.

? III 52, 5 c. und ad 2. ¥ Ib:

® 1II 52, 4 ad 2 : « Vectes inferni dicuntur impedimenta, quibus Sancti Patres
de inferno exire prohibebantur, reatu culpae primi parentis, quod Christus statim
descendens ad inferos virtute passionis et mortis confregit.» Vgl. ib. ad 7; a. 5.

12 Ib. und ad &.

11 1II d.22 q.2 a.1 qt. 2.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 185

fanden 1. Aber abgesehen von der seligen Anschauung fehlte ihnen
nichts an der iibernatiirlichen Gnadenausstattung, und darum konnte
Christus ihnen auch nur das groBe Geschenk des Glorienlichtes bringen,
er goB ihnen dies Glorienlicht ein 2 und schenkte ihnen als Frucht der
vollbrachten Erlésung nicht erst Glauben und Gnade, sondern den
vollen GenuB3 der Gottheit 3. Insofern man nach I q. 43 a. 6 ad 3 immer
da von einer unsichtbaren Missio sprechen kann, wo ein Fortschritt
zu einem neuen Tugendakt oder zu einem neuen Zustande der Gnade
vorliegt, darf man auch im Hinblick auf die Verleihung des Glorien-
lichtes von einer missio invisibilis sprechen: « Ad Beatos facta est
missio invisibilis in principio beatitudinis. Postmodum autem ad eos
fit missio non secundum intensionem gratiae sed secundum quod ali-
qua mysteria eis revelantur de novo, quod est usque ad diem iudicii. »

Fassen wir die Ergebnisse kurz zusammen :

Thomas hat, wo immer sich ihm Gelegenheit bot, eine Aussage
iiber den Zustand der alttestamentlichen Gerechten zu machen, in allen
Perioden seiner schriftstellerischen Tétigkeit den iibernatiirlichen Gna-
denstand der vorchristlichen Glieder des auserwihlten Gottesvolkes an-
erkannt, und zwar gilt dies nicht nur fiir einige Auserwihlte, die mit
Vorzug « Gerechte » genannt werden, sondern durch den Glauben an die
zukiinftige Erlésung durch Christus wurden sicher alle Glieder, an
denen die Beschneidung vorgenommen wurde, dieser Gnade teilhaftig.
Wenn man von der Lehre des Sentenzenkommentars absieht, die Thomas
spiter ausdriicklich widerrief, so kann man in seinen Schriften keinen

1 TIT 52, 2 ad 2 : « Duplex est dolor : unus de passione poenae, quem patiun-
tur homines pro peccato actuali. Alius autem dolor est de dilatione speratae
gloriae ... quem quidem dolorem patiebantur Sancti Patres in inferno ... dolo-
res causatos ex dilatione gloriae actualiter solvit, gloriam praebendo. »

* III 52, 2 c. : « Illis qui detinebantur in purgatorio spem gloriae consequendae
dedit. Sanctis Patribus, qui pro solo peccato originali detinebantur in inferno,
lumen gloviae infudit. »

Ad 4 ad 1: « Christus statim in infernum descendens sanctos ibi existentes
liberavit, non quidem statim educendo eos de loco inferni, sed in ipso inferno
eos luce gloviae illustrando. »

3 III 52, 5 ad 3: « Statim Christo mortem patiente, anima eius ad infernum
descendit et suae passionis frucium exhibuit sanctis in inferno detentis.» III 52,
6. : « Christus descendens ad inferos operatus est in virtute suae passionis. Et
ideo eius descensus ad inferos illis solis liberationis contulit fructum, qui fuerunt
passioni Christi coniuncti per fidem caritate formatam, per quam peccata tolluntur. »
Vgl. III 49, 5 ad 1.



186 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Ansatz finden fiir die Theorie, diese Gnade der alttestamentlichen
Gerechten sei artverschieden von der Gnade der Geheiligten der christ-
lichen Zeit. Im Gegenteil, es liegen eine Reihe von Texten vor, in denen
die Artgleichheit dquivalent ausgesprochen ist. Denn mit dieser «alt-
testamentlichen » Gnade sind alle Wirkungen der Gnade gegeben. Sie
reicht hin, die Regungen der Begierlichkeit zuriickzudimmen, sie er-
moglicht, weil mit der iibernatiirlichen Gottesliebe unléslich verbunden,
die Beobachtung aller Gebote, sie ist Prinzip des Verdienstes, in ihrer
Kraft haben die Viter tatsachlich die Glorie verdient, der so begnadete
Mensch kann als wiedergeboren bezeichnet werden, sie macht den ihrer
teilhaft gewordenen Menschen zum Kinde Gottes, sie gliedert ihn
Christus ein und beinhaltet die unsichtbare Sendung des Heiligen
Geistes. Darum gehorte der vorchristliche Gerechte schon dem Neuen
Testamente an.

Diese Lehre von der Artgleichheit des Gnadenstandes des Gerechten
des AT und des NT 148t nach Thomas aber noch Raum fiir einen wirk-
lichen Fortschritt in der Heilsokonomie und schlieBt die Moglichkeit
eines « Neuheitserlebnisses » in den Heiligen der nachchristlichen Zeit
keineswegs aus.

Das « Neuheitserlebnis » der ersten Christen wiirde noch verstind-
lich bleiben bei Annahme eines erst ihnen geschenkten expliciten Glau-
bens an die Ankunft Christi, an die stattgehabte Erlosung, an die
Wiedergeburt, die Eingliederung in Christus, an alle andern ihnen
geschenkten iibernatiirlichen Heilsgaben, vor allem an ihre Berufung
zur Anschauung Gottes. Insofern sie, was nicht bei allen Begnadeten
des AT der Fall war, im Glauben diesen ihren Zustand anerkannten,
konnte in ihnen das « Neuheitserlebnis » reifen. Ubrigens besitzt ja
auch das neugetaufte Kind dieses Neuheitserlebnis nicht und ist wurzel-
haft doch aller iibernatiirlichen Gaben teilhaftig geworden, ja selbst
erwachsene Konvertiten wissen lingst nicht immer von einem solchen
Erlebnis zu berichten.

Das Neue liegt fiir Thomas auf einer andern Ebene, und zwar vor
allem auf der Ebene jener Gaben, die nicht ausschlieBlich den gratiae
gratum facientes zuzurechnen sind. Zu den wirklich ausschlieBlich neu-
testamentlichen Gaben gehort zunichst der sakramentale Charakter, dem
im besondern Sinne kirchenbildende Funktion zukommt ; es gehéren
dazu alle jene charismatischen Gaben, von denen Thomas sagt « quod
tendunt in alios » ; es gehoren dazu die Sakramente, besonders insofern
sie in der Kraft des schon vollzogenen Heilsleidens Christi wirksam sind.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 187

Es gehort freilich auch dazu die Vollendung der gratia gratum
faciens in der Glorie, insofern nur dem nach dem Leiden Christi sterben-
den Menschen der sofortige Zugang zur unmittelbaren Begegnung mit
Gott ermoglicht ist, was auch beim Heiligsten des AT nicht der Fall
war. Auch diirfen wir hier die vielen durch die Sakramente vermittelten
Gnaden nicht tibersehen. Aber sie begriinden nach Thomas nicht eine
Artverschiedenheit (III 65, 1 ad 4). Ob Thomas, falls er nicht nur mit
augustinischem Lehrgut, sondern auch mit cyrillischen Gedanken iiber
die Heiligung der Gerechten des AT in Beriihrung gekommen wire,
seine Ansicht zugunsten einer gréBern Verschiedenheit verandert hitte ?,
wird sich kaum entscheiden lassen.

1 G. PaILips, a.a. O.S. 556.



	Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

