
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Autor: Hoffmann, A.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gnade der Gerechten des

Alten Bundes nach Thomas von Aquin
Von Dr. A. M. HOFFMANN O. P.

In zwei bemerkenswerten Artikeln hat der Löwener Dogmatiker
G. Philips die biblische und patristische Lehre von der Gnade der
Gerechten des Alten Bundes dargelegt und auf die Gegenwartsbedeutung
dieses theologischen Problems hingewiesen L Zu dieser Fragestellung
führt der neuerwachte Sinn für Entwicklungen und Fortschritte, für
das Geschichtliche in der Heilsökonomie, für den Zusammenhang und
die Verschiedenheit der beiden Testamente. Auch in den Untersuchungen
über das Wesen der heiligmachenden Gnade und ihre Beziehungen zur
Gotteskindschaft und zur Sendung des Heiligen Geistes und der Ein-
wohnung der göttlichen Personen stellt man die Frage, ob den Gerechten

des AT diese übernatürlichen Gaben überhaupt oder ob sie ihnen alle

geschenkt waren, ob sie gleicher Wesensart waren wie die Gnadengaben,
welche nach der Ankunft Christi, dem tempus gratiae, den Getauften
verliehen werden oder ob das vielberufene « Neuheitserlebnis » der ersten
Christen nicht doch auf artverschiedene Mitteilungen göttlicher Güte
hindeute. Schließlich kann von der Bestimmung des Gnadenstandes
der Gerechten des AT einiges Licht fallen auf die Lehre von der Kirche,
dieser Gemeinschaft der Gläubigen, dieses Volkes Gottes, des mystischen
Leibes Christi. In welchem Maße können wir die vorchristlichen
Gerechten des auserwählten Volkes als dieser Kirche zugehörig betrachten

Den mittelalterlichen Theologen boten sich mannigfache Gelegenheiten,

den Gnadenstand der Gerechten des AT zu beschreiben und
ihn mit dem der Christen zu vergleichen. In der Gotteslehre war die

Frage zu lösen, inwieweit man im AT schon von einer Geistsendung

1 G. Philips, La grâce des Justes de l'Ancien Testament. Eph. Theo Lov.l.
23 (1947) 521-556 ; 24 (1948) 23-58.



168 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

an die Gerechten sprechen könne (I 43) ; ausdrücklich mußte man sich
die Frage stellen bei der Darstellung des Unterschiedes, der obwaltet
zwischen der Lex nova und der Lex vetus (I-II 106-108) ; in der Christo-

logie waren die Wirkungen der Höllenfahrt Christi zu untersuchen und
festzustellen, in welchem Zustande Christus die alttestamentlichen
Gerechten dort vorfand und was er ihnen an Gnadengaben Neues zu

bringen hatte (III 52), und vor allem mußte man in der Abhandlung
über die Sakramente, wenn solche für das AT angenommen wurden,
deren Wirkungen bestimmen und zeigen, welches vor allem die

Heilsbedeutung der Beschneidung war (III 70).

Hier wollen wir uns darauf beschränken, die diesbezügliche Lehre
des hl. Thomas darzustellen, zumal G. Philips dessen Lehre nur in
wenigen Zeilen berührt L

I

Unter dem Einflüsse vor allem augustinischer, durch Petrus Lom-
bardus vermittelter Texte 2, war es schon zur Zeit, da Thomas den

Sentenzenkommentar verfaßte, weit verbreitete Ansicht mittelalterlicher
Theologen geworden, es werde anläßlich der Beschneidung die Erbsünde
erlassen. Im Sentenzenkommentar und in der Summa unterläßt es

Thomas nicht, auf die Übereinstimmung der Theologen in dieser Frage
ausdrücklich hinzuweisen 3. Ebenfalls nennt er in beiden Schriften, die
all diesen Theologen gemeinsame Quelle dieser Lehre. Es sind die

Auctoritates in Litera positae, nämlich Augustin und Beda4. Ob
Thomas die gegen die Katharer gerichtete Entscheidung Innozenz' III.
bekannt war 5, der gemäß die Beschneidung die Erbsünde tilgte, ist aus
seinen Schriften nicht ersichtlich. Es ist aber doch wohl unwahrscheinlich,

daß sie gar keinen Einfluß auf die Durchsetzung der so allgemeinen
Lehre gehabt haben sollte. Wie dem auch sei, gemäß seiner hohen

Meinung vom Autoritätsbeweis in der theologischen Beweisführung 6,

nimmt Thomas die allgemein vorgetragene Lehre von der den Menschen

1 Ib. 23 (1947) 555-556.
2 Lib. Sent. IV d. 1.
3 III 70, 4 : « Ab omnibus communiter ponitur, quod in circumcisione pecca-

tum originale remittebatur. » IV d. 1 q. 2 a. 4 qt. 2 : « Ab omnibus conceditur,
quod peccatum auferebat, sicut significabat ablationem. »

4 Ib. Vgl. IV d. 1 q. 2 a. 4 qt. 2 s. c.
5 Dz. 410 : « Etsi originalis culpa remittebatur per circumcisionis mysterium. »

6 I 1, 8 zu 2.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 169

des Alten Testamentes in der Beschneidung geschenkten Nachlassung
der Erbsünde als eine nicht weiter zu erörternde, nicht mehr in Frage
zu stellende Doktrin hin und formuliert sie in verschiedenen Wendungen.
Die Beschneidung ist « in remedium originalis peccati » 1, « remedium
contra originale »2, « circumcisio data est contra originale ad tollendam

culpam » 3, « circumcisio erat in Signum purgationis originalis peccati » 4,

« circumcisio directe contra originale ordinata fuit » 5, « peccatum
originale contra quod specialiter ordinabatur, a patre contrahitur » 6, « in
circumcisione auferebatur originale peccatum ex parte personae »7.

Ist nun mit dieser Behauptung, in der Beschneidung werde die

Erbsünde getilgt, auch schon eine Aussage gemacht über den innern
Heiligkeitszustand des alttestamentlichen Gerechten, oder kann man
unter Annahme eines Nachlasses der Erbsünde noch der Meinung sein,
die Heiligen des NT und die Gerechten des AT unterschieden sich doch

noch durch den Besitz und Nichtbesitz einer innerlich heiligen Gnade

Letztere Auffassung würde gewiß einerseits den Unterschied der beiden

Testamente, des AT und des NT, der Zeit der Vorbereitung und der

Zeit der Erfüllung, stärkstens betonen, sie würde den Fortschritt in der
Heilsökonomie sichtbar machen und eine Begründung geben für das

vielberufene « Neuheitserlebnis » der ersten Christen ; sie würde aber

auch anderseits eine gewisse Kontinuität wahren, indem die Gemeinsamkeit

in dem Fernsein der Erbsünde gründete. Außerdem bliebe eine

gewisse Kontinuität bestehen, insofern als der Nachlaß der Erbsünde
anläßlich der Anwendung eines sinnlichen Zeichens, nämlich in der

Beschneidung, also anläßlich eines den Glauben an Christus bezeichnenden

und die Taufe vorbildenden Signums erfolgte, eines Signums freilich,
dem selbst keine sündentilgende Kraft innewohnte, wie es bei der Taufe
der Fall ist.

Aber einen solchen Erlaß der Erbsünde, der im Grunde doch nur
eine Gerechtigkeitserklärung darstellte, ohne eine innere Umgestaltung
zu beinhalten, läßt Thomas mit vielen Theologen seiner Zeit nicht gelten.
Es ist bemerkenswert, daß Thomas dem von Petrus Lombardus
angeführten Autoritätsbeweis aus der Glossa (« In circumcisione peccata
remittebantur, sed non gratia per earn praestabatur ») die Autorität der

Schrift entgegenstellt und zwar das Pauluswort : « Gerechtfertigt ohne

1 IV d. 1 q. 2 a. 1 qt. 2 ad 2.
s Ib. qt. 2 c. 4 Ib. a. 3 s. 2.
6 III 70, 2 ad 4.

2 Ib. a. 2 qt. 1 ad 1.
5 Ib. a. 4 qt. 2 ad 4.
7 III 70, 4 ad 4.



170 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Verdienst durch seine Gnade » (Rom. 3, 24). Dieser Text besagt, das

ist seine Überzeugung, daß es Schulderlaß nicht gibt und nicht geben
kann ohne Gnade, wobei er unter Gnade nicht einzig den gnädigen
Willen Gottes C sondern ein donum gratis datum verstanden wissen will2.

Diese auf Rom. 3, 24 sich stützende Lehre von der in der
Beschneidung erfolgten Nachlassung der Erbschuld durch eine von Gott
geschenkte, im Geschöpfe aufgenommene Gnade schien aber einem
andern Paulusworte nicht gerecht zu werden. Wenn nämlich die

Gerechtigkeit aus der Beschneidung stammt, dann ist Christus ohne Grund
gestorben (Gal. 5, 3 ; vgl. Einwand 1). Um dieser unhaltbaren Folgerung
zu entgehen, als sei die Ankunft Christi überflüssig, weil ja die in der

Beschneidung geschenkte Gnade hinreiche zur Erfüllung des Gesetzes,

machten andere Theologen, scheinbar zugleich Rom. 3, 24 berücksichtigend,

einen Unterschied in den Wirkungen der Gnade, mittels dessen

sie beiden Paulusworten gerecht werden zu können glaubten. « Sie

sagten, daß durch die Beschneidung Gnade mitgeteilt werde, soweit die

schuldtilgenden, nicht aber soweit die aufbauenden Wirkungen in Frage
kommen » ; die aufbauenden Wirkungen seien also dem Tode Christi
zuzuschreiben und würden in der Beschneidung nicht geschenkt.

Dieser Lösungsvorschlag hätte scheinbar einen doppelten Vorteil.
Er scheint Rom. 3, 24 gerecht zu werden, indem er eine Rechtfertigung
kraft einer innern Gnade annimmt, und anderseits scheint er die pauli-
nische Lehre zu wahren, dergemäß das alttestamentliche Gesetz trotz
dieser Gnade unerfüllbar war und das Erlösungsbedürfnis so geweckt
werden sollte 3. Es bliebe m. a. W. noch Raum für eine spezifisch
christliche Gnade mit aufbauenden Wirkungen.

Doch stehen dieser Theorie ernste Bedenken entgegen. Zunächst
läßt sich nach Thomas mindestens eine positive Wirkung der Beschneidung

angeben : die Beschnittenen empfingen in der Spendung des

Bundeszeichens die Fähigkeit und Würdigkeit, zu dem von Gott
festgesetzten Zeitpunkt^ nämlich nach dem Tode Christi, in die Glorie,
die unmittelbare Anschauung Gottes einzugehen, die Fähigkeit und
Würde also, die höchste positive Wirkung der Gnade in Empfang und
Besitz zu nehmen. Dieser Satz ist für Thomas wie ein theologisches
Axiom, das er in diesem Zusammenhang nicht weiter begründet. Die
Rechtfertigung und die Dignitas ad gloriam sind nach ihm unlöslich

1 I-II 110, 1 u. 2-; I-II 113, 2 u. ad 2.
2 Ib. c. 2 III 70, 4 ; vgl. III 62, 6 ad 3.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 171

verbunden : « (Justus) ex hoc ipso, quod iustificatur, est dignus
gloriae» (I-II 113 a. 9 c.) «Gratia Spiritus Sancti, quam in praesenti
habemus, etsi non sit aequalis gloriae in actu, est tarnen aequalis in
virtute, sicut semen arboris, et similiter per gratiam inhabitat hominem

Spiritus Sanctus, qui est sufficiens causa vitae aeternae. Unde et dicitur
esse pignus haereditatis nostrae » (I-II 114 a. 3 ad 3). Die dieser höchsten

positiven Wirkung der Gnade zugeordnete und das Anrecht auf
die begründete Wirkung kann nicht rein negativer Art sein, sondern sie

ist selbst etwas Positives, wie man es auch im einzelnen bestimmen mag1.

Abgesehen von dieser Begründung, der gemäß die Gnade in der

gleichen Ordnung liegen muß wie ihre höchste positive Wirkung, die

Glorie, macht Thomas noch auf folgenden Gesichtspunkt aufmerksam :

auf die naturhafte innere Beziehung, in der positive und negative
Wirkung einer Formalursache zueinander stehen. Das Verhältnis aber

ist dieses : es sind in der Ordnung der Formalursachen der Natur nach
die aufbauenden, die positiven Wirkungen, eher als die abbauenden, die

negativen, wenn es auch in der Ordnung der Stoffursache umgekehrt
ist. Denn die Wesensform hebt den Mangel nur dadurch auf, daß sie

den Träger durchformt 2. « Das Licht vertreibt die Finsternis nur,
indem es erleuchtet. »3 Demgemäß müßte also wenigstens eine positive,
aufbauende, Wirkung angenommen werden, nämlich die Verleihung
jener innern Würde, kraft deren der Beschnittene dem ewigen Leben

zugeordnet ist, und zwar derart, daß er dieses ewigen Lebens zur
festgesetzten Zeit, d. h. nach dem Kreuzestode Christi teilhaftig würde,
und dies auf Grund einer schon in der Beschneidung geschenkten innere

Würde verleihenden Gnade. Dabei könnte man aber noch immer der

Meinung sein, mit dieser innern Würde wären doch nicht alle
aufbauenden Wirkungen der Gnade dem so im AT. Gerechtfertigten
verliehen, nämlich die für das ewige Leben würdig machende Gnade
reiche eben nicht aus, die Begierlichkeit zurückzudämmen, und genüge
nicht zur Erfüllung der Gesetzesgebote 4.

Dieser Lösungsversuch rückt den alttestamentlichen Gerechten in
größere Nähe zum Heiligen des NT, insofern beide im irdischen Leben

in der ihnen geschenkten Gnade schon ein Unterpfand des ewigen
Lebens in sich tragen, beide durch die so empfangene innere Würde
dem Gottesbesitz in der ewigen Anschauung zugeordnet sind. Zugleich

1 Ib. ; vgl. I 12, 5. 2 Ib.
3 In Rom. 4 lect. 2 ; I-II 113, 8. 4 III 70, 4.



172 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

wäre der Unterschied gewahrt, insofern der Gerechte des AT nicht wie
der Heilige des NT die hinreichende Kraft zur Verdrängung der

Regungen der Begierlichkeit und zur Erfüllung der Gebote besaß, bestimmter

Gnadenhilfen also ermangelte, die erst im Neuen Bunde geschenkt
würden. Es ist bekannt, daß Thomas diese Lösung im
Sentenzenkommentar als die der Wahrheit näher kommende ansah und sie pro-
babilior nannte 1.

Ein tieferes Verständnis vom Wesen der Gnade und ihrer Beziehung
zur Caritas mußte aber auch diese Theorie als unzulänglich erscheinen
lassen. Es liegt den bisher genannten und von Thomas aufgezählten
Lösungsversuchen, die wohl eine Gnadenmitteilung in der Beschneidung
annahmen, aber doch, auf Schrifttexte gestützt, deren Wirkungen
einschränken wollten, ein mangelndes Verständnis der übernatürlichen
Tugend der Liebe zugrunde. Nach Thomas ist die Liebe einerseits von
der Gnade, die des ewigen Lebens würdig macht, ganz und gar untrennbar,

sie ist, wo die des ewigen Lebens würdig machende Gnade
vorhanden ist, immer zugleich mitgegeben. Ja, nach dem Grade der Liebe
bemißt sich der Grad jener Glorie (I 12 a. 6). Anderseits besagt die
übernatürliche Liebe Wertschätzung Gottes über alle andern Werte.
Darum muß er gegen die letztgenannte in seiner Jugendschrift von
ihm selbst vertretenen Lehre den Satz geltend machen : « Minima
gratia potest resistere cuilibet concupiscentiae et vitare omne peccatum
mortale, quod committitur in transgressione mandatorum legis : minima
enim Caritas plus diligit Deum quam millia auri et argenti. Et ideo
dicendum est, quod in circumcisione conferebatur gratia quantum ad
omnes gratiae effectus. » 2 An anderer Stelle fügt er noch eine andere

Wirkung dieser in der Beschneidung verliehenen Gnade hinzu : « mereri
vitam aeternam » (III 62 a. 6 ad 3 ; vgl. I-II 114 a. 2).

Es ist wohl anzunehmen, daß Thomas mit diesen « omnes gratiae
effectus » zunächst die bisher im Artikel erwähnten Wirkungen meint,
die Tilgung der Schuld (remotio culpae), und zwar nicht nur der
Erbschuld, sondern auch der aus den personalen Aktsünden erwachsenen

Schuld (ad 5), die Würde (dignitas) die Fähigkeit (facultas) zum Eintritt

ins ewige Leben suo tempore, d. h. nach dem Erlösungstode Christi,
die Kraft, den Regungen der Begierlichkeit zu widerstehen und alle
Gebote des Gesetzes zu erfüllen, mit einem Worte die Gratia und die

1 IV d. 1 q. 2 a. 4 qt. 3.
2 III 70, 4.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 173

mit ihr unlöslich verbundene Caritas, und nach III 62 a. 6 ad 3 die

Fähigkeit, das ewige Leben zu verdienen.
Damit scheint gemäß der im Sakramentstraktate vorgetragenen

Lehre der alttestamentliche Gerechte auf die gleiche Stufe der innern
Gnadenausrüstung gestellt, auf der die Geheiligten des Neuen Bundes
stehen. « Durch den Glauben an das Leiden Christi wurden die
Altväter gerechtfertigt wie auch wir. » 1

Ein Unterschied besteht wohl noch in der Weise der Gnadenmitteilung.

Zwar werden sowohl in der Beschneidung als auch in der Taufe
diese Gnadengaben geschenkt. Aber in der Taufe werden sie mitgeteilt
vermöge einer Kraft, welche die Taufe selbst von Christus her besitzt,
insofern sie ein wirkliches Werkzeug des Christus ist, der schon durch sein

Leiden hindurchgegangen ist. In der Beschneidung jedoch, nicht kraft
der Beschneidung, sondern kraft des Glaubens an das Leiden Christi,
von dem die Beschneidung nur ein Zeichen, nicht wirkliches Werkzeug
war2, so nämlich, «daß der Mensch, der die Beschneidung empfing, diesen

Glauben anzunehmen erklärte, und zwar der Erwachsene für sich selbst
und ein Stellvertreter für die Kinder »3 ; « die Gerechtigkeit kam aus dem
bezeichneten Glauben, nicht aus der bezeichnenden Beschneidung.»4

In dieser der Taufe eigentümlichen Wirkweise, insofern sie nämlich
werkzeuglich in der Kraft des Leidens Christi wirkt, ist nach Thomas
eine weitere Verschiedenheit begründet : die Taufe prägt, anders als die

Beschneidung, das sakramentale Mal ein, das den Menschen Christus
auf eine neue Weise einverleibt, die der Beschneidung nicht eigen war 5.

Weil das Leiden Christi im NT als gegenwärtiges wirkt oder doch
als solches, dessen Kraft in der Taufe gegenwärtig ist, sind die Christen

gegenüber den Gerechten des AT auch noch insofern im Vorteil, als

die Taufe « reichlichere » Gnaden verleiht als die Beschneidung 6. Mit
der gleichen Begründung heißt es an anderer Stelle : « Baptismus est

1 III 62, 6 : « Tarnen per fidem passionis Christi iustficabantur antiqui
Patres sicut et nos. » Vgl. ad 1 ; I-II 98, 2 ad 4.

2 III 70, 4; vgl. III 62, 6 ad 3 ; In Rom. 4 lect. 2.
3 Ib.
4 Rom. 4, 11 ; vgl. III 62, 6 ad 3.
5 III 70, 4 c : « Quia baptismus operatur instrumentaliter in virtute passionis

Christi, non autem circumcisio, ideo baptismus imprimit characterem incorpo-
rantem hominem Christo. »

6 Ib. «... et copiosiorem gratiam confert quam circumcisio, maior enim
est efiectus rei iam praesentis quam spei. »

Cf. : De Verit. 29 a. 5 art. 10 : « Qui nondum erat meritum Christi in actu, nec
satisfactio ante Incarnationem, ideo non erat tanta gratiae plenitudo sicut et post ».



174 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

signum praesentis gratiae, qui copiosiorem et utiliorem effectum habet
gratiae, quia quanto agens est propinquius et praesentius tanto efficacius

operatur. »1

Lehrt Thomas hier nun doch mit den Worten copiosior gratia einen
Unterschied in der innern Gnadenausstattung des alttestamentlichen und
neutestamentlichen Gerechten Was bedeutet diese Wendung « copiosior

gratia » Eine Antwort erhalten wir in der Lösung des fünften
Einwandes, der die gleiche Formulierung enthält und zugleich ihre
Deutung bietet. Im Gegensatz zur Beschneidung, welche nicht alle für
personale Aktsünden geschuldeten Strafen nachließ, werden in der Taufe
auch alle den Aktsünden entsprechenden Strafen erlassen 2. Von einer
Verschiedenheit oder gar einem wesentlichen Unterschiede der
alttestamentlichen und neutestamentlichen Gnade ist keine Rede.

Man könnte geneigt sein, noch einen weitern Unterschied zwischen
der Wirkung der Beschneidung und der Wirkung der Taufe
anzunehmen, der darin bestünde, daß die Taufe als solche den unmittelbaren
Eintritt in den Himmel bewirke, während der Beschneidung eine solche

Wirkung nicht zukomme. Doch läßt Thomas diese Wirkung des unmittelbaren

Eintrittes in das Reich Gottes, in die Anschauung des Dreifaltigen,

nicht formell abhängig sein von der Taufe als solcher, sondern

von der durch den Tod Christi tatsächlich erfolgten Erlösung. Der
Eintritt in den Himmel war den Gerechten des AT nicht eigentlich
darum verwehrt, weil sie die Taufe nicht empfangen hatten, sondern
weil der Erlösungstod des Herrn noch nicht erfolgt war. Deshalb
vermochte auch die Taufe vor dem Leiden Christi nicht in das Himmelreich
einzuführen. Die Beschneidung aber würde, wenn sie nach dem Leiden
Christi noch Geltung hätte, in das Reich einführen 3.

So darf man hinsichtlich der Gerechten des AT in gewissem Sinne

sogar von einer Wiedergeburt sprechen : « Quia regeneratio ex aqua et

Spiritu Sancto est dupliciter scilicet in veritate et figura, antiqui autem
Patres, licet non fuerint regenerati regeneratione vera, fuerunt tarnen

regenerati regeneratione figurali, quia semper habuerunt aliquod signum

1 In Rom. 4 lect. 2.
2 III 70, 4 ad 5 : >< Adulti quando circumcidebantur, consequebantur remissio-

nem non solum originalis peccati, sed etiam actualium peccatorum, non tarnen
ita, quod liberarentur ab omni reatu poenae sicut in baptismo, in quo confertur
copiosior gratia. »

3 III 70, 4 ad 4 : « Et ideo etiam baptismus ante passionem Christi non
introducebat in regnum. Sed et circumcisio, si haberet locum post passionem
Christi introduceret in regnum. »



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 175

sensibile, in quo praefigurabatur, et secundum hoc renati intraverunt
regnum Dei soluto pretio » (In Joh. III lect. 1).

Die in der Sakramentenlehre, im besondern die in der Abhandlung
über Taufe und Beschneidung dargelegten Texte besagen also ganz
eindeutig, daß in der innern Gnadenausstattung zwischen den Gerechten
des AT und den Getauften des NT nach Thomas kein Unterschied
besteht. Beide empfangen die Gnade mit allen ihren Wirkungen.

II

Eine andere Gelegenheit, über das Verhältnis der alttestament-
lichen Gerechten zu den Geheiligten des Neuen Bundes zu sprechen,
bot sich Thomas dar in seiner Lehre von den göttlichen Sendungen und
im besondern von der unsichtbaren Sendung des Heiligen Geistes 1. Es

galt, unter Voraussetzung der Gnadenmitteilung an die Altväter das

Johanneswort zu erklären : « Non dum erat Spiritus Sanctus datus,
quia nondum erat Iesus glorificatus » (Joh. 7, 39). Hier ist ebenfalls
wie in der Lehre von der Nachlassung der Erbsünde und der
Rechtfertigung der Gerechten anläßlich der Beschneidung der Einfluß Augu-
stins spürbar 2. War einmal anerkannt, daß in der Beschneidung durch
den Glauben an das zukünftige Leiden Christi Sünden nachgelassen,

heiligmachende, das Anrecht auf den Himmel verleihende Gnade, die
Liebe und der durch die Liebe geformte Glaube gegeben wurde und
die gratia quoad omnes gratiae effectus, dann stellte sich das Problem,
ob damit auch schon die unsichtbare Sendung des Geistes mitgelehrt
sei. Betrachtet man die Mitteilung der Gnade und der übernatürlichen
Liebe einerseits und die unsichtbare Sendung des Heiligen Geistes
anderseits als nicht notwendig zusammengehörig, sondern als von
einander trennbar, dann bleibt die Möglichkeit offen für die Behauptung,
ein das Neue vom Alten Testamente unterscheidendes Merkmal sei eben

die unsichtbare Sendung des Heiligen Geistes in die Seelen der Gerechten
der nachchristlichen Zeit und das « Neuheitserlebnis » bestehe in dessen

bewußten Empfang. Ist man dagegen mit Augustin und Thomas der

1 I 43, 6 ; vgl. I d. 15 u. IS.
2 I 43, 6 ad 1 : « Missio invisibilis est facta ad Patres Veteris Testamenti.

Unde dicit Augustinus, quod secundum quod Filius mittitur invisibiliter, fit in
hominibus aut cum hominibus hoc autem antea factum est in Patribus et Pro-
fetis. » Vgl. ib. a. 1 ad 6 ; ib. a. 6 ad 2 ; I d. 15 q. 5 a. 2 sol.



176 Die Gnade der Gerechten des Alten Bandes nach Thomas von Aquin

Auffassung, es geschehe gemäß der heiligmachenden Gnade, daß die

göttliche Person gesandt wird1, daß diese missio zur Heiligung der
Kreatur geschieht, jede begnadete Kreatur aber geheiligt ist 2, dann
muß man, so sollte man meinen, für das AT, insofern der Glaube
allein oder verbunden mit dem Zeichen der Beschneidung rechtfertigte
und die heiligmachende Gnade mit all ihren Wirkungen verlieh,
folgerichtig eine Sendung des Heiligen Geistes an die Gerechten des AT
annehmen. Das gilt umsomehr als Thomas ausdrücklich lehrt : « Per

gratiam inhabitat hominem Spiritus Sanctus, qui est ultima causa vitae
aeternae. » 3 Hier wird ja die Inhabitatio Spiritus Sancti als ebenso

unlösbar mit der Gnade verknüpft hingestellt, wie das « facere dignum
vitae aeternae » mit der Gnade verbunden ist.

Tatsächlich lehrt Thomas ausdrücklich eine unsichtbare Sendung
des Heiligen Geistes an die Gerechten des AT, wo immer sich eine

Gelegenheit bietet. Wenn er also sagt4 : « An die Väter des Alten
Bundes ist die unsichtbare Sendung erfolgt », so ist das nur eine

Anwendung des im dritten Artikel aufgestellten Sendungsbegriffes, und
ergibt sich folgerichtig aus seiner Lehre von den Wirkungen der

Beschneidung und des Glaubens im Alten Testamente. Hier zitiert Thomas
für die alttestamentliche Geistsendung den gleichen Gewährsmann wie
im Traktate über die Beschneidung. Deshalb sagt Augustinus : « Insofern

der Sohn unsichtbar gesandt wird, wurde er den Menschen
gegenwärtig oder mit den Menschen, das ist aber schon geschehen bei den

Vätern und Profeten. »
5 Hinsichtlich der innern Wirkung dieser alt-

und neutestamentlichen Geistsendung besteht kein wesentlicher Unterschied

: « Was die persönliche Gnade angeht, so haben sie (die Väter
des AT) durch den Glauben an den Mittler die gleiche Gnadenfülle
empfangen wie die Menschen des NT. »

6 Ja, vielen von ihnen wurde
ein höheres Gnadenmaß zuteil7, sie empfingen gratiam plenissimam
personalem » 8, wenigstens an bestimmte ausgezeichnete Personen ist eine

« plenissima missio secundum perfectionem virtutis » erfolgt9.

1 I 43. 3 c. 2 Ib. a. 6 s. c. 3 I-II 114, 3 ad 3. 4 I 43, 6 ad 1.
5 IV De Trin. cap. 20 ML 42/907.
6 I d. 15 q. 5 a. 2 ad 2 : « Sancti Patres Veteris Testament! dupliciter possunt

considerari vel quantum ad gratiam personalem et sie per fidem Mediatoris conse-
cuti sunt gratiam aeque plenam his qui sunt in Novo Testamento. »

' Ib. « et mulis plus et multis minus ».
8 I d. 16 q. 1 a. 2 ad 1 : «... aliqui Patres Veteris Testamenti gratiam

plenissimam (aeeeperunt) personalem ».

9 I d. 15 q. 5 a. 2 : « Ad aliquas speciales personàs est in Vetere Testamento



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 177

Mit dieser Gnade war auch die Einwohnung des Heiligen Geistes

gegeben, wenn sie auch nicht wie im NT nach außen kundgemacht
wurde h Zwar sagt Thomas dies nicht ausdrücklich an der

letztgenannten Stelle ; er setzt es aber voraus. Denn nach I q. 43 a. 3 ist die

Einwohnung der göttlichen Person mit dem Gnadenbesitz gegeben. Nur
war im AT keine sichtbare Sendung erfolgt, welche der Kundbar-
machung der in der Seele wohnenden Person zugeordnet gewesen wäre,
wie auch keine sichtbare Sendung statthatte, welche den Ordo unius

personae secundum quem est ab alia, offenbart hätte 2. Nicht die
Einwohnung als solche, sondern ihr äußeres Zeichen fehlte, wie ja auch

der Ordo unius personae secundum quem est ab alia immer vorhanden

war, aber erst im NT allen kundgemacht wurde. Ähnlich lehrt Thomas

allgemein von der Gnade : « Gratia Spiritus Sancti, quam in praesenti
habemus, etsi non sit aequalis gloriae in actu, est tarnen aequalis in
virtute, sicut semen arboris, in quo est virtus ad totam arborem. Et
similiter per gratiam inhabitat hominem Spiritus Sanctus, qui est suffi-
ciens causa vitae aeternae. Unde dicitur esse pignus haereditatis
nostrae » (I-II q. 114 a. 3 ad 3).

Diese Lehre von der Sendung des Heiligen Geistes an die Gerechten
des AT scheint nun wieder wie die Lehre von den Wirkungen der

Beschneidung jeden Unterschied zwischen der alttestamentlichen und
der neutestamentlichen Geistsendung auszuschließen. Die Kontinuität
der beiden Testamente scheint eine gar zu einförmige zu sein. Sie

scheint vor allem auch den neutestamentlichen Aussagen nicht gerecht
zu werden, welche die Neuheit des Geistbesitzes betonen oder gar
ausdrücklich sagen, der Heilige Geist sei eben vorher noch nicht gesandt
worden. Heißt es doch bei Joh. 7, 39 : « Der Geist war noch nicht
gegeben, weil Jesus noch nicht verherrlicht war. »

Gerade diese Texte werden dem Aquinaten zum Anlaß, nun auch
noch die Verschiedenheit der alt- und neutestamentlichen Geistsendung
aufzuzeigen und eine Lösung zu bieten, welche den Wortsinn der Schrift-

plenissima facta missio secundum perfectionem virtutis. Et ipsi tarnen de pleni-
tudine Christi acceperunt inquantum in fide Mediatoris salvati sunt secundum
Augustinum. »

1 I 43, 7 ad6 : « Fuerunt tarnen factae visibiles apparitiones divinarum perso-
nalum Patribus Veteris Testamenti. Quae quidem missiones visibiles dici non
possunt, quia non fuerunt factae ad designandum inhabitationem divinae personae
per gratiam sed ad aliquid aliud manifestandum secundum Augustinum. Vgl.
I d. 16 q. 1 a. 1 ad 4.

2 I d. 16 q. 1 a. 2 ad 4.

Divus Thomas 12



178 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

texte wahrt und doch die bisher in der Lehre von der Beschneidung
und der Sendung vorgetragenen Lösungen unangetastet zuläßt. Was
ist das Neue an der neutestamentlichen Geistsendung, das sie klar
abhebt gegen die schon im AT erfolgte

Im NT gibt es zunächst eine sichtbare Geistsendung, die nach Thomas
im AT fehlt. Von dieser sichtbaren Geistsendung kann der johanneische
Text verstanden werden L Im gleichen Sinne heißt es in der Summa :

« Cum ergo dicitur : nondum erat datus Spiritus, intelligimus de illa
datione, quae facta est in die Pentecostes. »2

Die im AT berichteten Erscheinungen (apparitiones) waren nicht
der Bekundung einer innern Geistsendung oder Offenbarung der Ein-
wohnung göttlicher Personen zugeordnet, wie sie auch nicht die Weise
des Ausganges einer Person aus einer andern offenbaren sollten, obgleich
dieser Ausgang von Ewigkeit her erfolgte 3.

Es fehlten aber im AT auch gewisse mit der sichtbaren
neutestamentlichen Geistsendung verbundene Wirkungen, Wirkungen also, die
dem NT eigentümlich sind 4. Um auf diese Wirkungen hinzuweisen,
spricht Thomas von einer abundantior datio 5, die missio ist nach der
Incarnatio communiter plenior facta 6, die Sendung an die Väter des

AT war non ita plena 7.

Widerruft Thomas hier mit diesen Wendungen die in der
Sakramentenlehre gemachten Aussagen, in denen die Gnade der Altväter
bezeichnet wurde als aeque plena, als plenissima gratia ?8 Das ist schon

1 In Joh. 7 lect. 5 : « Nondum erat Spiritus datus : intelligendum est de
abundanti datione et visibilibus signis sicut datus fuit eis post resurectionem et
ascensionem in Unguis igneis. »

2 I 43, 6 ad 1.
3 I 43, 7 ad 6 : « Ad Patres autem Veteris Testamenti missio visibilis Spiritus

Sancti fieri non debuit, quia prius debuit perfici missio visibilis Filii quam Spiritus
Sancti, cum Spiritus Sanctus manifestet Filium sicut Filius Patrem. Fuerunt
tarnen factae visibiles apparitiones divinarum personarum Patribus Veteris
Testamenti. Quae quidem missiones visibiles dici non possunt, quia non fuerunt factae
ad designandum inhabitationem divinae personae per gratiam sed ad aliquid
aliud manifestandum secundum Augustinum. »

4 Ib. Vgl. I d. 16 q. 1 a. 1 ad 4. 5 In Joh. 7 lect. 5.
6 I d. 15 q. 5 a. 2 : « Et ideo loquendo communiter plenior facta est missio

post Incarnationem quam ante, quia de plenitudine eius omnes accepimus ; sed

verum est quod ad aliquas speciales personas est in Vetere Testamente plenissima
facta missio secundum perfectionem virtutis. »

' I d. 15 q. 5 a. 2 ad 2 : « Ut non ad eos ita plena missio fieret sicut fit in
Novo Testamente etiam per traductionem in gloriam in qua omnis imperfectio
naturae amovetur. »

8 Vgl. S. 176 Anm. 8 u. 9.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 179

darum unwahrscheinlich, weil beide Formulierungen in gleichen
Kontexten auftreten und so offenbare Widersprüche nicht angenommen
werden dürfen. Wir werden aber auch sofort darüber unterrichtet, in
welchem Sinne man von einer plenior missio sprechen kann und muß.

Abgesehen von dem die neutestamentliche Sendung zuweilen begleitenden

Zeichen1 ist die nach der Incarnatio erfolgte Geistsendung « com-
muniter loquendo plenior facta », insofern das Hindernis für den Eintritt

in den Himmel beseitigt und das ganze Menschengeschlecht für den

Empfang der Gnade zubereiteter ist als vor der Menschwerdung. Denn

nun ist das Lösegeld bezahlt und in der Lehre Christi strahlt das

Göttliche heller auf 2. Die Missio war im AT « non ita plena », weil erst
im NT der Begnadigte, der von Schuld und Strafe Befreite, sofort nach
dem Tode in die Glorie eintreten kann. In diesem Sinne kann man
von der Incarnatio an im besondern Sinne von einem tempus gratiae
sprechen 3. Ein Tempus gratiae ist sie aber auch, weil erst mit Christus
die Zeit der geistigen Fortpflanzung begonnen hat, die in allen Völkern
wirksam wird4.

Schließlich werden im NT durch die Geistsendung Gnadengaben
geschenkt, die nicht nur der Heiligung der Empfänger, sondern mittels
des Empfängers der Heiligung anderer Menschen dienen, es wird eine

« gratia tendens in alios » 5, eine « plenitudo gratiae, redundans in mul-
tos » 6 verliehen. Hiermit sind wohl alle gratiae gratis datae, alle dem

Aufbau und der Konstitution der Kirche dienenden Gaben, gemeint.
Der Kundbarmachung gerade dieser « gratia tendens in alios » und

« redundans in multos » diente zwar nicht ausschließlich, aber doch

vor allem die Sichtbarkeit der Pfingstsendung. « Den Aposteln wurde

1 In Joh. 7 lect. 5.
2 I d. 15 q. 5 a. 2 sol. : « Per adventum Christi remotum est obstaculum

antiquae damnationis, totum genus humanuni effectum est paratior ad percep-
tionem gratiae quam ante, tum propter solutionem pretii et victoriam diaboli,
tum propter doctrinam Christi, per quam clarius nobis innotescunt divina. »

3 I d. 16 q. 1 a. 2 : « Quamvis aliqui Patres Veteris Testamenti gratiam
plenissimam acceperint personalem, tarnen quia nondum erat tempus gratiae
propter impedimentum originalis peccati, a quo nondum morte Christi natura
humana remedium acceperat, ideo non debuit significari plenitudo gratiae ut
praesens sed ut futura in apparitionibus et legalibus sacramentis. »

4 Ib. « Et ex alia parte non erat tunc tempus spiritualis propagationis per
quam spirituali modo diversae gentes in Dei cognitione regenerantur, sed carnali
propagatione cultus divinus a patribus in filios procedebat. »

5 I d. 16 q. 1 a. 2.
6 I d. 16 q. 1 a. 3.



180 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

zweimal eine sichtbare Sendung des Heiligen Geistes zuteil. Das erste
Mal um jenes Überströmen der Gnade anzudeuten, das vor sich geht
in der Weise einer Handlung und in der Spendung der Sakramente.

Es geschah in der Gestalt des Anhauchens, wie es bei Joh. 20, 23 heißt :

'Denen ihr die Sünden nachlasset, denen sind sie nachgelassen und denen

ihr sie behalten werdet, denen sind sie behalten' ; es sollte gezeigt
werden, daß diese Vollmacht einzig vermöge des Einflusses des Hauptes
zu ihnen gelangt, nämlich Christi. Zu Christus aber kam sie unmittelbar

vom Vater. Darum wurde diese Vollmacht als in ihm schon
vorhanden bezeichnet durch den Flug der über ihm schwebenden Taube.

In den Aposteln aber in der Gestalt des von Christus ausgehenden
Hauches. Die zweite sichtbare Geistsendung an die Apostel erfolgte,
um das Überströmen in der Weise der Lehre anzudeuten ; diese fand
am Pflngstfeste statt. Darum erschien er in Gestalt feuriger Zungen,
damit sie wortmächtig und in Liebe erglüht, sich dem Heile der
Nächsten widmeten. »1

Wenn also auch die wesentlichen personalen Wirkungen der unsichtbaren

Geistsendung im Alten und Neuen Testamente die gleichen sind,
so bleiben doch bedeutsame Unterschiede bestehen, hinsichtlich welcher

Johannes mit Recht sagen konnte : « Non erat datus Spiritus Sanctus. »

Der Geist war noch nicht in sichtbarer Gestalt erschienen, noch wirkte
er nicht in gleicher Weise wie im NT unter allen Völkern, noch war
der reatus poenae totius generis humanae nicht getilgt, noch war keine
Gnade als dauernde Gabe an die Kirche gespendet, welche der Gründung
und dem Nutzen der Kirche zugeordnet war, insofern der Missionsauftrag

noch nicht erteilt, die Sakramente noch nicht eingesetzt und
noch keine Spender mit Auftrag und Vollmacht bestimmt waren. Wie
sehr Thomas die sichtbare Sendung des Heiligen Geistes der
Kundmachung jener Gaben zugeordnet sein läßt, welche der Gründung und
Verbreitung der Kirche dienen, wird besonders deutlich wo er von der

Geistsendung an die Gottesmutter spricht2. Obgleich sie eine einzigartige

Fülle heiligender Gnaden besaß, so erging an sie doch keine

1 Ib.
2 I d. 16 q. 1 a. 2 ad 4 : « Inter alios qui fuerunt de primitiva Ecclesia in die

Pentecostes etiam Beatae Virgini visibilis missio Spiritus S. facta est. Sed quamvis
singularem plenitudinem gratiae consecuta sit, tarnen non fuit ad ipsam missio visibilis

specialis : quia non ordinabatur gratia sua ad plantationem Ecclesiae per
modum doctrinae et administrationis sacramentorum sicut per Apostolos factum est.
Unde Apostolus dicit I ad Titum 2, 12 : Mulierem in Ecclesia loqui non permitto. »



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 181

besondere, einzigartige sichtbare Sendung ; und zwar darum nicht, weil
die ihr mitgeteilte Gnade nicht auf die Pflanzung der Kirche durch
Lehre und Sakramentenspendung hingeordnet war.

Auch dem einfachen Christen kam in den ersten Generationen eine

solche gratia tendens in alios zu1.
Hinsichtlich der innern Gnadenausstattung der Gerechten des AT

und der Geheiligten des NT trägt Thomas die gleiche Lehre vor, wie

in der Abhandlung über die Wirkungen der Taufe und der Beschneidung.
Es ist nur folgerichtig, wenn Thomas die Gerechten des AT als

Glieder des mystischen Leibes Christi betrachtet und sie ausdrücklich so

nennt2. Nach III q. 8 a. 3 ist Christus ja das Haupt all derer, die von
ihm Gnade empfingen und ihm durch den Glaubensbesitz ähnlich geworden

sind. Die Väter gehörten dem gleichen Corpus Ecclesiae an, dem wir
zugehören, und zwar auf Grund des gleichen Glaubens und der gleichen
Liebe 3. Ja, das Corpus Ecclesiae besteht aus Menschen aller Zeiten 4-

1 I d. 16 q. 1 a. 2 ad 2 : « Fideles primitivae Ecclesiae erant quasi semen
quoddam spirituale, per quos debuit pullulare fides in omnibus gentibus. Et
ideo ad eos visibilis missio facta est ad ostendendum quod per eos plantanda
erat Ecclesia in cognitione Dei per Universum mundum. »

2 III d. 22 q. 2 a. 2 sol. 3 ad 1 : « In Patribus est gratia, quae non erat in
pueris, per quam Patres erant membra Christi et ideo efiectum redemptionis perce-
perunt, quod non erat in pueris. »

3 III 8, 3 ad 3 : « Sancti Patres non insistebant sacramentis legalibus tam-
quam quibusdam rebus, sed sicut imaginibus futurorum, idem autem est motus
in imaginem, inquantum est imago et in rem, ut patet per philosophum. Et ideo
antiqui Patres servando legalia sacramenta ferebantur in Christum per fidem et
dilectionem eandem, qua nos in ipsum ferimus. Et ita Patres antiqui pertinebant
ad idem corpus Ecclesiae ad quod nos pertinemus. »

4 III 8, 3c:« Corpus Ecclesiae constituitur ex hominibus, qui fuerunt a
principio mundi usque ad finem ipsius. »

Vgl. III d. 13 q. 2 a. 2 qt. 2 : « Quattuor uniones inveniuntur in corpore
mystico. Prima est, inquantum omnia membra eius sunt unius naturae vel genere
vel specie. Secunda est, inquantum colligata sunt ad invicem per fidem, quia
sic continuantur in uno credito. Tertia est, secundum quod vivificantur per gra-
tiam et caritatem. Quarta est, secundum quod in eis est Spiritus Sanctus, qui est
ultima perfectio et principalis totius corporis mystici, quasi anima in corpore
naturali. »... « Homines fideles in gratia existentes uniuntur (unter Voraussetzung
der ersten und zweiten unio) secundum tertiam unionem, quae est formalis respectu
huius secundae et iterum secundum quartam, quae est completiva totius. Et
ideo horum proprie dicitur Christus caput. » Vgl. ad 1.

III d. 13 q. 2 a. 2 sol. 2 ad 4 : « Quamvis Christus nondum fuisset incar-
natus tempore Patrum Veteris Testamenti secundum rem, erat tarnen iam In-
carnatio ipsa in Dei ordinatione et fide ipsorum, secundum quam fidem iustifica-
bantur. 'Quia tempora mutata sunt et non fides', ut Augustinus dicit. Sed tarnen
non fuit tanta influentia ante Incarnationem quanta est modo, quia nondum



182 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Von der Gotteskindschaft, der Adoptio divina spricht Thomas im
Hinblick auf die Gerechten des AT in diesem Zusammenhang nicht
ausdrücklich. Aber gemäß seiner Gnadenlehre hat eine solche Adoptio
auch schon im AT stattgefunden. Denn diese Adoptio ist wie die digni-
tas ad vitam aeternam mit dem Gnadenbesitz, dem consortium divinae
naturae von selbst gegeben : « Attenditur pretium operis secundum

dignitatem gratiae, per quam homo consors factus divinae naturae adop-

tatur in Filium Dei, cui debetur haereditas ex ipso iure adoptionis
secundum illud Rom. 8, 17 : Si Filii et heredes » (I-II 114, 3 c.).

III
Auf den innern Zustand der alttestamentlichen Gerechten kommt

Thomas noch einmal zu sprechen anläßlich der Darstellung des

Unterschiedes, der obwaltet zwischen der Lex vetus und der Lex nova. Das

neue Gesetz besteht vor allem in der übernatürlichen Gnade, es ist in
die Herzen eingesenkt und heißt Gesetz der Liebe \ ja es ist die Gnade

des Heiligen Geistes selbst, die den Gläubigen verliehen wird 2. Dieser

so bestimmten Lex nova gehören aber nicht nur die Menschen der
nachchristlichen Zeit an, sondern auch einige aus dem AT, nämlich

diejenigen, welche die Liebe und die Gnade des Heiligen Geistes besaßen,

die vor allem die geistigen und ewigen Verheißungen erwarteten3.
Durch den Glauben an Christus gehört der Mensch dem Neuen Testamente

an, ob er in der vorchristlichen oder nachchristlichen Zeit lebt.

Jeder also, dem das Gesetz der Gnade eingesenkt wird, ist Glied des

Neuen Testamentes 4. Es konnte der Geist der Gläubigen schon zur

erat remotum obstaculum nec sacramenta gratiae erant exhibita, sicut modo est. »

De Verit. 29, 5 ad 11.
1 I-II 107, 1 ad 2 : « Lex nova cuius principalitas consistit in ipsa spirituali

gratia indita in cordibus nostris dicitur lex amoris. »

2 I-II 106, 1. c. : « Principaliter lex nova est ipsa gratia Spiritus Sancti,
quae datur Christi lidelibus. »

3 I-II 107, 1 ad 2 : « Fuerunt tarnen aliqui in statu Veteris Testamenti
habentes caritatem et gratiam Spiritus Sancti, qui principaliter exspectabant pro-
missiones spirituales et aeternas et secundum hoc pertinebant ad legem novam. »

1 I-II 106, 1 ad 3 : « Nullus unquam habuit gratiam Spiritus Sancti nisi per
fidem Christi explicitam vel implicitam. Per fidem autem Christi pertinet homo
ad Novum Testamentum. Unde quibuscumque fuit lex gratiae indita secundum
hoc ad Novum Testamentum pertinebant. » Vgl. I-II 107, 1 ad 3 : « Ii qui in
Vetere Testamento Deo fuerunt accepti per fidem, secundum hoc ad Novum
Testamentum pertinebant. Non enim iustificabantur nisi per fidem Christi, qui
est auctor Novi Testamenti. »



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 183

Zeit des Gesetzes durch den Glauben mit Christus, der Mensch werden

und leiden sollte, verbunden werden und so wurden diese Menschen

durch den Glauben an Christus gerechtfertigt b

Freilich lehrt Thomas auch hier ganz im Einklang mit seiner

Lehre über die Missio und die Wirkungen der mit dem Glauben
verbundenen Beschneidung : Die Lex nova durfte angemessener Weise nicht
gleich nach dem Sündenfall den Menschen gegeben werden. Denn dieses

neue Gesetz besteht vor allem in der Gnade des Heiligen Geistes, der

nach Gottes Anordnung in seiner überfließenden Fülle nicht gegeben
werden sollte, bevor das die Gesamtmenschheit betreffende Hindernis
der Sünde behoben war, was erst nach dem Abschluß der Erlösung
durch Christus geschah 2.

IV

Mit der oben erwähnten Lehre, daß weder die Taufe als solche

noch die Beschneidung als solche das die Gesamtnatur betreffende
Hindernis für den Eintritt in das Himmelreich wegräumten, sondern
dies erst durch das Leiden Christi behoben werden sollte, steht in

engstem Zusammenhang die Lehre des hl. Thomas von der Wirkung
der Höllenfahrt Christi. Hier finden wir, wie im Traktat über die Lex
nova eine Bestätigung für die wesentliche Gleichheit der Gnadenausstattung

des alt- und neutestamentlichen Menschen. Welches war der
Zustand der Menschen, welche Christus im Limbus Patrum vorfand
Warum wurden sie in diesem Zustand gehalten

Sie waren schon vor ihrem Eintritt in den Limbus von aller
Erbschuld frei 3, durch den Glauben an Christus waren alle Sünden, die

Erbsünde sowohl wie die Aktsünde, getilgt, desgleichen alle aus der

1 I-II 103, 2 : « Poterat tarnen mens fidelium tempore legis per fidem con-
iungi Christo Incarnato et passo et ita ex fide Christi iustificabantur. »

I-II 106, 3 ad 2 : « Diversitas locorum non variat diversum statum humani
generis, qui variatur per temporis successionem. Et ideo omnibus locis proponitur
lex nova, non autem omnibus temporibus ; licet omni tempore aliqui fuerunt
ad Novum Testamentum pertinentes. »

2 I-II 106, 3c: «Triplex ratio potest assignari, quare lex nova non debuit
dari a principio mundi. Quarum prima est, quia lex nova principaliter consistit
in gratia Spiritus Sancti, qui abundanter dari non debuit antequam impedimen-
tum peccati ab humano genere tolleretur consummata redemptione per Christum. »

3 III 52, 1 ad 1 : « Nomen inferorum sonat in malum poenae, non autem
in malum culpae. Unde decuit Christum in infernum descendere, non tamquam
ipse esset debitor poenae, sed ut eos, qui erant poenae obnoxii, liberaret. »



184 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Aktsünde erwachsenen Sündenstrafen 1. Darum waren sie fähig (capa-
ces), für jene letzte Befreiung, welche Christus brachte 2. Denn sie

besaßen die Würde und die Voraussetzungen für den Empfang des

Glorienlichtes, für den Zutritt zur Anschauung Gottes 3. Die Gnade

war schon zu ihnen gelangt, weil sie geistig wiedergeboren und Glieder
Christi geworden waren 4, sie waren dem Leiden Christi verbunden durch
den von der Liebe geformten Glauben 5, durch den die Sünden

weggeräumt waren, und sie hatten schon während des irdischen Lebens
den Eintritt in das Himmelreich verdient 8.

Wenn ihnen der Zugang zum Himmelreiche noch verschlossen war 7,

es ihnen verwehrt war, die Vorhölle zu verlassen 8, so lag das einzig
daran, daß der reatus culpae primi parentis noch bestand, daß sie noch
dem reatus peccati originalis verhaftet waren. Darum waren sie

vorläufig von der Herrlichkeit des Himmels ausgeschlossen 9. Sie lebten
noch in der Hoffnung auf die Glorie, nicht in deren Besitz 10, ja, man
kann sagen, daß sie noch in der Finsternis lebten, weil sie die

Anschauung Gottes entbehrten 11 und diese Entbehrung schmerzlich emp-

1 III 52, 5 ad 2 : « Sancti Patres, dum adhuc viverent, liberati fuerunt per
fidem Christi ab omni peccato tarn originali quam actuali et a reatu poenae actu-
alium peccatorum, non tarnen a reatu poenae originalis peccati, per quem ex-
cludebantur a gloria, nondum soluto pretio redemptionis humanae. »

2 III 52, 7 ad 1 : « Sancti Patres etsi adhuc tenerentur adstricti reatu originalis

peccati, inquantum respicit humanam naturam, tarnen liberati erant per
fidem Christi ab omni macula peccati et ideo capaces erant illius liberationis quam
Christus attulit descendens ad inferos. »

3 III 70, 4.
4 III d. 22 q. 2 a. 2 sol. 3 ad 1 : « In Patribus est gratia, quae non erat in

pueris, per quam Patres erant membra Christi. »

5 III 52, 6 c : « Christus descendens ad inferos operatus est in virtute suae
passionis. Et ideo eius descensus ad inferos illis solis liberationis attulit fructum,
qui fuerunt passioni Christi coniuncti per fidem caritate formatam, per quam peccata
tolluntur. »

6 III 48, 5 ad 1 : « Sancti Patres operando opera iustitiae, meruerunt introi-
tum regni caelestis per fidem passionis Christi secundum illud Hebr. 11, 33 :

.Sancti per fidem vicerunt regna, operati sunt iustitiam', per quam etiam unus-
quisque a peccato purgabatur quantum pertinet ad emundationem propriae
personae. Non tarnen alicuius fides vel iustitia sufficiebat ad removendum quod
erat per reatum totius humanae creaturae, quod quidem remotum est pretioso
sanguine Christi. » Vgl. ib. 53, 8 ad 3.

7 III 52, 5 c. und ad 2. 8 Ib.
9 III 52, 4 ad 2 : « Vectes inferni dicuntur impedimenta, quibus Sancti Patres

de inferno exire prohibebantur, reatu culpae primi parentis, quod Christus statim
descendens ad inferos virtute passionis et mortis confregit. » Vgl. ib. ad 7 ; a. 5.

10 Ib. und ad 4.
11 III d. 22 q. 2 a. 1 qt. 2.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 185

fanden 1. Aber abgesehen von der seligen Anschauung fehlte ihnen
nichts an der übernatürlichen Gnadenausstattung, und darum konnte
Christus ihnen auch nur das große Geschenk des Glorienlichtes bringen,
er goß ihnen dies Glorienlicht ein 2 und schenkte ihnen als Frucht der
vollbrachten Erlösung nicht erst Glauben und Gnade, sondern den

vollen Genuß der Gottheit 3. Insofern man nach I q. 43 a. 6 ad 3 immer
da von einer unsichtbaren Missio sprechen kann, wo ein Fortschritt
zu einem neuen Tugendakt oder zu einem neuen Zustande der Gnade

vorliegt, darf man auch im Hinblick auf die Verleihung des Glorienlichtes

von einer missio invisibilis sprechen : « Ad Beatos facta est

missio invisibilis in principio beatitudinis. Postmodum autem ad eos

fit missio non secundum intensionem gratiae sed secundum quod ali-

qua mysteria eis revelantur de novo, quod est usque ad diem iudicii. »

Fassen wir die Ergebnisse kurz zusammen :

Thomas hat, wo immer sich ihm Gelegenheit bot, eine Aussage
über den Zustand der alttestamentlichen Gerechten zu machen, in allen
Perioden seiner schriftstellerischen Tätigkeit den übernatürlichen
Gnadenstand der vorchristlichen Glieder des auserwählten Gottesvolkes
anerkannt, und zwar gilt dies nicht nur für einige Auserwählte, die mit
Vorzug « Gerechte » genannt werden, sondern durch den Glauben an die

zukünftige Erlösung durch Christus wurden sicher alle Glieder, an
denen die Beschneidung vorgenommen wurde, dieser Gnade teilhaftig.
Wenn man von der Lehre des Sentenzenkommentars absieht, die Thomas

später ausdrücklich widerrief, so kann man in seinen Schriften keinen

1 III 52, 2 ad 2 : « Duplex est dolor : anus de passione poenae, quem patiun-
tur homines pro peccato actuali. Alius autem dolor est de dilatione speratae
gloriae quem quidem dolorem patiebantur Sancti Patres in inferno dolores

causatos ex dilatione gloriae actualiter solvit, gloriam praebendo. »

2 III 52, 2 c. : « Ulis qui detinebantur in purgatorio spem gloriae consequendae
dedit. Sanctis Patribus, qui pro solo peccato originali detinebantur in inferno,
lumen gloriae infudit. »

Ad 4 ad 1 : « Christus statim in infernum descendens sanctos ibi existentes
liberavit, non quidem statim educendo eos de loco inferni, sed in ipso inferno
eos luce gloriae illustrando. »

3 III 52, 5 ad 3 : « Statim Christo mortem patiente, anima eius ad infernum
descendit et suae passionis fructum exhibuit Sanctis in inferno detentis. » III 52,
6. : « Christus descendens ad inferos operatus est in virtute suae passionis. Et
ideo eius descensus ad inferos illis solis liberationis contulit fructum, qui fuerunt
passioni Christi coniuncti per fidem caritate formatam, per quam peccata tolluntur. »

Vgl. III 49, 5 ad 1.



186 Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

Ansatz finden für die Theorie, diese Gnade der alttestamentlichen
Gerechten sei artverschieden von der Gnade der Geheiligten der christlichen

Zeit. Im Gegenteil, es liegen eine Reihe von Texten vor, in denen

die Artgleichheit äquivalent ausgesprochen ist. Denn mit dieser « alt-
testamentlichen » Gnade sind alle Wirkungen der Gnade gegeben. Sie

reicht hin, die Regungen der Begierlichkeit zurückzudämmen, sie

ermöglicht, weil mit der übernatürlichen Gottesliebe unlöslich verbunden,
die Beobachtung aller Gebote, sie ist Prinzip des Verdienstes, in ihrer
Kraft haben die Väter tatsächlich die Glorie verdient, der so begnadete
Mensch kann als wiedergeboren bezeichnet werden, sie macht den ihrer
teilhaft gewordenen Menschen zum Kinde Gottes, sie gliedert ihn
Christus ein und beinhaltet die unsichtbare Sendung des Heiligen
Geistes. Darum gehörte der vorchristliche Gerechte schon dem Neuen

Testamente an.
Diese Lehre von der Artgleichheit des Gnadenstandes des Gerechten

des AT und des NT läßt nach Thomas aber noch Raum für einen
wirklichen Fortschritt in der Heilsökonomie und schließt die Möglichkeit
eines « Neuheitserlebnisses » in den Heiligen der nachchristlichen Zeit
keineswegs aus.

Das « Neuheitserlebnis » der ersten Christen würde noch verständlich

bleiben bei Annahme eines erst ihnen geschenkten expliciten Glaubens

an die Ankunft Christi, an die stattgehabte Erlösung, an die

Wiedergeburt, die Eingliederung in Christus, an alle andern ihnen

geschenkten übernatürlichen Heilsgaben, vor allem an ihre Berufung
zur Anschauung Gottes. Insofern sie, was nicht bei allen Begnadeten
des AT der Fall war, im Glauben diesen ihren Zustand anerkannten,
konnte in ihnen das « Neuheitserlebnis » reifen. Übrigens besitzt ja
auch das neugetaufte Kind dieses Neuheitserlebnis nicht und ist wurzelhaft

doch aller übernatürlichen Gaben teilhaftig geworden, ja selbst
erwachsene Konvertiten wissen längst nicht immer von einem solchen

Erlebnis zu berichten.
Das Neue liegt für Thomas auf einer andern Ebene, und zwar vor

allem auf der Ebene jener Gaben, die nicht ausschließlich den gratiae
gratum facientes zuzurechnen sind. Zu den wirklich ausschließlich neu-
testamentlichen Gaben gehört zunächst der sakramentale Charakter, dem

im besondern Sinne kirchenbildende Funktion zukommt ; es gehören
dazu alle jene charismatischen Gaben, von denen Thomas sagt « quod
tendunt in alios » ; es gehören dazu die Sakramente, besonders insofern
sie in der Kraft des schon vollzogenen Heilsleidens Christi wirksam sind.



Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin 187

Es gehört freilich auch dazu die Vollendung der gratia gratum
faciens in der Glorie, insofern nur dem nach dem Leiden Christi sterbenden

Menschen der sofortige Zugang zur unmittelbaren Begegnung mit
Gott ermöglicht ist, was auch beim Heiligsten des AT nicht der Fall
war. Auch dürfen wir hier die vielen durch die Sakramente vermittelten
Gnaden nicht übersehen. Aber sie begründen nach Thomas nicht eine

Artverschiedenheit (III 65, 1 ad 4). Ob Thomas, falls er nicht nur mit
augustinischem Lehrgut, sondern auch mit cyrillischen Gedanken über
die Heiligung der Gerechten des AT in Berührung gekommen wäre,
seine Ansicht zugunsten einer größern Verschiedenheit verändert hätte \
wird sich kaum entscheiden lassen.

1 G. Philips, a. a. O. S. 556.


	Die Gnade der Gerechten des Alten Bundes nach Thomas von Aquin

