Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 29 (1951)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Philosophie

J. Hirschberger : Geschichte der Philosophie. 1. Band : Altertum und
Mittelalter. — Freiburg i. Br., Herder. 1949. xvi-476 SS.

Vor allem als Hilfsbuch fiir akademische Vorlesungen gedacht, mochte
die vorliegende Geschichte der Philosophie nicht blo8 referieren (Philo-
sophiegeschichte als Geschichte S. 1), sondern auch philosophieren (Philo-
sophiegeschichte als Philosophie S. 2), in der Absicht, eben dadurch besser
zu zeigen, nach Rankes bekanntem Spruch, « was war und wie es war ».

Dieser erste Band erfiillt besagtes Programm in schéner, flieBender
und anregender Darstellung fiir Altertum und Mittelalter, und zwar in
bewuBter und betonter Beschriankung auf das Wichtigere. Demnach werden
nur die groBeren Denker und Systeme in einiger Ausfiihrlichkeit behandelt,
wie Platon 73 SS., Aristoteles 78 SS., Stoa 28 SS., Augustinus 25 SS.,
Thomas von Aquin 89 SS., Nikolaus von Cues 15 SS. Andere wie etwa
Plotin, Boethius, Pseudo-Areopagita, Eriugena, Abaelard, Anselm, Bona-
ventura, Duns Scotus, Ockham, Eckhart werden in wenigen Seiten ab-
gefertigt. Andere noch nur eben kurz erwihnt.

Besonderes Bemiihen wurde darauf verwendet, den inneren Zusammen-
hang, die Kontinuitit, in der Entwicklung der aufeinanderfolgenden und
einanderablésenden Denkrichtungen deutlich herauszuarbeiten. Was nun
dabei hauptsdchlich zum Vorschein kommt, ist der durchwegs vorherrschende
EinfluB der platonischen Grundanschauungen von Aristoteles iiber Philo,
Plotin, Augustinus, Anselm, Thomas von Aquin usw. bis auf Nikolaus von
Cues, der den groBen Reigen schlieBt, um der modernen Philosophie die
Hand zu reichen.

« Metaphysik im Sinn des Aristoteles treiben», so S. 168 und 177, « hei3t
im Grund platonisieren. » Und Gleiches wird unermiidlich, nicht blo8 im
Metaphysischen, bei jeder Gelegenheit immer wieder vermerkt. « Aristoteles
ist eben der erste Grieche, der uns gelehrt hat, die Welt mit den Augen
Platons zu sehen » (S. 436). Das habe Thomas von Aquin intuitiv gesehen
(ib.). « Die Wiederaufnahme und das systematische Weiterdenken der
thomistischen Philosophie kann darum nicht einfach von einem Aristote-
lismus bei Thomas sprechen und nun, wie referierend, so nebenbei auf
neuplatonische und augustinische Elemente verweisen, sondern muf sich
schliissig werden iiber die Frage, was fiir ein Aristotelismus das ist. Nach-



Literarische Besprechungen 107

dem uns der historische Aristoteles selbst problematisch geworden ist, ist
es dieser mittelalterliche Aristotelismus noch viel mehr» (S. 411).

Diese entschiedene und wohl auch in etwa leidenschaftliche Stellung-
nahme verleiht den Ausfithrungen des Verf. zweifellos eine GroBziigigkeit
und Lebendigkeit, die stets die Aufmerksamkeit wachhilt. Uberhaupt hat
Verf. ein Lehrbuch von ungewd&hnlicher Lesbarkeit geschaffen, und zwar
unbeschadet seiner Reichhaltigkeit, die niemals belastend wirkt.

Nun ist es gewiB8 richtig, daB bei Thomas von Aquin, noch mehr als
schon bei Aristoteles selbst, viel Platonisches mitgeht, nicht nur « so neben-
bei», sondern auch im Wesentlichen, — ist doch Thomas durchaus kein
Flickmeister gewesen —, das ihm iiber Augustinus, Pseudo-Areopagita,
Liber de causis, die Araber und die neuplatonischen Kommentare zu Aristo-
teles zugeflossen ist. Ob aber dieser thomistische, und zum Teil bereits
aristotelische, Platonismus sich immer gerade so ausnimmt, wie Verf. fest-
stellen zu miissen meint, das ist eine Frage, die in manchem Punkt genauer
nachzupriifen wiare. Wir hatten mitunter den Eindruck, da Verf. sich von
seiner eigenen These zu weit mitreiBen lieB. Wie dem immer sein moge,
hier liegt, sowohl geschichtlich als auch philosophisch, ein Problem vor,
das nun einmal gestellt ist und gelést zu werden verlangt.

1. Wir wollen hier nur auf einen Punkt speziell eingehen, der iibrigens
in diesem Problembereich zu den schwierigsten gehért. Verf. schreibt S. 150
(vgl. 164 ff., 402, 404): « Auch fiir Aristoteles ist das der Natur nach
Frithere und Bekanntere immer das allgemeine Eidos oder 76 i fv elvae
(Top. Z, 4; 141 b 22 ff.; Met. Z, 3; 1029 a 29 ff.). In seiner Lehre von
Begriinden und Beweisen denkt er noch ganz platonisch. Die klassische
Belegstelle hiefiir ist Anal. post. A 2; 72a 25-b 4, wo er erklart : Das ist
immer das Bekannteste, wodurch ein anderes ist, was es ist, so dhnlich
wie dasjenige mehr gilov ist, wodurch ein anderes @ilov zum gidov wird.
Und Met. A, 11; 1019 a 2 ff. wird direkt gesagt, daBl die Rede von dem
der Natur nach Friiheren platonische Terminologie ist. Mit dieser meta-
physischen ‘Realitit’ begriindet auch Aristoteles. »

Sehen wir uns zum ersten diese « klassische Belegstelle » aus An. post.
etwas ndher an. Es ist jener Abschnitt des 2. Kapitels, wo Aristoteles zeigt,
daf3 beim Beweis die Griinde (ai dpyat, T& wpwta) nicht bloB friiher, sondern
auch besser bekannt und gewiB sein miissen, als das aus ihnen zu Beweisende.
Es handelt sich also um einen Punkt, der zu jeder Beweistheorie wesentlich
gehort, ganz gleich, ob sie platonisch ist oder nicht. Dafiir beruft sich aber
Aristoteles auf ein allgemeines Prinzip von unverkennbar platonischem
Geprige : « *Aet yap 8’ & Ordpyet Exactov, éxeivo pikAdlov Omdpyet». Thomas
zitiert es sehr oft unter der sprichwortlich gewordenen Formel : « Propter
quod unumquodque tale est, et illud magis». Wort fiir Wort iibersetzt
diirfte es etwa heiBlen : « Denn immer wird das, wodurch etwas besteht,
selbst um so mehr bestehen. » Und dann geht’s im Text des Aristoteles
weiter : « Wie zum Beispiel das, wodurch uns etwas lieb ist, selbst um so
mehr lieb sein muB.» W. D. Ross liest in seiner Oxforder Ausgabe éxelve
statt éxeivo: « Dem, wodurch einem etwas zukommt, muf dasselbe um
so mehr zukommen.» Dies entspricht auf alle Fille der scholastischen



108 Literarische Besprechungen

Formel, wohl aber auch dem Textzusammenhang, besser. Tatsidchlich ist
die Lesart von W. D. Ross durch den Protreptikos bei Jamblich glinzend
bestitigt, wo derselbe Grundsatz 6fters erwdhnt wird (Ed. Pistelli, Teubner
p. 42 1. 25-29, p. 43, p. 44) : da heiBt’s ¢ p&ilov Smapyet ToUto p. 43 1. 29
und & pa&Adoy dmdpyet Tadtéy p. 44 1. 21. Offenbar hat Verf. die besprochene
Stelle in ihrem ersten Teil falsch iibersetzt. Wie sie bei Aristoteles lautet,
belegt sie in keiner Weise seine Behauptung.

Dafiir aber hitte Verf. aus demselben Kapitel der An. post. den Text
iiber die wissenschaftliche Begriindung 71 b 20 ff. zitieren kénnen, von der
erklart wird, daB sie « 2£ dAn0Gv Te %ol TpOTWY kol dpéowy xal YvwptpwTépwy
xal mpotépwy xal altiewy 100 cuumepdopatos» erfolgen miisse, d.h. «aus
Ursachen des zu Beweisenden, die bekannter und friiher als es selbst sind ».
Damit muB8 man nidmlich verbinden, daB fiir Aristoteles die dpyai des
wissenschaftlichen Beweises die Definitionen sind, fiir die es keinen Beweis
gibt (An. post. B 3, 90 b 24). «’Ev 7toig ouAloyiopoic mavtwy &pyh 7 odoiw
éx yp 700 Tt &0ty of culloyiopol elow» (Met. Z 9, 1034a 30). Wozu
Thomas erklirt : « In syllogismis omnium principium est substantia, id
est quod quid est rei, nam syllogismi demonstrativi sunt ex quid est, cum
in demonstrationibus medium sit definitio » (Met. VII lect. 8 n. 1450).
So ergibt sich denn, wie Verf. richtig sagt, da8 fiir Aristoteles, und fiir
Thomas, «das der Natur nach Friihere und Bekanntere immer das all-
gemeine Eidos oder 6 tt #v elvar ist».

Was ist aber das entsprechende Spidtere ? Verf. meint vielleicht, es
sei das Einzelne. Das wire nun kaum richtig. Hier wird niamlich nicht
das Allgemeine dem Einzelnen entgegengestellt, sondern der Beweisgrund
dem zu Beweisenden. Was ist aber der Beweisgrund ? Die Definition,
d.h. der Aéyog, in dem das Wesen des Beweisgegenstandes (td UGmoxei-
pevov) zum Ausdruck kommt. Dieses Wesen wird zwar in der Definition
abstrakt allgemein erfaB3t, liegt aber nur im Einzelding und nur als Einzel-
ding in der Wirklichkeit vor. Nicht gerade als Allgemeines ist es Beweis-
grund, sondern als Wesen, als die Sache selbst, um die es sich handelt.
Und was ist jetzt das zu Beweisende ? T& md0n xal té xaf’ adtax cvpBeps-
xote des Gegenstandes, die durch den Beweis in Evidenz gebracht werden
(An. post. A 7, 75a 39ff.; A 10, 76 b 6-16; z. B. 75 b 1 7pitov 10 yévog
o Omoxeipevov 0b Ta by xal Ta xab’ abro cupBeBhAxrora Aol N dmwddetfic) :
also die naturnotwendigen Eigenschaften und Nebenbestimmungen, die
aus der Wesensdefinition erschlossen werden (logisch), wie sie aus dem
Wesensgehalt resultieren (ontologisch). DafB, ihnen gegeniiber, das Wesen
ein der Natur nach Friiheres (pioet xal odoly mpédTepov) ist, ein wirklich
Friiheres, das ist sicher aristotelisch, aber kaum eigentlich schon platonisch.

Und nun kommen wir zu einem zweiten Punkt. Aristoteles selbst
bezeugt S. 150, « daB3 die Rede von dem der Natur nach Friiheren plato-
nische Terminologie ist ». Ganz richtig. Aber nicht nur das. Aristoteles
hat sogar die Scheidungsregel zwischen Fritherem und Spiterem, durch die
Platon seinen ywpiopdés begriindete, selbst iibernommen und sehr oft in
verschiedenen Wendungen angefiihrt (z. B. Met. A 1019 a 2, ausdriicklich
als Platons Regel bezeichnet, worauf Verf. soeben anspielte : « Was immer



Literarische Besprechungen 109

ohne das andere sein kann, nicht aber das andere ohne es selbst», oder
Phys. ® 260 b 18 : « Das ohne welches das andere nicht sein wird, wohl
aber es selbst ohne das andere», was an das hidufige dvaipovpévou dvarpet-
tat — « wessen Aufhebung aufhebt» — erinnert, wohl die urspriingliche
platonische Scheidungsformel vgl. Protrepticus bei Jamblich cap. 6, p. 38 1.
11/12). Diese Regel scheint Platon immer als eine Regel wirklicher Schei-
dung giost xal odoly gebraucht zu haben, Aristoteles aber nicht. Im «der
Natur nach Friitheren » unterscheidet er (am deutlichsten Met. 1077 b1 ff. : o0
ravta Soa T AdYe mpbrepa xal tf obota mebtepa . . . Tabra 8 ody Kuma Omapyst
wo es gerade gegen den platonischen ywpiopés verwendet wird, vgl. 1035 b
4/5.12/14), was ein natiirlich Fritheres nach der wirklichen Ordnung und was
ein solches nur nach der begrifflichen Ordnung ist. In letzter Bedeutung sind
die Begriffselemente ein der Natur nach Friiheres im Hinblick auf den Begriff
(Top. Z, 141 b 22/33) und das Allgemeine im Hinblick auf das Einzelne. In
erster Bedeutung ist vor allem die Substanz ein der Natur nach Friiheres
gegeniiber ihren naturnotwendigen oder zufilligen Nebenbestimmungen.

Zum Fall der Aéye mwpétepa kénnen wir hier fiiglich Thomas von Aquin
zitieren (in Met. V lect. 3 n. 785 zu 1013 b 30 ff.) : « Prius et posterius in
causis invenitur ... in una et eadem causa numero secundum ordinem
rationis qui est inter universale et particulare. Nam universale naturaliter
est prius, singulare posterius.» Es handelt sich um die Uberlegung, da8,
wenn Polykleitos die Ursache eines Standbildes ist, dann prius ein Mensch,
ja noch prius ein Sinnewesen ({&ov) dessen Ursache ist (1014 a 2/3 olov
&vBpwmoc altiog avdplavrog 7)) xal 8Amg Loy, &t 6 IloAdxAeirog &vlpwmog, 6
8’ dvlpwroc Ldov). Das bezieht sich offenbar, wie Thomas richtig inter-
pretiert, auf das Frithere nach der begrifflichen Ordnung, wie sie etwa in
der arbor porphyriana vom Genus supremum bis zum Individuum durch-
gefithrt wird. Ebenfalls gelten die Ausfithrungen Top. Z, 141 b 22/33 iiber
das amAidc yvwpiportepov xat mwpdtepov von der bei richtiger Definition ein-
zuhaltenden natiirlichen Ordnung der Begriffselemente. Freilich ist die
natiirliche Ordnung im Begrifflichen an der Wirklichkeit orientiert: das
wollen wir gar nicht in Abrede stellen. Das ist aber kein Platonismus,
sondern eine Selbstverstandlichkeit.

DaB3 Thomas von Aquin mit der aristotelischen These « undtv tév
#a06hou Suvatdy odelav elver » (Met. I, 1053 b 21 vgl. Z, 13 und 16) Ernst
macht, ist ja bekannt. So diirfte er denn kaum angenommen haben, daf
das allgemeine Wesen in seiner Abstraktheit ein wirklich Friiheres (re prius)
gegen das Einzelne darstellt, daBl also in der Wirklichkeit selbst das All-
gemeine als ein re distinctum, re prius et re unum allen Einzelnen zugleich
innewohnt und sich von der Einzelheit dieser Einzelnen wirklich unter-
scheidet.

Nun aber wire das allein platonisch. Ob nidmlich dieses re prius et
unum in den Einzelnen selbst seinen Sitz hat oder auBerhalb von ihnen
im Ubersinnlichen schwebt, das macht keinen wesentlichen Unterschied,
wenn auch letzteres verstindlicher scheinen mochte. Wie Verf. selbst
S. 168 bemerkt, lduft es auf dasselbe hinaus.

An dieser Uberschitzung des Allgemeinen hat sich jedenfalls Thomas



110 Literarische Besprechungen

von Aquin nie beteiligt. Betont er doch Sum. Theol. I 84, 7 von den kérper-
lichen Wesenheiten : « de ratione hujus naturae est quod in aliquo indi-
viduo existat ». Mithin also gehort die Singularitit innerlich zum Wesen
selbst der korperlichen Substanzen. Man vergleiche hiezu den Kommentar
des Cajetan (zum Artikel n. XIII) : « Si est homo, est homo aliquis, quamvis
non hic, et e converso.» Die Regel des ywptopédeg gilt hier nur im Begriff-
lichen, nicht aber im Wirklichen. Bereits in seiner Jugendschrift De Ente
et Essentia, wo er noch stark unter avicennischem EinfluB steht, erklirt
Thomas rundweg : « Quicquid in eo (Socrate) est, est individuatum »
(Ed. Roland-Gosselin p. 27 1. 5), was Roger Bacon, der es bestreitet, noch
schirfer, aber richtig formuliert : « Quicquid est in singulari, est singulare »
(ib. FuBnote). Selbst wenn sie am allermeisten einander gleich sind, bleiben
die Einzelnen, mit ihrem ganzen Seinsgehalt, je ein anderes neben einem
anderen (vgl. Met. 1071 a 26/29).

Allenfalls kénnte bei Thomas das natura prius, d.h. re prius, des
Allgemeinen im Sinn von universale ante rem aufrecht bleiben, nimlich
in Bezug auf die gottlichen Ideen, nach welchen die Welt erschaffen wurde.
Aber selbst dies nur, wenn man die goéttlichen Ideen, ahnlich den Ideen
eines menschlichen Werkmeisters, als abstrakt allgemeine Urbilder auf-
fassen wollte, was sie aber nach Thomas nicht sind (vgl. z. B. Sum. Theol,
I 55, 3 ad 3m: Essentia divina accipitur propter suam excellentiam ut
propria ratio singulorum : quia est in ea unde sibi similentur secundum pro-
prias rationes). Das wire etwa philonische, plotinische, oder noch augusti-
nische Ubertragung der platonischen Ideen. Auch da macht Thomas
nicht ohne weiteres mit.

Freilich kann man nicht behaupten, da in der Frage nach dem Ver-
héltnis zwischen Allgemeinem und Einzelnem die aristotelischen Texte
immer eindeutig sind. Zunichst einmal ist seine Terminologie iiber das
Friihere und Spitere noch ziemlich unausgeglichen. Sodann stehen wohl
bei ihm sehr entschiedene Aussagen, wie die soeben aus Met. 1071 a 19/29
erwahnten : « Prinzip des Einzeldings ist das Einzelding. Der Mensch im
allgemeinen ist zwar Prinzip des Menschen im allgemeinen. Aber einen
allgemeinen Menschen gibt es nicht, sondern (Prinzip) von Achilleus ist
Peleus, von dir dein Vater ... Auch das zur selben Art Gehorige hat
andere Prinzipien, obwohl nicht der Art nach andere. Denn jedes Einzelne
hat eine andere Ursache, das eine Mal ist es deine Materie und (deine)
Form — 716 €ldog! — und (dein) Beweger, das andere Mal ist es meine,
wenn sie auch dem allgemeinen Begriff nach identisch sind.» Die ent-
sprechenden Erkldrungen aus dem Metaphysikkommentar des Aquinaten
brauchen wir hier wohl nicht eigens herzusetzen (In Met. XII lect. 4,
2482/3). Daneben aber haben wir z. B. die Ausfiihrungen im Buch Z der
Metaphysik mit ihrem eigenartigen Hin und Her, wo mitunter ein gewisser
Riickschlag ins Platonische mitzuspielen scheint. Ahnlich steht es vielleicht
mit dem bekannten Gegensatz zwischen Ontologie und Wissenschaftstheorie
in der Wertung des Allgemeinen, den Aristoteles selbst anzeigt und zu
16sen versucht (Met. 1087 a 10/25). Man hat nicht den Eindruck, daB er
gerade damit fertig wird. Das Entscheidende dazu wurde bereits oben



Literarische Besprechungen 111

wenigstens angedeutet. Wir wollen aber fiir den Augenblick die Frage
nicht weiter erértern.

Man verzeihe diese lange Auseinandersetzung. Es hat uns einmal
gereizt, bei diesem schwierigen Problem, der Saché so weit moéglich, refe-
rierend und philosophierend, wie Verf. sagen wiirde, auf den Grund zu gehen.

2. In seiner verhiltnismiBig knappen, aber fein abgewogenen Dar-
stellung der plotinischen Philosophie meint Verf., daB es fiir Plotin im
Grund nur eine Realitit gibt, die des Einen (S. 271). Plotin, schreibt er
einige Zeilen weiter, lege « die pantheisierende Identifizierung des unge-
schaffenen und des geschaffenen Seins nahe, weil er unter dem EinfluB des
aristotelischen und stoischen Realismus beides zugleich will : Mehrere Reali-
taten und doch auch noch die Emanation, die doch Immanenz und Inhirenz
besagt ». Darauf kniipft er gleich mit dem wohl berechneten Satz an:
« Das erste, was das Eine aus sich entliBt, ist der Geist, der Nous. »

Alles dreht sich also um die Emanation. Bei Plotin ist sie ein Bild
(S. 270). Was aber unter diesem Bild eigentlich gemeint wird, diirfte der
Schopfung ex nihilo so gut wie dquivalent sein : das ganze Sein der ge-
schaffenen Dinge wird von Gott gesetzt. Was Plotin in Bezug auf Logos
und Nous und Wahrnehmung sagt : « Er (Gott) schafft diese Dinge herbei,
obwohl sie in ihm nicht sind » (rapdoywv Talta odx adrds &v Tabte. En. V 3,
14 1. 19 Ed. Bréhier, Paris), das gilt ganz allgemein von den geschaffenen
Dingen. « Da er vollkommen ist ... flieBt er gleichsam iiber, indem seine
Uberfiille ein anderes schafft» (10 Umepmdijpeg adtod wemolyuey &Ado.
En. V 2, 11.9). Noch klarer ist folgender Text : « Er ist nicht alle Dinge,
sonst wiirde er ja ihrer bediirfen, aber dank seinem Uberragen iiber alle
Dinge vermag er sie zu schaffen und in sich selbst bestehen zu lassen,
wihrend er iiber sie erhaben bleibt» (olég te Hv xal motelv adrd xal &g’
gavtdv Edoat elvat, adTog Omep adtdv dv. En. V 5, 12 1. 48/9). Man beachte,
wie Plotin hier eigens die Substantialitit des Geschaffenen hervorhebt und
auf das Wirken Gottes zuriickfiihrt.

Eine « wesenhafte » (S. 341) Emanation, ein Heraustreten des Geschaf-
fenen aus den Tiefen der Gottheit, als ob es in ihnen bereits vorhanden
wdare, um aus ihnen « entlassen » zu werden, ist bei Plotin kaum denkbar.
Das wire eine spezifisch stoische Vorstellung, die er ebenso sehr ablehnen
muB, wie die des gottlichen Urfeuers, auf der sie ja beruht.

Bei aller Wertfiille (ixavaTatov xai adtapxéotatov, kol dvevdeéotarov.
En. VI 9, 6 1. 17), und bei aller Machtfiille (30vopig mdvrawy, dufyavos
Sbvapg V 3, 15 1. 33; 16 1. 2, — altiog Sdvapig, 0 &mepov 7 Sdvapig Exet,
nacay Svvauy Exet V 5, 10 1. 12. 21 ; 12 1. 38, — &neipov 16 &meptAnmte TG
duvapewe VI 9, 6 1. 11 : also eine unendliche Macht des Wirkens, t( motely,
wie es V 3, 15 1. 5 nachdriicklich heilt), ist das Eine das Allereinfachste
(emAodratov amdvtwy V 3, 13 1. 35 vgl. amiétyroc fotivocolv eimep Ovrwg
arwioby ib. 16 1. 15), in dem und aus dem sich nichts ausscheiden 1af(3t.
Eben wegen dieser absoluten Einfachheit kann es nicht Nous sein.

Zudem ist das gottliche Ureine ein Einzigstes, das mit keinem
anderen irgend etwas gemein haben kann, ja fiir Proclus ist es geradezu ein
dpébextov, ein Unmitteilbares (Ritter-Preller, Philo. graeca 661. 662, vgl.



112 Literarische Besprechungen

®iog &pébextog bei Ps.-Areopagita MG 3, 956 a). Es hat iiberhaupt kein
Philosoph die unsagbare Erhabenheit des gottlichen Wesens iiber alles
Sonstige mehr betont als gerade Plotin und seine ganze Gefolgschaft mit
ihm bis auf Ps.-Areopagita hinunter. « Die Ursache aller Dinge kann
keins und nichts von ihnen sein » (008év ot gxeivwov. En. VI 9, 6 1. 55 ;
vgl. noch die Stelle bei Verf. S. 269, VI 9, 3; 0)32v tobtwv dv wpévov dv
Aéyorto dméxewva tovtwv. En. V 5, 6 1. 9). « Kein anderes ist ihm vergleich-
bar » (&AXo pév yap od8%v towlrov. En. V 5, 10 1. 4). Wohl heiBt es bei
Plotin nicht selten : « Das Eine ist alles» (70 & mdvta. V 2, 1 1. 1). Das ist
aber nach allem in {ibertragenem Sinn zu verstehen, vom virtuellen Enthalten-
sein der Dinge in der unendlichen Macht seiner Kausalitit ; es ist alle Dinge,
nicht formaliter, sondern nur virtualiter, wiirden die Scholastiker sagen.

Gar von einer Immanenz und Inhirenz des Geschaffenen in Gott, als
ob das Geschaffene eine Art Nebenbestimmung oder Anhingsel des gott-
lichen Wesens wire und ihm wie an seiner Substanz anhaftete, ist keine
Rede. Dem Ersten kann irgend ein anderes als das, was er in sich selbst
ist, in keiner Weise zukommen (¢p’ €xvtd Yap €otv oddevdg adtd cupfefi-
xo0toc. VI 9, 6 1. 15). Und andererseits bestehen die geschaffenen Dinge
selbst in sich, &9’ éavtav, wie wir oben (V 5, 12 1. 49) erinnert wurden.

Obwohl, wie Plotin immer wieder einschirft, das Geschaffene von Gott,
dem innerlich allem gegenwirtigen, nie « geschieden » ist, ist es doch, Nous
und Psyche mit eingeschlossen, von ihm ganzlich « verschieden ». Gott ist
keins und nichts von den sonstigen Dingen (éxeivo unddv tdv mavrov V 1,
71.18). In diesem Punkt ist der Gegensatz zwischen Platon und Plotin,
den Verf. meint (S. 271), nicht vorhanden.

Damit wollen wir nicht leugnen, daB3 bei Plotin und den Seinen doch
verschiedentlich « Pantheistisches » anklingt. Zunichst insofern bei ihm
die Entstehung der Dinge als ein vom Einen aus naturnotwendiger Vor-
gang hingestellt wird. Dadurch aber hiangt die Welt aus der inneren Gesetz-
lichkeit des Ersten mit ihm zusammen und gehort also doch selbst
irgendwie zu seinem Bereich mit. Dann kommt hier die ungeheuere
These der Einheit aller Seelen in Betracht, die er hochst verworren zu
erklaren versucht, ohne daB es ihm gelingt, sie reinlich durchzufiihren.
Den unseligen Gedanken mag er wahrscheinlich von der Stoa iibernommen
haben ; es entspricht ja die Seele des plotinischen Systems ziemlich genau
dem Logos der Stoiker; aber dieser Gedanke scheint bei ihm doch nicht
ganz zu Hause zu sein. Und schliellich miissen wir hier seine Schilderung
jener « mystischen » Vereinigung mit dem hochsten Wesen erwihnen, vgl.
S. 274, wo der Mensch, d. h. seine aus der Leiblichkeit emportauchende
Seele, gleichsam aufhért, selbst zu sein, um eins mit Gott zu werden, in-
dem ihr eigener Mittelpunkt mit dem Mittelpunkt des Alls zusammenfillt
(ofov &Ahog yevbuevoc xol odx adTég ... &v ot domep xévtpe xévtpov cuv-
ddac. En. VI 9, 10 1. 15/17, vgl. ib. 8 1. 20). Man wird aber wohl diese
Uberschwenglichkeit milder interpretieren diirfen, wie auch Verf. selbst
anscheinend tut (S. 274), da sonst bei Plotin die wesentliche Grundver-
schiedenheit von Gott und Geschopf so eindeutig festgelegt ist, daB3 es
kaum moglich wére, hierin weiter zu gehen.



Literarische Besprechungen 113

3. Wenn Verf. Plotin so deutet, wie wir eben gesehen, dann wird uns
das nicht sehr wundern, was er S. 341 iiber Pseudo-Areopagita schreibt.
« Bedenkt man aber, hei3t es dort, daB die Emanation eine wesenhafte ist
und so notwendig erfolge, wie die Ausstrahlung des Lichtes durch die Sonne
(De div. nom. IV 1), dann ist schwer einzusehen, wie der Pantheismus
umgangen werden soll. DaB Dionysius kein Pantheist ist, beruht auf einer
Willenserklarung. »

Das ist ein strenges Urteil. Mit einem Eriugena und gar mit einem
Meister Eckhart geht Verf. viel riicksichtsvoller um.

Alles dreht sich also wieder, wie bei Plotin, um die Emanation. Nur
wird hier noch die naturnotwendige Entstehung der Welt aus Gott als ein
weiterer Beweis pantheistischer Einstellung eigens namhaft gemacht, wel-
chen wir aber nur kurz beriihren wollen, nachdem dariiber soeben das
Notige gesagt wurde. Unseres Erachtens diirfte es sich da um den aller-
bedenklichsten Zug in der Theologie des Pseudo-Areopagiten handeln.
Interessant ist nun die Uberlegung, die Thomas von Aquin anstellt, um
demgegeniiber sozusagen die Situation zu retten. Dionysius hatte hier
gesagt, Gott habe die Welt adtd vé& clvar ohne weiteres ins Dasein gesetzt
(vgl. schon I 5, MG 3, 593 : adt® T elvow mdvtwv &otl TéHVY Svtev albria).
« Divinum esse », schreibt nun Thomas in seinem Kommentar (De div. nom.
IV lect. 1), «est ejus intelligere et velle ; et ideo quod per suum esse facit,
facit per intellectum et voluntatem.» DaB dieser Gedanke dem Pseudo-
Areopagiten nicht ganz so ferne liegt, als man zunichst meinen mdéchte,
diirfte bald ersichtlich werden. ‘

Es wire iibrigens regelrechte Konsequenzmacherei, wenn man wegen
dieses einzigen Punktes bei ihm wie bei Plotin die sonstige Gotteslehre
dieser beiden Denker gleichsam um ganze 180 Grad zuriickdrehen und ins
Pantheistische umdeuten wollte. Da wiirden sie fiir den Mangel an tief-
blickender Folgerichtigkeit, dessen sie schuldig wiren, — denn darin besteht
eigentlich der Fehler, den Plotin selbst vielleicht schon geahnt hat (vgl.
En. VI 8 den Traktat mepl 7ol &xovsiov) —, wahrlich zu schwer biiBen.

Nun aber zur Emanation zuriick. Sie wird als eine « wesenhafte »
(S. 340), durch den Satz erwiesen : oloiag mwapdyet xata Tiv &md odotaug
&xPacwy (De div. nom. V 8). Man mag auf den ersten Blick iibersetzen :
« Gott setzt die Wesenheiten durch AusfluBl aus seiner Wesenheit. » Genau
ist aber diese Ubersetzung nicht. Waértlich sollte es heiBen : « Gott schafft
die Wesenheiten herbei nach dem Ausgang von der Wesenheit ab.» Das
klingt hochst wunderlich und ritselhaft. Wir haben hier eben ein typisches
Beispiel der Vorliebe des Areopagiten fiir geheimnisvoll andeutende Redens-
arten. Wenn wir aber den sonderbaren Satz in seinen nichsten und dann
noch in seinen entfernten Zusammenhang zuriicksetzen, nimmt sich die
Sache etwas anders aus.

Zuerst also legen wir den nichsten Kontext vor (De div. nom. V 8
PG 3, 824c). «... Da muB man um so mehr einriumen, daB bei der
Ursache aller Dinge (mévrev aitix) simtliche Urbilder (rapadeiypata) des
Seienden in einer einzigen iiberwesentlichen Einigung vorher bestehen :
énel xal odoimg wapdyst xata TNV &md odotag #xPastv. Urbilder heiBle ich,

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

die in Gott wesenschaffenden (odoromorods) und einheitlich vorherbeste-
henden Ideen (Aéyouc) der Seienden, welche (Ideen) die Theologie Vorher-
bestimmungen (mwpoopispodc) nennt, so wie auch goéttliche und giitige, die
Seienden bestimmende und bewirkende Beschliisse (Oehjpata Tév dvtov
dopoptotixd xai wountixd), nach welchen (Ideen) der Uberwesentliche (6
Ymepovorog) all die Seienden vorherbestimmte und herbeischaffte ».

Wir haben hier auf alle Fille das « facit per intellectum et voluntatem »
des heiligen Thomas. Noch nicht aber, daB es mit dem « facit per ipsum
esse » sachlich zusammenfillt. Das kommt erst spater. Was sich aber
schon jetzt klar ergibt, ist die genaue Entsprechung zum eigenartigen Aus-
druck «xatd Thv dmd odolug ExBacw ». Wie die Worte odotag mapdyst auf
die Erschaffung der Dinge sich beziehen, so beziehen sich offenbar jene
Worte auf die mwapadsiypara, auf die Adyor, auf die wpoopiopof, auf die
Oeto Berfuara, nach welchen (xa0’ olc) die Erstursache alle Dinge vorher-
bestimmt und ins Dasein ruft : sie werden als &xBaoig &md odolag bezeichnet,
d. h. etwas was von der obsia an hervorgeht.

Um aber diesen seltsamen Ausdruck besser zu verstehen, miissen wir
auf den entfernten Zusammenhang greifen und De div. nom. V, 5 bis 9
sowie noch XI 6 heranziehen. In diesen Kapiteln, auf die Gilson in seiner
« La Philosophie au Moyen-Age », Paris 1944, bereits aufmerksam machte
(S. 83 u. £.), handelt es sich um das, was Eriugena « natura quae creatur
et creat » nannte. Gott schafft zuerst seine innere Ideenwelt und in ihr
als erste Idee die Seinsidee, an der alle anderen Ideen und folglich alle
nach ihnen hervorgebrachten Dinge teilnehmen. « Adtd %aB’ adtd 16 elvar »,
das Sein an sich, ist die erste unter den goéttlichen Gaben und Vorsehungs-
michten (tég éxdiSopévac éx Ocob Tol dpeléxtov mpovonTindg Suvdpers XI 6,
MG 3, 956 a), die das Wirken Gottes nach auBen vermitteln: jene von
ihnen, durch die der Uberwesentliche die anderen Ideen in sich herstellt
und die Welt auBer sich hervorbringt. « Abta 7& x«f’ adrd mévra (die
sonstigen Ideen), &v t& &vra (die Weltdinge) petéyst, tob adtd »xad’ adto
elvar (die Seinsidee) petéyer» (V 5, MG 3, 820 b). Da heit es dann in
der schwulstig iiberladenen Schreibart des Pseudo-Areopagiten : « Td mpo-
givar xal Umepelvanr mpoéywv xal Omepéyov (6 Ocedg) 16 elvan wiv, adté onut
%20’ adTd 1o elvar, wpobmeothiouto (in sich) xal té elvar adtd T dmwoolv v
bmestioato (in sich und auBer sich) » (ib. MG 820 b). Daher sagt er auch
an anderer Stelle von der Ursache aller Dinge, daB sie « mit dem Sein
den Anfang ihres seinschaffenden Vorgehens macht» (&md 7ol clvar t¥g
odalomolol mwpobdov xal dyabétyrog dpapévn V 9, MG 3, 825 a).

Und jetzt ersehen wir ein Doppeltes: einmal wie die #xfoacig dmnd
odeolag zu verstehen ware, nimlich vom Herstellen der Ideen in Gott, das
and odeiag mit dem Sein, seinen Anfang nimmt; dann wie das adtd 6
elvae « per ipsum esse » des Pseudo-Areopagiten, erstaunlich genug, mit dem
« per intellectum et voluntatem » des Aquinaten sachlich zusammenfillt,
wenn auch aus einem ganz andern Grund: weil nimlich adté xa’ adrd
70 elvae bei ihm das Allererste unter den Aéyo. des géttlichen Geistes und
unter den OcAfuara des gottlichen Willens darstellt. Freilich kéonnen wir
noch nicht daraus schlieBen, daf fiir den Pseudo-Areopagiten die Erschaffung



Literarische Besprechungen 115

der Welt nicht naturnotwendig, sondern frei stattgefunden habe. Diese
Folgerung scheint er selbst nicht gezogen zu haben, im Gegenteil, méchte
man eher sagen. Jedenfalls sind wir bei unserem christlichen Neuplatoniker
von einer « wesenhaften » Emanation weit entfernt. Auf der ganzen Linie
handelt es sich bei ihm um eine odoctomotdg mpdodog, um ein seinschaffendes
Vorgehen. Bezogen auf die gottlichen Ideen ist dies, wie bekannt, ein
nicht geringer Irrtum, dem Eriugena vollig erlag und mit dem die
Scholastik schwer zu ringen haben wird.

4. Da es nicht unsere Absicht sein kann, «ein Buch zum Buch zu
schreiben », werden wir uns jetzt damit begniigen, nur noch einige sicht-
lich verbesserungsfihige Stellen anzuzeigen.

Es ist nicht Jamblichs Protreptikos (S. 274), « der iiber den Hortensius
des Cicero noch auf Augustinus gewirkt hat», da Jamblich erst um 300
nach Christus gelebt hat, Cicero aber bereits 43 vor Christus starb, sondern
der verlorene Protreptikos des Aristoteles, aus dem ganze Abschnitte durch
Jamblichs Protreptikos uns erhalten wurden.

Im II. Band seiner Geschichte der abendlindischen Weltanschauung
hatte H. Meyer, um den augustinischen Voluntarismus zu kennzeichnen,
S. 71 geschrieben : « Alle Seelenkrifte werden vom Willen gespeist (voluntas
quippe est in omnibus, immo omnes nihil aliud quam voluntates sunt). »
Wir hatten seinerzeit [vgl. Divus Thomas 27 (1949) 476] einige Miihe gehabt,
die zitierte Stelle bei Augustinus ausfindig zu machen. Nun schreibt Verf.
S. 324, ebenfalls um den Primat des Willens bei Augustinus zu erhirten :
« Der Wille ist der ganze Mensch. » Und dann zitiert er gleich, mit Angabe
des Fundorts : « Wille ist immer da, ja die Menschen sind nichts anderes
als Wille » (De civ. Dei XIV, 6). Die Steigerung in der ahnungslosen MiB-
deutung des Spruches ist hier wahrlich iiberwiltigend. Bei Augustinus
handelt es sich einfach um die « motus animarum », auch sonst « pertur-
bationes » oder « passiones animi» genannt, denen er die Kapitel 3 bis 9
seines XIV. Buches De civ. Dei widmet. In seiner Ubersetzung gibt
A. Schréder (Gottesstaat II. Band, S. 308 : Bibliothek der Kirchenviter
1914) die Stelle wie folgt wieder : « Denn in allen Regungen (die Seelen-
regungen sind gemeint) ist Wille vorhanden, ja sie alle sind nichts anderes
als Willensregungen. » Also «nichts anderes als Wille » sind «alle Seelen-
regungen », schreibt Augustinus ... « alle Seelenkrifte », liest H. Meyer,

. «alle Menschen », setzt Verf. ein. Der Widersinn hat seinen Gipfel-
punkt «nec plus ultra» erreicht: weiter und héher kann es nicht gehen.
Hoffentlich hért damit auch der Spuk endlich auf.

Ahnlich, aber nicht so kraB, ist S. 326 die MiBdeutung des augusti-
nischen Spruches: vita nostra dilectio est. « Unser Leben ist Liebe und
Sehnsucht », paraphrasiert Verf.. Diesmal gibt er die Fundstelle nicht an.
Es handelt sich um En. in Ps. 54 (ML 36, 633). Augustinus mahnt zur
christlichen Liebe. Und da schreibt er in rhetorisch zugespitzter Antithese :
« Vita nostra dilectio est: si vita dilectio, mors odium est.» Die Liebe ist
unser Leben : wenn die Liebe Leben, dann ist der HaB3 Tod. Augustinus
will also nicht eine Kennzeichnung des menschlichen Lebens geben, son-
dern die Bedeutung der christlichen Liebe seinen Zuhérern ans Herz legen :



116 Literarische Besprechungen

sie ist fiir uns Leben ; ihr Gegenteil, der HaB, ist fiir uns Tod. Sein Anliegen
ist kein psychologisches oder anthropologisches, sondern ein pastorales :
er will jene christliche Gesinnung erwecken, die iiber alles die Liebe stellt.

Die Auseinandersetzung iiber die anselmischen Gottesbeweise S. 353
iibergehen wir lieber, um nicht wieder eine ganze Disputation aufziehen
zu miissen : sie geht darauf hinaus, wenn wir richtig verstanden haben,
den Beweis des Proslogion, den sogenannten ontologischen Gottesbeweis,
auf den Gedankengang der Monologionbeweise zuriickzufiihren.

MiBverstandlich ist es, zu schreiben S. 382 : Bonaventura «ist nicht fiir
die Lehre der unio substantialis, die Thomas vertritt ». Was Bonaventura
im Leib-Seeleproblem bestreitet, ist nicht die unio substantialis, an der
er wie alle Scholastiker seiner Zeit festhilt, sondern nur die thomistische
Erklirung dieser unio, die fiir ihn unannehmbar scheint. So erklirt er
einmal mit kaum zu iiberbietender Schroffheit: « Insanum est dicere,
quod ultima forma addatur materiae primae sine aliquo quod sit dispositio
vel in potentia ad illam, vel nulla forma interjecta » (In Hexaém. IV, 10).
Auch Gilson selbst ist diesbeziiglich in seiner Philosophie au Moyen-Age
(p. 449) nicht ganz genau. Deutlicher hatte sich aber der beriihmte Media-
vist in seinem Werk iiber Bonaventura (p. 303 ss.) gedullert, wo er gegen
SchluB3 (p. 324) nochmals betont : « ’ame de saint Bonaventure tient sub-
stantiellement au corps qu’elle informe» (La philosophie de saint Bona-
venture, Paris 1924).

Falsch ist es, vom ersten Beweger des Aquinaten zu behaupten, daB
er « von sich selbst aus Bewegung ist» (S. 412). Das wire richtig vom
platonischen Erstbeweger (Seele) im Phéddros und in den Gesetzen. Aber
der aristotelische und der thomistische Erstbeweger schlieBt von sich jede
Bewegung aus, da er « unbewegter » Beweger ist. Falsch ist es ebenfalls,
daB bei den drei ersten Gottesbeweisen in der Summa theologica eine un-
endliche Ursachenreihe deshalb abgelehnt wird, weil eine solche «nicht
durchlaufen werden » kann (S. 412). Eine unendliche Reihe lehnt Thomas
prinzipiell nicht ab, hat er doch die Méglichkeit einer creatio ab aeterno stets
vertreten, vgl. Sum. Theol. I 46, 2, besonders ad 6 und ad 7. Sein Beweis-
grund ist nicht, « eine solche Reihe ist unméglich oder kann nicht durch-
laufen werden », sondern, « bei einer solchen Reihe gibt es kein Erstes ».
Die Texte sind von unmif3verstindlicher Klarheit. « Hic non est procedere
in infinitum, quia sic non esset aliquod primum movens. » « Si procedatur
in infinitum in causis efficientibus, non erit prima causa efficiens. »

Das moge nun geniigen. Wenn Verf., referierend und philosophierend,
eine AuBerst anregende und dynamische Geschichte der Philosophie ge-
schrieben hat, die man meist mit anhaltender Spannung lesen mag, so 1a8t
doch die Zuverlissigkeit seines Referierens noch etliches zu wiinschen iibrig.

Freiburg (Schw.). M.-St. Morard O.P.



Literarische Besprechungen 117

B. Kilin O. S. B. : Lehrbuch der Philosophie. Vierte Auflage, bearbeitet
von R. Fdih O.S.B. — Sarnen, Benediktinerkollegium 1950. x1-456 SS.

Der Verfasser dieses Lehrbuches wurde im Jahre 1947 zum Abt-Primas
des Benediktinerordens erwihlt und muBte daher die Vorbereitung der
neuen Auflage seinem Nachfolger am Gymnasium in Sarnen iiberlassen.
Wie dieser selbst in seinem Vorwort schreibt, tragt er « fiir die Uménder-
ungen und Meinungsverschiedenheiten gegeniiber den fritheren Auflagen
und fiir die Mangel der Darstellung ... die Verantwortung». Aber wenn
ein solches Lehrbuch bereits in vierter Auflage erscheinen kann, dann ist
das ein Zeichen, da3 es seinen Zweck erfiillt, und bedarf es keiner langen
Empfehlung mehr.

Kilins Lehrbuch zeichnet sich aus durch die Klarheit der Darstellung
und den Reichtum seines Inhaltes. Es ist in ihm nicht nur die aristotelisch-
thomistische Philosophie treu und, soweit man das von einer bloBen Ein-
fiihrung erwarten darf, vollstindig wiedergegeben, sondern iiberall auch
Riicksicht genommen auf die wichtigsten Zeitfragen und in der Kosmo-
logie auf die Fortschritte der Naturwissenschaften seit den Tagen des
hl. Thomas von Aquin. Als besonderen Vorzug dieses Lehrbuches ver-
dienen die jeder Lehre hinzugefiigten « Anmerkungen » hervorgehoben zu
werden. Diese sind nicht bloB erliuternde FuBnoten oder einfache Korol-
larien, sondern dariiber hinaus wertvolle Anregungen zu weiterem Philo-
sophieren. Wer auf diese Anregungen eingeht, wird selbst die Losung
mancher Fragen finden, die in einem Lehrbuch unmoglich alle behandelt
werden konnen, und so allmihlich dahin gelangen, eine philosophische Welt-
anschauung zu besitzen, wie sie leider nur bei wenigen Gebildeten anzu-
treffen ist.

Die Anordnung des Stoffes verrit eine groBe Selbstandigkeit des Den-
kens. Aber zuweilen reizt sie auch zum Widerspruch. Daf3 die Ontologie
der Kosmologie, Psychologie und Kriteriologie vorangestellt und dadurch
von der Theodizee getrennt ist, hat gewiB seine didaktischen Vorteile.
Andere Neuscholastiker sind darin mit ihrem Beispiel vorangegangen. Aber
es hat den Nachteil, daB3 auf diese Weise aus einer Wissenschaft scheinbar
drei gemacht werden. In der Logik wird die Lehre von der Supposition
schon in dem Abschnitt vom Begriff behandelt, obwohl die Supposition
eine Eigentiimlichkeit des Satzes ist. Ebenso ist man erstaunt, in der Onto-
logie auch die Pridikamente behandelt zu sehen, bei denen unmoglich von
allem Korperlichen abgesehen werden kann. Doch das sind Dinge, die dem
Wert des Lehrbuches keinen wesentlichen Eintrag tun.

Rom. M. Thiel O.S.B.

C. Frank S. J. : Philosophia naturalis. — Freiburg i. Br., Herder. 1949.
225 SS.

Die Philosophia naturalis von C. Frank bildet den vierten Band, der
von verschiedenen Professoren des Jesuitenkollegiums in Pullach heraus-



118 Literarische Besprechungen

gegebenen Institutiones philosophiae scholasticae. Die Neuauflage im
Jahre 1944 wurde durch die Bombardierung des Herderverlages vernichtet.
Dieser scheute aber die Opfer nicht, eine Neuauflage zu besorgen und so
dem Wunsche vieler Lehrer und Schiiler nachzukommen. Die klare Uber-
sicht in der Aufteilung des Stoffes, die einfithrende Literatur, die Beriick-
sichtigung der modernen Ergebnisse der Naturwissenschaften, die vorziig-
liche typographische Aufmachung gestalten das Werk zu einem wertvollen
Lehrbuch. Der Verfasser gibt nicht eine Kosmologie im gewdhnlichen
Sinne, sondern er behandelt auch den Unterschied zwischen der nicht-
belebten und belebten Welt, wie zwischen den drei Reichen des Lebendigen.
— Ein Thomist wird mit einzelnen Ausfithrungen des Autors z. B. iber die
substantielle Verinderung usw. nicht immer ganz einig gehen. Die auf-
geworfenen Schwierigkeiten regen zum Denken und zur Klirung der Begriffe
an. Viele werden iiberrascht sein, daB Frank, im Gegensatz zur ersten
Auflage, die These aufgenommen hat: Hypothesis, quae postulat appli-
cationem theoriae generalis evolutionis (organicae) ad ortum et evolutionem
corporis humani, scientifice probabilis dici potest (S. 215). Jeder Leser wird
dem Verfasser fiir die Verarbeitung eines weitschichtigen Materials und
dessen Einbauung in die scholastische Philosophie dankbar sein. Es war
keine leichte Arbeit, die modernen wissenschaftlichen Ausdriicke und Ergeb-
nisse in lateinische Form zu gieBen.

Stans. C. Hubatka O. F. M. Cap.

H. Straubinger : Religionsphilosophie mit Theodizee. — Freiburg i. Br.,
Herder. 1949. 264 SS.

Dieses Buch des bekannten Freiburger Theologieprofessors ist die
zweite, wesentlich erweiterte und erginzte Auflage der 1929 erschienenen
Einfiihrung in die Religionsphilosophie. Die Schrift ist zundchst als Lehr-
buch fiir akademische Vorlesungen gedacht. Es enthalt in prazisen Dar-
stellungen alles Wesentliche, was von Theologen und Nicht-Theologen iiber
das Religiose geschrieben wurde. Wir werden nicht nur mit den ver-
schiedenen Wegen zur Wesensbestimmung und Wahrheitsbegriindung der
Religion bekannt gemacht, sondern auch mit den geschichtlichen Erschei-
nungsformen der Religionen. Aus diesen verschiedenen duBeren Formen,
die lediglich in ihrem Nebeneinander ins Auge gefaBt werden, dringt der
Verfasser in ihren wesentlichen Inhalt vor und schalt klar und iiber-
zeugend das Wesen aller Religionen heraus. Die anschliefende Theodizee
ist kurz, trifft aber das Wesentliche. Fiir die fiinf Gottesbeweise werden
die Thomastexte in lateinischer Sprache wiedergegeben. In Streitfragen
zwischen Thomisten und Molinisten werden beide Ansichten kurz dar-
gelegt und der thomistischen Ldsung der Vorzug gegeben (vgl. 243) .— Ein
reiches, vielseitiges — doch nie bedriickendes Material — ist in diesem
Buche klar und iibersichtlich behandelt, so daB sein Studium jedem reichen

Gewinn bringen wird.
Stans. C. Hubatka O. F. M. Cap.



Literarische Besprechungen 119

J. F. Anderson : The Bond of Being. An Essay on Analogy and
Existence. — St. Louis and London, B. Herder Book Company. 1949.
xvi-341 pp.

Durch dieses Buch wird die in den letzten Jahrzehnten rasch an-
wachsende Literatur iiber das Problem der Analogie um einen wertvollen
Beitrag vermehrt. In den vier Hauptteilen des Buches behandelt der
Verfasser die vier Haupttypen der Analogie : 1. Analogie der Ungleichheit,
2. Analogie der proportio, der Attribution, 3. symbolische Analogie oder
Analogie der Metapher, 4. Analogie der eigentlichen Proportionalitit.

Der erste Teil umfaBt acht Kapitel von insgesamt 66 Seiten. Etwas
zu weitschweifig, méchte man meinen, wo es sich um eine Analogie handelt,
die, wie der V. in einer kurzen abschlieBenden Zusammenfassung sagt,
« gar keine echte, sondern eine Pseudo-analogie ist ». — In derselben Zu-
sammenfassung bringt der V. die Rechtfertigung dafiir : « For, implicitly
at least, analogy of inequality ranges throughout a vast department of
human knowledge. Whereever generic or specific notions are found diver-
sely or unequally realized in diverse subjects or things, this ‘analogy’ is
covertly at work: it is at work, therefore, throughout the entire order
of classifiable things, of composite things. » Er schlieBt mit dem folgenden
Satz : « However, if it has been shown that the pseudo-analogy of ine-
quality deserves more attention that it has hitherto received, that it is in
fact a potent source of intellectual evils in philosophy and even in theology,
then our apology for this part will have been sufficient. » (S. 90). An den
historischen Beispielen von Plato (K. III), Plotin (K. IV), Spinoza (K. V),
Bradley und Hoffding (K. VI) hat der V. das auch ganz deutlich gezeigt.

Im zweiten und dritten Teile des Buches sind die zwei Analogie-
typen, Attribution und die Metapher, eingehend erdrtert und auf eine
letzte Eindeutigkeit (univocity) zuriickgefiihrt, so daB sie lediglich in einem
uneigentlichen Sinne Analogie genannt werden konnen. « Analogie of attri-
bution and of metaphor, we found are operative only in the order of uni-
vocal concepts. Formally, therefore, they are both reduced to modes of
univocity, yet they are rightly considered to be modes of analogy inas-
much as they have certain analogical or quasi-analogical uses ; moreover,
they do, in diverse ways, participate in analogy » (S. 229).

Fir die Analogie der eigentlichen Proportionalitit wird der Anspruch
erhoben, dafB3 dieser Typ allein, im streng philosophischen und eigentlichen
Sinne, analogisch sei. Im vierten und letzten Teil will der V. diesen
Anspruch geltend machen.

Zu diesen Ergebnissen seiner Untersuchung des iiberaus schwierigen
Analogieproblems gelangt der V., indem er von einem Standpunkt ausgeht,
der, zusammen mit dessen sorgfiltigen Ausarbeitung und konsequenten
Durchfithrung, seiner Arbeit einen besonderen Wert verleiht. Dieser Stand-
punkt ist in dem Untertitel des Buches, « Eine Abhandlung iiber Analogie
und Existenz », schon angedeutet. Auf Seite 258 (Note 6) finden wir ihn
folgendergestalt formuliert: « Genau genommen, gibt es keine ‘analogia
entis’ im metaphysischen Sinne, denn ens besagt Sein qua Wesenheit



120 Literarische Besprechungen

(essentia), und die metaphysische Analogie bezieht sich auf die Existenz
(esse), den Akt des Seins, nicht auf die Wesenheit (essentia). Die Analogie
des Seins ist eine ‘analogia entium in actu essendi’.»

Der V. weist darauf hin, da3 die Ausdriicke “Wesenheit’ und ‘Existenz’
keine Dinge bezeichnen, sondern die zwei Aspekte, welche ein jedes Seiende
darstellt : denn ein jedes Seiende ist (existiert) und ist efwas (existenz-
besitzendes Subjekt oder Ding). Das Wort ‘Existenz’ also bezeichnet den
Akt-Aspekt der Dinge, Wesenheit aber den Subjekt-Aspekt. Und von
diesen beiden ist der esse-Aspekt der wirklich grundlegende, der metaphy-
sisch bedeutendere (S. 52). Es leuchtet ein, daB die Dinge nicht verméoge
ihres esse, sondern ihrer Wesenheit in die Kategorien verteilt, in Gattungen
und Arten eingeordnet werden. Die Wesenheit ist also das Prinzip der
Beschrinkung, der Verteilbarkeit, sozusagen der Bestimmtheit, und in-
folgedessen der logischen Verstindlichkeit (S. 53).

Wesenheiten gehéren zunichst, als Begriffe, in die logische Ordnung.
Eine Philosophie, die auf Wesenheiten aufgebaut ist, kann leicht in dieser
Ordnung stecken bleiben — verkappt vielleicht, wie es bei Plato der Fall
ist, oder ganz deutlich wie bei Hegel. Hier kann man ein absolutes, allum-
fassendes, abgerundetes System aufbauen, worin auch die Eindeutigkeit,
die eindeutige Aussage grundlegend ist. Es bleibt jedoch ein logisches und
kein ontologisches System. Das Sein wird rein logisch erfaft, als eine
Wesenheit. Denn das, was diese Wesenheit zum eigentlichen Gegenstand
der Metaphysik macht, das esse reale, namlich, der Akt der Existenz,
fehlt. «Metaphysics is concerned with that which really is or really can
be, and not with the idea of pure being or being in general or existence
as such » (S. 315). Der Metaphysiker betrachtet das Sein als seiend, in
actu essendi. Die Metaphysik bezieht sich in erster Linie also auf den
Akt des Seins. Die Dinge existieren kraft des esse, nicht der essentia. Und
die Metaphysik ist keine Philosophie der Form oder Wesenheit, das hei3t,
des Seins qua erfaBlich oder moglich (S. 315). «It is a philosophy of what-
ever is or can be in any manner whatever, considered specifically in the
light of the ultimate existential actuality of all reality, the act ob being
(esse) » (G. B. Phelan : ‘A note on the Formal Object of Metaphysics’, in
The New Scholasticism 18 (1944) 199.

Hier haben wir ein Stiick Existentialismus, das manchen Schulphilo-
sophen vielleicht beim ersten Anblick etwas stutzig machen wird. Man braucht
aber nur das Buch zu lesen und zu sehen, wie der V. sich Schritt fiir Schritt
auf Thomas selbst berufen kann, um iiberzeugt zu werden, dal3 es sich hier
um ein Stiick echt thomistischen Lehrgutes handelt. Wir mdchten allen, die
die Weisheit lieben, dieses Buch mit den Worten empfehlen : tolle, lege.

St. Saviour’s, Dublin. G. Kirstein O. P.

M. Miiller : Existenzphilosophie im geistigen Leben der Gegenwart. —
Heidelberg, Kerle. 1949. 113 SS.

Unter der gewohnlich mit « Existenzphilosophie » bezeichneten philo-
sophischen Richtung der Gegenwart handelt es sich um drei innerlich ganz
verschiedene Weisen des Denkens : Um den Existentialismus Sartres, der,



Literarische Besprechungen 121

an den Existentia-Begriff der Scholastik ankniipfend, eine Wesensmeta-
physik mit negativem Vorzeichen ist; um das Philosophieren Jaspers’,
dessen Begriff des « Existenziellen » der Lebensphilosophie entstammt ; und
endlich um die Lehre Heideggers, fiir die eine bestimmte Auffassung vom
Menschen als « Ek-sistenz », die mit der scholastischen Existenz nichts
gemein hat, bezeichnend geworden ist.

Heideggers Philosophie ist der eigentliche Gegenstand der vorliegenden
Untersuchung. Jaspers wird nur erwihnt, und von Sartre werden einige
Ansichten kurz behandelt, die den Unterschied zwischen ihm und seinem
groBen Anreger Heidegger um so offenbarer machen sollen.

Der Verfasser will weder eine Apologie noch eine Polemik bieten, son-
dern die Lehre Heideggers darlegen, wie sich diese ihm im Lichte der letzten
Veroffentlichungen und auf Grund personlicher Besprechungen mit dem
Meister zeigt.

Heideggers philosophisches Anliegen ist demnach das Sein, und zwar
ist die Frage nach dem Sein als solchem ausdriicklich und neu zu stellen.
Ausdriicklich, weil weder die Wesensphilosophie Platos und Aristoteles,
noch die diese weiterfiihrende Ordnungsphilosophie des Mittelalters, noch
der Idealismus Kants und seiner Nachfolger das Sein zum eigentlichen
Thema machten. Neu zu stellen ist die Frage angesichts des im 19. Jahr-
hundert herausgearbeiteten Begriffs der Geschichtlichkeit. Fiir die damit
verbundenen Probleme hat der Idealismus kein Verstandnis; sie lassen
sich aber auch nicht in einer dem heutigen BewuBtsein geniigenden Weise
durch die Wesen- und Ordnungsphilosophie meistern. Auch eine Erganzung
und Weiterfithrung reichte dafiir nicht aus. Es gilt, einen ganz neuen An-
satz zu finden, eine Erfahrung, die neben der sinnlich-empirischen steht,
durch die das Sein nicht mehr als Wesen, Ordnung oder Unendlichkeit
erfaf3t wird, sondern als absolute Geschichtlichkeit. Es ist die Geschichte
des Seins selbst, des Wesens und der Ordnungen aufzuweisen. Denn das
ist die Frage : Gibt es neben und vor der ontischen Geschichte, der des
Seienden, eine des Seins selbst ? Gibt es einen Wesenswandel des Sinns
von Religion, Kultur, Sittlichkeit, Recht und Wissenschaft, ohne dafB
diese dadurch zu einem Gemichte des Menschen herabsinken und ein Rela-
tivismus unvermeidbar ist, sondern so, dall « der Gott, die Schonheit, der
Staat, die Wahrheit, das Gute und die Gerechtigkeit von sich her verlangen,
je anders erkannt zu werden ... » ?

Ansatz und Weg zu dieser Seinserhellung ist der Mensch. Dieser wird
von der idealistischen und realistischen Philosophie ebenso verfehlt wie das
Sein. Das Wesen des Menschen ist nicht « Insistenz », Selbstand, Substanz,
sondern Ek-sistenz, d. i. Offenheit fiir das Sein, Stehen im Sein. Von diesem
erhilt der Mensch seinen Sinn, er ist « Da » fiir das Sein, um ihm eine zwar
ungeniigende, aber geschichtlich notwendige Stitte zu bieten.

Wie das Sein einerseits das Begriindende des Seienden ist, das Seiende
und der Mensch ganz vom Sein lebt, so ist anderseits das Sein auch, wenn-
gleich in verschiedener Weise, vom Seienden abhingig. Damit taucht auBler
der Bediirftigkeit und Kontingenz des Seienden, die bis jetzt allein gesehen
wurde, auch die des Seins, des Ganzen, des Ontologischen auf. Aus dieser



122 Literarische Besprechungen

Kontingenz des Seins folgt die Geschichtlichkeit des Seins selbst. Neben
dem Werden des Seienden zum Sein, der ontischen Geschichte, besteht das
Werden des Seins zum Seienden, die ontologische Geschichte

Durch die hier gebotene Darstellung erhilt die Philosophie Heideggers
ein wesentlich anderes, ansprechenderes Aussehen und dieses muf3 zugleich
auch als authentischer gelten. Damit sind die bislang gebotenen psycho-
logischen und anthropologischen Erkldrungen, der Heidegger nachgesagte
Pessimismus und Nihilismus, seine behauptete Feindschaft gegen die Theo-
logie recht fragwiirdig geworden. Der Verfasser aber verdient fiir seine
tiefschiirfende Arbeit Dank.

Sind damit die Absichten Heideggers klarer geworden, so bleiben gegen-
iiber seinen Ansichten doch noch viele Bedenken, von denen einige bei-
spielsweise genannt seien : Ist die Wesens- und Ordnungsphilosophie genii-
gend, iiberhaupt richtig gekennzeichnet, wenn sie eine Philosophie der Sub-
jektivitit genannt wird ? Betreibt diese Philosophie nur Wesensforschung
auf dem Hintergrund des Seins, oder ist nicht auch dieses ihr Haupt-
anliegen ? MuB sie nicht Seinsphilosophie sein, weil sie Wesensphilosophie
ist ? Trifft sie in ihrer Fragestellung nach dem Seienden als solchem sach-
lich nicht genau das, was auch Heidegger will ? Wird die Einmaligkeit
des Geschichtlichen nicht iibertrieben ? Kann man ihr, sofern sie zu Recht
besteht, nicht beikommen, wenn man das geschichtliche Werden unver-
anderlichen Wesensgesetzen unterstellt 7 — Die Wesens- und Ordnungs-
philosophie hat sich allerdings um die hier zu lésenden Fragen noch nicht
geniigend bemiiht. — Sind die Folgerungen, die Heidegger aus der Ange-
wiesenheit des Seins auf das Seiende, die im Bereich des Endlichen rein
faktischer Art ist, berechtigt ?

Der Verfasser nennt einmal das ens in communi ein ens rationis und
gibt an der gleichen Stelle (S. 77) die « thomistische » Ansicht vom actus
essendi. Fiir keines von beiden wird er mit der Zustimmung eines
« Thomisten » rechnen diirfen.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

A. Wenzl : Materie und Leben. — Stuttgart, Schwab. 1949. 119 SS.

Auf verhdltnismiBig engem Raum wird eine Fiille von Fragen, Lo-
sungen und Loésungsversuchen naturwissenschaftlicher und philosophischer
Art von dem in beiden Bereichen sehr erfahrenen Verfasser ausgebreitet.
Der belebte und unbelebte Stoff sind die beiden Gebiete, um die das mensch-
liche Denken seit den Anfingen seiner Besinnung kreist. Was ist der Stoff,
was ist das Leben und in welchem Verhiltnis stehen beide zueinander ?

Der Verfasser zeigt zunichst, wie hinsichtlich des Stoffes im Laufe der
Jahrhunderte eine Frage nach der andern aufgetaucht ist, angefangen von
der nach dem Urstoff, den Uraufbauelementen der Koérper und dem Wesen
des Korpers als solchem. Die sich entwickelnde empirische und philoso-
phische Erkenntnis hat auch die Zahl der Probleme vermehrt und die
Fragestellung verfeinert. Dankenswerter Weise wird der Leser immer
wieder darauf hingewiesen, welche unter den neuzeitlichen Fragen schon



Literarische Besprechungen 123

ein Anliegen der Alten war. Oft hat nur die Form sich gedndert, die Sache
aber blieb die gleiche. Nach dialektischem Gesetz hat die eine Richtung
in der Forschung die entgegengesetzte eingeleitet, und manche Ansicht, die
einer Zeit schon als gesichertes Ergebnis galt, ist im Zuge der fortschrei-
tenden Untersuchung als Scheinlésung entlarvt, oder in ihrer Giiltigkeit
eingeschrinkt worden. Und heute, wo die Entwicklung einen Gipfelpunkt
erreicht hat, wo das einst so stolze Weltbild der sogenannten klassischen
Physik manche Verbesserung und manches Fragezeichen erhalten hat, wo man
vor dem Ritsel der sich sowohl korpuskular wie wellenhaft, also scheinbar
widerspruchsvoll verhaltenden Letztelemente und des Lichtes steht, kommt
man zur Erklirung wieder auf das alte Begriffspaar Potenz und Akt zuriick.

Was das Leben betrifft, so hat es nach dem Verfasser niemals an Ver-
suchen gefehlt, es aus dem Unbelebten abzuleiten. Doch ist die erste wissen-
schaftliche Erklarung von Bedeutung der von Aristoteles vorgelegte Vita-
lismus. Aufs Ganze gesehen blieb der Vitalismus dann bis in die Mitte
des vorigen Jahrhunderts vorherrschend. Die Vertreter des Vitalismus wie
auch seine Gegner arbeiten mit staunenswertem Scharfsinn, um das Lebens-
problem je in ihrem Sinne zu lésen. Der Stein des AnstoBes fiir die
« Mechanisten » ist die leider oft falsch verstandene Zweckursache. Er-
klarungen, die sich auf sie stiitzen, werden nicht als wissenschaftlich an-
gesehen. Aber Existenz und Wirkung einer solchen Ursache dringen sich
heute nicht nur dem Biologen auf; nach dem experimentellen Befund muf3
man sie auch in der unbelebten Natur am Werke sehen.

Der Vitalismus selbst tritt wieder in verschiedenen Formen auf, je
nach der Deutung, die er der Entelechie und ihrer Wirkweise gibt. Nach
des Verfassers Ansicht ist die Welt der Physik und Chemie und die Welt
des Lebens von verschiedenem Seinsrang. Darum brauchen aber physika-
lische und biotische Wirklichkeit « nicht ihrem ganzen Wesen nach ver-
schieden zu sein ». Das soll wohl heillen, daf3 beide manche Aufbaufaktoren
und manche Gesetzlichkeit gemeinsam haben, dall sie aber ihrem spezi-
fischen Sein nach doch ganz verschieden sind. Die Entelechie wird vom
Verfasser als eine Instanz gedeutet, die letztlich seelischen Wesens ist (91).
Dadurch konnte die nach unserer Ansicht falsche Ansicht entstehen, das
Lebendige vollbringe planmiBige Leistungen, indem es den Plan in einer
dem Menschen dhnlichen Weise vor sich habe und erkenne. Das ist natiir-
lich nicht der Fall. Wenn das nicht zutrifft und der belebte Stoff auch
nicht wie eine Maschine zur Setzung zweckmiBiger Tatigkeiten eingerichtet
ist, muB die Entelechie als ein Plan verstanden werden, der die dynamischen,
den Organismus aufbauenden Potenzen auf sich selbst lenkt, der sie
bestimmt und richtet, daB sie diesen Plan, diese ideelle Wirklichkeit nach-
bilden, sie ins Physische iibersetzen.

Die Griinde, mit denen der Darwinismus seine Abstammungslehre
stiitzt, werden als nicht zwingend angesehen. Nach dem Verfasser handelt
es sich hier um eine Hypothese, mit dem Charakter einer gewissen innern
Wabhrscheinlichkeit. Das gilt besonders, wenn man nicht die Abstammung
aller Arten aus einer Wurzel vertritt. Aber auch dann geht die Lehre iiber
die Grenzen unserer Erfahrung und unseres Vorstellungsvermdgens hinaus.



124 Literarische Besprechungen

Vor allem ist das darwinistische Wie der Entwicklung ungeniigend. Nur
als Mit-Ursache fiir die Entstehung von Arten, Unterarten und Rassen
kann der Darwinismus anerkannt werden. Die Frage nach der Herkunft
des Menschen wird innerhalb der vom Verfasser gesteckten naturphiloso-
phischen Grenzen nicht behandelt.

Wenn man meint, die Schrift sei auf den Nichtfachmann zugeschnitten
und sei ihm zuginglich, so wird man Vorbehalte machen miissen. Dafiiristeine
zu groBe Fiille, oft recht schwieriger Stoffe in zu gedringter Form geboten.

Wer die vom Verfasser dargelegten Fragen und Schwierigkeiten der
heutigen Naturwissenschaft in philosophischer Einstellung iiberdenkt, der
sieht fiir manche seltsame Theorie den Grund darin, daB die den Mikro-
kosmos untersuchende Naturwissenschaft noch allzusehr von der Vor-
stellung beherrscht ist, der von der exakten Naturwissenschaft ausgebaute
Begriffsapparat sei einzig und absolut giiltig fiir die wissenschaftliche Er-
klirung der Welt und aller Vorginge in ihr. Die inneratomare Welt ist
« subphysischer » Art, ist der unsern Sinnen unmittelbar zugingliche Makro-
kosmos im Zustand des Werdens. Diese Welt und ihre Gesetzlichkeit 148t
sich nicht begreifen, wenn man die dem Makrokosmos entstammenden
Begriffe gleichsinnig auf sie anwendet. Die Ausarbeitung eines entspre-
chenden Begriffsapparates ist darum ein fiir die Naturwissenschaft wie fiir die
Naturphilosophie gleich dringliches und ein, beide gleich férderndes Anliegen.

Geistingen. J. Endres C.85: R.

A. Hufnagel : Das Geheimnis der Person. Summa theol. I, 29, 1-3.
— Stuttgart, E. Klett. 1949. 77 SS.

Ein kleines, aber feines Biichlein ! Die Einfithrung zeigt die Schwie-
rigkeiten, welche der moderne Mensch iiberwinden muf3, wenn er zu einem
Thomasverstindnis vordringen will, aber auch manches, was ihm das Ver-
stindnis eines Thomastextes erleichtert. In gedringter Form werden die
grundlegenden Gedanken des thomistischen Systems geboten. — Haupt-
gegenstand der Untersuchung sind die drei ersten Artikel der 29. Quaestio
aus dem ersten Teil der Summa theologica. Zunichst werden die Einwiirfe
in guter Ubersetzung geboten und der wahre Sinn der Objektionen aufgezeigt.
Es sind nicht mehr in loser Folge aneinander gereihte Einwiirfe, sondern
mit logischer Konsequenz folgt eine Objektion der andern. Bei der Lisung
der Frage und der Antwort auf die erhobenen Einwéinde geht der Verfasser
gleich vor. Er analysiert fein den Text des hl. Thomas. Er kennt die
Schwierigkeiten, die sich aus der deutschen Sprache und aus der Zeit-
gebundenheit des Problems ergeben. So bildet das bescheidene Biichlein
eine wirkliche Einfithrung in das so wichtige Problem der Person. — Es
war nicht die Absicht des Autors, die Frage in ihrer ganzen Weite zu
behandeln. Er wollte nur den Gedankengang des hl. Thomas in der Summa
theologica treu darstellen. Darum fithrt er ganz selten Texte aus andern
Werken des Aquinaten an, wobei leider die genauen Angaben fehlen
(S. 36, 68). Um moglichst Thomas sprechen zu lassen, verzichtet Hufnagel
auch auf die ausdriickliche Beniitzung der Kommentatoren. — Das Nach-
wort, das eine wertvolle Zusammenfassung gibt, zeigt, wie die Lehre des



Literarische Besprechungen 125

englischen Lehrers nicht radikal « abgeschlossen », sondern noch « ge6ffnet »
ist fiir Erweiterungen und Vertiefungen durch spatere Untersuchungen.
Der Leser wird beim Studium dieser griindlichen Arbeit in der Ansicht
bestirkt, dal die Thomistenschule als lebendiger Thomismus das Erbgut
des hl. Thomas treu bewahrt und logisch weiter entwickelt hat. Was der
Verfasser von den drei besprochenen Artikeln der Summa sagt, darf man
auch auf das vorliegende Biichlein anwenden : es ist duerlich wenig, aber
es ist Gold und darum doch viel.

Stans. C. Hubatka O. F. M. Cap.

Aszese und Mystik

Dictionnaire de Spiritualité : Ascétique et Mystique — Doctrine et
histoire. Publié sous la direction de Marcel Viller S. J., assisté de F. Cavallera
et J. de Guibert S. J., avec le concours d’un grand nombre de collabora-
teurs. — Paris, Gabriel Beauchesne et ses fils. 1932 ff. 4o,

Sind die zahlreichen Dictionnaires, die fiir alle moglichen wissenschaft-
lichen Fachgebiete erscheinen, als Zeichen der Zeit anzusehen, d. h. als
Zeugen einer Epoche, die zufolge des iiberwuchernden Spezialistentums an
der Zersplitterung des Universalwissens leidet ? Oder haben sie bei der
Fiille des angehduften Stoffes und der téaglich noch anschwellenden Biicher-
flut die Bedeutung von Turmwarten, die den Uberblick iiber die einzelnen
Fachgebiete vermitteln ? Wie man will ! Angesichts der tatsidchlichen Ver-
hiltnisse sind sie nun einmal sehr niitzliche, ja unentbehrliche Arbeits-
instrumente. Als solche wollen sie auch aufgefaBt werden, nicht als Ersatz
fiir wissenschaftlichen Habitus. Einzig ihre Absicht, dienen zu wollen,
rechtfertigt es, den Stoff einer Wissensdisziplin oder eines ihrer Teilgebiete
alphabetisch anzuordnen.

Als Arbeitsinstrument werden das vorliegende Lex1kon auch jene
freudig begriien, die mit Recht nichts wissen wollen von einer Trennung
der Theologie in eine dogmatische und moralische, oder in eine moralische
und asketische Sonderwissenschaft. '

Die Herausgeber dieses Werkes scheinen nun zwar nicht Verfechter
einer einzigen theologischen Wissenschaft «in specie atoma » zu sein, wie
aus dem Artikel ascétisme hervorgeht, wo es heilt : « L’ascétique, en effet,
est une vraie science théologique, qui, a c6té de la morale, et en dépendance
d’elle pour ce qui regarde la définition du bien, établit d’une fagon rigou-
reusement théologique ses principes propres, avant d’en diriger 1’appli-
cation » (fasc. IV, col. 1015). Ja sogar in der II-IId des hl. Thomas wird
da eine Moral und eine Aszese unterschieden (ib., col. 1016). Diese Unter-
scheidung bzw. Trennung miBachtet die Einheit von Moraltheologie einer-
seits und Aszetik und Mystik anderseits auf Grund des gleichen objectum
formale quod (der spezifisch gleiche moralische Akt in seiner Ausrichtung
auf Gott als iibernatiirliches Ziel) und des gleichen objectum formale quo
(die virtuelle gottliche Offenbarung). Anders liegt der Fall der eingegossenen



126 : Literarische Besprechungen

Erkenntnis, die sich vonseiten des objectum formale quo wesentlich von
derjenigen der Moraltheologie unterscheidet !,

In den Werken der sog. geistlichen Autoren spielt nun freilich die
eingegossene Erkenntnis sowie die unmittelbar praktische Erfahrung und
Zweckrichtung eine hervorragende Rolle. Deshalb legen sie weniger Wert
auf die spekulative Darstellung der Wesenheiten und der metaphysischen
Grundlagen der Tugenden und'Akte. Sie wollen unmittelbar zur Frommig-
keitshaltung und zum vollkommenen Handeln anfeuern. Aber auch bei
dieser betont praktischen Absicht streben sie doch eine Systematisation
und Vereinheitlichung an. Dieses Bestreben findet seinen Ausdruck darin,
daB dem ganzen Verhalten und Handeln, das sie fordern, ein zentrales
Motiv zugrundegelegt wird, z. B. Nachfolge Christi, Gleichférmigkeit mit
Christus, Hingabe an Gott, kindliche Gesinnung usw. Es ist daher von
Tugenden die Rede, denen wir in der II-II nicht begegnen und die sich
auch nicht so klar wie jene durch ihr obiectum formale festlegen lassen,
es sind Tugendkomplexe (z. B. Hingabe an Gott, Selbstverleugnung). Das
Interesse des geistlichen Autors gilt ihrer praktischen Fruchtbarkeit, nicht
ihrer Wesensnatur. Der Gesichtspunkt dieser Autoren ist weniger all-
gemein als derjenige der Moraltheologie und zugleich allgemeiner als der-
jenige der Tugend der Klugheit, die den individuellen Fall ins Auge faBt.
Von diesem Gesichtspunkt aus erklirt es sich ebenfalls, daB Tugenden,
die im System der Moraltheologie den Rang von partes potentiales ein-
nehmen, in den Schriften der Spiritualitit in den Vordergrund treten
(z. B. die Demut). Diese Tatsachen rechtfertigen nicht im geringsten, die
Einheit der theologischen Wissenschaft preiszugeben, wohl aber das Unter-
nehmen eines « Dictionnaire de Spiritualité ».

Der materiellen Ausdehnung nach bezieht sich sodann die Moral-
theologie auf den ganzen Bereich der heilsamen menschlichen Akte. Sie
begrenzt sich nicht auf die Tugenden und Akte, die dem christlichen Leben
allgemein eignen miissen, um die Vollkommenheit der evangelischen Rite
einer speziellen Disziplin zu iiberlassen. In diesem Punkt wird auch im
erwahnten Artikel (ascétisme) offen Partei ergriffen gegen die Aufspaltung
der Vollkommenheitslehre in Aszetik und Mystik, wie sie von Scaramelli
gefordert wurde und eine Zeitlang Schule machte (ib., col. 1011-1014). Aus
diesem Grunde wurde dem Werk der Name « Dictionnaire de Spiritualité »
gegeben, der die Begriffe Aszetik und Mystik einheitlich zusammenfaBt.

Der Untertitel Docirine et Histoire deutet das methodische Vorgehen
an. Der soliden Behandlung des ganzen Gebietes gibt die offizielle Lehre
der Kirche das unentbehrliche Riickgrat. Der breite Raum, der ferner
nicht nur den sog. geistlichen Autoren, sondern auch der Theologie zu-
gemessen wird, ist uns Beweis, daB bei der Planung des Gesamtwerkes
die Uberzeugung wegleitend war, die Spiritualitit miisse nicht nur auf die
Normen des Lehramtes Bedacht nehmen, sondern diirfe auch keinem
Auflenseitertum gegeniiber der Theologie huldigen oder gar in Gegensatz

! Vgl. die lichtvollen Ausfithrungen von J. M. Ramirez O. P., De hominis
beatitudine tractatus theologicus, t. I. Salmanticae 1942, pp. 53-62.



Literarische Besprechungen 127

zu ihr treten. In diesem Zusammenhang konnen wir mit P. Pourrat nicht
einiggehen, der im Artikel Spiritualité affective ausfiihrt: «I1 y a des
écrivains, remplis d’amour de Dieu, comme saint Thomas d’Aquin,- qui
sont des lumieres éclatantes mais qui ne réchauffent pas. Ils ont regu
le don d’éclairer et non celui d’émouvoir ; ils sont des intellectuels et non
des affectifs.» Wer weill, welch hervorragenden Anteil im theologischen
Werk des Aquinaten die eingegossene Wissenschaft und die affektive Er-
kenntnis des « donum sapientiae » haben, wird eine solche Auffassung nicht
teilen kénnen. Zudem halten wir dafiir, da8 die Heilswahrheiten, mit denen
sich die Theologie befaf3t, kraft ihres Inhaltes, nicht erst auf Grund der
affektiven Darstellung, das geistliche Leben befruchte. Es gibt eine gebetete
und betrachtete Theologie ! Allerdings findet sie sich auf den Abstechern
der Kontroverse ebensowenig wie in einer in separate Wissenschaften
geschiedenen Theologie, von denen die eine nur intellektuelle Spekulation
betreibt, die andere das « corollarium pietatis» aufstobert. Die verant-
wortlichen Leiter des Werkes erstreben jedoch eine innige Verbindung der
Spiritualitit mit der Theologie als Wissenschaft. Sie bemiihen sich nicht
nur, die wichtigen Begriffe der Vollkommenheitslehre, die herkommlichen
Fachausdriicke theologisch-wissenschaftlich zu beleuchten, sondern auch die
Ubungen der BuBe und Frémmigkeit auf ihre doktriniren Grundlagen hin
zu untersuchen. Sowohl die spekulativen Probleme, wie die praktischen,
die sich aus dem geistlichen Leben und der Seelenfiihrung ergeben, werden
im Lichte von Dogma und Uberlieferung, theologischer Wissenschaft und
praktischer Erfahrung dargelegt und beantwortet. Sofern es der Gegenstand
erfordert, werden auch die Ergebnisse der Experimentalpsychologie und der
Psychotherapie herangezogen (z. B. im Artikel Chasteté).

Selbstverstindlich kann auf einem Gebiet, auf dem sich so vieles ge-
schichtlich geformt hat, die geschichtliche Betrachtung nicht iibergangen
werden. Die einzelnen Schulen kommen gebiihrend zur Darstellung, sodann
die durch ihren Einflul oder ihre Eigenart hervorragenden Lehrer des geist-
lichen Lebens, endlich die denkwiirdigen Streitfragen.

Aus dem Gesagten diirfte der Leser bereits entnommen haben, daB
dieses Lexikon einen ausgesprochenen katholischen Charakter hat. Es
unterscheidet sich somit von einer Enzyklopadie, die unter dem generellen
Namen von Askese und Mystik katholische und nichtkatholische, christ-
liche und nichtchristliche Lehren und Verwirklichungen als gleichrangige
Spezies behandeln wiirde. Die nichtkatholische Spiritualitit sowie die nicht-
christliche Askese und Mystik werden aber deshalb nicht ignoriert, sondern
in dem MafBle herangezogen als sie zum volleren Verstindnis der katho-
lischen Spiritualitit und der allgemeinen Bedingungen des geistlichen
Lebens iiberhaupt beitragen kénnen. Doch nicht nur in diesem abgrenzen-
den Sinne ist das Lexikon betont katholisch, sondern auch in dem umfassen-
den Sinne, daB nicht nur eine Schule zur Geltung kommt, sondern alle
Schattierungen des Vollkommenheitsideals, die in der Kirche gelehrt und
erstrebt werden diirfen. Bei Kontroversfragen wird daher das Wort Ver-
tretern verschiedener Richtungen erteilt (z. B. Artikel Accroissement des
vertus, charité).



128 Literarische Besprechungen

Die elf bis jetzt vorliegenden Faszikel von durchschnittlich 320 Spalten
(die im Umfang um weniges kleiner sind als die des DThC) reichen bis zum
Stichwort communion fréquente. Sie lassen erkennen, daBl hier ein voll-
wertiges und vollstindiges Werk seinen gliicklichen Anfang gemacht hat.
Einmal vollendet, wird es iiber alle Fragen der Spiritualitit Aufschluf3
geben. Die Grundbegriffe und Fachausdriicke wurden bereits erwahnt.
Wie griindlich sie bearbeitet werden, mag beispielsweise das Stichwort
ascése belegen. Der Begriffsbestimmung (2 Spalten) folgt die Darstellung
der geschichtlichen Entwicklung in drei Hauptabschnitten : Geschichte des
Wortes (fast 3 Sp.), die heidnische Aszese in den einzelnen Religionen
und Philosophenschulen (19 Sp.), die christliche Aszese (30 Sp., wovon
3 iiber die bibl. Grundlagen, 14 iiber die Viterzeit, 4 iiber das Mittelalter,
6 iiber die Neuzeit, 3 iiber die Gegenwart). AnschlieBend folgen theologische
Fragen (Begriindung der aszetischen Anstrengung; Die Aszese und die
Grade des geistlichen Lebens; Aszese und Gebet usw. — iiber 10 Sp.)
und schlieBlich die Psychologie der Aszese (9 Sp.).

Einzeln zur Sprache kommen die Quellen des iibernatiirlichen Lebens,
die Tugenden, Tugendakte, BuB- und Andachtsiibungen, Observanzen ;
Laster, Hindernisse, Priifungen. Ferner gewisse Gebete. Neben den groBen
Schulen und Ordensfamilien stehen Irrlehrer, Irrlehren, heterodoxe Mysti-
ker. Zusammenfassende Artikel iiber die Mystik in den einzelnen Ldndern
heben die charakteristischen Ziige hervor und zahlen ihre Vertreter im
Laufe der Jahrhunderte auf (spiritualité allemande, anglaise, anglicane,
arménienne, chyétientés celtes). Unter den Stichwoértern avent und caréme
wird die Bedeutung der Liturgie fiir das geistliche Leben aufgezeigt. In
langen Spalten werden die Autobiographien und Biographien der Mystiker,
die dem Leben als Vorbilder, der Lehre als Tatsachenmaterial dienen,
zusammengestellt. Die Artikel nehmen bisweilen Form und Ausmall eines
theologischen Traktates an, so z.B. der Artikel Charité (185 Sp.).

Betreffs des Personenregisters sei hervorgehoben, dafl man hier kaum
einen geistlichen Schriftsteller oder Mystiker vermissen wird. Eine Menge
Unbekannter schiebt sich zwischen die Beriihmtheiten. Je nach ihrer
Bedeutung werden sie in wenigen Zeilen erwidhnt oder in spaltenlangen
Artikeln gewiirdigt. Hier hitte man zwar erwartet, daBl am Schluf} lingerer
Artikel immer die Quellenwerke angezeigt wiirden (wie dies z. B. im
Artikel iiber die hl. Brigitta geschah), wenigstens durch einen Hinweis auf
die Artikel autobiographies oder biographies. Hinweise innerhalb der einzel-
nen Artikel auf andere, die zum Vergleich oder zur Ergdnzung beitragen,
sind iiberhaupt zu stark vernachlissigt worden, kann dies doch denkbar un-
umstidndlich durch einen Pfeil (wie im Lex. f. Theol. u. Kirche) geschehen.

Des weitern in Einzelheiten einzugehen, vor allem auch im positiven
Sinn, ist hier nicht moglich. Wir finden es auch nicht fiir notwendig. Das
Werk ist eine staunenswerte Leistung emsiger Arbeit hochqualifizierter
Fachleute, die hochstes Lob verdient. Wir hoffen, daB nun in den Nach-
kriegsjahren die Herausgabe der folgenden Faszikel im Tempo der Vor-
kriegszeit erfolgen konne.

Luzern. P. Kiinzle O. P.



	Literarische Besprechungen

