
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie

J. Hirschberger : Geschichte der Philosophie. I. Band : Altertum und
Mittelalter. — Freiburg i. Br., Herder. 1949. xvi-476 SS.

Vor allem als Hilfsbuch für akademische Vorlesungen gedacht, möchte
die vorliegende Geschichte der Philosophie nicht bloß referieren
(Philosophiegeschichte als Geschichte S. 1), sondern auch philosophieren
(Philosophiegeschichte als Philosophie S. 2), in der Absicht, eben dadurch besser

zu zeigen, nach Rankes bekanntem Spruch, « was war und wie es war ».

Dieser erste Band erfüllt besagtes Programm in schöner, fließender
und anregender Darstellung für Altertum und Mittelalter, und zwar in
bewußter und betonter Beschränkung auf das Wichtigere. Demnach werden
nur die größeren Denker und Systeme in einiger Ausführlichkeit behandelt,
wie Piaton 73 SS., Aristoteles 78 SS., Stoa 28 SS., Augustinus 25 SS.,
Thomas von Aquin 89 SS., Nikolaus von Cues 15 SS. Andere wie etwa
Plotin, Boethius, Pseudo-Areopagita, Eriugena, Abaelard, Anselm,
Bonaventura, Duns Scotus, Ockham, Eckhart werden in wenigen Seiten
abgefertigt. Andere noch nur eben kurz erwähnt.

Besonderes Bemühen wurde darauf verwendet, den inneren Zusammenhang,

die Kontinuität, in der Entwicklung der aufeinanderfolgenden und
einanderablösenden Denkrichtungen deutlich herauszuarbeiten. Was nun
dabei hauptsächlich zum Vorschein kommt, ist der durchwegs vorherrschende
Einfluß der platonischen Grundanschauungen von Aristoteles über Philo,
Plotin, Augustinus, Anselm, Thomas von Aquin usw. bis auf Nikolaus von
Cues, der den großen Reigen schließt, um der modernen Philosophie die
Hand zu reichen.

«Metaphysik im Sinn des Aristoteles treiben», so S. 168 und 177, « heißt
im Grund platonisieren. » Und Gleiches wird unermüdlich, nicht bloß im
Metaphysischen, bei jeder Gelegenheit immer wieder vermerkt. « Aristoteles
ist eben der erste Grieche, der uns gelehrt hat, die Welt mit den Augen
Piatons zu sehen » (S. 436). Das habe Thomas von Aquin intuitiv gesehen
(ib.). « Die Wiederaufnahme und das systematische Weiterdenken der
thomistischen Philosophie kann darum nicht einfach von einem Aristote-
lismus bei Thomas sprechen und nun, wie referierend, so nebenbei auf
neuplatonische und augustinische Elemente verweisen, sondern muß sich
schlüssig werden über die Frage, was für ein Aristotelismus das ist. Nach-



Literarische Besprechungen 107

dem uns der historische Aristoteles selbst problematisch geworden ist, ist
es dieser mittelalterliche Aristotelismus noch viel mehr» (S. 411).

Diese entschiedene und wohl auch in etwa leidenschaftliche Stellungnahme

verleiht den Ausführungen des Verf. zweifellos eine Großzügigkeit
und Lebendigkeit, die stets die Aufmerksamkeit wachhält. Überhaupt hat
Verf. ein Lehrbuch von ungewöhnlicher Lesbarkeit geschaffen, und zwar
unbeschadet seiner Reichhaltigkeit, die niemals belastend wirkt.

Nun ist es gewiß richtig, daß bei Thomas von Aquin, noch mehr als
schon bei Aristoteles selbst, viel Platonisches mitgeht, nicht nur « so nebenbei

», sondern auch im Wesentlichen, — ist doch Thomas durchaus kein
Flickmeister gewesen —, das ihm über Augustinus, Pseudo-Areopagita,
Liber de causis, die Araber und die neuplatonischen Kommentare zu Aristoteles

zugeflossen ist. Ob aber dieser thomistische, und zum Teil bereits
aristotelische, Piatonismus sich immer gerade so ausnimmt, wie Verf.
feststellen zu müssen meint, das ist eine Frage, die in manchem Punkt genauer
nachzuprüfen wäre. Wir hatten mitunter den Eindruck, daß Verf. sich von
seiner eigenen These zu weit mitreißen ließ. Wie dem immer sein möge,
hier liegt, sowohl geschichtlich als auch philosophisch, ein Problem vor,
das nun einmal gestellt ist und gelöst zu werden verlangt.

1. Wir wollen hier nur auf einen Punkt speziell eingehen, der übrigens
in diesem Problembereich zu den schwierigsten gehört. Verf. schreibt S. 150

(vgl. 164 ff., 402, 404) : «Auch für Aristoteles ist das der Natur nach
Frühere und Bekanntere immer das allgemeine Eidos oder xè xl ry elvat

(Top. Z, 4 ; 141 b 22 ff. ; Met. Z, 3 ; 1029 a 29 ff.). In seiner Lehre von
Begründen und Beweisen denkt er noch ganz platonisch. Die klassische
Belegstelle hiefür ist Anal. post. A 2 ; 72 a 25-b 4, wo er erklärt : Das ist
immer das Bekannteste, wodurch ein anderes ist, was es ist, so ähnlich
wie dasjenige mehr çtXov ist, wodurch ein anderes (p£Xov zum tpfXov wird.
Und Met. A, 11 ; 1019 a 2 ff. wird direkt gesagt, daß die Rede von dem
der Natur nach Früheren platonische Terminologie ist. Mit dieser
metaphysischen 'Realität' begründet auch Aristoteles. »

Sehen wir uns zum ersten diese « klassische Belegstelle » aus An. post,
etwas näher an. Es ist jener Abschnitt des 2. Kapitels, wo Aristoteles zeigt,
daß beim Beweis die Gründe (al àp-/aî, xà Ttpcixa) nicht bloß früher, sondern
auch besser bekannt und gewiß sein müssen, als das aus ihnen zu Beweisende.
Es handelt sich also um einen Punkt, der zu jeder Beweistheorie wesentlich
gehört, ganz gleich, ob sie platonisch ist oder nicht. Dafür beruft sich aber
Aristoteles auf ein allgemeines Prinzip von unverkennbar platonischem
Gepräge : « 'Ael yàp Si' 8 ûxdcpysi êxaaxov, êxstvo uàXXov ûxàpyst. ». Thomas
zitiert es sehr oft unter der sprichwörtlich gewordenen Formel : « Propter
quod unumquodque tale est, et illud magis ». Wort für Wort übersetzt
dürfte es etwa heißen : « Denn immer wird das, wodurch etwas besteht,
selbst um so mehr bestehen. » Und dann geht's im Text des Aristoteles
weiter : « Wie zum Beispiel das, wodurch uns etwas lieb ist, selbst um so
mehr lieb sein muß. » W. D. Ross liest in seiner Oxforder Ausgabe èxzfocù

statt ÈxEÏvo : « Dem, wodurch einem etwas zukommt, muß dasselbe um
so mehr zukommen. » Dies entspricht auf alle Fälle der scholastischen



108 Literarische Besprechungen

Formel, wohl aber auch dem Textzusammenhang, besser. Tatsächlich ist
die Lesart von W. D. Ross durch den Protreptikos bei Jamblich glänzend
bestätigt, wo derselbe Grundsatz öfters erwähnt wird (Ed. Pistelli, Teubner
p. 42 1. 25-29, p. 43, p. 44) : da heißt's $ ptSXXov üro£pxEt xoüxo p. 43 1. 29
und <!> fxäXXov ÜTOxpxst xaùx6v p. 44 1. 21. Offenbar hat Verf. die besprochene
Stelle in ihrem ersten Teil falsch übersetzt. Wie sie bei Aristoteles lautet,
belegt sie in keiner Weise seine Behauptung.

Dafür aber hätte Verf. aus demselben Kapitel der An. post, den Text
über die wissenschaftliche Begründung 71 b 20 ff. zitieren können, von der
erklärt wird, daß sie « œXr)0wv xe xal 7tpc!>xcov xal àpiacov xal -pxùpifjLoaxépcov

xal ixpoxspcov xal amcov xoü cupOTepâapaxoç » erfolgen müsse, d. h. « aus
Ursachen des zu Beweisenden, die bekannter und früher als es selbst sind ».

Damit muß man nämlich verbinden, daß für Aristoteles die àp-/_at des
wissenschaftlichen Beweises die Definitionen sind, für die es keinen Beweis
gibt (An. post. B 3, 90 b 24). « 'Ev xotç auXXoyiapoii; toxvxcov àp/t] 1) oùata '

èx yàp xoO ri laxiv ol cruXXoyiapol sîaiv » (Met. Z 9, 1034 a 30). Wozu
Thomas erklärt : « In syllogismis omnium principium est substantia, id
est quod quid est rei, nam syllogismi demonstrativi sunt ex quid est, cum
in demonstrationibus medium sit definitio » (Met. VII lect. 8 n. 1450).
So ergibt sich denn, wie Verf. richtig sagt, daß für Aristoteles, und für
Thomas, « das der Natur nach Frühere und Bekanntere immer das
allgemeine Eidos oder xö ri clvat ist ».

Was ist aber das entsprechende Spätere Verf. meint vielleicht, es
sei das Einzelne. Das wäre nun kaum richtig. Hier wird nämlich nicht
das Allgemeine dem Einzelnen entgegengestellt, sondern der Beweisgrund
dem zu Beweisenden. Was ist aber der Beweisgrund Die Definition,
d. h. der Xôyoç, in dem das Wesen des Beweisgegenstandes (xo ùtcoxeî-

pEvov) zum Ausdruck kommt. Dieses Wesen wird zwar in der Definition
abstrakt allgemein erfaßt, liegt aber nur im Einzelding und nur als Einzelding

in der Wirklichkeit vor. Nicht gerade als Allgemeines ist es Beweisgrund,

sondern als Wesen, als die Sache selbst, um die es sich handelt.
Und was ist jetzt das zu Beweisende Tà TtâOrj xal xà xa0' aüxa aupßsßrj-
xoxa des Gegenstandes, die durch den Beweis in Evidenz gebracht werden
(An. post. A 7, 75 a 39 ff. ; A 10, 76 b 6-16 ; z. B. 75 b 1 xpîxov xô ysvoç
xô UTTOXEtptEVOv ou xà toxOt) xal xà xaO' auxa aupßsß^xoxa St)Xoï rj ÙKÔSzi^q) :

also die naturnotwendigen Eigenschaften und Nebenbestimmungen, die
aus der Wesensdefinition erschlossen werden (logisch), wie sie aus dem
Wesensgehalt resultieren (ontologisch). Daß, ihnen gegenüber, das Wesen
ein der Natur nach Früheres (çûctei xal oùaîa 7tpoxEpov) ist, ein wirklich
Früheres, das ist sicher aristotelisch, aber kaum eigentlich schon platonisch.

Und nun kommen wir zu einem zweiten Punkt. Aristoteles selbst
bezeugt S. 150, «daß die Rede von dem der Natur nach Früheren
platonische Terminologie ist ». Ganz richtig. Aber nicht nur das. Aristoteles
hat sogar die Scheidungsregel zwischen Früherem und Späterem, durch die
Piaton seinen begründete, selbst übernommen und sehr oft in
verschiedenen Wendungen angeführt (z. B. Met. A 1019 a 2, ausdrücklich
als Piatons Regel bezeichnet, worauf Verf. soeben anspielte : « Was immer



Literarische Besprechungen 109

ohne das andere sein kann, nicht aber das andere ohne es selbst », oder
Phys. 0 260 b 18 : « Das ohne welches das andere nicht sein wird, wohl
aber es selbst ohne das andere », was an das häufige àvcapoupivou àvaipeï-
xai — « wessen Aufhebung aufhebt » — erinnert, wohl die ursprüngliche
platonische Scheidungsformel vgl. Protrepticus bei Jamblich cap. 6, p. 38 1.

11/12). Diese Regel scheint Piaton immer als eine Regel wirklicher Scheidung

çéasi. xal oûcûœ gebraucht zu haben, Aristoteles aber nicht. Im « der
Natur nach Früheren» unterscheidet er (am deutlichsten Met. 1077 b 1 ff. : où

7râvT<x öaa reo Xöycp 7xp6xspa xal xrj oùaîa 7rpöxepa xaüxa 8' osy apta uroxpxei
wo es gerade gegen den platonischen xcopmpéç verwendet wird, vgl. 1035 b
4/5. 12/14), was ein natürlich Früheres nach der wirklichen Ordnung und was
ein solches nur nach der begrifflichen Ordnung ist. In letzter Bedeutung sind
die Begriffselemente ein der Natur nach Früheres im Hinblick auf den Begriff
(Top. Z, 141 b 22/33) und das Allgemeine im Hinblick auf das Einzelne. In
erster Bedeutung ist vor allem die Substanz ein der Natur nach Früheres
gegenüber ihren naturnotwendigen oder zufälligen Nebenbestimmungen.

Zum Fall der Xoycp npoxspa können wir hier füglich Thomas von Aquin
zitieren (in Met. V lect. 3 n. 785 zu 1013 b 30 ff.) : « Prius et posterius in
causis invenitur in una et eadem causa numéro secundum ordinem
rationis qui est inter universale et particulare. Nam universale naturaliter
est prius, singulare posterius. » Es handelt sich um die Überlegung, daß,
wenn Polykleitos die Ursache eines Standbildes ist, dann prius ein Mensch,
ja noch prius ein Sinnewesen (Çûov) dessen Ursache ist (1014 a 2/3 olov
àv0poj7TOÇ aïrioç àvSpfocvxoç v) xai ôXtoç Çqiov, âxt ô IIoXuxXsixoç àvOpcoxoç, o

8' icvOpcoTTOç Çcpov). Das bezieht sich offenbar, wie Thomas richtig
interpretiert, auf das Frühere nach der begrifflichen Ordnung, wie sie etwa in
der arbor porphyriana vom Genus supremum bis zum Individuum
durchgeführt wird. Ebenfalls gelten die Ausführungen Top. Z, 141 b 22/33 über
das àTtXcôç yvcopipcoxspov xat Txpôxcpov von der bei richtiger Definition
einzuhaltenden natürlichen Ordnung der Begriffselemente. Freilich ist die
natürliche Ordnung im Begrifflichen an der Wirklichkeit orientiert : das
wollen wir gar nicht in Abrede stellen. Das ist aber kein Piatonismus,
sondern eine Selbstverständlichkeit.

Daß Thomas von Aquin mit der aristotelischen These « p.?)8èv xüv
xa06Xou Suvaxàv oùcûav sïvai » (Met. I, 1053 b 21 vgl. Z, 13 und 16) Ernst
macht, ist ja bekannt. So dürfte er denn kaum angenommen haben, daß
das allgemeine Wesen in.seiner Abstraktheit ein wirklich Früheres (re prius)
gegen das Einzelne darstellt, daß also in der Wirklichkeit selbst das
Allgemeine als ein re distinetum, re prius et re unum allen Einzelnen zugleich
innewohnt und sich von der Einzelheit dieser Einzelnen wirklich
unterscheidet.

Nun aber wäre das allein platonisch. Ob nämlich dieses re prius et
unum in den Einzelnen selbst seinen Sitz hat oder außerhalb von ihnen
im Übersinnlichen schwebt, das macht keinen wesentlichen Unterschied,
wenn auch letzteres verständlicher scheinen möchte. Wie Verf. selbst
S. 168 bemerkt, läuft es auf dasselbe hinaus.

An dieser Überschätzung des Allgemeinen hat sich jedenfalls Thomas



110 Literarische Besprechungen

von Aquin nie beteiligt. Betont er doch Sum. Theol. I 84. 7 von den körperlichen

Wesenheiten : « de ratione hujus naturae est quod in aliquo indi-
viduo existât ». Mithin also gehört die Singularität innerlich zum Wesen
selbst der körperlichen Substanzen. Man vergleiche hiezu den Kommentar
des Cajetan (zum Artikel n. XIII) : « Si est homo, est homo aliquis, quamvis
non hic, et e converso. » Die Regel des gilt hier nur im Begrifflichen,

nicht aber im Wirklichen. Bereits in seiner Jugendschrift De Ente
et Essentia, wo er noch stark unter avicennischem Einfluß steht, erklärt
Thomas rundweg : « Quicquid in eo (Socrate) est, est individuatum »

(Ed. Roland-Gosselin p. 27 1. 5), was Roger Bacon, der es bestreitet, noch
schärfer, aber richtig formuliert : « Quicquid est in singulari, est singulare »

(ib. Fußnote). Selbst wenn sie am allermeisten einander gleich sind, bleiben
die Einzelnen, mit ihrem ganzen Seinsgehalt, je ein anderes neben einem
anderen (vgl. Met. 1071 a 26/29).

Allenfalls könnte bei Thomas das natura prius, d. h. re prius, des

Allgemeinen im Sinn von universale ante rem aufrecht bleiben, nämlich
in Bezug auf die göttlichen Ideen, nach welchen die Welt erschaffen wurde.
Aber selbst dies nur, wenn man die göttlichen Ideen, ähnlich den Ideen
eines menschlichen Werkmeisters, als abstrakt allgemeine Urbilder
auffassen wollte, was sie aber nach Thomas nicht sind (vgl. z. B. Sum. Theol.
I 55, 3 ad 3m : Essentia divina accipitur propter suam excellentiam ut
propria ratio singulorum : quia est in ea unde sibi similentur secundum
proprias rationes). Das wäre etwa philonische, plotinische, oder noch augusti-
nische Übertragung der platonischen Ideen. Auch da macht Thomas
nicht ohne weiteres mit.

Freilich kann man nicht behaupten, daß in der Frage nach dem
Verhältnis zwischen Allgemeinem und Einzelnem die aristotelischen Texte
immer eindeutig sind. Zunächst einmal ist seine Terminologie über das
Frühere und Spätere noch ziemlich unausgeglichen. Sodann stehen wohl
bei ihm sehr entschiedene Aussagen, wie die soeben aus Met. 1071 a 19/29
erwähnten : « Prinzip des Einzeldings ist das Einzelding. Der Mensch im
allgemeinen ist zwar Prinzip des Menschen im allgemeinen. Aber einen
allgemeinen Menschen gibt es nicht, sondern (Prinzip) von Achilleus ist
Peleus, von dir dein Vater Auch das zur selben Art Gehörige hat
andere Prinzipien, obwohl nicht der Art nach andere. Denn jedes Einzelne
hat eine andere Ursache, das eine Mal ist es deine Materie und (deine)
Form — to sISo; -— und (dein) Beweger, das andere Mal ist es meine,
wenn sie auch dem allgemeinen Begriff nach identisch sind. » Die
entsprechenden Erklärungen aus dem Metaphysikkommentar des Aquinaten
brauchen wir hier wohl nicht eigens herzusetzen (In Met. XII lect. 4,

2482/3). Daneben aber haben wir z.B. die Ausführungen im Buch Z der
Metaphysik mit ihrem eigenartigen Hin und Her, wo mitunter ein gewisser
Rückschlag ins Platonische mitzuspielen scheint. Ähnlich steht es vielleicht
mit dem bekannten Gegensatz zwischen Ontologie und Wissenschaftstheorie
in der Wertung des Allgemeinen, den Aristoteles selbst anzeigt und zu
lösen versucht (Met. 1087 a 10/25). Man hat nicht den Eindruck, daß er
gerade damit fertig wird. Das Entscheidende dazu wurde bereits oben



Literarische Besprechungen 111

wenigstens angedeutet. Wir wollen aber für den Augenblick die Frage
nicht weiter erörtern.

Man verzeihe diese lange Auseinandersetzung. Es hat uns einmal
gereizt, bei diesem schwierigen Problem, der Sachè so weit möglich,
referierend und philosophierend, wie Verf. sagen würde, auf den Grund zu gehen.

2. In seiner verhältnismäßig knappen, aber fein abgewogenen
Darstellung der plotinischen Philosophie meint Verf., daß es für Plotin im
Grund nur eine Realität gibt, die des Einen (S. 271). Plotin, schreibt er
einige Zeilen weiter, lege « die pantheisierende Identifizierung des
ungeschaffenen und des geschaffenen Seins nahe, weil er unter dem Einfluß des
aristotelischen und stoischen Realismus beides zugleich will : Mehrere Realitäten

und doch auch noch die Emanation, die doch Immanenz und Inhärenz
besagt ». Darauf knüpft er gleich mit dem wohl berechneten Satz an :

« Das erste, was das Eine aus sich entläßt, ist der Geist, der Nous. »

Alles dreht sich also um die Emanation. Bei Plotin ist sie ein Bild
(S. 270). Was aber unter diesem Bild eigentlich gemeint wird, dürfte der
Schöpfung ex nihilo so gut wie äquivalent sein : das ganze Sein der
geschaffenen Dinge wird von Gott gesetzt. Was Plotin in Bezug auf Logos
und Nous und Wahrnehmung sagt : « Er (Gott) schafft diese Dinge herbei,
obwohl sie in ihm nicht sind » (Trapxa/cov xaüxa oùx aùxàç xaüxa. En. V 3i
14 1. 19 Ed. Bréhier, Paris), das gilt ganz allgemein von den geschaffenen
Dingen. « Da er vollkommen ist fließt er gleichsam über, indem seine
Überfülle ein anderes schafft » (to uxcpTtXijpsp aùxoû 7re7toÊï)xsv aXXo.

En. V 2, 1 1. 9). Noch klarer ist folgender Text : « Er ist nicht alle Dinge,
sonst würde er ja ihrer bedürfen, aber dank seinem Überragen über alle
Dinge vermag er sie zu schaffen und in sich selbst bestehen zu lassen,
während er über sie erhaben bleibt » (olôç rs fjv xal tto'.cïv aùxà xal ètp'

eauxöv èxooa slvat, aùxoç UTtèp aùx&v <av. En. V 5, 12 1. 48/9). Man beachte,
wie Plotin hier eigens die Substantialität des Geschaffenen hervorhebt und
auf das Wirken Gottes zurückführt.

Eine « wesenhafte » (S. 341) Emanation, ein Heraustreten des Geschaffenen

aus den Tiefen der Gottheit, als ob es in ihnen bereits vorhanden
wäre, um aus ihnen « entlassen » zu werden, ist bei Plotin kaum denkbar.
Das wäre eine spezifisch stoische Vorstellung, die er ebenso sehr ablehnen
muß, wie die des göttlichen Urfeuers, auf der sie ja beruht.

Bei aller Wertfülle (ixavûxaxov xal aùxapxéaxaxov, xal àvcvScéaxaxov.

En. VI 9, 6 1. 17), und bei aller Machtfülle (8ùvapt.ç 7tâvx<ov, airrp/avop
Sùvapnç V 3, 15 1. 33 ; 16 1. 2, — aïxioç Sùvapiç, xà Stœipov t] Sùvapiç s/et,
rcâaav Sùvapiv £/£'. V 5, 10 1. 12. 21 ; 12 1. 38, — àxstpov xq> à7rspiXf)7tT6> xîjç
Suvâpeoç VI 9, 6 1. 11 : also eine unendliche Macht des Wirkens, xq> uoielv,
wie es V 3, 15 1. 5 nachdrücklich heißt), ist das Eine das Allereinfachste
(axXouxaxov à7tdcvx<ov V 3, 13 1. 35 vgl. àxXô-rqxoç fjaxivoaoüv s'iirsp ovxcoç

a7rXoüv ib. 16 1. 15), in dem und aus dem sich nichts ausscheiden läßt.
Eben wegen dieser absoluten Einfachheit kann es nicht Nous sein.

Zudem ist das göttliche Ureine ein Einzigstes, das mit keinem
anderen irgend etwas gemein haben kann, ja für Proclus ist es geradezu ein
àpiOexTov, ein Unmitteilbares (Ritter-Preller, Philo, graeca 661. 662, vgl.



112 Literarische Besprechungen

©èoç àpsOsxxoç bei Ps.-Areopagita MG 3, 956 a). Es hat überhaupt kein
Philosoph die unsagbare Erhabenheit des göttlichen Wesens über alles
Sonstige mehr betont als gerade Plotin und seine ganze Gefolgschaft mit
ihm bis auf Ps.-Areopagita hinunter. « Die Ursache aller Dinge kann
keins und nichts von ihnen sein » (oùSév lern, Ixstvcov. En. VI 9, 6 1. 55 ;

vgl. noch die Stelle bei Verf. S. 269, VI 9, 3 ; oùSèv xouxcov ov povov av

Xlyotxo InlxEiva xouxwv. En. V 5, 6 1. 9). « Kein anderes ist ihm vergleichbar»

(IcXXo plv yàp oûSÈv xoioöxov. En. V 5, 10 1. 4). Wohl heißt es bei
Plotin nicht selten : « Das Eine ist alles » (xö Iv raicvxa. V 2, 1 1. 1). Das ist
aber nach allem in übertragenem Sinn zu verstehen, vom virtuellen Enthaltensein

der Dinge in der unendlichen Macht seiner Kausalität ; es ist alle Dinge,
nicht formaliter, sondern nur virtualiter, würden die Scholastiker sagen.

Gar von einer Immanenz und Inhärenz des Geschaffenen in Gott, als
ob das Geschaffene eine Art Nebenbestimmung oder Anhängsel des
göttlichen Wesens wäre und ihm wie an seiner Substanz anhaftete, ist keine
Rede. Dem Ersten kann irgend ein anderes als das, was er in sich selbst
ist, in keiner Weise zukommen (lep' éauxcjS yàp èaxiv oùSevôç aùxôS aupßsßfr
xoxoç. VI 9, 6 1. 15). Und andererseits bestehen die geschaffenen Dinge
selbst in sich, lep' lauxcäv, wie wir oben (V 5, 12 1. 49) erinnert wurden.

Obwohl, wie Plotin immer wieder einschärft, das Geschaffene von Gott,
dem innerlich allem gegenwärtigen, nie « geschieden » ist, ist es doch, Nous
und Psyche mit eingeschlossen, von ihm gänzlich « verschieden ». Gott ist
keins und nichts von den sonstigen Dingen (èxsïvo pvjSIv xtöv 7tâvxwv V 1,
7 1. 18). In diesem Punkt ist der Gegensatz zwischen Piaton und Plotin,
den Verf. meint (S. 271), nicht vorhanden.

Damit wollen wir nicht leugnen, daß bei Plotin und den Seinen doch
verschiedentlich « Pantheistisches » anklingt. Zunächst insofern bei ihm
die Entstehung der Dinge als ein vom Einen aus naturnotwendiger
Vorgang hingestellt wird. Dadurch aber hängt die Welt aus der inneren
Gesetzlichkeit des Ersten mit ihm zusammen und gehört also doch selbst
irgendwie zu seinem Bereich mit. Dann kommt hier die ungeheuere
These der Einheit aller Seelen in Betracht, die er höchst verworren zu
erklären versucht, ohne daß es ihm gelingt, sie reinlich durchzuführen.
Den unseligen Gedanken mag er wahrscheinlich von der Stoa übernommen
haben ; es entspricht ja die Seele des plotinischen Systems ziemlich genau
dem Logos der Stoiker ; aber dieser Gedanke scheint bei ihm doch nicht
ganz zu Hause zu sein. Und schließlich müssen wir hier seine Schilderung
jener « mystischen » Vereinigung mit dem höchsten Wesen erwähnen, vgl.
S. 274, wo der Mensch, d. h. seine aus der Leiblichkeit emportauchende
Seele, gleichsam aufhört, selbst zu sein, um eins mit Gott zu werden,
indem ihr eigener Mittelpunkt mit dem Mittelpunkt des Alls zusammenfällt
(olov ctXXoç ysvôpsvoç xal oùx aùxôç sv èaxiv foarcsp xlvxptp xévxpov auv-
âtjjaç. En. VI 9, 10 1. 15/17, vgl. ib. 8 1. 20). Man wird aber wohl diese
Überschwenglichkeit milder interpretieren dürfen, wie auch Verf. selbst
anscheinend tut (S. 274), da sonst bei Plotin die wesentliche
Grundverschiedenheit von Gott und Geschöpf so eindeutig festgelegt ist, daß es

kaum möglich wäre, hierin weiter zu gehen.



Literarische Besprechungen 113

3. Wenn Verf. Plotin so deutet, wie wir eben gesehen, dann wird uns
das nicht sehr wundern, was er S. 341 über Pseudo-Areopagita schreibt.
« Bedenkt man aber, heißt es dort, daß die Emanation eine wesenhafte ist
und so notwendig erfolge, wie die Ausstrahlung des Lichtes durch die Sonne

(De div. nom. IV 1), dann ist schwer einzusehen, wie der Pantheismus

umgangen werden soll. Daß Dionysius kein Pantheist ist, beruht auf einer
Willenserklärung. »

Das ist ein strenges Urteil. Mit einem Eriugena und gar mit einem
Meister Eckhart geht Verf. viel rücksichtsvoller um.

Alles dreht sich also wieder, wie bei Plotin, um die Emanation. Nur
wird hier noch die naturnotwendige Entstehung der Welt aus Gott als ein
weiterer Beweis pantheistischer Einstellung eigens namhaft gemacht,
welchen wir aber nur kurz berühren wollen, nachdem darüber soeben das

Nötige gesagt wurde. Unseres Erachtens dürfte es sich da um den aller-
bedenklichsten Zug in der Theologie des Pseudo-Areopagiten handeln.
Interessant ist nun die Überlegung, die Thomas von Aquin anstellt, um
demgegenüber sozusagen die Situation zu retten. Dionysius hatte hier
gesagt, Gott habe die Welt aùrtp roi sîvat ohne weiteres ins Dasein gesetzt
(vgl. schon I 5, MG 3, 593 : aù-rco elvat 7tixvt&iv ectI twv övtcov aWa).
« Divinum esse », schreibt nun Thomas in seinem Kommentar (De div. nom.
IV lect. 1), « est ejus intelligere et velle ; et ideo quod per suum esse facit,
facit per intellectum et voluntatem. » Daß dieser Gedanke dem Pseudo-
Areopagiten nicht ganz so ferne liegt, als man zunächst meinen möchte,
dürfte bald ersichtlich werden.

Es wäre übrigens regelrechte Konsequenzmacherei, wenn man wegen
dieses einzigen Punktes bei ihm wie bei Plotin die sonstige Gotteslehre
dieser beiden Denker gleichsam um ganze 180 Grad zurückdrehen und ins
Pantheistische umdeuten wollte. Da würden sie für den Mangel an
tiefblickender Folgerichtigkeit, dessen sie schuldig wären, — denn darin besteht
eigentlich der Fehler, den Plotin selbst vielleicht schon geahnt hat (vgl.
En. VI 8 den Traktat rapl toü sxouatou) —, wahrlich zu schwer büßen.

Nun aber zur Emanation zurück. Sie wird als eine « wesenhafte »

(S. 340), durch den Satz erwiesen : oùataç raxpäyct xarà tyjv tkno oùataç
Sxßaatv (De div. nom. V 8). Man mag auf den ersten Blick übersetzen :

« Gott setzt die Wesenheiten durch Ausfluß aus seiner Wesenheit. » Genau
ist aber diese Übersetzung nicht. Wörtlich sollte es heißen : « Gott schafft
die Wesenheiten herbei nach dem Ausgang von der Wesenheit ab. » Das
klingt höchst wunderlich und rätselhaft. Wir haben hier eben ein typisches
Beispiel der Vorliebe des Areopagiten für geheimnisvoll andeutende Redensarten.

Wenn wir aber den sonderbaren Satz in seinen nächsten und dann
noch in seinen entfernten Zusammenhang zurücksetzen, nimmt sich die
Sache etwas anders aus.

Zuerst also legen wir den nächsten Kontext vor (De div. nom. V 8

PG 3, 824 c). «... Da muß man um so mehr einräumen, daß bei der
Ursache aller Dinge (toxvtcov ahitx) sämtliche Urbilder (7rapa8£typaTa) des
Seienden in einer einzigen überwesentlichen Einigung vorher bestehen :

È7tel xal oùataç 7tapâyet xavà tt)V àno oùataç exßaatv. Urbilder heiße ich,
Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

die in Gott wesenschaffenden (oùaioroxoûç) und einheitlich vorherbestehenden

Ideen (X6youç) der Seienden, welche (Ideen) die Theologie Vorher-
bestimmungen (^poopianouç) nennt, so wie auch göttliche und gütige, die
Seienden bestimmende und bewirkende Beschlüsse (OeX-rjpaTa tcöv ovtcov

àcpopnmxà xal ttoiyjtlxcc) nach welchen (Ideen) der Überwesentliche (o
Ù7Tspoucuop) all die Seienden vorherbestimmte und herbeischaffte ».

Wir haben hier auf alle Fälle das « facit per intellectum et voluntatem »

des heiligen Thomas. Noch nicht aber, daß es mit dem « facit per ipsum
esse » sachlich zusammenfällt. Das kommt erst später. Was sich aber
schon jetzt klar ergibt, ist die genaue Entsprechung zum eigenartigen
Ausdruck « xarà TYjv ànô oùalaç Sxßaatv ». Wie die Worte oùafaç 7tapâysi auf
die Erschaffung der Dinge sich beziehen, so beziehen sich offenbar jene
Worte auf die uacaSstyptara, auf die Xoyoi, auf die rcpoopmpof, auf die
0£ta OeX^pwtTa, nach welchen (xa0' ouç) die Erstursache alle Dinge
vorherbestimmt und ins Dasein ruft : sie werden als sxßacuç ànb oùafaç bezeichnet,
d. h. etwas was von der oùafa an hervorgeht.

Um aber diesen seltsamen Ausdruck besser zu verstehen, müssen wir
auf den entfernten Zusammenhang greifen und De div. nom. V, 5 bis 9

sowie noch XI 6 heranziehen. In diesen Kapiteln, auf die Gilson in seiner
« La Philosophie au Moyen-Age », Paris 1944, bereits aufmerksam machte
(S. 83 u. f.), handelt es sich um das, was Eriugena «natura quae creatur
et creat » nannte. Gott schafft zuerst seine innere Ideenwelt und in ihr
als erste Idee die Seinsidee, an der alle anderen Ideen und folglich alle
nach ihnen hervorgebrachten Dinge teilnehmen. « Aùto xa0' aÛTÔ tô sïvat »,

das Sein an sich, ist die erste unter den göttlichen Gaben und Vorsehungsmächten

(ràç èxSiSopivaç èx ©soü toü àpeOéxTOU npovoïjTixàç SuvâpEtç XI 6,
MG 3, 956 a), die das Wirken Gottes nach außen vermitteln : jene von
ihnen, durch die der Überwesentliche die anderen Ideen in sich herstellt
und die Welt außer sich hervorbringt. « Aùrà rà xa0' aÛTà TtivToe (die
sonstigen Ideen), öv rà övtoc (die Weltdinge) uete/ei, toü aÙTÔ xa0' ocüto

elvai (die Seinsidee) iLzzéysi » (V 5, MG 3, 820 b). Da heißt es dann in
der schwulstig überladenen Schreibart des Pseudo-Areopagiten : « To 7tpo-
eîvat xal ÛTCspeïvai icpoé/cov xal Û7tspéx<ov (ô ©eàç) tô ehaci nôcv, xùtô
xa0' aÛTÔ tô eïvai, 7rpoüjrecTT7)<jaTO (in sich) xal tw EÏvai aÙTÔi to ôtcoxjoûv ôv

Û7TE<jTf)CTaTO (in sich und außer sich) » (ib. MG 820 b). Daher sagt er auch
an anderer Stelle von der Ursache aller Dinge, daß sie « mit dem Sein
den Anfang ihres seinschaffenden Vorgehens macht » (ättü toü slvai Tvjç
oùmoKOioû npooSou xal àyaOÔTYjToç àp$ap.év7) V 9, MG 3, 825 a).

Und jetzt ersehen wir ein Doppeltes : einmal wie die Exßaaip à?rô

oùcrlaç zu verstehen wäre, nämlich vom Herstellen der Ideen in Gott, das
xn6 oùataç mit dem Sein, seinen Anfang nimmt ; dann wie das aÙTÔS Toi

Eivat, « per ipsum esse » des Pseudo-Areopagiten, erstaunlich genug, mit dem
« per intellectum et voluntatem » des Aquinaten sachlich zusammenfällt,
wenn auch aus einem ganz andern Grund : weil nämlich aùrè xa0' aÜTO

tô elvai bei ihm das Allererste unter den Xoyot des göttlichen Geistes und
unter den OsX^paTa des göttlichen Willens darstellt. Freilich können wir
noch nicht daraus schließen, daß für den Pseudo-Areopagiten die Erschaffung



Literarische Besprechungen 115

der Welt nicht naturnotwendig, sondern frei stattgefunden habe. Diese

Folgerung scheint er selbst nicht gezogen zu haben, im Gegenteil, möchte
man eher sagen. Jedenfalls sind wir bei unserem christlichen Neuplatoniker
von einer « wesenhaften » Emanation weit entfernt. Auf der ganzen Linie
handelt es sich bei ihm um eine oùaioTcoièç 7tpôo8oç, um ein seinschaffendes

Vorgehen. Bezogen auf die göttlichen Ideen ist dies, wie bekannt, ein
nicht geringer Irrtum, dem Eriugena völlig erlag und mit dem die
Scholastik schwer zu ringen haben wird.

4. Da es nicht unsere Absicht sein kann, « ein Buch zum Buch zu
schreiben », werden wir uns jetzt damit begnügen, nur noch einige sichtlich

verbesserungsfähige Stellen anzuzeigen.
Es ist nicht Jamblichs Protreptikos (S. 274), « der über den Hortensius

des Cicero noch auf Augustinus gewirkt hat», da Jamblich erst um 300

nach Christus gelebt hat, Cicero aber bereits 43 vor Christus starb, sondern
der verlorene Protreptikos des Aristoteles, aus dem ganze Abschnitte durch
Jamblichs Protreptikos uns erhalten wurden.

Im II. Band seiner Geschichte der abendländischen Weltanschauung
hatte H. Meyer, um den augustinischen Voluntarismus zu kennzeichnen,
S. 71 geschrieben : « Alle Seelenkräfte werden vom Willen gespeist (voluntas
quippe est in omnibus, immo omnes nihil aliud quam voluntates sunt). »

Wir hatten seinerzeit [vgl. Divus Thomas 27 (1949) 476] einige Mühe gehabt,
die zitierte Stelle bei Augustinus ausfindig zu machen. Nun schreibt Verf.
S. 324, ebenfalls um den Primat des Willens bei Augustinus zu erhärten :

« Der Wille ist der ganze Mensch. » Und dann zitiert er gleich, mit Angabe
des Fundorts : « Wille ist immer da, ja die Menschen sind nichts anderes
als Wille » (De civ. Dei XIV, 6). Die Steigerung in der ahnungslosen
Mißdeutung des Spruches ist hier wahrlich überwältigend. Bei Augustinus
handelt es sich einfach um die « motus animarum », auch sonst « pertur-
bationes » oder « passiones animi » genannt, denen er die Kapitel 3 bis 9

seines XIV. Buches De civ. Dei widmet. In seiner Übersetzung gibt
A. Schröder (Gottesstaat II. Band, S. 308 : Bibliothek der Kirchenväter
1914) die Stelle wie folgt wieder : « Denn in allen Regungen (die
Seelenregungen sind gemeint) ist Wille vorhanden, ja sie alle sind nichts anderes
als Willensregungen. » Also « nichts anderes als Wille » sind « alle
Seelenregungen », schreibt Augustinus « alle Seelenkräfte », liest H. Meyer,

« alle Menschen », setzt Verf. ein. Der Widersinn hat seinen Gipfelpunkt

« nec plus ultra» erreicht: weiter und höher kann es nicht gehen.
Hoffentlich hört damit auch der Spuk endlich auf.

Ähnlich, aber nicht so kraß, ist S. 326 die Mißdeutung des augustinischen

Spruches : vita nostra dilectio est. « Unser Leben ist Liebe und
Sehnsucht », paraphrasiert Verf.. Diesmal gibt er die Fundstelle nicht an.
Es handelt sich um En. in Ps. 54 (ML 36, 633). Augustinus mahnt zur
christlichen Liebe. Und da schreibt er in rhetorisch zugespitzter Antithese :

« Vita nostra dilectio est : si vita dilectio, mors odium est. » Die Liebe ist
unser Leben : wenn die Liebe Leben, dann ist der Haß Tod. Augustinus
will also nicht eine Kennzeichnung des menschlichen Lebens geben,
sondern die Bedeutung der christlichen Liebe seinen Zuhörern ans Herz legen :



116 Literarische Besprechungen

sie ist für uns Leben ; ihr Gegenteil, der Haß, ist für uns Tod. Sein Anliegen
ist kein psychologisches oder anthropologisches, sondern ein pastorales :

er will jene christliche Gesinnung erwecken, die über alles die Liebe stellt.
Die Auseinandersetzung über die anselmischen Gottesbeweise S. 353

übergehen wir lieber, um nicht wieder eine ganze Disputation aufziehen
zu müssen : sie geht darauf hinaus, wenn wir richtig verstanden haben,
den Beweis des Proslogion, den sogenannten ontologischen Gottesbeweis,
auf den Gedankengang der Monologionbeweise zurückzuführen.

Mißverständlich ist es, zu schreiben S. 382 : Bonaventura « ist nicht für
die Lehre der unio substantialis, die Thomas vertritt ». Was Bonaventura
im Leib-Seeleproblem bestreitet, ist nicht die unio substantialis, an der
er wie alle Scholastiker seiner Zeit festhält, sondern nur die thomistische
Erklärung dieser unio, die für ihn unannehmbar scheint. So erklärt er
einmal mit kaum zu überbietender Schroffheit : « Insanum est dicere,
quod ultima forma addatur materiae primae sine aliquo quod sit dispositio
vel in potentia ad illam, vel nulla forma interjecta » (In Hexaëm. IV, 10).
Auch Gilson selbst ist diesbezüglich in seiner Philosophie au Moyen-Age
(p. 449) nicht ganz genau. Deutlicher hatte sich aber der berühmte Mediävist

in seinem Werk über Bonaventura (p. 303 ss.) geäußert, wo er gegen
Schluß (p. 324) nochmals betont : « l'âme de saint Bonaventure tient
substantiellement au corps qu'elle informe » (La philosophie de saint
Bonaventure, Paris 1924).

Falsch ist es, vom ersten Beweger des Aquinaten zu behaupten, daß
er «von sich selbst aus Bewegung ist» (S. 412). Das wäre richtig vom
platonischen Erstbeweger (Seele) im Phädros und in den Gesetzen. Aber
der aristotelische und der thomistische Erstbeweger schließt von sich jede
Bewegung aus, da er « unbewegter » Beweger ist. Falsch ist es ebenfalls,
daß bei den drei ersten Gottesbeweisen in der Summa theologica eine
unendliche Ursachenreihe deshalb abgelehnt wird, weil eine solche « nicht
durchlaufen werden» kann (S. 412). Eine unendliche Reihe lehnt Thomas
prinzipiell nicht ab, hat er doch die Möglichkeit einer creatio ab aeterno stets
vertreten, vgl. Sum. Theol. I 46, 2, besonders ad 6 und ad 7. Sein Beweisgrund

ist nicht, « eine solche Reihe ist unmöglich oder kann nicht durchlaufen

werden », sondern, « bei einer solchen Reihe gibt es kein Erstes ».

Die Texte sind von unmißverständlicher Klarheit. « Hic non est procedere
in infinitum, quia sic non esset aliquod primum movens. » « Si procedatur
in infinitum in causis efficientibus, non erit prima causa efficiens. »

Das möge nun genügen. Wenn Verf., referierend und philosophierend,
eine äußerst anregende und dynamische Geschichte der Philosophie
geschrieben hat, die man meist mit anhaltender Spannung lesen mag, so läßt
doch die Zuverlässigkeit seines Referierens noch etliches zu wünschen übrig.

Freiburg (Schw.). M.-St. Morard O. P.



Literarische Besprechungen 117

B. Kälin O. S. B. : Lehrbuch der Philosophie. Vierte Auflage, bearbeitet
von R. Fäh O. S. B. — Sarnen, Benediktinerkollegium 1950. xi-456 SS.

Der Verfasser dieses Lehrbuches wurde im Jahre 1947 zum Abt-Primas
des Benediktinerordens erwählt und mußte daher die Vorbereitung der
neuen Auflage seinem Nachfolger am Gymnasium in Sarnen überlassen.
Wie dieser selbst in seinem Vorwort schreibt, trägt er « für die Umänderungen

und Meinungsverschiedenheiten gegenüber den früheren Auflagen
und für die Mängel der Darstellung die Verantwortung ». Aber wenn
ein solches Lehrbuch bereits in vierter Auflage erscheinen kann, dann ist
das ein Zeichen, daß es seinen Zweck erfüllt, und bedarf es keiner langen
Empfehlung mehr.

Kälins Lehrbuch zeichnet sich aus durch die Klarheit der Darstellung
und den Reichtum seines Inhaltes. Es ist in ihm nicht nur die aristotelisch-
thomistische Philosophie treu und, soweit man das von einer bloßen
Einführung erwarten darf, vollständig wiedergegeben, sondern überall auch
Rücksicht genommen auf die wichtigsten Zeitfragen und in der Kosmologie

auf die Fortschritte der Naturwissenschaften seit den Tagen des
hl. Thomas von Aquin. Als besonderen Vorzug dieses Lehrbuches
verdienen die jeder Lehre hinzugefügten « Anmerkungen » hervorgehoben zu
werden. Diese sind nicht bloß erläuternde Fußnoten oder einfache Korollarien,

sondern darüber hinaus wertvolle Anregungen zu weiterem
Philosophieren. Wer auf diese Anregungen eingeht, wird selbst die Lösung
mancher Fragen finden, die in einem Lehrbuch unmöglich alle behandelt
werden können, und so allmählich dahin gelangen, eine philosophische
Weltanschauung zu besitzen, wie sie leider nur bei wenigen Gebildeten
anzutreffen ist.

Die Anordnung des Stoffes verrät eine große Selbständigkeit des
Denkens. Aber zuweilen reizt sie auch zum Widerspruch. Daß die Ontologie
der Kosmologie, Psychologie und Kriteriologie vorangestellt und dadurch
von der Theodizee getrennt ist, hat gewiß seine didaktischen Vorteile.
Andere Neuscholastiker sind darin mit ihrem Beispiel vorangegangen. Aber
es hat den Nachteil, daß auf diese Weise aus einer Wissenschaft scheinbar
drei gemacht werden. In der Logik wird die Lehre von der Supposition
schon in dem Abschnitt vom Begriff behandelt, obwohl die Supposition
eine Eigentümlichkeit des Satzes ist. Ebenso ist man erstaunt, in der Ontologie

auch die Prädikamente behandelt zu sehen, bei denen unmöglich von
allem Körperlichen abgesehen werden kann. Doch das sind Dinge, die dem
Wert des Lehrbuches keinen wesentlichen Eintrag tun.

Rom. M. Thiel O. S. B.

C. Frank S. J. : Philosophia naturalis. — Freiburg i. Br., Herder. 1949.
225 SS.

Die Philosophia naturalis von C. Frank bildet den vierten Band, der
von verschiedenen Professoren des Jesuitenkollegiums in Pullach heraus-



118 Literarische Besprechungen

gegebenen Institutiones philosophise scholasticae. Die Neuauflage im
Jahre 1944 wurde durch die Bombardierung des Herderverlages vernichtet.
Dieser scheute aber die Opfer nicht, eine Neuauflage zu besorgen und so
dem Wunsche vieler Lehrer und Schüler nachzukommen. Die klare Übersicht

in der Aufteilung des Stoffes, die einführende Literatur, die
Berücksichtigung der modernen Ergebnisse der Naturwissenschaften, die vorzügliche

typographische Aufmachung gestalten das Werk zu einem wertvollen
Lehrbuch. Der Verfasser gibt nicht eine Kosmologie im gewöhnlichen
Sinne, sondern er behandelt auch den Unterschied zwischen der
nichtbelebten und belebten Welt, wie zwischen den drei Reichen des Lebendigen.
—• Ein Thomist wird mit einzelnen Ausführungen des Autors z. B. über die
substantielle Veränderung usw. nicht immer ganz einig gehen. Die
aufgeworfenen Schwierigkeiten regen zum Denken und zur Klärung der Begriffe
an. Viele werden überrascht sein, daß Frank, im Gegensatz zur ersten
Auflage, die These aufgenommen hat : Hypothesis, quae postulat appli-
cationem theoriae generalis evolutionis (organicae) ad ortum et evolutionem
corporis humani, scientifice probabilis dici potest (S. 215). Jeder Leser wird
dem Verfasser für die Verarbeitung eines weitschichtigen Materials und
dessen Einbauung in die scholastische Philosophie dankbar sein. Es war
keine leichte Arbeit, die modernen wissenschaftlichen Ausdrücke und Ergebnisse

in lateinische Form zu gießen.

Stans. C. Hubatka O. F. M. Gap.

H. Straubinger : Religionsphilosophie mit Theodizee. — Freiburg i. Br.,
Herder. 1949. 264 SS.

Dieses Buch des bekannten Freiburger Theologieprofessors ist die
zweite, wesentlich erweiterte und ergänzte Auflage der 1929 erschienenen
Einführung in die Religionsphilosophie. Die Schrift ist zunächst als Lehrbuch

für akademische Vorlesungen gedacht. Es enthält in präzisen
Darstellungen alles Wesentliche, was von Theologen und Nicht-Theologen über
das Religiöse geschrieben wurde. Wir werden nicht nur mit den
verschiedenen Wegen zur Wesensbestimmung und Wahrheitsbegründung der
Religion bekannt gemacht, sondern auch mit den geschichtlichen
Erscheinungsformen der Religionen. Aus diesen verschiedenen äußeren Formen,
die lediglich in ihrem Nebeneinander ins Auge gefaßt werden, dringt der
Verfasser in ihren wesentlichen Inhalt vor und schält klar und
überzeugend das Wesen aller Religionen heraus. Die anschließende Theodizee
ist kurz, triât aber das Wesentliche. Für die fünf Gottesbeweise werden
die Thomastexte in lateinischer Sprache wiedergegeben. In Streitfragen
zwischen Thomisten und Molinisten werden beide Ansichten kurz
dargelegt und der thomistischen Lösung der Vorzug gegeben (vgl. 243) .— Ein
reiches, vielseitiges — doch nie bedrückendes Material — ist in diesem
Buche klar und übersichtlich behandelt, so daß sein Studium jedem reichen
Gewinn bringen wird.

Stans. C. Hubatka O. F. M. Cap.



Literarische Besprechungen 119

J. F. Anderson : The Bond of Being. An Essay on Analogy and
Existence. — St. Louis and London, B. Herder Book Company. 1949.
xvi-341 pp.

Durch dieses Buch wird die in den letzten Jahrzehnten rasch
anwachsende Literatur über das Problem der Analogie um einen wertvollen
Beitrag vermehrt. In den vier Hauptteilen des Buches behandelt der
Verfasser die vier Haupttypen der Analogie : 1. Analogie der Ungleichheit,
2. Analogie der proportio, der Attribution, 3. symbolische Analogie oder
Analogie der Metapher, 4. Analogie der eigentlichen Proportionalität.

Der erste Teil umfaßt acht Kapitel von insgesamt 66 Seiten. Etwas
zu weitschweifig, möchte man meinen, wo es sich um eine Analogie handelt,
die, wie der V. in einer kurzen abschließenden Zusammenfassung sagt,
« gar keine echte, sondern eine Pseudo-analogie ist ». — In derselben
Zusammenfassung bringt der V. die Rechtfertigung dafür : « For, implicitly
at least, analogy of inequality ranges throughout a vast department of
human knowledge. Whereever generic or specific notions are found diversely

or unequally realized in diverse subjects or things, this 'analogy' is

covertly at work : it is at work, therefore, throughout the entire order
of classifiable things, of composite things. » Er schließt mit dem folgenden
Satz : « However, if it has been shown that the pseudo-analogy of
inequality deserves more attention that it has hitherto received, that it is in
fact a potent source of intellectual evils in philosophy and even in theology,
then our apology for this part will have been sufficient. » (S. 90). An den
historischen Beispielen von Plato (K. III), Plotin (K. IV), Spinoza (K. V),
Bradley und Höffding (K. VI) hat der V. das auch ganz deutlich gezeigt.

Im zweiten und dritten Teile des Buches sind die zwei Analogietypen,

Attribution und die Metapher, eingehend erörtert und auf eine
letzte Eindeutigkeit (univocity) zurückgeführt, so daß sie lediglich in einem
uneigentlichen Sinne Analogie genannt werden können. « Analogie of
attribution and of metaphor, we found are operative only in the order of uni-
vocal concepts. Formally, therefore, they are both reduced to modes of
univocity, yet they are rightly considered to be modes of analogy
inasmuch as they have certain analogical or quasi-analogical uses ; moreover,
they do, in diverse ways, participate in analogy » (S. 229).

Für die Analogie der eigentlichen Proportionalität wird der Anspruch
erhoben, daß dieser Typ allein, im streng philosophischen und eigentlichen
Sinne, analogisch sei. Im vierten und letzten Teil will der V. diesen

Anspruch geltend machen.
Zu diesen Ergebnissen seiner Untersuchung des überaus schwierigen

Analogieproblems gelangt der V., indem er von einem Standpunkt ausgeht,
der, zusammen mit dessen sorgfältigen Ausarbeitung und konsequenten
Durchführung, seiner Arbeit einen besonderen Wert verleiht. Dieser Standpunkt

ist in dem Untertitel des Buches, « Eine Abhandlung über Analogie
und Existenz », schon angedeutet. Auf Seite 258 (Note 6) finden wir ihn
folgendergestalt formuliert : « Genau genommen, gibt es keine 'analogia
entis' im metaphysischen Sinne, denn ens besagt Sein qua Wesenheit



120 Literarische Besprechungen

(essentia), und die metaphysische Analogie bezieht sich auf die Existenz
(esse), den Akt des Seins, nicht auf die Wesenheit (essentia). Die Analogie
des Seins ist eine 'analogia entium in actu essendi'. »

Der V. weist darauf hin, daß die Ausdrücke 'Wesenheit' und 'Existenz'
keine Dinge bezeichnen, sondern die zwei Aspekte, welche ein jedes Seiende
darstellt : denn ein jedes Seiende ist (existiert) und ist etwas
(existenzbesitzendes Subjekt oder Ding). Das Wort 'Existenz' also bezeichnet den

Akt-Aspekt der Dinge, Wesenheit aber den Subjekt-Aspekt. Und von
diesen beiden ist der esse-Aspekt der wirklich grundlegende, der metaphysisch

bedeutendere (S. 52). Es leuchtet ein, daß die Dinge nicht vermöge
ihres esse, sondern ihrer Wesenheit in die Kategorien verteilt, in Gattungen
und Arten eingeordnet werden. Die Wesenheit ist also das Prinzip der
Beschränkung, der Verteilbarkeit, sozusagen der Bestimmtheit, und
infolgedessen der logischen Verständlichkeit (S. 53).

Wesenheiten gehören zunächst, als Begriffe, in die logische Ordnung.
Eine Philosophie, die auf Wesenheiten aufgebaut ist, kann leicht in dieser
Ordnung stecken bleiben — verkappt vielleicht, wie es bei Plato der Fall
ist, oder ganz deutlich wie bei Hegel. Hier kann man ein absolutes,
allumfassendes, abgerundetes System aufbauen, worin auch die Eindeutigkeit,
die eindeutige Aussage grundlegend ist. Es bleibt jedoch ein logisches und
kein ontologisches System. Das Sein wird rein logisch erfaßt, als eine
Wesenheit. Denn das, was diese Wesenheit zum eigentlichen Gegenstand
der Metaphysik macht, das esse reale, nämlich, der Akt der Existenz,
fehlt. « Metaphysics is concerned with that which really is or really can
be, and not with the idea of pure being or being in general or existence
as such » (S. 315). Der Metaphysiker betrachtet das Sein als seiend, in
actu essendi. Die Metaphysik bezieht sich in erster Linie also auf den
Akt des Seins. Die Dinge existieren kraft des esse, nicht der essentia. Und
die Metaphysik ist keine Philosophie der Form oder Wesenheit, das heißt,
des Seins qua erfaßlich oder möglich (S. 315). « It is a philosophy of whatever

is or can be in any manner whatever, considered specifically in the
light of the ultimate existential actuality of all reality, the act ob being
(esse) » (G. B. Phelan : 'A note on the Formal Object of Metaphysics', in
The New Scholasticism 18 (1944) 199.

Hier haben wir ein Stück Existentialismus, das manchen Schulphilosophen

vielleicht beim ersten Anblick etwas stutzig machen wird. Man braucht
aber nur das Buch zu lesen und zu sehen, wie der V. sich Schritt für Schritt
auf Thomas selbst berufen kann, um überzeugt zu werden, daß es sich hier
um ein Stück echt thomistischen Lehrgutes handelt. Wir möchten allen, die
die Weisheit lieben, dieses Buch mit den Worten empfehlen : tolle, lege.

St. Saviour's, Dublin. G. Kirstein O. P.

M. Müller : Existenzphilosophie im geistigen Leben der Gegenwart. —
Heidelberg, Kerle. 1949. 113 SS.

Unter der gewöhnlich mit « Existenzphilosophie » bezeichneten
philosophischen Richtung der Gegenwart handelt es sich um drei innerlich ganz
verschiedene Weisen des Denkens : Um den Existentialismus Sartres, der.



Literarische Besprechungen 121

an den Existentia-Begriff der Scholastik anknüpfend, eine Wesensmetaphysik

mit negativem Vorzeichen ist ; um das Philosophieren Jaspers',
dessen Begriff des « Existenziellen » der Lebensphilosophie entstammt ; und
endlich um die Lehre Heideggers, für die eine bestimmte Auffassung vom
Menschen als « Ek-sistenz », die mit der scholastischen Existenz nichts
gemein hat, bezeichnend geworden ist.

Heideggers Philosophie ist der eigentliche Gegenstand der vorliegenden
Untersuchung. Jaspers wird nur erwähnt, und von Sartre werden einige
Ansichten kurz behandelt, die den Unterschied zwischen ihm und seinem
großen Anreger Heidegger um so offenbarer machen sollen.

Der Verfasser will weder eine Apologie noch eine Polemik bieten,
sondern die Lehre Heideggers darlegen, wie sich diese ihm im Lichte der letzten
Veröffentlichungen und auf Grund persönlicher Besprechungen mit dem
Meister zeigt.

Heideggers philosophisches Anliegen ist demnach das Sein, und zwar
ist die Frage nach dem Sein als solchem ausdrücklich und neu zu stellen.
Ausdrücklich, weil weder die Wesensphilosophie Piatos und Aristoteles,
noch die diese weiterführende Ordnungsphilosophie des Mittelalters, noch
der Idealismus Kants und seiner Nachfolger das Sein zum eigentlichen
Thema machten. Neu zu stellen ist die Frage angesichts des im 19.
Jahrhundert herausgearbeiteten Begriffs der Geschichtlichkeit. Für die damit
verbundenen Probleme hat der Idealismus kein Verständnis ; sie lassen
sich aber auch nicht in einer dem heutigen Bewußtsein genügenden Weise
durch die Wesen- und Ordnungsphilosophie meistern. Auch eine Ergänzung
und Weiterführung reichte dafür nicht aus. Es gilt, einen ganz neuen
Ansatz zu finden, eine Erfahrung, die neben der sinnlich-empirischen steht,
durch die das Sein nicht mehr als Wesen, Ordnung oder Unendlichkeit
erfaßt wird, sondern als absolute Geschichtlichkeit. Es ist die Geschichte
des Seins selbst, des Wesens und der Ordnungen aufzuweisen. Denn das
ist die Frage : Gibt es neben und vor der ontischen Geschichte, der des

Seienden, eine des Seins selbst Gibt es einen Wesenswandel des Sinns
von Religion, Kultur, Sittlichkeit, Recht und Wissenschaft, ohne daß
diese dadurch zu einem Gemachte des Menschen herabsinken und ein
Relativismus unvermeidbar ist, sondern so, daß « der Gott, die Schönheit, der
Staat, die Wahrheit, das Gute und die Gerechtigkeit von sich her verlangen,
je anders erkannt zu werden ...»

Ansatz und Weg zu dieser Seinserhellung ist der Mensch. Dieser wird
von der idealistischen und realistischen Philosophie ebenso verfehlt wie das
Sein. Das Wesen des Menschen ist nicht « Insistenz », Selbstand, Substanz,
sondern Ek-sistenz, d. i. Offenheit für das Sein, Stehen im Sein. Von diesem
erhält der Mensch seinen Sinn, er ist « Da » für das Sein, um ihm eine zwar
ungenügende, aber geschichtlich notwendige Stätte zu bieten.

Wie das Sein einerseits das Begründende des Seienden ist, das Seiende
und der Mensch ganz vom Sein lebt, so ist anderseits das Sein auch, wenngleich

in verschiedener Weise, vom Seienden abhängig. Damit taucht außer
der Bedürftigkeit und Kontingenz des Seienden, die bis jetzt allein gesehen
wurde, auch die des Seins, des Ganzen, des Ontologischen auf. Aus dieser



122 Literarische Besprechungen

Kontingenz des Seins folgt die Geschichtlichkeit des Seins selbst. Neben
dem Werden des Seienden zum Sein, der ontischen Geschichte, besteht das
Werden des Seins zum Seienden, die ontologische Geschichte

Durch die hier gebotene Darstellung erhält die Philosophie Heideggers
ein wesentlich anderes, ansprechenderes Aussehen und dieses muß zugleich
auch als authentischer gelten. Damit sind die bislang gebotenen
psychologischen und anthropologischen Erklärungen, der Heidegger nachgesagte
Pessimismus und Nihilismus, seine behauptete Feindschaft gegen die Theologie

recht fragwürdig geworden. Der Verfasser aber verdient für seine
tiefschürfende Arbeit Dank.

Sind damit die Absichten Heideggers klarer geworden, so bleiben gegenüber

seinen Ansichten doch noch viele Bedenken, von denen einige
beispielsweise genannt seien : Ist die Wesens- und Ordnungsphilosophie genügend,

überhaupt richtig gekennzeichnet, wenn sie eine Philosophie der
Subjektivität genannt wird Betreibt diese Philosophie nur Wesensforschung
auf dem Hintergrund des Seins, oder ist nicht auch dieses ihr
Hauptanliegen Muß sie nicht Seinsphilosophie sein, weil sie Wesensphilosophie
ist Trifft sie in ihrer Fragestellung nach dem Seienden als solchem sachlich

nicht genau das, was auch Heidegger will Wird die Einmaligkeit
des Geschichtlichen nicht übertrieben Kann man ihr, sofern sie zu Recht
besteht, nicht beikommen, wenn man das geschichtliche Werden
unveränderlichen Wesensgesetzen unterstellt — Die Wesens- und
Ordnungsphilosophie hat sich allerdings um die hier zu lösenden Fragen noch nicht
genügend bemüht. — Sind die Folgerungen, die Heidegger aus der
Angewiesenheit des Seins auf das Seiende, die im Bereich des Endlichen rein
faktischer Art ist, berechtigt

Der Verfasser nennt einmal das ens in communi ein ens rationis und
gibt an der gleichen Stelle (S. 77) die « thomistische » Ansicht vom actus
essendi. Für keines von beiden wird er mit der Zustimmung eines
« Thomisten » rechnen dürfen.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

A. Wenzl : Materie und Leben. — Stuttgart, Schwab. 1949. 119 SS.

Auf verhältnismäßig engem Raum wird eine Fülle von Fragen,
Lösungen und Lösungsversuchen naturwissenschaftlicher und philosophischer
Art von dem in beiden Bereichen sehr erfahrenen Verfasser ausgebreitet.
Der belebte und unbelebte Stoff sind die beiden Gebiete, um die das menschliche

Denken seit den Anfängen seiner Besinnung kreist. Was ist der Stoff,
was ist das Leben und in welchem Verhältnis stehen beide zueinander

Der Verfasser zeigt zunächst, wie hinsichtlich des Stoffes im Laufe der
Jahrhunderte eine Frage nach der andern aufgetaucht ist, angefangen von
der nach dem Urstoff, den Uraufbauelementen der Körper und dem Wesen
des Körpers als solchem. Die sich entwickelnde empirische und philosophische

Erkenntnis hat auch die Zahl der Probleme vermehrt und die
Fragestellung verfeinert. Dankenswerter Weise wird der Leser immer
wieder darauf hingewiesen, welche unter den neuzeitlichen Fragen schon



Literarische Besprechungen 123

ein Anliegen der Alten war. Oft hat nur die Form sich geändert, die Sache
aber blieb die gleiche. Nach dialektischem Gesetz hat die eine Richtung
in der Forschung die entgegengesetzte eingeleitet, und manche Ansicht, die
einer Zeit schon als gesichertes Ergebnis galt, ist im Zuge der fortschreitenden

Untersuchung als Scheinlösung entlarvt, oder in ihrer Gültigkeit
eingeschränkt worden. Und heute, wo die Entwicklung einen Gipfelpunkt
erreicht hat, wo das einst so stolze Weltbild der sogenannten klassischen
Physik mancheVerbesserung und manches Fragezeichen erhalten hat, wo man
vor dem Rätsel der sich sowohl korpuskular wie wellenhaft, also scheinbar
widerspruchsvoll verhaltenden Letztelemente und des Lichtes steht, kommt
man zur Erklärung wieder auf das alte Begriffspaar Potenz und Akt zurück.

Was das Leben betrifft, so hat es nach dem Verfasser niemals an
Versuchen gefehlt, es aus dem Unbelebten abzuleiten. Doch ist die erste
wissenschaftliche Erklärung von Bedeutung der von Aristoteles vorgelegte
Vitalismus. Aufs Ganze gesehen blieb der Vitalismus dann bis in die Mitte
des vorigen Jahrhunderts vorherrschend. Die Vertreter des Vitalismus wie
auch seine Gegner arbeiten mit staunenswertem Scharfsinn, um das
Lebensproblem je in ihrem Sinne zu lösen. Der Stein des Anstoßes für die
« Mechanisten » ist die leider oft falsch verstandene Zweckursache.
Erklärungen, die sich auf sie stützen, werden nicht als wissenschaftlich
angesehen. Aber Existenz und Wirkung einer solchen Ursache drängen sich
heute nicht nur dem Biologen auf ; nach dem experimentellen Befund muß
man sie auch in der unbelebten Natur am Werke sehen.

Der Vitalismus selbst tritt wieder in verschiedenen Formen auf, je
nach der Deutung, die er der Entelechie und ihrer Wirkweise gibt. Nach
des Verfassers Ansicht ist die Welt der Physik und Chemie und die Welt
des Lebens von verschiedenem Seinsrang. Darum brauchen aber physikalische

und biotische Wirklichkeit « nicht ihrem ganzen Wesen nach
verschieden zu sein ». Das soll wohl heißen, daß beide manche Aufbaufaktoren
und manche Gesetzlichkeit gemeinsam haben, daß sie aber ihrem
spezifischen Sein nach doch ganz verschieden sind. Die Entelechie wird vom
Verfasser als eine Instanz gedeutet, die letztlich seelischen Wesens ist (91).
Dadurch könnte die nach unserer Ansicht falsche Ansicht entstehen, das
Lebendige vollbringe planmäßige Leistungen, indem es den Plan in einer
dem Menschen ähnlichen Weise vor sich habe und erkenne. Das ist natürlich

nicht der Fall. Wenn das nicht zutrifft und der belebte Stoff auch
nicht wie eine Maschine zur Setzung zweckmäßiger Tätigkeiten eingerichtet
ist, muß die Entelechie als ein Plan verstanden werden, der die dynamischen,
den Organismus aufbauenden Potenzen auf sich selbst lenkt, der sie

bestimmt und richtet, daß sie diesen Plan, diese ideelle Wirklichkeit
nachbilden, sie ins Physische übersetzen.

Die Gründe, mit denen der Darwinismus seine Abstammungslehre
stützt, werden als nicht zwingend angesehen. Nach dem Verfasser handelt
es sich hier um eine Hypothese, mit dem Charakter einer gewissen innern
Wahrscheinlichkeit. Das gilt besonders, wenn man nicht die Abstammung
aller Arten aus einer Wurzel vertritt. Aber auch dann geht die Lehre über
die Grenzen unserer Erfahrung und unseres Vorstellungsvermögens hinaus.



124 Literarische Besprechungen

Vor allem ist das darwinistische Wie der Entwicklung ungenügend. Nur
als Mit-Ursache für die Entstehung von Arten, Unterarten und Rassen
kann der Darwinismus anerkannt werden. Die Frage nach der Herkunft
des Menschen wird innerhalb der vom Verfasser gesteckten naturphilosophischen

Grenzen nicht behandelt.
Wenn man meint, die Schrift sei auf den Nichtfachmann zugeschnitten

undsei ihm zugänglich, so wird manVorbehalte machen müssen. Dafür ist eine
zu große Fülle, oft recht schwieriger Stoffe in zu gedrängter Form geboten.

Wer die vom Verfasser dargelegten Fragen und Schwierigkeiten der
heutigen Naturwissenschaft in philosophischer Einstellung überdenkt, der
sieht für manche seltsame Theorie den Grund darin, daß die den
Mikrokosmos untersuchende Naturwissenschaft noch allzusehr von der
Vorstellung beherrscht ist, der von der exakten Naturwissenschaft ausgebaute
Begriffsapparat sei einzig und absolut gültig für die wissenschaftliche
Erklärung der Welt und aller Vorgänge in ihr. Die inneratomare Welt ist
« subphysischer » Art, ist der unsern Sinnen unmittelbar zugängliche
Makrokosmos im Zustand des Werdens. Diese Welt und ihre Gesetzlichkeit läßt
sich nicht begreifen, wenn man die dem Makrokosmos entstammenden
Begriffe gleichsinnig auf sie anwendet. Die Ausarbeitung eines
entsprechenden Begriffsapparates ist darum ein für die Naturwissenschaft wie für die
Naturphilosophie gleich dringliches und ein, beide gleich förderndes Anliegen.

Geistingen. J. Endres C. Ss. R.

A. Hufnagel : Das Geheimnis der Person. Summa theol. I, 29, 1-3.

— Stuttgart, E. Klett. 1949. 11 SS.

Ein kleines, aber feines Büchlein Die Einführung zeigt die
Schwierigkeiten, welche der moderne Mensch überwinden muß, wenn er zu einem
Thomasverständnis vordringen will, aber auch manches, was ihm das
Verständnis eines Thomastextes erleichtert. In gedrängter Form werden die
grundlegenden Gedanken des thomistischen Systems geboten. —
Hauptgegenstand der Untersuchung sind die drei ersten Artikel der 29. Quaestio
aus dem ersten Teil der Summa theologica. Zunächst werden die Einwürfe
in guter Übersetzung geboten und der wahre Sinn der Objektionen aufgezeigt.
Es sind nicht mehr in loser Folge aneinander gereihte Einwürfe, sondern
mit logischer Konsequenz folgt eine Objektion der andern. Bei der Lösung
der Trage und der Antwort auf die erhobenen Einwände geht der Verfasser
gleich vor. Er analysiert fein den Text des hl. Thomas. Er kennt die
Schwierigkeiten, die sich aus der deutschen Sprache und aus der
Zeitgebundenheit des Problems ergeben. So bildet das bescheidene Büchlein
eine wirkliche Einführung in das so wichtige Problem der Person. -— Es
war nicht die Absicht des Autors, die Frage in ihrer ganzen Weite zu
behandeln. Er wollte nur den Gedankengang des hl. Thomas in der Summa
theologica treu darstellen. Darum führt er ganz selten Texte aus andern
Werken des Aquinaten an, wobei leider die genauen Angaben fehlen
(S. 36, 68). Um möglichst Thomas sprechen zu lassen, verzichtet Hufnagel
auch auf die ausdrückliche Benützung der Kommentatoren. -— Das Nachwort,

das eine wertvolle Zusammenfassung gibt, zeigt, wie die Lehre des



Literarische Besprechungen 125

englischen Lehrers nicht radikal « abgeschlossen », sondern noch « geöffnet »

ist für Erweiterungen und Vertiefungen durch spätere Untersuchungen.
Der Leser wird beim Studium dieser gründlichen Arbeit in der Ansicht
bestärkt, daß die Thomistenschule als lebendiger Thomismus das Erbgut
des hl. Thomas treu bewahrt und logisch weiter entwickelt hat. Was der
Verfasser von den drei besprochenen Artikeln der Summa sagt, darf man
auch auf das vorliegende Büchlein anwenden : es ist äußerlich wenig, aber
es ist Gold und darum doch viel.

Stans. C. Hubatka O. F. M. Cap.

Aszese und Mystik

Dictionnaire de Spiritualité : Ascétique et Mystique — Doctrine et
histoire. Publié sous la direction de Marcel Viller S. J., assisté de F. Cavallera
et J. de Guibert S. J., avec le concours d'un grand nombre de collaborateurs.

— Paris, Gabriel Beauchesne et ses fils. 1932 ff. 4°.

Sind die zahlreichen Dictionnaires, die für alle möglichen wissenschaftlichen

Fachgebiete erscheinen, als Zeichen der Zeit anzusehen, d. h. als

Zeugen einer Epoche, die zufolge des überwuchernden Spezialistentums an
der Zersplitterung des Universalwissens leidet Oder haben sie bei der
Fülle des angehäuften Stoffes und der täglich noch anschwellenden Bücherflut

die Bedeutung von Turmwarten, die den Überblick über die einzelnen
Fachgebiete vermitteln Wie man will Angesichts der tatsächlichen
Verhältnisse sind sie nun einmal sehr nützliche, ja unentbehrliche
Arbeitsinstrumente. Als solche wollen sie auch aufgefaßt werden, nicht als Ersatz
für wissenschaftlichen Habitus. Einzig ihre Absicht, dienen zu wollen,
rechtfertigt es, den Stoff einer Wissensdisziplin oder eines ihrer Teilgebiete
alphabetisch anzuordnen.

Als Arbeitsinstrument werden das vorliegende Lexikon auch jene
freudig begrüßen, die mit Recht nichts wissen wollen von einer Trennung
der Theologie in eine dogmatische und moralische, oder in eine moralische
und asketische Sonderwissenschaft.

Die Herausgeber dieses Werkes scheinen nun zwar nicht Verfechter
einer einzigen theologischen Wissenschaft « in specie atoma » zu sein, wie
aus dem Artikel ascétisme hervorgeht, wo es heißt : « L'ascétique, en effet,
est une vraie science théologique, qui, à côté de la morale, et en dépendance
d'elle pour ce qui regarde la définition du bien, établit d'une façon
rigoureusement théologique ses principes propres, avant d'en diriger l'application

» (fasc. IV, col. 1015). Ja sogar in der II-II d des hl. Thomas wird
da eine Moral und eine Aszese unterschieden (ib., col. 1016). Diese
Unterscheidung bzw. Trennung mißachtet die Einheit von Moraltheologie einerseits

und Aszetik und Mystik anderseits auf Grund des gleichen objectum
formale quod (der spezifisch gleiche moralische Akt in seiner Ausrichtung
auf Gott als übernatürliches Ziel) und des gleichen objectum formale quo
(die virtuelle göttliche Offenbarung). Anders liegt der Fall der eingegossenen



126 Literarische Besprechungen

Erkenntnis, die sich vonseiten des objectum formale quo wesentlich von
derjenigen der Moraltheologie unterscheidet 1.

In den Werken der sog. geistlichen Autoren spielt nun freilich die
eingegossene Erkenntnis sowie die unmittelbar praktische Erfahrung und
Zweckrichtung eine hervorragende Rolle. Deshalb legen sie weniger Wert
auf die spekulative Darstellung der Wesenheiten und der metaphysischen
Grundlagen der Tugenden und'Akte. Sie wollen unmittelbar zur
Frömmigkeitshaltung und zum vollkommenen Handeln anfeuern. Aber auch bei
dieser betont praktischen Absicht streben sie doch eine Systematisation
und Vereinheitlichung an. Dieses Bestreben findet seinen Ausdruck darin,
daß dem ganzen Verhalten und Handeln, das sie fordern, ein zentrales
Motiv zugrundegelegt wird, z. B. Nachfolge Christi, Gleichförmigkeit mit
Christus, Hingabe an Gott, kindliche Gesinnung usw. Es ist daher von
Tugenden die Rede, denen wir in der II-II nicht begegnen und die sich
auch nicht so klar wie jene durch ihr obiectum formale festlegen lassen,
es sind Tugendkomplexe (z.B. Hingabe an Gott, Selbstverleugnung). Das
Interesse des geistlichen Autors gilt ihrer praktischen Fruchtbarkeit, nicht
ihrer Wesensnatur. Der Gesichtspunkt dieser Autoren ist weniger
allgemein als derjenige der Moraltheologie und zugleich allgemeiner als
derjenige der Tugend der Klugheit, die den individuellen Fall ins Auge faßt.
Von diesem Gesichtspunkt aus erklärt es sich ebenfalls, daß Tugenden,
die im System der Moraltheologie den Rang von partes potentiales
einnehmen, in den Schriften der Spiritualität in den Vordergrund treten
(z. B. die Demut). Diese Tatsachen rechtfertigen nicht im geringsten, die
Einheit der theologischen Wissenschaft preiszugeben, wohl aber das
Unternehmen eines « Dictionnaire de Spiritualité ».

Der materiellen Ausdehnung nach bezieht sich sodann die
Moraltheologie auf den ganzen Bereich der heilsamen menschlichen Akte. Sie
begrenzt sich nicht auf die Tugenden und Akte, die dem christlichen Leben
allgemein eignen müssen, um die Vollkommenheit der evangelischen Räte
einer speziellen Disziplin zu überlassen. In diesem Punkt wird auch im
erwähnten Artikel (ascétisme) offen Partei ergriffen gegen die Aufspaltung
der Vollkommenheitslehre in Aszetik und Mystik, wie sie von Scaramelli
gefordert wurde und eine Zeitlang Schule machte (ib., col. 1011-1014). Aus
diesem Grunde wurde dem Werk der Name « Dictionnaire de Spiritualité »

gegeben, der die Begriffe Aszetik und Mystik einheitlich zusammenfaßt.
Der Untertitel Doctrine et Histoire deutet das methodische Vorgehen

an. Der soliden Behandlung des ganzen Gebietes gibt die offizielle Lehre
der Kirche das unentbehrliche Rückgrat. Der breite Raum, der ferner
nicht nur den sog. geistlichen Autoren, sondern auch der Theologie
zugemessen wird, ist uns Beweis, daß bei der Planung des Gesamtwerkes
die Uberzeugung wegleitend war, die Spiritualität müsse nicht nur auf die
Normen des Lehramtes Bedacht nehmen, sondern dürfe auch keinem
Außenseitertum gegenüber der Theologie huldigen oder gar in Gegensatz

1 Vgl. die lichtvollen Ausführungen von J. M. Ramîrkz O. P., De hominis
beatitudine tractatus theologicus, t. I. Salmanticae 1942, pp. 53-62.



Literarische Besprechungen 127

zu ihr treten. In diesem Zusammenhang können wir mit P. Pourrat nicht
einiggehen, der im Artikel Spiritualité affective ausführt : « Il y a des
écrivains, remplis d'amour de Dieu, comme saint Thomas d'Aquin, qui
sont des lumières éclatantes mais qui ne réchauffent pas. Ils ont reçu
le don d'éclairer et non celui d'émouvoir ; ils sont des intellectuels et non
des affectifs. » Wer weiß, welch hervorragenden Anteil im theologischen
Werk des Aquinaten die eingegossene Wissenschaft und die affektive
Erkenntnis des « donum sapientiae » haben, wird eine solche Auffassung nicht
teilen können. Zudem halten wir dafür, daß die Heilswahrheiten, mit denen
sich die Theologie befaßt, kraft ihres Inhaltes, nicht erst auf Grund der
affektiven Darstellung, das geistliche Leben befruchte. Es gibt eine gebetete
und betrachtete Theologie Allerdings findet sie sich auf den Abstechern
der Kontroverse ebensowenig wie in einer in separate Wissenschaften
geschiedenen Theologie, von denen die eine nur intellektuelle Spekulation
betreibt, die andere das « corollarium pietatis » aufstöbert. Die
verantwortlichen Leiter des Werkes erstreben jedoch eine innige Verbindung der
Spiritualität mit der Theologie als Wissenschaft. Sie bemühen sich nicht
nur, die wichtigen Begriffe der Vollkommenheitslehre, die herkömmlichen
Fachausdrücke theologisch-wissenschaftlich zu beleuchten, sondern auch die
Übungen der Buße und Frömmigkeit auf ihre doktrinären Grundlagen hin
zu untersuchen. Sowohl die spekulativen Probleme, wie die praktischen,
die sich aus dem geistlichen Leben und der Seelenführung ergeben, werden
im Lichte von Dogma und Überlieferung, theologischer Wissenschaft und
praktischer Erfahrung dargelegt und beantwortet. Sofern es der Gegenstand
erfordert, werden auch die Ergebnisse der Experimentalpsychologie und der
Psychotherapie herangezogen (z. B. im Artikel Chasteté).

Selbstverständlich kann auf einem Gebiet, auf dem sich so vieles
geschichtlich geformt hat, die geschichtliche Betrachtung nicht übergangen
werden. Die einzelnen Schulen kommen gebührend zur Darstellung, sodann
die durch ihren Einfluß oder ihre Eigenart hervorragenden Lehrer des
geistlichen Lebens, endlich die denkwürdigen Streitfragen.

Aus dem Gesagten dürfte der Leser bereits entnommen haben, daß
dieses Lexikon einen ausgesprochenen katholischen Charakter hat. Es
unterscheidet sich somit von einer Enzyklopädie, die unter dem generellen
Namen von Askese und Mystik katholische und nichtkatholische, christliche

und nichtchristliche Lehren und Verwirklichungen als gleichrangige
Spezies behandeln würde. Die nichtkatholische Spiritualität sowie die
nichtchristliche Askese und Mystik werden aber deshalb nicht ignoriert, sondern
in dem Maße herangezogen als sie zum volleren Verständnis der
katholischen Spiritualität und der allgemeinen Bedingungen des geistlichen
Lebens überhaupt beitragen können. Doch nicht nur in diesem abgrenzenden

Sinne ist das Lexikon betont katholisch, sondern auch in dem umfassenden

Sinne, daß nicht nur eine Schule zur Geltung kommt, sondern alle
Schattierungen des Vollkommenheitsideals, die in der Kirche gelehrt und
erstrebt werden dürfen. Bei Kontroversfragen wird daher das Wort
Vertretern verschiedener Richtungen erteilt (z. B. Artikel Accroissement des

vertus, charité).



128 Literarische Besprechungen

Die elf bis jetzt vorliegenden Faszikel von durchschnittlich 320 Spalten
(die im Umfang um weniges kleiner sind als die des DThC) reichen bis zum
Stichwort communion fréquente. Sie lassen erkennen, daß hier ein
vollwertiges und vollständiges Werk seinen glücklichen Anfang gemacht hat.
Einmal vollendet, wird es über alle Fragen der Spiritualität Aufschluß
geben. Die Grundbegriffe und Fachausdrücke wurden bereits erwähnt.
Wie gründlich sie bearbeitet werden, mag beispielsweise das Stichwort
ascèse belegen. Der Begriffsbestimmung (2 Spalten) folgt die Darstellung
der geschichtlichen Entwicklung in drei Hauptabschnitten : Geschichte des

Wortes (fast 3 Sp.), die heidnische Aszese in den einzelnen Religionen
und Philosophenschulen (19 Sp.), die christliche Aszese (30 Sp., wovon
3 über die bibl. Grundlagen, 14 über die Väterzeit, 4 über das Mittelalter,
6 über die Neuzeit, 3 über die Gegenwart). Anschließend folgen theologische
Fragen (Begründung der aszetischen Anstrengung ; Die Aszese und die
Grade des geistlichen Lebens ; Aszese und Gebet usw. — über 10 Sp.)
und schließlich die Psychologie der Aszese (9 Sp.).

Einzeln zur Sprache kommen die Quellen des übernatürlichen Lebens,
die Tugenden, Tugendakte, Büß- und Andachtsübungen, Observanzen ;

Laster, Hindernisse, Prüfungen. Ferner gewisse Gebete. Neben den großen
Schulen und Ordensfamilien stehen Irrlehrer, Irrlehren, heterodoxe Mystiker.

Zusammenfassende Artikel über die Mystik in den einzelnen Ländern
heben die charakteristischen Züge hervor und zählen ihre Vertreter im
Laufe der Jahrhunderte auf (spiritualité allemande, anglaise, anglicane,
arménienne, chrétientés celtes). Unter den Stichwörtern avent und carême

wird die Bedeutung der Liturgie für das geistliche Leben aufgezeigt. In
langen Spalten werden die Autobiographien und Biographien der Mystiker,
die dem Leben als Vorbilder, der Lehre als Tatsachenmaterial dienen,
zusammengestellt. Die Artikel nehmen bisweilen Form und Ausmaß eines

theologischen Traktates an, so z.B. der Artikel Charité (185 Sp.).
Betreffs des Personenregisters sei hervorgehoben, daß man hier kaum

einen geistlichen Schriftsteller oder Mystiker vermissen wird. Eine Menge
Unbekannter schiebt sich zwischen die Berühmtheiten. Je nach ihrer
Bedeutung werden sie in wenigen Zeilen erwähnt oder in spaltenlangen
Artikeln gewürdigt. Hier hätte man zwar erwartet, daß am Schluß längerer
Artikel immer die Quellenwerke angezeigt würden (wie dies z. B. im
Artikel über die hl. Brigitta geschah), wenigstens durch einen Hinweis auf
die Artikel autobiographies oder biographies. Hinweise innerhalb der einzelnen

Artikel auf andere, die zum Vergleich oder zur Ergänzung beitragen,
sind überhaupt zu stark vernachlässigt worden, kann dies doch denkbar
unumständlich durch einen Pfeil (wie im Lex. f. Theol. u. Kirche) geschehen.

Des weitern in Einzelheiten einzugehen, vor allem auch im positiven
Sinn, ist hier nicht möglich. Wir finden es auch nicht für notwendig. Das
Werk ist eine staunenswerte Leistung emsiger Arbeit hochqualifizierter
Fachleute, die höchstes Lob verdient. Wir hoffen, daß nun in den
Nachkriegsjahren die Herausgabe der folgenden Faszikel im Tempo der
Vorkriegszeit erfolgen könne.

Luzern. P. Künzle O. P.


	Literarische Besprechungen

