Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Zur theologischen Erkenntnismethode anlasslich der Definition der
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel

Autor: Kolping, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762699

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur theologischen Erkenntnismethode
anlafllich der Definition der leiblichen
Aufnahme Mariens in den Himmel

Von Univ.-Professor Dr. A. KOLPING

Gott ! offenbart uns die iibernatiirlichen Realititen nicht dadurch,
daB er sie uns durch unmittelbare Anschauung ihres iibernatiirlichen
Wesens erkennen la3t. So erkennt er sie. Uns teilt er ihre Erkenntnis
mit durch sein Wort, das analogisch in die Konzepte unserer Erfahrens-
welt gekleidet ist und Gottes Erkenntnis in dem MaBe enthilt, in dem
Gott sie in diese analogischen Konzepte hineingelegt hat. Das Ziel
dieser Mitteilung géttlicher Erkenntnis ist nicht etwa bloB die Erkenntnis
des einzelnen Satzes, in dem die Offenbarung sich ausspricht, sondern
die Erkenntnis der iibernatiirlichen Realititen (Urstandsgnade, Gott-
mensch, Maria, Kirche usf.) 2. Innerhalb des natiirlichen Erfahrungs-

! Neu iiberarbeiteter Abdruck einer Stellungnahme zu B. ALTANER, « Zur
Frage der Definibilitdt der Assumptio B. M. V. ». Die erste Herausgabe (als Manu-
skript, bzw. im Selbstverlag des Verfassers, Bonn 1950) trug den Titel « Bemer-
kungen zur theologischen Erkenntnismethode anldBlich der Artikelserie von
B. Altaner iiber die Definibilitit der Assumptio B. M. V. » und war abgeschlossen
September 1950. Die Artikelserie von B. ALTANER ist erschienen Theol. Revue
(Miinster/Westf.) 44 (1948) ; 45 (1949) und 46 (1950). Ich zitiere mit der Jahres-
zahl und Seite.

? Vgl. auch den Begriff der dogmatischen Theologie bei M. ScuMaUs, Kath.
Dogmatik, I. Bd. 3. und 4. umgearbeitete Aufl. (Miinchen 1948), S. 60 ; HENRI DE
Lusac, Le probléme du Développement du Dogme. Rech. Sc. rel. 35 (1948),
S. 155; J. GriBomoNT O. S.B., Sens plénier, typique et littéral. Eph. theol.
Lov. 25 (1949) 565-576.

Divus Thomas 6



82 Zur theologischen Erkenntnismethode anliBlich der Definition

bereiches ruft das Wort fiir eine innerweltliche Realitit, dessen Chiffre
es ist, sofort die Erkenntnis dieser Realitit hervor, soweit die Realitiit
auf Grund der Erfahrung von mir erkannt worden ist und mit diesem
Wort als Chiffre dieser Erfahrung gegeben ist. Bei den iibernatiirlichen
Realititen kann ich nur auf ein mehr oder weniger zahlreiches Corpus
von Glaubensaussagen zuriickgehen. Ganz besonders infolge ihres ana-
logischen Charakters gibt doch die einzelne Aussage eine nur sehr un-
vollkommene und weiterer Erginzung durch andere Offenbarungs-
worte bediirftige Darstellung. Gerade auch aus diesem Grunde hat
Gott es durchweg nicht bei einer einzigen Aussage iiber eine einzelne
iibernatiirliche Realitit bewendet sein lassen, sondern der Kirche eine
mehr oder weniger groBe Anzahl von Aussagen mitgegeben.

Eine jede einzelne Offenbarungsaussage hat fir den Gliubigen
Doppelcharakter, hat eine gewisse Verwandtschaft mit der Inkarnation
des Ewigen Logos. Sie hat eben auch eine duBere, empirische, natiir-
lich erkennbare und eine innere, {ibernatiirliche und deshalb auch nur
iibernatiirlich, d. h. im gnadenhaften Glaubensakt faBbare Seite.

Sie hat eine duBere, empirische, natiirlich erkennbare Seite, inso-
fern sie einen natiirlich gegebenen Erfahrungsinhalt enthilt, den sie
analogisch zur {iibernatiirlichen Aussage benutzt. Sie hat sie auch,
insofern sie geschichtlich faktische Aussage von Menschen ist (die fiir
den Glaubigen als Offenbarungsmittler erkennbar geworden sind). Da
sie miindlich in unserer empirischen Welt ausgesprochen oder schrift-
lich in ihr niedergelegt worden ist, unterliegt sie den Gesetzen der
empirischen Welt. Sie kann der Nachwelt in ihrer geschichtlich erst-
maligen Formulierung iiberliefert werden, und sie kann in Vergessen-
heit geraten. Sie kann in ihrer Tradierung Anderung der Formulierung
und Nunacierung unterliegen (vgl. Formgeschichte). Sie kann in ihrem
Aussageinhalt tiefer oder oberflichlicher erfaBt werden. Sie kann mit
den Mitteln der Historie als tatsichlicher Ausspruch und mit den
Mitteln der Literaturforschung als tatsichliche Niederschrift der Offen-
barungsmittler festgestellt werden. Kraft dieser ihrer empirischen Seite
koénnen wir tiir die Einzeloffenbarungsaussage die empirisch feststell-
bare Geschichte grundsitzlich genau so darstellen wie etwa die einer
Lehrmeinung Platons oder eines anderen.Philosophen, wenn uns nur
ein historisch sicherer Niederschlag dieser Geschichte in Dokumenten
etc. gegeben ist. In einem begrenzten MaBe konnen wir auch Folge-
rungen aus expliziten Aussagen als Gedanken des historischen Offen-
barungsmittlers, etwa des Paulus oder des Johannes, historisch mut-



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 83

maBen, wenn wir dafiir geniigende Anhaltspunkte aus der Gesamt-
gedankenwelt der Zeit oder des Verfassers oder sonstiger Art besitzen .

Aber iiber diesen ihren empirischen Charakter hinweg hat die
Einzelaussage fiir den Gldubigen noch die innere, iibernatiirliche und
nur iibernatiirlich erfaBbare Seite. Die Offenbarungsaussage ist dem
Glaubigen auf dem Wege iiber die biirgende Allwissenheit Gottes
Spiegelbild der mit der Aussage gemeinten {iibernatiirlichen Realitit,
gibt ihm diese Realitdt in ihrer Tatsdchlichkeit und quodammodo auch
in ihrem Wesen. Zusammen mit mehr oder weniger zahlreichen Einzel-
aussagen iiber dieselbe iibernatiirliche Realitdt dient sie einer mehr oder
weniger starken Erhellung des Wesens der iibernatiirlichen Realitit.

Doch nimmt das Corpus der Offenbarungsaussagen auch an der
Engheit und Begrenztheit teil, die jeder Aussage in menschlichen Kon-
zepten und menschlicher Sprache eigen ist. Uber die klar und prizise
vermittelten Wahrheiten beziiglich der iibernatiirlichen Realitdten hin-
weg bleiben Fragen offen, die uns beziiglich der iibernatiirlichen Reali-
titen bewegen, sind Deutungen mdglich, fiir die Ansidtze da sind, ohne
daf8 aus dem mehrdeutigen Wortlaut ein sicherer Entscheid moglich
wire 2. Hier hat Gott vorgesorgt, indem uns die Offenbarungsaussagen
nicht als tote Museumsstiicke iibergeben sind, die ewig stumm bleiben
gegeniiber den aus dem fortschreitenden Denken der Menschheit ge-
borenen Fragen. Die Offenbarungsaussagen sind uns vielmehr gegeben
in der durch die Zeiten weitergehenden und die Zeitanliegen beriick-
sichtigenden lebendigen Predigt der sichtbaren Kirche, des Mystischen
Christus. Die wahre Kirche Christi ist die unbestechliche Hiiterin des
echten Sinnes der Offenbarungsaussagen und deren legitime Interpretin.

Im natiirlichen Bereich rekurriert man bei der wesensmiBigen
Mehrdeutigkeit der einzelnen Aussage von deren intelligiblem Gehalt
zu den damit gemeinten Realitdten selbst und 148t sich von den Reali-
titen diesen intelligiblen Gehalt der Aussage genauer spezifizieren.
Diese Verifizierung und Interpretierung an den Realititen selbst ist im
Falle der Offenbarungsaussagen wesensmaBig unméglich. DaB aber die
Christenheit nicht von dem ruhelosen Wellenschlag der verschiedenen

! Vgl. etwa H. LieTzmaNN, An die Rémer, 4. Aufl. (Tiibingen 1933), S. 50
zu Rom. 3, 25 und S. 61 zu Roém. 5, 12.

? Hierauf hat schon ViNzenz voN LerIN, Common c. 2 (PL 50, 639) fiir die
Offenbarung in der Schrift aufmerksam gemacht: Scripturam sacram pro ipsa
sua altitudine non uno eodemque sensu universi accipiunt, sed eiusdem eloquia
aliter atque aliter alius atque alius interpretatur.



84 Zur theologischen Erkenntnismethode anliBlich der Definition

Interpretationsmoglichkeiten, denen die expliziten Offenbarungswahr-
heiten in ihrer begrenzten Endlichkeit unterliegen, hin und her getrieben
wird, dafiir hat Gott den goéttlichen Beistandsgeist verliechen. Dieser
gottliche Beistandsgeist umfingt mich in der Kirche Christi!, bei
deren LebensduBerungen er mit dem zu vergleichen ist, was die Seele
fiir die LebensdauBerungen des menschlichen Leibes bedeutet. Das war
ja der Grundirrtum der Reformation, daB sie die Schrift losgelést von
der lebendigen Interpretation durch die Kirche zur Grundlage des Glau-
bens und des theologischen Forschens machte. Daf3 das tote Wort der
expliziten Aussage stets des lebendigen Geistes in der Kirche zur legitimen
Interpretation bedarf, das sollten gerade wir deutschen Theologen uns
von den groflen Meistern der Tiibinger Schule, etwa von Méhler, der da-
rin unter dem Einfluf} Sailers stand, und von M. J. Scheeben sagen lassen.

Nach des Herren eigenem Wort bedarf die von Christus den Jiin-
gern verkiindete Wahrheit der iibernatiirlichen Tatigkeit des Heiligen
Geistes, um den Jiingern die Wahrheit der Offenbarung Jesu ganz zum
expliziten Bewultsein zu bringen (Joh. 14, 26). Sicherlich hitte der
Herr seinen Jiingern noch mehr Einzelaussagen machen kénnen, aber
die Jiinger waren nicht in der Lage, diese zu tragen (Joh. 16, 12). Jener
aber, der Geist der Wahrheit, wird ihnen « Weggeleiter in die gesamte
Wabhrheit » sein (Joh. 16, 13 a). Dabei fat die Schrift diese Tatigkeit
des Heiligen Geistes sehr weit und denkt auch an das, was der Geist
in den Glaubigen an Erkenntnis der iibernatiirlichen Realititen wirkt
(1 Joh. 2, 20. 27) 2, nicht bloB an das, was er in dem Magisterium der
. Kirche tut. Wir kommen noch darauf.

Jesus betont hierzu, daBl die Lehrsubstanz dieselbe bleiben wird
(Joh. 16, 13 b). Wenn die Offenbarung mit Christus und den Aposteln
abgeschlossen ist, dann bedeutet das nicht, daB3 nach der apostolischen
Zeit keine Einzelaussagen mehr neu in das aktuelle BewuBtsein der
Kirche und der einzelnen Gliubigen eintreten werden ?, sondern, daB

1 Apost. Konstitution Munificentissimus Deus (MD) betont : universa Eccle-
sia in qua viget Veritatis Spiritus, qui quidem eam ad revelatarum perficiendam
veritatum cognitionem ineffabiliter dirigit.

? JoHANN MicHL, Der Geist als Garant des rechten Glaubens. Neutesta-
mentliche Abhandlungen, 1. Erginzungsband. Festschrift fir M. MeiNERTZ, Vom
Wort des Lebens (Miinster 1951), S. 142-151.

3 Vinzenz LErIN, Common c. 23 (PL 50, 667) : Profectus ... fidei, non per-
mutatio. Siquidem ad profectum pertinet, ut in semetipsum unaquaeque res
amplificetur ; ad permutationem vero, ut aliquid ex alio in aliud transvertatur.
Crescat igitur oportet ...



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 85

nun keine neuen iibernatiirlichen Realititen mehr der Kirche offenbart
werden, oder daf3 der Blick auf die offenbarten Wirklichkeiten umfang-
miBig nicht weiter gelenkt wird, als er seine Tragweite durch die vor-
handenen Einzelaussagen hat. Wo angesichts der offenbarten Einzel-
aussagen der Blick der Kirche auf die iibernatiirlichen Realititen tat-
sachlich seine Grenzen findet, das wissen wir heute nicht zu sagen. Das
kann uns nur die gesamte, unter der Leitung des Heiligen Geistes
stehende Entwicklung der kirchlichen Glaubenserkenntnis sagen. Diese
Entwicklung wird aber erst abgeschlossen sein mit dem jiingsten Tag.

Es erhebt sich die Frage, wie nun Wahrheiten, die nicht als aus-
driicklich formulierte Aussagen eines Offenbarungsmittlers in diese
Zeitlichkeit eingetreten sind, dennoch als ausdriicklich, als formell ge-
offenbart bezeichnet werden kénnen. Man lést diese Frage bekanntlich
mit der Unterscheidung dessen, was explizit geoffenbart ist, was also
ausdriicklich formulierte Aussage eines Offenbarungsmittlers in dieser
Zeitlichkeit geworden ist, und dessen, was implizit geoffenbart ist. Das
Problem liegt bei dem, was implizit geoffenbart ist. Soweit die frag-
liche Wahrheit sich in streng logischer Deduktion aus schon formell als
geoffenbart erkannten Wahrheiten deduzieren ldB8t, ist das Problem
noch einfach. Aber das ist nur in verhiltnismdBig geringem Umfang
bei der Dogmenentwicklung der Fall. Vieles hingegen bleibt auf Grund
der wesensmafBigen Mehrdeutigkeit der begrenzten menschlichen Aus-
sage offen und aus dem bloBen Wortlaut heraus nicht kategorisch ent-
scheidbar. Wenn es aber einen Sinn behalten soll, daf unser Glauben
auf der faktischen Offenbarung Gottes ruht, dann muf} jedenfalls ein
sachlicher Zusammenhang aufrecht erhalten werden zwischen den Offen-
barungsaussagen und den neu ins aktuelle BewuBtsein der Kirche ein-
getretenen Einzelwahrheiten iiber die offenbarten Realititen.

Man konnte sich die Sache so vorstellen, dafl die Offenbarungs-
mittler sich bei ihrem Aussagen auch all der Einzelwahrheiten bewuft
waren, die spiter ins aktuelle BewuBtsein der Kirche eingetreten sind.
Wenn ein Kundiger iiber eine Sache berichtet, dann steht doch viel mehr
vor seinem geistigen Auge, als er in die armseligen menschlichen Worte
einschliefen kann. Die Heilige Schrift hatte ja selbst tatsdchlich das
Gefiihl dafiir, daB sie nicht alles, « was Jesus getan hat », aufgezeichnet
enthilt (vgl. Joh. 21, 25). Andere mogen sich die Sache so vorstellen,
daf3 die Offenbarungsmittler diese Einzelwahrheiten, die ihnen alle be-
ziiglich der offenbarten iibernatiirlichen Realititen bewuf3t waren, zwar
ausgesprochen haben, daB aber zufillig kein Zeugnis dariiber iiber-



86 Zur theologischen Erkenntnismethode anlidBlich der Definition

liefert ist. Beiden Darstellungen kann man nicht absprechen, daf sie
tatsichlich fiir einzelne Fiélle zutreffen mogen. Aber sie kénnen nicht
fir alle Fille zutrefien, zumal nicht fiir diejenigen, bei denen doch
offenbar erst eine bestimmte gedankliche Entwicklung in der Kirche
zu ihrem BewuBtwerden gefiihrt hat, und das gilt in besonderem MaBe
fiir die mariologischen Fragestellungen, die teilweise im Neuen Testa-
ment nicht vorhanden sind . Der Herr rechnet selbst mit der Moglich-
keit, daB er noch viele Einzelaussagen seinen Jiingern machen koénne,
er, vor dessen Visio beatifica alles offen dalag, dal} sie es aber jetzt
noch nicht tragen kénnen.

Hier miissen wir zu Hilfe nehmen, daBl der menschliche Offen-
barungsmittler und seine wesensmiBig begrenzte und, weitergehenden
Fragen gegeniiber, mehrdeutige Aussage nur das Medium in der Hand
des offenbarenden Gottes ist. Der Allwissenheit Gottes sind die auszu-
sagenden iibernatiirlichen Realititen gegenwirtig. Er, der Auctor Prin-
cipalis der Offenbarungsaussagen, sieht gleichsam durch die mensch-
licherweise begrenzte Aussage hindurch die {ibernatiirliche Realitdt
selbst und bringt si¢ durch den Sinn der Aussage hindurch zur Aus-
sage. Ja, wird man einwenden, aber nur soweit der klare Sinn der
Aussage die Realitit zur Aussage bringt. Doch dem ist entgegenzu-
halten, daf3 faktisch die Kirche so nicht vorgegangen ist. Selbst das
Heidelberger Evangelische Gutachten rechnet mit der Moglichkeit einer
Interpretation 2, und jede Interpretation ist bereits ein Hinwegschreiten
iiber das, was der unmittelbare, klare Sinn einer Stelle sagt. Es ist
zu wenig, wenn man Joh. 16, 13 im Blick auf Joh. 14, 26 dahin ver-
steht, daB der Heilige Geist « Jesu geschichtliche Worte vergegen-

! Vergleiche die in der Darstellung der mariologischen Entwicklungslinien
vorziigliche Studie des Altmeisters der deutschen katholischen Dogmatik Karr
Apam, Mariens leibliche Aufnahme in den Himmel im Licht der mariologischen
Entwicklung. Tib. Theol. Quart. 130 (1950), S. 257-293, besonders S. 262 ff.

? Evangelisches Gutachten zur Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt
Mariens, ausgearbeitet von EDMUND ScHLINK unter Mitwirkung von Heidelberger
Kollegen (Miinchen 1950), S. 17 : « Eine Dogmatisierung der Assumptio wiirde
jedoch nach dem Urteil evangelischer Theologie mehr bedeuten als nur eine ab-
weichende Interpretation der biblisch apostolischen Lehre». Es kommt eben
darauf an, bis in welche Tiefen man die erkennende Beschiftigung mit den Offen-
barungsaussagen noch Interpretation nennt. Die kirchenlehramtlichen Dokumente
nennen als Aufgabe des kirchlichen Lehramtes neben der Bewahrung des Sinnes
der Offenbarungsaussagen neuerlich hiufigst die Interpretierung dieses Sinnes
(vgl. Humani generis passim). Die im Folgenden zuriickgewiesene Erklirung von
Joh. 16, 13 steht in dem Gutachten S. 19.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 87

wirtigt (Joh. 14, 26) ». Das Viele, was Christus noch zu sagen hitte,
kann doch nicht darin bestehen, dafl er das bereits Gesagte noch viele
Male wiederholt.

Wie Gott sich des menschlichen Offenbarungsmittlers bedient zur
Aussage, so bedient er sich auch menschlicher, vom Heiligen Geist
geleiteter Vermittlung, um die an sich mehrdeutige Aussage in dem
von ihm intendierten Sinn in der Gemeinde der Gliaubigen gegenwirtig
zu erhalten und sie nach der Einsicht seines goéttlichen Wissens und
in dem Umfang zu interpretieren, wie sein gottlicher Wille diesen Um-
fang der mitzuteilenden gottlichen Erkenntnis bestimmt hat. Diese
Aufgabe, Erhaltung des urspriinglich von Gott mit einer Aussage inten-
dierten Sinnes und Interpretierung auf weitergehende Fragen hin, voll-
zieht Gott authentisch durch das Lehramt der Kirche. Subsididr kénnen
dabei alle AuBerungen des kirchlichen Lebens beteiligt sein (Arbeit der
Theologen, Frommigkeitsformen u. 4.). Siehe oben 1 Joh. 2, 20. 27.

In beiderart Faktoren, die bei der Erforschung der Tiefendimen-
sionen der Offenbarungsaussagen beteiligt sind, im authentischen wie
in den subsidiiren, ist der Heilige Geist titig, auch in den subsidiiren !.
Der Heilige Geist ist ja der Urheber des Glaubenshabitus, des lumen
fidei, in dessen Wesen neben anderen dabei beteiligten Prinzipien nicht
bloB das unerschiitterliche Festhalten der offenbarten Wahrheiten, son-
dern auch das tiefere Verstindnis der Offenbarungswahrheiten griindet.
Die subsididren Faktoren arbeiten nach menschlicher Arbeitsweise bei
der theologischen Erkenntnis. Sie erheben den expliziten Sinn der Offen-
barungsaussagen mittels philologisch-exegetischer Methoden, sie kom-
binieren den Sinn der verschiedenen Aussagen, sie arbeiten Konve-
nienzen fiir bestimmte Thesen heraus, indem sie nicht, was man manch-
mal bei der Kritik der Konvenienztheologie iibersieht, losgelést von der
konkreten Heilsordnung die Auswahl der konvenienten Thesen treffen,
sondern sich von der konkreten Heilsordnung die Art angeben lassen,
die Gott tiber sein Heilswirken erkennen 1a3t. Dabei hingt die richtige
Treffsicherheit bei diesen theologischen Darlegungen bis zu einem ge-
wissen Grade von dem rechten Gebrauch der intellektuellen Fihigkeiten
ab, wie sie dem Menschen von Natur eigen sind. Aber das entscheidende,

1 Darauf hat JonanN MicHL a.a.O. S. 147 im AnschluB an 1 Joh. 2, 27
besonders aufmerksam gemacht. « Hier wird nun die Belehrung der Christen
dieser Salbung, also einer inneren Zuriistung der Christen durch den Geist, der
ja der Geist Christi ist, zugeschrieben, wie auch der Inhalt dieser Belehrung zur
Glaubensnorm erhoben wird. »



88 Zur theologischen Erkenntnismethode anliBlich der Definition

das alles tragende und zusammenhaltende recta sapere ist doch Dem
zuzuschreiben, von dem es die Pfingstoration aussagt. Nur ist das
recta sapere im einzelnen theologischen Denker als Werk des Heiligen
Geistes nicht mit unfehlbarer Sicherheit zu erkennen. Héchstens ein
negatives Kriterium besitzt man an dem, was von goéttlich-authen-
tischen Zeugen als falsch verworfen ist, von den Offenbarungsmittlern
und der ihre Worte weitertragenden Kirche. Was durch géttlich-
authentische Zeugen verworfen ist, das kann nie und nimmer, mag es
mit scheinbar noch so gut gestiitzten Griinden auftreten, ein Blick in
die Fiille der offenbarten iibernatiirlichen Wirklichkeit sein.

Auch das kirchliche Lehramt, das von Menschen ausgeiibt wird,
benutzt, wie bei der Ausiibung seiner Lehraufgabe die menschlichen
Lehrformen, so bei der Urteilsfindung die Formen menschlicher Er-
kenntnisbemiihung, Lektiire, Nachdenken, Befragung, Beweisen usw.
Aber der Spruch des kirchlichen Lehramtes ist unfehlbar wegen des ver-
heiBenen Beistandes des Heiligen Geistes. Wo dem Christen die Lehr-
tatigkeit der Kirche als Kirche begegnet, da weill3 er den Heiligen Geist
Gottes am Werke. Diese authentische Téitigkeit des Lehramtes der
Kirche macht erst das Ergebnis der subsididiren Faktoren in Sinn-
erhaltung und Sinninterpretierung als Werk des Heiligen Geistes er-
kennbar. Selbst wenn man sich wie die Theologen in der Frage der
Assumptio auf den Glauben der Gesamtkirche als Beweis fiir die Offen-
bartheit einer These beruft !, dann ist stets der Glaube gemeint, wie
er unter Aufsicht und autoritativer Fithrung des kirchlichen Lehramtes
gehegt wird. «Selbst dem Evangelium wiirde ich keinen Glauben
schenken, wenn mich dazu nicht bewegen wiirde die Autoritit der
Katholischen Kirche 2. » Regula fidei proxima selbst fiir die Annahme
expliziter Offenbarungsaussagen ist die Lehrvorlage der Kirche, wenig-
stens wird mir die Offenbartheit eines bestimmten mit den Worten zu
verbindenden Sinnes nur durch Lehrvorlage der Kirche iiber allen
Zweifel erhaben sicher verbiirgt.

Von der allein bestimmenden Authentie des Lehramtes der Kirche

1 MD : Cum vero mysterium, quod hoc festo celebratur, iam in sua luce
positum esset, haud defuere doctores, qui, potius quam de theologicis argumentis
agerent, quibus demonstraretur conveniens omnino ac consentaneum esse cor-
poream credere Beatae Virginis in Caelum Assumptionem, mentem animumque
suum ad ipsam converterent Ecclesiae fidem, mysticae Christi Sponsae ... atque
communi hac fide innixi, contrariam sententiam temerariam putarent, ne dicamus
haereticam.

? Augustinus c. epist. Manich. quam vocant fundamenti 5, 6.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 89

macht es dann auch keinen so groBen und wesentlichen Unterschied,
ob die neu ins aktuelle BewuBtsein der Kirche eintretende Wahrheit
kraft streng logischer Deduktion aus expliziten Offenbarungsaussagen
zu erschliefen ist, oder ob sie nur in vagen, dem verbalen Sinn nach
mehrdeutigen Andeutungen enthalten ist. Der entscheidende Grund
fiir die Moglichkeit gliubiger Annahme liegt ja nicht in der Moglich-
keit eines SchluBverfahrens, sondern in der Vorlage durch die Kirche,
die als Werk des Heiligen Geistes iiber allen Zweifel erhaben ist. Ist
die regula fidei remota bei den expliziten Offenbarungsaussagen deren
in gewissem Rahmen auch natiirlich erkennbarer Aussagesinn, ist die
regula fidei remota bei echten, logisch stringenten Konklusionen aus
zwei Offenbarungsprimissen deren ebenfalls in gewissem Malle natiir-
lich erkennbare Stringenz, so ist bei anderen Wahrheiten die regula fidei
remota in bestimmten vagen Andeutungen zu sehen ; oft sind dies Kon-
venienzen, die in sich betrachtet nicht streng logisch beweisend sind.
Diese vagen Andeutungen werdeneerst durch die iibernatiirliche Er-
leuchtung und Leitung des Heiligen Geistes (subsididr mittels der ver-
schiedensten AuBerungen des kirchlichen Lebens, authentisch, d. h. als
Werk des Heiligen Geistes fiir alle erkenntlich und damit verpflichtend,
durch das kirchliche Lehramt) auf die Erkenntnis der iibernatiirlichen
Realititen hin transparent. .

Wir stiitzen uns also auf die besondere, gnadenhaft der Kirche
gegebene Hell- und Scharfsichtigkeit (1 Kor. 2, 9-16) 1. Diese iiber-
natiirliche Hell- und Scharfsichtigkeit des Auges der Kirche schaut, was
schon natiirlicher Weise durch das Fenster der expliziten Offenbarungs-
aussagen an Sinn hinsichtlich der iibernatiirlichen Realitit feststellbar
ist, schaut, was sich enthiillt durch das Zusammenspiel der Offen-
barungsprimissen, die eine logisch einsichtige Konklusion ergeben,
schaut aber auch, was mit Heranziehung der natiirlichen Sehkraft und
seiner Sehbedingungen nur vage, undeutlich ? geahnt, keinesfalls aber

1 MD benutzt das Bild des Sehens fir die besondere Art des theologischen
Erkennens, z. B. cum (Scholastici) in Assumptionis mysterio complementum cerne-
rent plenissimae illius gratiae (Lk. 1, 28), oder scholastici theologi qui in veritates
divinitus revelatas altius introspicere vellent ... Es ist an dieser Stelle nicht
unangebracht, daraufhinzuweisen, daf3 das theologische Erkennen, besonders aber
die cognitio judicialis der Judices fidei als nicht lediglich rein natiirliches Erkennen
ein Erkennen sui generis ist, das also mit Vergleichen aus dem Gebiete des natiir-
lichen Erkennens nicht in seinem ganzen Wesen aufgehellt werden kann. Seine
Tatsichlichkeit entnehmen wir aus dem tatsichlichen Vorgehen der Kirche.

2 Das Heidelberger Gutachten S. 10 konzediert : « Auch die aufgeschlossenste



90 Zur theologischen Erkenntnismethode anliBlich der Definition

natiirlich begriindbar aufgewiesen werden kann!. « Der Pneumatiker
unterscheidet alles» (1 Kor. 2, 15).

II.

Nach diesen grundsitzlichen Bemerkungen, die uns die Eigenart
des Erkenntnislebens der Kirche, wie es sich tatsdchlich betitigt, in
Kiirze spekulativ verstindlich machen wollten, mdchten wir nun Stel-
lung nehmen zu den Bemerkungen Berthold Altaners zur Definibilitat
der Assumptio. Sie sind signifikant fiir eine Betrachtungsweise, die vor-
nehmlich der duBeren, empirischen, natiirlich faBbaren Seite an der
Offenbarungsaussage zugewandt ist. Gerade der historisch arbeitende
Theologe wird sich von diesen Bemerkungen angesprochen fiihlen 2. Doch
ist der Fehler, der den Bemerkungen des hochverdienten und griind-
lichen Patrologen zugrundeliegt, in dieser zu ein-seitigen Betrachtung
des theologischen Gegenstandes zu sehen.

Wenn ein Priadikat irgendeiner iibernatiirlichen Realitit explizit
durch einen Offenbarungsmittler ausgesprochen worden ist, ist die
Geschichte der Uberlieferung dieser expliziten Bestimmung grundsitz-
lich in genau der gleichen Weise darstellbar, wie der Historiker eine
einmal aufgetretene Idee durch die Geschichte verfolgt, nimlich durch
den Nachweis geschichtlicher, diese Bestimmung weitergebender Doku-
mente. Fiir eine Religion, die wie die christliche ganz auf der géttlichen

Uberpriifung der Argumente und Beweisversuche, die an Stelle eines Schrift- und
Traditionsbeweises von rémischer Theologie vorgetragen werden, konnen besten-
falls nur zu dem Ergebnis einer Moglichkeit, aber mangels des apostolischen Zeug-
nisses nicht zum Ergebnis der Wirklichkeit der Assumptio gelangen. » Das natiir-
liche Erkennen vermag also ausgehend von den Offenbarungsaussagen bis zur
Erkenntnis der Mdoglichkeit zu gelangen, und das ergibt die vagen Andeutungen.

1 J. Firograsst S. J., Traditio Divino-Apostolica et Assumptio B. M. V.
Greg. 30 (1949) 477 : Invocando criterium dogmaticum et elementum humano
majus, theologus judicium et expressionem fidei agnoscit, ubi historicus nullam
posset in eundem sensum eruere conclusionem, quia theologus documenta intelligit
et explicat in lumine infallibilitatis Ecclesiae et homogenei progressus dogmatis.
Historicus vix admittit continentiam implicitam unius veritatis in alia nec doc-
trinae alicuius exsistentiam, nisi explicita documenta eam attestantur.

2 Man wird nach der Lektiire der Artikel Altaners gewi der Uberzeugung
sein, daB es methodisch besser ist, wenn die historische Untersuchung, die Unter-
suchung der natiirlichen, empirischen Seite an einer Offenbarungsaussage bzw.
einer spiater auftretenden These, siuberlich getrennt von der dogmatischen Be-
trachtung durchgefiithrt werden miite. Als Beispiel einer solch methodisch
sauberen Darstellung sei hingewiesen auf die auch inhaltlich fiir die Assumptio-
Frage anregende Studie von Abt BErnH. CAPELLE O. S. B., Le témoignage de la
Liturgie. Etudes Mariales, Assomption de Marie II, 1949 (Paris 1950), S. 35-62.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel N

Autoritit der Glaubensmittler beruht, wird diese Art von Tradition zu-
néichst einmal allergréte Bedeutung haben, und der Begriff der Tradi-
tion wird sich zundchst hieran orientieren. Es ist ja ganz selbstver-
stindlich, daB3 die offenbarte Kenntnis von den iibernatiirlichen Reali-
titen zundchst in den Aussagen und damit in den Wirklichkeitsaus-
schnitten in der Kirche weitergegeben wird, in denen die Offenbarungs-
mittler die Kenntnis von den {iibernatiirlichen Realititen vermittelt
haben. Doch die dogmatische tradierende Lehre der Kirche ist nicht
einfach die tote Weitergabe einzelner Sitze und Ausspriiche der Offen-
barungsmittler, sondern die lebendige Verkiindigung des Wortes von den
durch das Wort uns vermittelten iibernatiirlichen Realititen. Diese
«lebendige, unfehlbare, kirchliche Glaubensverkiindigung »! umfaft
Einzelwahrheiten, die sich auf explizite Aussagen der Offenbarungs-
mittler zuriickfithren lassen, und solche, die implizit in den expliziten
Aussagen enthalten sind, die im Laufe der kirchlichen Lehrentwicklung
ins aktuelle BewuBtsein der Kirche eintreten, und von denen dann ein
kontinuierlicher Zusammenhang mit den expliziten Offenbarungsaus-
sagen nach theologischen Prinzipien aufgewiesen werden kann.

Wenn auch die iibernatiirliche Realitdt, die Maria fiir den Glauben
darstellt, explizit mit einer Fiille von Einzelwahrheiten der Kirche durch
die Offenbarung zum geistigen Besitz gegeben worden ist, so miissen wir
doch darin B. Altaner voll zustimmen, daf beziiglich der leiblichen Auf-
nahme Mariens in den Himmel bislang eine dogmatische Tradition, die
auf explizite Aussagen der Offenbarungsmittler (betreffend diese leib-
liche Aufnahme) zuriickgeht, nicht nachgewiesen worden ist 2. Aber
darin kénnen wir ihm nicht zustimmen, wenn er, wie fast auf jeder
Seite seiner Artikelserie deutlich wird, nu» eine solche explizite Offen-
barungsaussagen weitergebende Tradition (in seiner Terminologie : histo-
risch-theologische Tradition) fiir dogmatisch bedeutsam gelten lassen

T Avcust DENEFFE, Der Traditionsbegriff (Miinster 1931), S. 160.

? Was jiingst J. TErNUS, Zur historisch-theologischen Tradition der Himmel-
fahrt Mariens, Schol. 25 (1950), besonders S. 342 f., in dieser Hinsicht an den
Ausfithrungen Altaners zu mikeln hat, nihrt nicht die Uberzeugung, daB noch
je einmal ein solcher Nachweis einer auf explizite Aussagen zuriickgehenden Teil-
tradition fiir die Assumptio B. M. V. gelingen kdnnte. Das Gleiche gilt von der
Meinung, die M. DomiNikUs KosTER O. P., Volk Gottes im Wachstum des Glaubens
(Heidelberg 1950), S. 24 wieder geauBert hat, die Annahme diirfte nicht so unwahr-
scheinlich sein, da der Glaube von der Himmelfahrt Mariens ausdriicklich geoffen-
bart ist und die positive Moglichkeit bestehe, daB irgendwo ein verstecktes Zeugnis
aus fritherer Zeit fiir die Himmelfahrt gefunden wird.



92 Zur theologischen Erkenntnismethode anlaBlich der Definition

will. Thr stellt er an dogmatischem Wert gleich jene Deduktionen aus
expliziten Offenbarungsaussagen, die «in streng logischer Denknotwen-
digkeit » zum Ziele gefithrt werden kénnen !. Wenn eine These, ohne
auf eine « historisch-theologische Tradition » zuriickzugehen, im Laufe
der Kirchengeschichte aufkommt und dann weiter tradiert wird, so ist
sie nach Altaner zwar dogmengeschichtlich bedeutsam, aber er betrachtet
diese Tatsache nicht als bedeutsam fiir die theologische Erkenntnis der
offenbarten iibernatiirlichen Realititen 2. Weil weder explizite Offen-
barungsaussagen noch streng logisch schliissige Deduktionen fir die
leibliche Aufnahme Mariens vorliegen, ist er der Amnsicht, daB « vom
Standpunkt der theologischen Wissenschaft aus die Definibilitdat nicht
behauptet und deshalb auch im Namen der theologischen Wissenschaft
keine Petitionen an das héchste Magisterium gerichtet werden kénnen » 3,
Freilich geht Filograssi zu weit, wenn er Altaner die Ansicht zulegt,
als ob die theologische Wissenschaft ein definitives Urteil zu fillen
habe %, Altaner will lediglich sagen, daBl das abschlieBende Urteil der
theologischen Wissenschaft, das ja nicht mit dem unfehlbaren Lehramt

1 Theol. Rev. 1949, 134 und 1950, 7.

2 Vgl. ebd. 1949, 136.

® Ebd. 1950, 18. Es kann nicht verschwiegen werden, daB es sehr bedenklich
ist, wenn Altaner 1950, 19 in einer kirchlichen Lehrentscheidung, die ohne posi-
tives Votum der wissenschaftlichen Theologie gefillt wiirde, trotz aller Anerken-
nung ihrer Legitimitit (1950, 18) «in gewissem Sinne die Aushéhlung und Ent-
wertung der Theologie als Wissenschaft» (1950, 19) sieht.

* Theologia Catholica et Assumptio B. M. V., Greg. 31 (1950) 332, weist
Filograssi die Ansicht Altaners in der Formulierung ab: Non est theologorum
privilegium definitivam sententiam ferre : utrum veritas contineatur in Scriptura
vel traditione. Altaner, der sich mit seinen Darlegungen « nicht gegen die Lehre
von der Assumptio B. M. V. an sich richten» (1949, 129) will, rechnete mit der
Moglichkeit, daB das kirchliche Lehramt die Frage nach der Assumptio positiv
entscheiden und so die von dem Theologen « festgestellte Erkenntnisliicke durch
den Beistand des Heiligen Geistes» ausfiillen und beseitigen kénnte (1950, 18).
Zwar leidet diese Stellungnahme an einer nicht zu leugnenden Zwiespiltigkeit.
Diese entstammt aber nicht einer mangelnden Glaubenswilligkeit und nicht einer
unkirchlichen Gesinnung, sondern einer mangelnden Vertrautheit mit theologischen
Erkenntnisprinzipien. Dieser Mangel ist selbstverstindlich nicht auf eine intellek-
tuelle Unklarheit zuriickzufithren, sondern auf die einseitig historische Orientierung
jener theologischen Kreise, die in der Tiibinger Schule und besonders in M. J. Schee-
ben an sich Ansitze zu einer umfassenderen Orientierung hitten haben kénnen. Es
wire auch Unrecht und Undankbarkeit, wenn man iiber diese Einseitigkeit ganz
vergessen wiirde, was diese historisch orientierten Theologen tatsichlich fiir die
theologische Wissenschaft geleistet haben. Ohne die von ihnen herausgearbeiteten
Methoden der historischen Erkenntnis der Schrift und der Theologen kommt heute
keine theologische Forschung, die ernst genommen werden will, mehr aus.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 93

der Kirche verwechselt werden darf, mit den wissenschaftlichen Mitteln
sich nicht in der Lage sieht, die Definibilitit zu behaupten und die
Definition zu petieren.

Darin hat Altaner unbedingt Recht, daB die Theologie als Wissen-
schaft grundsitzlich solange nicht eine These als begriindet vertreten
und daraufhin auch gegebenenfalls nicht um Definierung petieren kann,
als sie diese These nicht zu begriinden vermag. So allein entsprechen
wir dem Wesen der Wissenschaft als der sachgerecht (methodisch) ge-
wonnenen Erkenntnis aus Griinden. Dabei kann die Wissenschaft als
menschliche Tétigkeit auch objektiv irren. Doch gilt das Irren fiir die
Theologie als Ganzes insofern in beschrankterem Mafle, als die Theo-
logie stindig unter der Aufsicht des unfehlbaren Lehramtes der Kirche
zu Werke geht. Einschrinkungslos gilt es fiir den einzelnen Theo-
logen. Endlich ist auch daran festzuhalten, daB3, solange und sowest
das kirchliche Lehramt nicht gesprochen hat, der Theologe Recht und
Pflicht hat, seine ihm begriindet erscheinenden Bedenken zu &duBern.

Freilich muBB man auch von dem Theologen verlangen, daB er die
gesamte theologische Erkenntnislehre berticksichtigt. Es ist sympto-
matisch fiir historisch orientierte Theologen, wie es der Artikelserie
des angesehenen Verfassers, dessen theologiegeschichtliche Forschungen
hinsichtlich der Weite des positiven Wissens und der Akribie der Be-
weisfiihrung und Darstellung in aller Welt bekannt sind, gerade hieran
fehlt. Vielleicht haben die mit Temperament vorgetragenen Ausfiih-
rungen Altaners das Gute, daBl bei der Besinnung auf die theologische
Erkenntnislehre, die im Zusammenhang mit der Dogmatisierung zwei-
fellos verstiarkt einsetzen wird, in aller Schirfe diejenigen Fragen
mithineingenommen werden, die die historischen Disziplinen innerhalb
der Theologie anschneiden, dal man aber dort, wo man bislang viel-
leicht zuwenig die Fortschritte beachtet hat, die die systematische
Theologie auf dem Gebiet der theologischen Erkenntnislehre gemacht
hat, diese nicht einfach mehr ignoriert. Gute Ansitze scheinen
vorzuliegen.

Altaner beachtet zuwenig, daB der Gegenstand der Theologie
weder bestimmte Aussagen der Offenbarung (in sich betrachtet) noch
deren unmittelbar logisch erschlieBbarer Zusammenhang schlechthin
sind, sondern diese, insofern sie und der mit ihnen zu verbindende Sinn
Ausdruck der lebendigen lehrenden Kirche sind. Er beachtet zuwenig,
daB die von ihm anerkannten zwei theologisch bedeutsamen Erkenntnis-
moglichkeiten genau wie die dritte, die er als dogmatisch-wissenschaft-



94 Zur theologischen Erkenntnismethode anliBlich der Definition

lich belangvoll nicht gelten lassen will, deshalb bedeutsam sind, weil
und insofern das Material der theologischen Erkenntnis von der Kirche
beigetragen wird. Regula fidei proxima ist fiir alle drei Arten die Pro-
positio Ecclesiae. Altaner sieht die wissenschaftliche Aufgabe der Theo-
logie nach dem Modell der historischen bzw., dhnlich wie im aristote-
lisch-thomistischen Begriff der Theologie als Wissenschaft (scientia con-
clusionum), nach dem Modell der mathematischen Wissenschaft. Damit
sind aber nur Teilaspekte der wissenschaftlichen Aufgabe der Theologie
namhaft gemacht.

Die lebendige Predigt der Kirche, die der Theologie proxime das
Material liefert, darf man nicht zu mechanisch und unorganisch fassen,
noch gar sie praktisch einengen auf die Verlautbarungen des Magiste-
rium extraordinarium. Der in der Kirche vom Heiligen Geiste geleitete,
mit GewiBheit als sein Werk freilich nur in der lehramtlichen Stellung-
nahme erkennbare, immer tiefer und umfassender fortschreitende Er-
kenntnisproze3 der offenbarten iibernatiirlichen Realititen! ist ein
duBerst kompliziertes, aber auch sinnvolles Gebilde. Wir sprachen
schon neben dem authentischen Faktor von den subsidiiren. Hier sei
nur hingewiesen, daB3 die Ansitze fiir neue theologische Erkenntnisse
psychologisch keineswegs von den Trigern des Lehramtes auszugehen
brauchen 2. Sie brauchen bei ihrem Auftreten auch nicht einmal in
theologisch stringent beweisenden Formen vorgelegt zu werden.

Von hieraus ist es nicht angreifbar, wenn sich wie in den Transitus-
Berichten die ersten Ansdtze in apokryphen Schriften religiéser Phan-
tasie finden. Scheuen wir vor dieser Kenosis nicht zuriick ! Insofern
diese Schriften ihre Gedanken als explizite Ausspriiche von Offen-
barungsmittlern oder inspirierten Schriftstellern ausgeben wollen, sind
sie abzulehnen, und vor allem um dieses Umstandes willen haben die
Kanones sie verworfen. Aber wir sehen, wie bestimmte theologische
Gedanken aus diesen Schriften sich ungeachtet dieser Verwerfung durch-

1 Wenn man der Meinung wire, jetzt habe nun doch die modernistische
Auffassung von der Dogmenentwicklung (vgl. Pascendi Dominici gregis, Denz.
2078-2080) in der Kirche Heimatrecht gefunden, dann iibersicht man hierbei
auBer vielen anderen Unterschieden den, daBl sowohl der Ausgangspunkt, die
Offenbarung, wie der dogmatische Fortschritt zu ihrem prinzipalen Urheber den
Heiligen Geist haben und nur in der Beschreibung der hierbei beteiligten psycho-
logischen Faktoren einige Ahnlichkeit besteht.

? ScHEEBEN Dogm. I Nr. 325 weist auf das Wort des hl. Paulin von Nola
epist. 23, 36 (CSEL 29, 193) hin: De omnium fidelium ore pendamus, quia in
omnem fidelem Spiritus Dei spirat.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 95

gesetzt haben, nicht zwar als wiren die Erzihlungen nachher dennoch
als echte Zeugen expliziter dogmatischer Tradition anerkannt worden,
sondern weil in ihnen Ahnungen aufsteigen, die im Laufe der kirchlichen
Entwicklung sich zu begrifflicher Klarheit und zur kirchlichen Aner-
kenntnis durchgerungen haben.

Die Stellungnahme des kirchlichen Lehramtes kann in vielfdltigen
Formen vor sich gehen. Diese Formen haben auch nicht alle in gleicher
Deutlichkeit die Eigenart, daB sie als AuBerungen des unfehlbaren
Magisterium Ecclesiae erkennbar sind. Die deutlichste Form ist zweifel-
los das sollemne judicium des Magisterium extraordinarium und aus
den beiden hier moglichen Arten die Kathedralentscheidung des einen
Papstes. Aus anderen kirchlichen AuBerungen ist eine Lehre als die
Lehre der Kirche erst in verwickelterer Weise zu erkennen.

Als Beispiel sei auf die Wertung der sogenannten Presbyter-Timo-
theus-Stelle ! durch O. Faller, B. Altaner und J. Ternus hingewiesen,
wobei uns Zuweisung und zeitliche Fixierung jetzt nicht zu interessieren
brauchen. O. Faller, der die Stelle ans Ende des 4. Jahrhunderts ver-
legt, meint auf Grund dieser inhaltlich iibrigens nicht ganz klaren Stelle,
daB «durch Timotheus bereits am Ende des 4. Jahrhunderts vom
kirchlichen Lehramt die Aufnahme Mariens in den Himmel gelehrt
werde » 2. Altaner vertritt die Auffassung, da3 man, wenn ein Prediger
eine dazu noch sehr wenig klare Meinung dullere, « noch lange nicht
von einer Approbation durch das kirchliche Lehramt » sprechen diirfe.
J. Ternus 3 weist hin, dall Faller den Homilisten nicht zum authentischen
Lehrer der Kirche im streng dogmatischen Sinne rechnen wolle, sondern
zur «lehrenden Kirche » im weiteren Sinne eines durchaus gingigen
Sprachgebrauches ; Faller mache aufmerksam, dafl es sich um einen
sermo publicus in ecclesia in festo « Hypapante » habitus handele. Wir
miissen hierzu sagen, daBl Altaner Recht hat, wenn man den Text los-
gelost von der spiteren Entwicklung und bloB in dem Zusammenhang
betrachtet, in dem er gesprochen worden ist. Nicht jede offentliche
Predigt in einer Kirche an einem Feste ist damit schon AuBerung der
« lehrenden Kirche » im weiteren Sinne. Im Migne sind manche Aufle-
rungen in Predigten abgedruckt, die man nicht als Erkenntnisquelle
fiir eine von der Kirche gelehrte These hinnehmen wiirde. Erst die

1 PG 86 I, 1245.
? Nach dem Referat von Altaner 1948, 131.
3 A a. 0. S. 334,



96 Zur theologischen Erkenntnismethode anldBlich der Definition

offen ausgesprochene oder doch wenigstens stillschweigend aus dem
ganzen Tenor der kirchlichen Verkiindigung zu erschlieBende Zustim-
mung der Kirche zu der Lehre eines einzelnen Predigers macht dessen
AuBerung zu einem dogmatisch belangvollen Zeugnis. Sollte der Homi-
list wirklich eine leibliche Aufnahme Mariens in die Ewige Seligkeit
lehren — une translation corporelle dans les régions supra-terrestres,
wie Dom B. Capelle ! als klar ausgesprochene Ansicht des Homilisten
hinstellt, was Ternus 2 als « ein deutliches Assumpta-Zeugnis » versteht,
ist noch nicht die Aufnahme in die Ewige Seligkeit | — so diirften Faller
und Ternus dieses Zeugnis im Lichte der spiteren Stellungnahme des
kirchlichen Lehramtes, das diese Lehre nicht widerruft, als dogmatisch
belangvolles Zeugnis fiir die Assumptio-Lehre buchen.

Das kirchliche Lehramt reagiert nicht immer sofort, wie schon eher
bei neu auftretenden hiretischen Ideen, mit einer letztgiiltigen, einer
definitiven Stellungnahme. Der Einflull des Heiligen Geistes auf das
kirchliche Lehramt ist nicht blo in der dogmatischen Definition zu
sehen, sondern begleitet auch die anderen Akte, auch die mehr diszi-
pliniren, wenn z.B. sich das kirchliche Lehramt neu auftretenden
Theologumena gegeniiber nicht ablehnend verhilt, wenn es zu weiterem
Forschen auffodert, wenn es, wie in der berithmten Lektionsreform von
1568 Hindernisse aus dem Wege rdumt, wobei dies nicht in letztmog-
licher Vollkommenheit zu geschehen braucht ®. Bei der Entwicklung,
die Altaner von der Assumptio-Lehre zeichnet, beachtet er nicht ge-
niigend, welches Schwergewicht die einzelnen Etappen durch die Stel-
lungnahme des kirchlichen Lehramtes erkenntnistheologisch erhalten.
Aus diesem Grunde wertet er auch, worauf Filograssi # mit aller Schirfe
hinweist, die Art der Anfrage des Papstes an die Bischofe und deren

1 Eph. Lit. 63 (1949) 25.

2 A.a. O. S. 333.

3 Zu Altaners Bemerkung 1949, 138.

* Greg. 31 (1950) 323 ff. Vgl. aus dem Syllabus Pius IX. Denz. 1722. Doch
scheint mir die Berufung von FiLograssi ebd. 359 auf den tacitus Summi Ponti-
ficis consensus erkenntnistheologisch ungeniigend, wenn man auch keinen Zweifel zu
hegen braucht, zumal nach der feierlichen Ankiindigung der bevorstehenden Dog-
matisierung, wie der Entscheid des Papstes ausfallen werde. Mit Recht verlangt
CIC can. 1323 par. 3, auf den auch FiLoGgrass1 ebd. 330 Anm. 11 hinweist, daB3 nur
dann eine Angelegenheit als erklart oder dogmatisch entschieden angesehen werden
diirfe, wenn dies offenkundig (manifeste) feststehe. Die Stellung des Papstes als
Papst ist m. E. erst dann manifest, wenn er sie expressis verbis vorgenommen
hat. Dem tacitus consensus fehlt die zu allen Akten der sichtbaren Kirche wesent-
liche Verleiblichung.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 97

Antworten nicht als schwerwiegendste Indizien fiir die Offenbartheit der
Assumptio-Lehre in der kirchlichen Verkiindigung *.

Auch bei dem Argumentum Liturgicum wie bei den Konvenienz-
grinden zieht Altaner gar nicht in Rechnung, da@ sie ihr dogmatisches
Schwergewicht von der Art und Weise erhalten, wie die Kirche sie sich
zu eigen macht. Der Vergleich, den Altaner ? zwischen dem Fest vom
15. August und anderen Festen, zumal der Praesentatio B. M. V. zieht,
stimmt deshalb nicht, weil das Fest der Assumptio, wie es die Kirche
seit langem gefeiert hat, von einem solchen Gewicht ist, dafi auch
Altaner selbst seinen Inhalt nicht zu leugnen wagt. Das 1Bt sich aber
von der Praesentatio, soweit es sich um das geschichtliche Faktum der
Darstellung im Tempel handelt, nicht sagen.

Die fiir die Assumptio vorgebrachten Konvenienzgriinde diirfte
Altaner nicht so losgelést von der in der Offenbarung uns entgegen-
tretenden faktischen Handlungsweise Gottes und nicht so losgelést von
dem Lichte werten, das das Leben der Kirche auf diese Konvenienz-
grinde wirft. Schon Dom Paul Renaudin O. S. B. hdtte dhnlich wie
Altaner ® gemeint, daB3 sich aus der absoluten Stindenlosigkeit und Heilig-
keit Mariens nicht stringent die sofortige Aufnahme auch des Leibes
fiir Maria ergidbe. Das stimmt, wenn man diese Begriffe der Siinden-
losigkeit und Heiligkeit fiir sich nimmt, losgelost von der Stellung, die
die Verbundenheit von Siinde und Tod in der konkreten Heilsordnung
einnimmt 4. M. Jugie® hat deshalb mit Recht gegen Renaudin hin-
gewiesen, dal} die tatsichliche Gnadenordnung, dal3 aber auch die klar
erkannten Privilegien Mariens in die Richtung weisen, in der wir das
Vorgehen Gottes mit Maria zu suchen haben. Sicher kénnen Gnaden
und Privilegien, « die vom arbitraren Willen Gottes abhingig sind, nie-
mals durch menschliche SchluBfolgerungen und Berechnungen eindeutig
und sicher entschieden werden » . Aber der vom Heiligen Geiste gelei-
tete Sensus fidelium, der an die in der konkreten Heilsordnung gegebenen

! Nach MD hatte der Papst directo atque ex auctoritate seine gesamten
Briider im bischéflichen Amte gefragt, und zwar ob sie die Uberzeugung hegten
(censeatis) : Assumptionem corpoream Beatissimae Virginis tamquam dogma fidei
proponi et definiri posse. Die Bischéfe hatten unanimi fere voce bejahend geant-
wortet.

* 1950, 91. 31950, 13.

# MD, Abs. Maxime autem illud memorandum est, beruft sich auch auf
diesen Zusammenhang.

® La Mort et I'’Assomption de la Sainte Vierge. Studi e Testi 114 (Citta
del Vaticano 1944), S. 629 ff.

8 ALTANER 1950, 14. Vgl. S. Th. III, 1, 3.

Diyus Thomas 7



98 Zur theologischen Erkenntnismethode anliBlich der Definition

Andeutungen und Hinweise ankniipft, und der deshalb mit Recht und
in der beschriebenen Art sich auf die Heiligen Schriften stiitzt !, ver-
mag eben mehr zu beurteilen, als dem rein psychischen Auge maglich
ist. Wenn diese Konvenienzgriinde, selbst wo sie in diesen heils-
geschichtlichen Zusammenhingen gesehen werden, fiir sich uns nicht
zu einer abschliefenden GewiBheit fithren, wie man bei jenen mit streng
logischer Konsequenz erschlossenen Wahrheiten die logische Schliissig-
keit der Konklusion bereits mit natiirlicher GewiBheit erkennen kann,
so werden uns diese Konvenienzen durch das iibernatiirliche Licht der
Lehre der Kirche zu GewiBheit zeugenden und {iberzeugenden Griinden 2.

I11.

Nun erhebt sich der Einwand, der ohnehin in der Diskussion iiber
die Definibilitit der Assumptio laut geworden ist 3, ob wir es bei einer
solchen Beweisfithrung, die die Lehre als geoffenbart aus den Andeu-
tungen, Konvenienzen, dem Glauben der Kirche zu beweisen sucht, die
die mangelnde letzte Stringenz dieser Beweisfithrung aber aus der Tat-
sache der Lehre durch die Kirche ersetzt, nicht mit einem circulus
vitiosus oder einer petitio principii zu tun haben. Eine Losung dieses
Einwurfes faBt zugleich alle bisherigen Darlegungen zusammen.

Als die Frage nach dem Endschicksal Mariens auftauchte *, galt
es, die Divino-Apostolica Traditio auf eine Antwort hin zu durch-
forschen. Die Divino-Apostolica Traditio war zunichst in den expli-
ziten Offenbarungsaussagen gegeben, mdgen sie nun in der Heiligen
Schrift niedergelegt oder miindlich in der Predigt der Kirche weiter-
gegeben worden sein. Aber da durch diese expliziten Aussagen iiber-
natiirliche Realititen gemeint sind und soweit auch erkennbar sind, als
sie nach Gottes Willen durch die Fiille der expliziten Aussagen fiir die
Kirche enthiillbar sind, war der weitere Schritt zu tun und nun mittels
dieser expliziten Aussagen, der daraus bereits erfaten Analogia fidei

! MD betont, daB das nun definierte Dogma sich auf die Schrift stiitzt :
Quae veritas Sacris Litteris innititur. Vorher hieB es: Haec omnia Sanctorum
Patrum ac theologorum argumenta considerationesque Sacris Litteris, tamquam
ultimo fundamento, nituntur.

? FiLograssi, Greg. 31 (1950) 360 : Nam si per se sumptae ad certitudinem
non ducunt, sub lumine doctrinae Ecclesiae fiunt nobis certae et convincentes,
non mutato objectivo eorum valore, solum mutato nostro judicio de eodem valore.

3 ALTANER 1950, 20 und 11.

* Vgl. etwa Epiphanius haer. 78, 11 ; PG 42, 716.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 99

und des Aufspiirens von Konvenienzgriinden die Tiefen der uns in der
Person Mariens offenbarten iibernatiirlichen Realitit zu erschlieBen.
Freilich miiBten die Dogmatiker bei der Heranziehung von Schrift-
stellen manchmal deutlicher erkennen lassen, in welcher Weise sie den
Schrifttext zur Begriindung heranziehen. Das kann geschehen mit dem
durch die explizite Aussage unmittelbar gemeinten Sinn (also mit dem
historisch-philologischen Litteralsinn) oder mit der durch diesen Sinn
gemeinten iibernatiirlichen Realitit, die, wie wir sahen, dem mensch-
lichen Offenbarungsmittler in der Fiille ihrer moglichen Priadikate gar
nicht bewuft gewesen zu sein brauchte, also mit dem, was man heute
gerne den sensus plenus nennt, oder was auch im Grunde einer soge-
nannten pneumatischen Exegese, soweit sie nicht auf Willkiir hinaus-
lauft, eine sachliche Berechtigung gibt 1.

Als Beispiel diene die im Mittelpunkt der Diskussion stehende Stelle
Gen. 3, 15. Dieser Text will seinem expliziten Inhalt nach besagen,
daB die Nachkommenschaft Evas der Schlange den Kopf zertreten wird 2.
Wenn wir diese Aussage im Lichte der iibrigen Offenbarungsaussagen
und der mittels der kirchlichen Lehrentwicklung durch den Heiligen
Geist erschlossenen Tiefen der offenbarten iibernatiirlichen Realititen
betrachten, dann leuchtet auf dem Grunde der von Gen. 3, 15 ausge-

1 AuBer dem schon zitierten Aufsatz von Dom GRIBOMONT, sei aufmerksam
gemacht von demselben Verfasser Le Lien des deux Testaments selon la théologie
de S. Thomas. Notes sur le sens spirituel et implicite des Saintes Ecritures.
Eph. theol. Lov. 22 (1946) 70-89, A. M. DuBaARLE O. P., Le sens spirituel de
I'Ecriture. Rev. sc. phil. théol. 31 (1947) 41-72, und vor allem auf die reich doku-
mentierte Studie von J. CoppENs, Les Harmonies des deux Testaments. Essai
sur les Divers Sens des Ecritures et sur I'unité de la Révélation, 2. Aufl. (Tournai-
Paris) 1949.

® P. F. CEurpENs O. P., Quaestiones selectae ex Historia Primaeva, 2. Aufl.
(Turin-Rom 1948), S. 208.

Vgl. GrieomonT, Eph. theol. Lov. 25 (1949) 580-582: Exemple classique
de sens plénier (580) ; Weibessame im AnschluB3 an J. CoppeENs, La connaissance
Du Bien et Du Mal et le péché du Paradis, zunichst Israel (581). Fiir die Himmel-
fahrt Mariens findet GrRiBoMoNT S. 582 auch nicht la moindre amorce d’une
séparation entre cette résurrection et celle de I’ensemble des rachetés. Hinsicht-
lich der Grenzen, die beziiglich der expliziten Offenbarungsaussagen bei Gen. 2-3
zu ziehen sind, vgl. ADoLF KoLPING, Inhalt und Form in dem Bericht iiber Urstand
und Erbsiinde. Methodisch-dogmatische Bemerkungen zu Gen. 2-3, in Bonner
Biblische Beitrage Bd. I: Alttestamentliche Studien, FrieprICH NOTSCHER zum
sechzigsten Geburtstag (Bonn 1950) 137-151, ferner P. A. Vaccar1 S. J., Il sopran-
naturale in Gen. 2-3. Settimane bibliche ... 1947 e 1948 (Rom 1949), S. 184-201
(konnte ich fiir meine Studie in der NoTscHER-Festschrift leider nicht mehr
benutzen).



100 Zur theologischen Erkenntnismethode anliBlich der Definition

sagten Tatsache des Sieges der Weibesnachkommenschaft die einzig-
artige Stellung auf, die Maria unter Evas Nachkommen einnimmt !
Manche ziehen aber in einer Weise diesen Text zum dogmatischen
Beweis heran, als werde « auf Grund des exegetischen Textbefundes ...
etwas iiber die Mutter des Messias ausgesagt », sodal man dann mit
Recht, wie B. Altaner betont, von einer « Eisegese » sprechen kann 2.
Filograssi 3 unterstreicht mit aller Deutlichkeit, in welcher Weise diese
Schriftstelle zum dogmatischen Beweis gebraucht wird : Non argumen-
tamur ex solo textu et ex solo sensu litterali historico-philologico.
Nostras conclusiones legitime deducimus ex sensu pleniore, collatis aliis
Novi Testamenti locis, illuminante viam doctrina Ecclesiae.

Der sensus plenior ist die Antwort auf die Frage, die iiber den
unmittelbaren Sinn der Worte Gen. 3, 15 hinaus forscht, wer denn in
dieser siegreichen Nachkommenschaft Evas eine besondere Rolle spiele.
Dieser Sinn tritt in der vom Heiligen Geiste geleiteten kirchlichen Lehr-
entwicklung mittels der verschiedensten Auflerungen des kirchlichen Le-
bens (Viterlehre, Liturgie, Theologen, Volksfrémmigkeit) hervor. Diese
AuBerungen gehen aus von den expliziten Aussagen der Heiligen Schrift
und der miindlichen Goéttlich-apostolischen Tradition, von der daraus
aufgebauten Analogia fidei, von Konvenienzgriinden, die sich anbieten,
u. 4. Dabei sind diese AuBerungen, soweit sie legitime, von Gott beab-
sichtigte und gewollte Interpretierungen sind, von der erleuchtenden
Gnade des Heiligen Geistes getragen und gefiihrt (vgl. 1 Joh. 2, 20. 27),
die ndherhin theologisch als eine Auswirkung des Lumen fidei zu
bestimmen ist. Der einzelne theologische Denker kann so auch fiir
seine Person zu der Uberzeugung von dem Offenbarungscharakter der
so gefundenen Einzelwahrheit gelangen, die sich auf die geoffenbarte
iibernatiirliche Realitit bezieht. Freilich hat er hierbei nie einen dulleren,

1 MD : Maxime autem illud memorandum est, inde a saeculo II, Mariam
Virginem a Sanctis Patribus veluti novam Hevam proponi novo Adae, etsi sub-
iectam, arctissime coniunctam in certamine illo adversus inferorum hostem, quod,
quemadmodum in protoevangelio (Gen. 3, 15) praesignificatur, ad plenissimam
deventurum erat victoriam de peccato ac de morte, quae semper in gentium
Apostoli scriptis inter se copulantur. Bulle Ineffabilis Deus sagt, daB die Viter
von den Worten des Protoevangelium behaupten : divino hoc oraculo clare aper-
teque demonstratum fuisse misericordem humani generis Redemptorem, scil. uni-
genitum Dei Filium Christum Jesu, ac designatam beatissimam ejus Matrem
Virginem Mariam, ac simul ipsissimas utriusque contra diabolum inimicitias insig-
niter expressas. Beide gehen auf den Vollsinn der Stelle aus, der als gottgewollt
im Lichte der spateren Erfiilllung und der Viterexegese erwiesen ist.

2 1949, 1321, 3 Greg. 31 (1950) 355.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 101

objektiven Halt, und er mull immer mit der Moglichkeit subjektiver
Tauschung rechnen, falls nicht Gott durch einen Akt unmittelbarer
Offenbarung die wesensmiBige Unsicherheit behebt.

Erst die ordentliche Lehrverkiindigung der Kirche oder der richter-
liche Entscheid der Kirche gibt diesen duBeren, objektiven Halt nach
Gottes Willen !. Hierdurch werden die Dokumente der Divino-Aposto-
lica Traditio fiir die Allgemeinheit der Gliubigen mit einer gegen jeden
Zweifel gefeiten Entschiedenheit sprechen. Solange die Stellungnahme
der Kirche und soweit die Stellungnahme der Kirche nicht vorliegt,
fehlt der Arbeit des einzelnen Theologen, selbst wenn er fiir seine
Deduktionen den héchsten Grad wissenschaftlicher GewiBheit in An-
spruch nehmen zu kénnen vermeint, jene absolute Glaubensgewiflheit,
«der nichts Falsches unterlaufen kann». Auch wo er subjektiv zu der
Uberzeugung gelangt ist, daB Gott diese Wahrheit, um deren Sicher-
stellung es geht, geoffenbart hat, fehlt ihm dennoch der objektive Halt.
Deshalb braucht man nicht zu befiirchten 2, dal schon mit dem Auf-
weis irgend welcher Konvenienzen « ein neues Dogma gemacht werden
konnte ». Die Propositio Ecclesiae allein vermag uns die alle Menschen
bindende und den einzelnen (abgesehen natiirlich von einer besonderen
Offenbarung Gottes) objektiv sichernde GewiBheit zu geben, daB wir
es in einer neu ins aktuelle Bewul3tsein der Christenheit eintretenden
These mit einem von Gott geoffenbarten Dogma zu tun haben.

Wenn die Judices fidei, das Bischofskollegium der Kirche und der
Papst, psychologisch vielleicht angeregt durch die subsidiire Arbeit der
Theologen, die Propositio vornehmen, dann erflieBt die GewiBheit, mit
der sie das tun, nicht etwa aus der menschlichen Einsichtigkeit der
vorgelegten Beweise, sondern aus dem Beistand des Heiligen Geistes,
der ihre Einsicht in die Offenbarungsquellen zu einer unfehlbar sicheren

! Wenn der Papst MD sich neben der Lehre des ordentlichen Lehramtes
auch auf den « einmiitigen Glauben des christlichen Volkes » beruft, dann erliutert
er diese fides : quam idem Magisterium sustinet ac dirigit. Wenn das Heidelberger
Gutachten (S. 6) auf die Erérterung derjenigen Argumente pro und contra ver-
zichten will, die von Voraussetzungen rdémischer Dogmatik geltend gemacht
werden, und sich beschrinkt auf eine Beantwortung auf Grund der Voraus-
setzungen evangelischer Theologie, so scheidet es gerade jenes Argument aus der
Diskussion aus, das fiir den rémischen Theologen das entscheidende ist, nimlich
die Kirche.

* HEINR. KOSTER, Das theol. Gewissen und die marianische Frage. Theol.
Gl. 40 (Paderborn 1950), S. 405 Anm. 32 : Die Reaktion gegen ungesunde Ent-
wicklung bleibt nicht aus (mit Hinweis auf Virgo Sacerdos und Unbefleckte Emp-
fingnis des hl. Joseph). Auch diese Reaktion ist vom Heiligen Geiste.



102 Zur theologischen Erkenntnismethode anliBlich der Definition

macht. Selbst da, wo die Schriftstellen ganz eindeutig sprechen, und
solche Fille gibt es zum mindesten bei den expliziten Aussagen der
Offenbarungsmittler, beruht die absolute GewiBBheit, mit der die Richter
des Glaubens den Inhalt dieser Dokumente verkiinden, nicht auf der
menschlichen Einsicht, mit der die Trdger des kirchlichen Lehramtes
den Sinn dieser Dokumente verstehen konnen, wie auch jeder Nicht-
gliubige den offen zutage tretenden Sinn dieser Aussagen verstehen
kann, sondern auf dem iibernatiirlichen Amts-Charisma, das sie im
Heiligen Geiste besitzen. Nicht umsonst unterscheiden wir bei einer
dogmatischen Definierung zwischen der Definition und ihrer beige-
fiigten theologischen Begriindung und sagen, daBl die Begriindung
— falls nichts anderes ausdriicklich bestimmt ist — nicht mitdefiniert ist.

Die Begriindung ist der menschliche Weg, auf dem der Heilige
Geist fiir gewohnlich die Richter des Glaubens zu dem Entscheid fiihrt,
zu dem er sie fithren will. Auch hier kniipft die Gnade fiir gewéhnlich
an die Natur an, und es ist natiirlich, daBl ich, wenn ich eine Entschei-
dung gebe, vorher die Griinde dafiir und dagegen erwige. Aber die
iibernatiirliche GewiBheit, mit der der Entscheid durch die kirchlichen
Glaubensrichter gegeben wird, beruht nicht auf der natiirlich einsich-
tigen Begriindung, sondern auf dem Beistand des Heiligen Geistes, der
diese natiirlich einsichtige Begriindung bzw. deren Ergebnis in ihnen
zu gnadenhafter, iibernatiirlicher, unfehlbarer GewiBheit erhebt. So
fillt dann von der erfolgten Propositio Ecclesiae wieder neues Licht
auf die Dokumente der Tradition. DaBl sie uns ohne diesen Beistand
des vom Heiligen Geiste geleiteten kirchlichen Lehramts keine absolut
sichere Auskunft geben konnen, liegt nicht an ihnen als den Aussagen
Gottes selbst, sondern an der Unvollkommenheit und wesensmaBigen
Unzulinglichkeit unserer Sprache und unseres menschlichen Erkenntnis-
vermogens in rebus supernaturalibus. Erinnern wir uns nochmals des
Satzes von Filograssi'. Nam si per se sumptae ad certitudinem non
ducunt, sub lumine doctrinae Ecclesiae fiunt nobis certae et convin-
centes, non mutato objectivo eorum valore, solum mutato nostro judicio
de eodem valore. Das gilt auch von der Forderung, die wir durch die
Definition der Kirche hinsichtlich der Erkenntnis der Traditions-
Dokumente erhalten.

Wenn wir nun in der Entwicklung der Lehre von der Assumptio
corporalis B. M. V. sehen, wie einerseits diese Lehre mit Griinden aus

1 Greg. 31 (1950) 360.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 103

der vorhandenen Divino-Apostolica Traditio als Lehre der Kirche, als
implizit in anderen, expliziten Lehren der Offenbarung enthaltene Wahr-
heit zu erweisen versucht wurde, wie anderseits dieser Erweis durch
die immer deutlicher werdende und nun ihre letzte Krénung emp-
fangen habende Propositio Ecclesiae eine immer groBere Festigkeit
erhielt, dann sehen wir jetzt wohl klar, daB hier kein Circulus vitiosus
und keine petitio principii vorliegt. Durch den unfehlbaren Beistand
des Heiligen Geistes, der dem Magisterium Ecclesiae gegeben ist, tritt
ein gegeniiber unserer menschlichen Erkenntnis der vorgelegten Beweise
vollig neues Prinzip auf, und es wird nicht « dasselbe durch dasselbe »
bewiesen. « Wenn aber Jener kommt, das Pneuma der Wahrheit, wird
Er euch Weggeleiter sein in alle Wahrheit » (Joh. 16, 13). So fiihren
diese Betrachtungen iiber das Erkenntnisleben der Kirche letztlich auf
den gottlichen Charakter der Kirche, und nur von diesem gottlichen
Charakter aus ist das Problem der Definibilitit der Assumptio allein
zu verstehen.

Erginzend sei zum SchluBl auf die hiufig gedulerte Redewendung
eingegangen, die Auferstehung Mariens oder ihre Himmelfahrt sei eine
historische Tatsache!. Diese Redeweise kann ungenaue Vorstellungen
und Ansichten wecken. Historisch ist eine Tatsache, die in die Er-
fahrensweise unserer Zeitlichkeit eintritt. Das Wunder der Wieder-
erweckung der Toten, das der Herr bei seinem irdischen Wandel wirkte,
ist insofern historisch, als die Toten, wiedererweckt, das Jeben in dieser
Zeitlichkeit fortsetzten, das sie vor ihrem Tode gefiihrt hatten. Die
Auferstehung, von der sowohl bei Christus wie bei Maria allein die
Rede sein kann, ist nicht bloB Riickkehr vom Tode zum Leben der
Sterblichkeit und Verginglichkeit und damit unserer Erfahrensméglich-
keit, sondern zu dem Leben, das frei ist von der Notwendigkeit und,
was noch mehr ist, frei iiberhaupt von der Maglichkeit der Verging-

! Nach ALTANER (1948, 137) ist die Assumptio «ein groBes historisches
Wunder, das nicht in den Bereich der theologischen Metaphysik, sondern den
der Kirchengeschichte gehért » (vgl. auch 1950, 13). Heidelberger Gutachten S. 10 :
« Mit der Assumptio ist ja ein Geschehen auf dieser Erde, die Verklirung und
Hinwegnahme des irdischen Leibes Mariens, somit eine Heilstat Gottes in der
Geschichte gemeint». FirLocrassi, Greg. 31 (1950) 342 f., sagt, der Vollbegriff
der Assumptio umfasse den Tod, die Auferstehung und das glorreiche korperliche
Leben im Himmel. Davon sei das letzte Element, das den Kern des Begriffes
ausmacht, nicht von empirisch-historischem Charakter und beziehe sich auf die
iibernatiirliche Ordnung. Neben dem Tod sei die Auferstehung aber von empi-
risch-historischem Charakter.



104 Zur theologischen Erkenntnismethode anldBlich der Definition

lichkeit und des Sterbens !. Diese resurrectio gloriosa ? ist bereits als
Vorgang an dem Korper Christi bzw. Mariens nicht bloB ein super-
naturale quoad modum, sondern secundum substantiam ; nicht einfach
die Seele ihrem Natursein nach wird die Form des Koérpers bei der
resurrectio gloriosa, sondern die verherrlichte Seele, die Seele, die der
Anschauung Gottes teilhaft ist. Diese resurrectio gloriosa iibersteigt
die dem Menschen von Natur eigene Erkenntniskraft ® und ist deshalb
nur durch Offenbarung zu erkennen. Zu den aus der Verherrlichung
erflieBenden Gaben des Auferstehungsleibes gehért die Spiritualitit,
und damit hingt jede EinfluBnahme der Leibesmaterie von dem Befehl
des Geistes ab. Ob also der verherrlichte Korper gesehen wird, ist nicht
einfach mit der glorreichen Auferstehung gegeben, sondern unterliegt
nach Thomas dem freien Entscheid des Verherrlichten *.

Wenn der irdische Leib Mariens aus dem Grabe verschwunden ist,
so ist damit allein noch nicht ein stringenter Beweis eines iibernatiir-
lichen Faktums gegeben, denn der Leib kénnte ja auch heimlich fort-
geschafft sein, wie auch das leere Grab Christi noch nicht hitte allein
den Glauben an die Auferstehung Christi begriinden kénnen. Durch
ein wunderbares Eingreifen Gottes und und den Willen des Aufer-
standenen ® trat der Auferstandene in die Erlebnissphire unserer Zeit-
lichkeit ein. Aber auch erst das Offenbarungswort, sei es der Engel
am Grab, sei es des erscheinenden Auferstandenen, klirte den Aposteln
das wunderbare und unfaBbare Faktum, das durch die Erscheinung
des Auferstandenen in ihre Erfahrenswelt eingetreten war. Erst wenn
durch ein wunderbares Eingreifen Gottes die Aufnahme Mariens in den
Himmel in sinnfillig feststellbaren Formen ® in dieser empirischen Welt

1 8. Th. III, 53, 3c. * III, 53, 3 ad 3.

3 Cf. III, 55, 1 und 2 ad 2. MD sagt von der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel : quam quidem, quoad caelestem ipsam «glovificationem » virgi-
nalis corporis almae Dei Matris, nulla humanae mentis facultas naturalibus suis
viribus cognoscere poterat. Die Aufnahme umfaBt natiirlich auch den terminus
a quo (den Aufenthalt des toten Leibes im Grabe) und was von der Erkennbarkeit
der Anderung dieses terminus a quo als solchem zu sagen ist. Von dieser Anderung
erscheint dem natiirlichen Erkennen nur das Verschwundensein der Leibesmaterie ;
aus diesem Verschwundensein ist aber, wie schon gesagt, auf direktem Wege
nicht die Verherrlichung der Leibesmaterie zu erkennen.

* S. Th. IIT 54, 1 ad 2. 5 Ebd.

& Christus zeigte die endgiiltige Beendigung seines Wandels mit den Menschen
auf Erden an durch das Wunder, daB er sich aus eigener Kraft vor den Augen
der Jiinger in die Wolken erhob. Er bequemte sich bei der Auswahl des Zeichens,
mit denen er seinen Jiingern die Tatsache des endgiiltigen Abschieds von unserer



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 105

angezeigt worden wire, oder wenn, wie wiederum bei dem Auferstan-
denen, durch ein besonderes wunderbares Eingreifen Gottes, Maria, die
Verklirte, in empirisch erkennbaren Formen nach ihrem Tode, nach
ihrem Hiniibergang in die Verkldrung, erschienen wire, kénnte man
von einem historischen Wunder bei der Assumptio sprechen. Wir haben
aber keinen Anhaltspunkt dafiir, daBl Gott in dieser Weise die Aufnahme
Mariens in den Himmel angezeigt und durch explizite Offenbarungs-
aussagen erklirend der Kirche mitgeteilt hitte . Die Tradition kann
also ruhig iiber ein groBes historisches Wunder am Ende des irdischen
Wandels Mariens schweigen, ohne daBl das der Tatsache der leiblichen
Aufnahme der Gottesmutter, wenn diese Aufnahme anderweitig sicher-
gestellt ist, etwas anhaben konnte. Es lag ganz an Gott, ob er diese
Aufnahme wie die Auferstehung Christi in den Bereich der Kirchen-
geschichte hineinragen lie3 oder nicht.

Erfahrenswelt anzeigen wollte, den Vorstellungen der Antike an, die den Sitz
der Gottheit in die iiberirdische Region verlegte. Fiir den modernen Menschen
hat diese Vorstellung ihre Schwierigkeiten, und es ist noch nicht ohne weiteres
auszumachen, welches Zeichen der Herr fiir unsere Zeit wahlen wiirde, hitte er
unserer Zeit seinen endgiiltigen Abschied durch ein Wunderzeichen anzuzeigen.

! Hier erheben sich neue Fragen, die aber nicht mehr in den Rahmen dieser
Bemerkungen hineingezogen werden sollen, wie es mit der Identitit des Auf-
erstehungsleibes Mariens beschaffen ist.



	Zur theologischen Erkenntnismethode anlässlich der Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel

