
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Zur theologischen Erkenntnismethode anlässlich der Definition der
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel

Autor: Kolping, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762699

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur theologischen Erkenntnismethode
anläßlich der Definition der leiblichen
Aufnahme Mariens in den Himmel

Von Univ.-Professor Dr. A. KOLPING

I.

Gott1 offenbart uns die übernatürlichen Realitäten nicht dadurch,
daß er sie uns durch unmittelbare Anschauung ihres übernatürlichen
Wesens erkennen läßt. So erkennt er sie. Uns teilt er ihre Erkenntnis
mit durch sein Wort, das analogisch in die Konzepte unserer Erfahrens-
welt gekleidet ist und Gottes Erkenntnis in dem Maße enthält, m dem

Gott sie in diese analogischen Konzepte hineingelegt hat. Das Ziel
dieser Mitteilung göttlicher Erkenntnis ist nicht etwa bloß die Erkenntnis
des einzelnen Satzes, in dem die Offenbarung sich ausspricht, sondern
die Erkenntnis der übernatürlichen Realitäten (Urstandsgnade,
Gottmensch, Maria, Kirche usf.) 2. Innerhalb des natürlichen Erfahrungs-

1 Neu überarbeiteter Abdruck einer Stellungnahme zu B. Altaner, « Zur
Frage der Definibilität der Assumptio B. M. V. ». Die erste Herausgabe (als
Manuskript, bzw. im Selbstverlag des Verfassers, Bonn 1950) trug den Titel «Bemerkungen

zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Artikelserie von
B. Aitaner über die Definibilität der Assumptio B. M. V. » und war abgeschlossen
September 1950. Die Artikelserie von B. Altaner ist erschienen Theol. Revue
(Münster/Westf.) 44 (1948) ; 45 (1949) und 46 (1950). Ich zitiere mit der Jahreszahl

und Seite.
2 Vgl. auch den Begriff der dogmatischen Theologie bei M. Schmaus, Kath.

Dogmatik, I. Bd. 3. und 4. umgearbeitete Aufl. (München 1948), S. 60 ; Henri de
Lubac, Le problème du Développement du Dogme. Rech. Sc. rel. 35 (1948),
S. 155; J. Gribomont O.S.B., Sens plénier, typique et littéral. Eph. theol.
Lov. 25 (1949) 565-576.

Divus Thomas 6



82 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

bereiches ruft das Wort für eine innerweltliche Realität, dessen Chiffre
es ist, sofort die Erkenntnis dieser Realität hervor, soweit die Realität
auf Grund der Erfahrung von mir erkannt worden ist und mit diesem

Wort als Chiffre dieser Erfahrung gegeben ist. Bei den übernatürlichen
Realitäten kann ich nur auf ein mehr oder weniger zahlreiches Corpus
von Glaubensaussagen zurückgehen. Ganz besonders infolge ihres
analogischen Charakters gibt doch die einzelne Aussage eine nur sehr
unvollkommene und weiterer Ergänzung durch andere Offenbarungsworte

bedürftige Darstellung. Gerade auch aus diesem Grunde hat
Gott es durchweg nicht bei einer einzigen Aussage über eine einzelne

übernatürliche Realität bewendet sein lassen, sondern der Kirche eine

mehr oder weniger große Anzahl von Aussagen mitgegeben.
Eine jede einzelne Offenbarungsaussage hat für den Gläubigen

Doppelcharakter, hat eine gewisse Verwandtschaft mit der Inkarnation
des Ewigen Logos. Sie hat eben auch eine äußere, empirische, natürlich

erkennbare und eine innere, übernatürliche und deshalb auch nur
übernatürlich, d. h. im gnadenhaften Glaubensakt faßbare Seite.

Sie hat eine äußere, empirische, natürlich erkennbare Seite, insofern

sie einen natürlich gegebenen Erfahrungsinhalt enthält, den sie

analogisch zur übernatürlichen Aussage benutzt. Sie hat sie auch,
insofern sie geschichtlich faktische Aussage von Menschen ist (die für
den Gläubigen als Offenbarungsmittler erkennbar geworden sind). Da
sie mündlich in unserer empirischen Welt ausgesprochen oder schriftlich

in ihr niedergelegt worden ist, unterliegt sie den Gesetzen der
empirischen Welt. Sie kann der Nachwelt in ihrer geschichtlich
erstmaligen Formulierung überliefert werden, und sie kann in Vergessenheit

geraten. Sie kann in ihrer Tradierung Änderung der Formulierung
und Nunacierung unterliegen (vgl. Formgeschichte). Sie kann in ihrem
Aussageinhalt tiefer oder oberflächlicher erfaßt werden. Sie kann mit
den Mitteln der Historie als tatsächlicher Ausspruch und mit den

Mitteln der Literaturforschung als tatsächliche Niederschrift der

Offenbarungsmittler festgestellt werden. Kraft dieser ihrer empirischen Seite
können wir für die Einzeloffenbarungsaussage die empirisch feststellbare

Geschichte grundsätzlich genau so darstellen wie etwa die einer

Lehrmeinung Piatons oder eines anderen Philosophen, wenn uns nur
ein historisch sicherer Niederschlag dieser Geschichte in Dokumenten
etc. gegeben ist. In einem begrenzten Maße können wir auch

Folgerungen aus expliziten Aussagen als Gedanken des historischen
Offenbarungsmittlers, etwa des Paulus oder des Johannes, historisch mut-



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 83

maßen, wenn wir dafür genügende Anhaltspunkte aus der
Gesamtgedankenwelt der Zeit oder des Verfassers oder sonstiger Art besitzen 1.

Aber über diesen ihren empirischen Charakter hinweg hat die

Einzelaussage für den Gläubigen noch die innere, übernatürliche und

nur übernatürlich erfaßbare Seite. Die Offenbarungsaussage ist dem

Gläubigen auf dem Wege über die bürgende Allwissenheit Gottes

Spiegelbild der mit der Aussage gemeinten übernatürlichen Realität,
gibt ihm diese Realität in ihrer Tatsächlichkeit und quodammodo auch

in ihrem Wesen. Zusammen mit mehr oder weniger zahlreichen

Einzelaussagen über dieselbe übernatürliche Realität dient sie einer mehr oder

weniger starken Erhellung des Wesens der übernatürlichen Realität.
Doch nimmt das Corpus der Offenbarungsaussagen auch an der

Engheit und Begrenztheit teil, die jeder Aussage in menschlichen
Konzepten und menschlicher Sprache eigen ist. Über die klar und präzise
vermittelten Wahrheiten bezüglich der übernatürlichen Realitäten
hinweg bleiben Fragen offen, die uns bezüglich der übernatürlichen Realitäten

bewegen, sind Deutungen möglich, für die Ansätze da sind, ohne
daß aus dem mehrdeutigen Wortlaut ein sicherer Entscheid möglich
wäre 2. Hier hat Gott vorgesorgt, indem uns die Offenbarungsaussagen
nicht als tote Museumsstücke übergeben sind, die ewig stumm bleiben

gegenüber den aus dem fortschreitenden Denken der Menschheit
geborenen Fragen. Die Offenbarungsaussagen sind uns vielmehr gegeben
in der durch die Zeiten weitergehenden und die Zeitanliegen
berücksichtigenden lebendigen Predigt der sichtbaren Kirche, des Mystischen
Christus. Die wahre Kirche Christi ist die unbestechliche Hüterin des

echten Sinnes der Offenbarungsaussagen und deren legitime Interpretin.
Im natürlichen Bereich rekurriert man bei der wesensmäßigen

Mehrdeutigkeit der einzelnen Aussage von deren intelligiblem Gehalt
zu den damit gemeinten Realitäten selbst und läßt sich von den Realitäten

diesen intelligiblen Gehalt der Aussage genauer spezifizieren.
Diese Verifizierung und Interpretierung an den Realitäten selbst ist im
Falle der Offenbarungsaussagen wesensmäßig unmöglich. Daß aber die

Christenheit nicht von dem ruhelosen Wellenschlag der verschiedenen

1 Vgl. etwa H. Lietzmann, An die Römer, 4. Aufl. (Tübingen 1933), S. 50
zu Rom. 3, 25 und S. 61 zu Rom. 5, 12.

2 Hierauf hat schon Vinzenz von Lerin, Common c. 2 (PL 50, 639) für die
Offenbarung in der Schrift aufmerksam gemacht : Scripturam sacram pro ipsa
sua altitudine non uno eodemque sensu universi accipiunt, sed eiusdem eloquia
aliter atque aliter alius atque alius interpretatur.



84 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

Interpretationsmöglichkeiten, denen die expliziten Offenbarungswahrheiten

in ihrer begrenzten Endlichkeit unterliegen, hin und her getrieben
wird, dafür hat Gott den göttlichen Beistandsgeist verliehen. Dieser

göttliche Beistandsgeist umfängt mich in der Kirche Christix, bei
deren Lebensäußerungen er mit dem zu vergleichen ist, was die Seele

für die Lebensäußerungen des menschlichen Leibes bedeutet. Das war
ja der Grundirrtum der Reformation, daß sie die Schrift losgelöst von
der lebendigen Interpretation durch die Kirche zur Grundlage des Glaubens

und des theologischen Forschens machte. Daß das tote Wort der

expliziten Aussage stets des lebendigen Geistes in der Kirche zur legitimen
Interpretation bedarf, das sollten gerade wir deutschen Theologen uns
von den großen Meistern der Tübinger Schule, etwa von Möhler, der darin

unter dem Einfluß Sailers stand, und von M. J. Scheeben sagen lassen.

Nach des Herren eigenem Wort bedarf die von Christus den Jüngern

verkündete Wahrheit der übernatürlichen Tätigkeit des Heiligen
Geistes, um den Jüngern die Wahrheit der Offenbarung Jesu ganz zum
expliziten Bewußtsein zu bringen (Joh. 14, 26). Sicherlich hätte der
Herr seinen Jüngern noch mehr Einzelaussagen machen können, aber
die Jünger waren nicht in der Lage, diese zu tragen (Joh. 16, 12). Jener
aber, der Geist der Wahrheit, wird ihnen « Weggeleiter in die gesamte
Wahrheit » sein (Joh. 16, 13 a). Dabei faßt die Schrift diese Tätigkeit
des Heiligen Geistes sehr weit und denkt auch an das, was der Geist
in den Gläubigen an Erkenntnis der übernatürlichen Realitäten wirkt
(1 Joh. 2, 20. 27) 2, nicht bloß an das, was er in dem Magisterium der
Kirche tut. Wir kommen noch darauf.

Jesus betont hierzu, daß die Lehrsubstanz dieselbe bleiben wird
(Joh. 16, 13 b). Wenn die Offenbarung mit Christus und den Aposteln
abgeschlossen ist, dann bedeutet das nicht, daß nach der apostolischen
Zeit keine Einzelaussagen mehr neu in das aktuelle Bewußtsein der
Kirche und der einzelnen Gläubigen eintreten werden 3, sondern, daß

1 Apost. Konstitution Munificentissimus Deus (MD) betont : universa Eccle-
sia in qua viget Veritatis Spiritus, qui quidem eam ad revelatarum perficiendam
veritatum cognitionem ineffabiliter dirigit.

2 Johann Michl, Der Geist als Garant des rechten Glaubens. Neutesta-
mentliche Abhandlungen, 1. Ergänzungsband. Festschrift für M. Meinertz, Vom
Wort des Lebens (Münster 1951), S. 142-151.

3 Vinzenz Lerin, Common c. 23 (PL 50, 667) : Profectus fidei, non per-
mutatio. Siquidem ad profectum pertinet, ut in semetipsum unaquaeque res
amplificetur ; ad permutationem vero, ut aliquid ex alio in aliud transvertatur.
Crescat igitur oportet



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 85

nun keine neuen übernatürlichen Realitäten mehr der Kirche offenbart
werden, oder daß der Blick auf die offenbarten Wirklichkeiten umfangmäßig

nicht weiter gelenkt wird, als er seine Tragweite durch die
vorhandenen Einzelaussagen hat. Wo angesichts der offenbarten

Einzelaussagen der Blick der Kirche auf die übernatürlichen Realitäten
tatsächlich seine Grenzen findet, das wissen wir heute nicht zu sagen. Das
kann uns nur die gesamte, unter der Leitung des Heiligen Geistes

stehende Entwicklung der kirchlichen Glaubenserkenntnis sagen. Diese

Entwicklung wird aber erst abgeschlossen sein mit dem jüngsten Tag.
Es erhebt sich die Frage, wie nun Wahrheiten, die nicht als

ausdrücklich formulierte Aussagen eines Offenbarungsmittlers iji diese

Zeitlichkeit eingetreten sind, dennoch als ausdrücklich, als formell
geoffenbart bezeichnet werden können. Man löst diese Frage bekanntlich
mit der Unterscheidung dessen, was explizit geoffenbart ist, was also

ausdrücklich formulierte Aussage eines Offenbarungsmittlers in dieser
Zeitlichkeit geworden ist, und dessen, was implizit geoffenbart ist. Das
Problem liegt bei dem, was implizit geoffenbart ist. Soweit die fragliche

Wahrheit sich in streng logischer Deduktion aus schon formell als

geoffenbart erkannten Wahrheiten deduzieren läßt, ist das Problem
noch einfach. Aber das ist nur in verhältnismäßig geringem Umfang
bei der Dogmenentwicklung der Fall. Vieles hingegen bleibt auf Grund
der wesensmäßigen Mehrdeutigkeit der begrenzten menschlichen Aussage

offen und aus dem bloßen Wortlaut heraus nicht kategorisch
entscheidbar. Wenn es aber einen Sinn behalten soll, daß unser Glauben
auf der faktischen Offenbarung Gottes ruht, dann muß jedenfalls ein
sachlicher Zusammenhang aufrecht erhalten werden zwischen den

Offenbarungsaussagen und den neu ins aktuelle Bewußtsein der Kirche
eingetretenen Einzelwahrheiten über die offenbarten Realitäten.

Man könnte sich die Sache so vorstellen, daß die Offenbarungsmittler

sich bei ihrem Aussagen auch all der Einzelwahrheiten bewußt

waren, die später ins aktuelle Bewußtsein der Kirche eingetreten sind.
Wenn ein Kundiger über eine Sache berichtet, dann steht doch viel mehr

vor seinem geistigen Auge, als er in die armseligen menschlichen Worte
einschließen kann. Die Heilige Schrift hatte ja selbst tatsächlich das

Gefühl dafür, daß sie nicht alles, « was Jesus getan hat », aufgezeichnet
enthält (vgl. Joh. 21, 25). Andere mögen sich die Sache so vorstellen,
daß die Offenbarungsmittler diese Einzelwahrheiten, die ihnen alle
bezüglich der offenbarten übernatürlichen Realitäten bewußt waren, zwar
ausgesprochen haben, daß aber zufällig kein Zeugnis darüber über-



86 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

liefert ist. Beiden Darstellungen kann man nicht absprechen, daß sie

tatsächlich für einzelne Fälle zutreffen mögen. Aber sie können nicht
für alle Fälle zutreffen, zumal nicht für diejenigen, bei denen doch
offenbar erst eine bestimmte gedankliche Entwicklung in der Kirche
zu ihrem Bewußtwerden geführt hat, und das gilt in besonderem Maße

für die mariologischen Fragestellungen, die teilweise im Neuen Testament

nicht vorhanden sind x. Der Herr rechnet selbst mit der Möglichkeit,

daß er noch viele Einzelaussagen seinen Jüngern machen könne,

er, vor dessen Visio beatifica alles offen dalag, daß sie es aber jetzt
noch nicht tragen können.

Hier müssen wir zu Hilfe nehmen, daß der menschliche

Offenbarungsmittler und seine wesensmäßig begrenzte und, weitergehenden
Fragen gegenüber, mehrdeutige Aussage nur das Medium in der Hand
des offenbarenden Gottes ist. Der Allwissenheit Gottes sind die
auszusagenden übernatürlichen Realitäten gegenwärtig. Er, der Auetor
Principalis der Offenbarungsaussagen, sieht gleichsam durch die
menschlicherweise begrenzte Apssage hindurch die übernatürliche Realität
selbst und bringt sie durch den Sinn der Aussage hindurch zur
Aussage. Ja, wird man einwenden, aber nur soweit der klare Sinn der

Aussage die Realität zur Aussage bringt. Doch dem ist entgegenzuhalten,

daß faktisch die Kirche so nicht vorgegangen ist. Selbst das

Heidelberger Evangelische Gutachten rechnet mit der Möglichkeit einer

Interpretation 2, und jede Interpretation ist bereits ein Hinwegschreiten
über das, was der unmittelbare, klare Sinn einer Stelle sagt. Es ist
zu wenig, wenn man Joh. 16, 13 im Blick auf Joh. 14, 26 dahin
versteht, daß der Heilige Geist « Jesu geschichtliche Worte vergegen-

1 Vergleiche die in der Darstellung der mariologischen Entwicklungslinien
vorzügliche Studie des Altmeisters der deutschen katholischen Dogmatik Karl
Adam, Mariens leibliche Aufnahme in den Himmel im Licht der mariologischen
Entwicklung. Tüb. Theol. Quart. 130 (1950), S. 257-295, besonders S. 262 ff.

2 Evangelisches Gutachten zur Dogmatisierung der leiblichen Himmelfahrt
Mariens, ausgearbeitet von Edmund Schlink unter Mitwirkung von Heidelberger
Kollegen (München 1950), S. 17: « Eine Dogmatisierung der Assumptio würde
jedoch nach dem Urteil evangelischer Theologie mehr bedeuten als nur eine
abweichende Interpretation der biblisch apostolischen Lehre ». Es kommt eben
darauf an, bis in welche Tiefen man die erkennende Beschäftigung mit den
Offenbarungsaussagen noch Interpretation nennt. Die kirchenlehramtlichen Dokumente
nennen als Aufgabe des kirchlichen Lehramtes neben der Bewahrung des Sinnes
der Offenbarungsaussagen neuerlich häufigst die Interpretierung dieses Sinnes
(vgl. Humani generis passim). Die im Folgenden zurückgewiesene Erklärung von
Joh. 16, 13 steht in dem Gutachten S. 19.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 87

wärtigt (Joh. 14, 26) ». Das Viele, was Christus noch zu sagen hätte,
kann doch nicht darin bestehen, daß er das bereits Gesagte noch viele
Male wiederholt.

Wie Gott sich des menschlichen Offenbarungsmittlers bedient zur
Aussage, so bedient er sich auch menschlicher, vom Heiligen Geist

geleiteter Vermittlung, um die an sich mehrdeutige Aussage in dem

von ihm intendierten Sinn in der Gemeinde der Gläubigen gegenwärtig
zu erhalten und sie nach der Einsicht seines göttlichen Wissens und
in dem Umfang zu interpretieren, wie sein göttlicher Wille diesen

Umfang der mitzuteilenden göttlichen Erkenntnis bestimmt hat. Diese

Aufgabe, Erhaltung des ursprünglich von Gott mit einer Aussage
intendierten Sinnes und Interpretierung auf weitergehende Fragen hin,
vollzieht Gott authentisch durch das Lehramt der Kirche. Subsidiär können
dabei alle Äußerungen des kirchlichen Lebens beteiligt sein (Arbeit der

Theologen, Frömmigkeitsformen u. ä.). Siehe oben 1 Joh. 2, 20. 27.

In beiderart Faktoren, die bei der Erforschung der Tiefendimensionen

der Offenbarungsaussagen beteiligt sind, im authentischen wie

in den subsidiären, ist der Heilige Geist tätig, auch in den subsidiären 1.

Der Heilige Geist ist ja der Urheber des Glaubenshabitus, des lumen
fidei, in dessen Wesen neben anderen dabei beteiligten Prinzipien nicht
bloß das unerschütterliche Festhalten der offenbarten Wahrheiten,
sondern auch das tiefere Verständnis der Offenbarungswahrheiten gründet.
Die subsidiären Faktoren arbeiten nach menschlicher Arbeitsweise bei
der theologischen Erkenntnis. Sie erheben den expliziten Sinn der
Offenbarungsaussagen mittels philologisch-exegetischer Methoden, sie
kombinieren den Sinn der verschiedenen Aussagen, sie arbeiten Konve-
nienzen für bestimmte Thesen heraus, indem sie nicht, was man manchmal

bei der Kritik der Konvenienztheologie übersieht, losgelöst von der
konkreten Heilsordnung die Auswahl der konvenienten Thesen treffen,
sondern sich von der konkreten Heilsordnung die Art angeben lassen,

die Gott über sein Heilswirken erkennen läßt. Dabei hängt die richtige
Treffsicherheit bei diesen theologischen Darlegungen bis zu einem
gewissen Grade von dem rechten Gebrauch der intellektuellen Fähigkeiten
ab, wie sie dem Menschen von Natur eigen sind. Aber das entscheidende,

1 Darauf hat Johann Michl a. a. O. S. 147 im Anschluß an 1 Joh. 2, 27

besonders aufmerksam gemacht. « Hier wird nun die Belehrung der Christen
dieser Salbung, also einer inneren Zurüstung der Christen durch den Geist, der
ja der Geist Christi ist, zugeschrieben, wie auch der Inhalt dieser Belehrung zur
Glaubensnorm erhoben wird. »



88 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

das alles tragende und zusammenhaltende recta sapere ist doch Dem
zuzuschreiben, von dem es die Pfingstoration aussagt. Nur ist das

recta sapere im einzelnen theologischen Denker als Werk des Heiligen
Geistes nicht mit unfehlbarer Sicherheit zu erkennen. Höchstens ein

negatives Kriterium besitzt man an dem, was von göttlich-authentischen

Zeugen als falsch verworfen ist, von den Offenbarungsmittlern
und der ihre Worte weitertragenden Kirche. Was durch
göttlichauthentische Zeugen verworfen ist, das kann nie und nimmer, mag es

mit scheinbar noch so gut gestützten Gründen auftreten, ein Blick in
die Fülle der offenbarten übernatürlichen Wirklichkeit sein.

Auch das kirchliche Lehramt, das von Menschen ausgeübt wird,
benutzt, wie bei der Ausübung seiner Lehraufgabe die menschlichen

Lehrformen, so bei der Urteilsfindung die Formen menschlicher

Erkenntnisbemühung, Lektüre, Nachdenken, Befragung, Beweisen usw.
Aber der Spruch des kirchlichen Lehramtes ist unfehlbar wegen des

verheißenen Beistandes des Heiligen Geistes. Wo dem Christen die

Lehrtätigkeit der Kirche als Kirche begegnet, da weiß er den Heiligen Geist

Gottes am Werke. Diese authentische Tätigkeit des Lehramtes der
Kirche macht erst das Ergebnis der subsidiären Faktoren in
Sinnerhaltung und Sinninterpretierung als Werk des Heiligen Geistes
erkennbar. Selbst wenn man sich wie die Theologen in der Frage der

Assumptio auf den Glauben der Gesamtkirche als Beweis für die Offen-
bartheit einer These beruft \ dann ist stets der Glaube gemeint, wie

er unter Aufsicht und autoritativer Führung des kirchlichen Lehramtes
gehegt wird. « Selbst dem Evangelium würde ich keinen Glauben
schenken, wenn mich dazu nicht bewegen würde die Autorität der
Katholischen Kirche 2. » Regula fidei proxima selbst für die Annahme

expliziter Offenbarungsaussagen ist die Lehrvorlage der Kirche, wenigstens

wird mir die Offenbartheit eines bestimmten mit den Worten zu
verbindenden Sinnes nur durch Lehrvorlage der Kirche über allen
Zweifel erhaben sicher verbürgt.

Von der allein bestimmenden Authentie des Lehramtes der Kirche

1 MD : Cum vero mysterium, quod hoc festo celebratur, iam in sua luce
positum esset, haud defuere doctores, qui, potius quam de theologicis argumentis
agerent, quibus demonstraretur conveniens omnino ac consentaneum esse cor-
poream credere Beatae Virginis in Caelum Assumptionem, mentem animumque
suum ad ipsam converterent Ecclesiae fidem, mysticae Christi Sponsae atque
communi hac fide innixi, contrariam sententiam temerariam putarent, ne dicamus
haereticam.

2 Augustinus c. epist. Manich. quam vocant fundamenti 5, 6.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 89

macht es dann auch keinen so großen und wesentüchen Unterschied,
ob die neu ins aktuelle Bewußtsein der Kirche eintretende Wahrheit
kraft streng logischer Deduktion aus expliziten Offenbarungsaussagen

zu erschließen ist, oder ob sie nur in vagen, dem verbalen Sinn nach

mehrdeutigen Andeutungen enthalten ist. Der entscheidende Grund
für die Möglichkeit gläubiger Annahme liegt ja nicht in der Möglichkeit

eines Schlußverfahrens, sondern in der Vorlage durch die Kirche,
die als Werk des Heiligen Geistes über allen Zweifel erhaben ist. Ist
die régula fidei remota bei den expliziten Offenbarungsaussagen deren

in gewissem Rahmen auch natürlich erkennbarer Aussagesinn, ist die

régula fidei remota bei echten, logisch stringenten Konklusionen aus
zwei Offenbarungsprämissen deren ebenfalls in gewissem Maße natürlich

erkennbare Stringenz, so ist bei anderen Wahrheiten die régula fidei
remota in bestimmten vagen Andeutungen zu sehen ; oft sind dies

Konvenieren, die in sich betrachtet nicht streng logisch beweisend sind.
Diese vagen Andeutungen werden* erst durch die übernatürliche
Erleuchtung und Leitung des Heiligen Geistes (subsidiär mittels der
verschiedensten Äußerungen des kirchlichen Lebens, authentisch, d. h. als

Werk des Heiligen Geistes für alle erkenntlich und damit verpflichtend,
durch das kirchliche Lehramt) auf die Erkenntnis der übernatürlichen
Realitäten hin transparent.

Wir stützen uns also auf die besondere, gnadenhaft der Kirche
gegebene Hell- und Scharfsichtigkeit (1 Kor. 2, 9-16) h Diese
übernatürliche Hell- und Scharfsichtigkeit des Auges der Kirche Schaut, was
schon natürlicher Weise durch das Fenster der expliziten Offenbarungsaussagen

an Sinn hinsichtlich der übernatürlichen Realität feststellbar
ist, schaut, was sich enthüllt durch das Zusammenspiel der
Offenbarungsprämissen, die eine logisch einsichtige Konklusion ergeben,
schaut aber auch, was mit Heranziehung der natürlichen Sehkraft und
seiner Sehbedingungen nur vage, undeutlich 2 geahnt, keinesfalls aber

1 MD benutzt das Bild des Sehens für die besondere Art des theologischen
Erkennens, z. B. cum (Scholastici) in Assumptionis mysterio complementum cerne-
rent plenissimae illius gratiae (Lk. 1, 28), oder scholastici theologi qui in veritates
divinitus revelatas altius introspicere vellent Es ist an dieser Stelle nicht
unangebracht, daraufhinzuweisen, daß das theologische Erkennen, besonders aber
die cognitio judicialis der Judices fidei als nicht lediglich rein natürliches Erkennen
ein Erkennen sui generis ist, das also mit Vergleichen aus dem Gebiete des natürlichen

Erkennens nicht in seinem ganzen Wesen aufgehellt werden kann. Seine
Tatsächlichkeit entnehmen wir aus dem tatsächlichen Vorgehen der Kirche.

2 Das Heidelberger Gutachten S. 10 konzediert : « Auch die aufgeschlossenste



90 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

natürlich begründbar aufgewiesen werden kann x. « Der Pneumatiker
unterscheidet alles» (1 Kor. 2, 15).

II.
Nach diesen grundsätzlichen Bemerkungen, die uns die Eigenart

des Erkenntnislebens der Kirche, wie es sich tatsächlich betätigt, in
Kürze spekulativ verständlich machen wollten, möchten wir nun Stellung

nehmen zu den Bemerkungen Berthold Altaners zur Definibilität
der Assumptio. Sie sind signifikant für eine Betrachtungsweise, die
vornehmlich der äußeren, empirischen, natürlich faßbaren Seite an der

Offenbarungsaussage zugewandt ist. Gerade der historisch arbeitende

Theologe wird sich von diesen Bemerkungen angesprochen fühlen 2. Doch
ist der Fehler, der den Bemerkungen des hochverdienten und gründlichen

Patrologen zugrundeliegt, in dieser zu ein-seitigen Betrachtung
des theologischen Gegenstandes zu sehen.

Wenn ein Prädikat irgendeiner übernatürlichen Realität explizit
durch einen Offenbarungsmittler ausgesprochen worden ist, ist die

Geschichte der Überlieferung dieser expliziten Bestimmung grundsätzlich

in genau der gleichen Weise darstellbar, wie der Historiker eine

einmal aufgetretene Idee durch die Geschichte verfolgt, nämlich durch
den Nachweis geschichtlicher, diese Bestimmung weitergebender
Dokumente. Für eine Religion, die wie die christliche ganz auf der göttlichen

Überprüfung der Argumente und Beweisversuche, die an Stelle eines Schrift- und
Traditionsbeweises von römischer Theologie vorgetragen werden, können bestenfalls

nur zu dem Ergebnis einer Möglichkeit, aber mangels des apostolischen
Zeugnisses nicht zum Ergebnis der Wirklichkeit der Assumptio gelangen. » Das natürliche

Erkennen vermag also ausgehend von den Ofienbarungsaussagen bis zur
Erkenntnis der Möglichkeit zu gelangen, und das ergibt die vagen Andeutungen.

1 J. Filograssi S. J., Traditio Divino-Apostolica et Assumptio B. M. V.
Greg. 30 (1949) 477 : Invocando critérium dogmaticum et elementum humano
majus, theologus judicium et expressionem fidei agnoscit, ubi historicus nullam
posset in eundem sensum eruere conclusionem, quia theologus documenta intelligit
et explicat in lumine infallibilitatis Ecclesiae et homogenei progressus dogmatis.
Historicus vix admittit continentiam implicitam unius veritatis in alia nec doc-
trinae alicuius exsistentiam, nisi explicita documenta earn attestantur.

2 Man wird nach der Lektüre der Artikel Altaners gewiß der Überzeugung
sein, daß es methodisch besser ist, wenn die historische Untersuchung, die
Untersuchung der natürlichen, empirischen Seite an einer Offenbarungsaussage bzw.
einer später auftretenden These, säuberlich getrennt von der dogmatischen
Betrachtung durchgeführt werden müßte. Als Beispiel einer solch methodisch
sauberen Darstellung sei hingewiesen auf die auch inhaltlich für die Assumptio-
Frage anregende Studie von Abt Bernh. Capelle O. S. B., Le témoignage de la
Liturgie. Etudes Mariales, Assomption de Marie II, 1949 (Paris 1950), S. 35-62.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 91

Autorität der Glaubensmittler beruht, wird diese Art von Tradition
zunächst einmal allergrößte Bedeutung haben, und der Begriff der Tradition

wird sich zunächst hieran orientieren. Es ist ja ganz
selbstverständlich, daß die offenbarte Kenntnis von den übernatürlichen Realitäten

zunächst in den Aussagen und damit in den Wirklichkeitsausschnitten

in der Kirche weitergegeben wird, in denen die Offenbarungsmittler

die Kenntnis von den übernatürlichen Realitäten vermittelt
haben. Doch die dogmatische tradierende Lehre der Kirche ist nicht
einfach die tote Weitergabe einzelner Sätze und Aussprüche der
Offenbarungsmittler, sondern die lebendige Verkündigung des Wortes von den

durch das Wort uns vermittelten übernatürlichen Realitäten. Diese
« lebendige, unfehlbare, kirchliche Glaubensverkündigung »1 umfaßt
Einzelwahrheiten, die sich auf explizite Aussagen der Offenbarungsmittler

zurückführen lassen, und solche, die implizit in den expliziten
Aussagen enthalten sind, die im Laufe der kirchlichen Lehrentwicklung
ins aktuelle Bewußtsein der Kirche eintreten, und von denen dann ein

kontinuierlicher Zusammenhang mit den expliziten Offenbarungsaussagen

nach theologischen Prinzipien aufgewiesen werden kann.
Wenn auch die übernatürliche Realität, die Maria für den Glauben

darstellt, explizit mit einer Fülle von Einzelwahrheiten der Kirche durch
die Offenbarung zum geistigen Besitz gegeben worden ist, so müssen wir
doch darin B. Altaner voll zustimmen, daß bezüglich der leiblichen
Aufnahme Mariens in den Himmel bislang eine dogmatische Tradition, die

auf explizite Aussagen der Offenbarungsmittler (betreffend diese
leibliche Aufnahme) zurückgeht, nicht nachgewiesen worden ist2. Aber
darin können wir ihm nicht zustimmen, wenn er, wie fast auf jeder
Seite seiner Artikelserie deutlich wird, nur eine solche explizite
Offenbarungsaussagen weitergebende Tradition (in seiner Terminologie :

historisch-theologische Tradition) für dogmatisch bedeutsam gelten lassen

1 August Deneffe, Der Traditionsbegriff (Münster 1931), S. 160.
2 Was jüngst J. Ternus, Zur historisch-theologischen Tradition der Himmelfahrt

Mariens, Schol. 25 (1950), besonders S. 342 f., in dieser Hinsicht an den
Ausführungen Altaners zu mäkeln hat, nährt nicht die Überzeugung, daß noch
je einmal ein solcher Nachweis einer auf explizite Aussagen zurückgehenden
Teiltradition für die Assumptio B. M. V. gelingen könnte. Das Gleiche gilt von der

Meinung, die M. Dominikus Koster O. P., Volk Gottes im Wachstum des Glaubens

(Heidelberg 1950), S. 24 wieder geäußert hat, die Annahme dürfte nicht so
unwahrscheinlich sein, daß der Glaube von der Himmelfahrt Mariens ausdrücklich geoffenbart

ist und die positive Möglichkeit bestehe, daß irgendwo ein verstecktes Zeugnis
aus früherer Zeit für die Himmelfahrt gefunden wird.



92 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

will. Ihr stellt er an dogmatischem Wert gleich jene Deduktionen aus

expliziten Offenbarungsaussagen, die « in streng logischer Denknotwendigkeit

» zum Ziele geführt werden können 1. Wenn eine These, ohne

auf eine « historisch-theologische Tradition » zurückzugehen, im Laufe
der Kirchengeschichte aufkommt und dann weiter tradiert wird, so ist
sie nach Altaner zwar dogmengeschichtlich bedeutsam, aber er betrachtet
diese Tatsache nicht als bedeutsam für die theologische Erkenntnis der
offenbarten übernatürlichen Realitäten 2. Weil weder explizite
Offenbarungsaussagen noch streng logisch schlüssige Deduktionen für die

leibliche Aufnahme Mariens vorliegen, ist er der Ansicht, daß « vom
Standpunkt der theologischen Wissenschaft aus die Definibilität nicht
behauptet und deshalb auch im Namen der theologischen Wissenschaft
keine Petitionen an das höchste Magisterium gerichtet werden können » 3.

Freilich geht Filograssi zu weit, wenn er Altaner die Ansicht zulegt,
als ob die theologische Wissenschaft ein definitives Urteil zu fällen
habe 4. Altaner will lediglich sagen, daß das abschließende Urteil der

theologischen Wissenschaft, das ja nicht mit dem unfehlbaren Lehramt

1 Theol. Rev. 1949, 134 und 1950, 7.
2 Vgl. ebd. 1949, 136.
3 Ebd. 1950, 18. Es kann nicht verschwiegen werden, daß es sehr bedenklich

ist, wenn Altaner 1950, 19 in einer kirchlichen Lehrentscheidung, die ohne positives

Votum der wissenschaftlichen Theologie gefällt würde, trotz aller Anerkennung

ihrer Legitimität (1950, 18) «in gewissem Sinne die Aushöhlung und
Entwertung der Theologie als Wissenschaft» (1950, 19) sieht.

4 Theologia Catholica et Assumptio B. M. V., Greg. 31 (1950) 332, weist
Filograssi die Ansicht Altaners in der Formulierung ab : Non est theologorum
Privilegium definitivam sententiam ferre : utrum Veritas contineatur in Scriptura
vel traditione. Altaner, der sich mit seinen Darlegungen « nicht gegen die Lehre
von der Assumptio B. M. V. an sich richten» (1949, 129) will, rechnete mit der
Möglichkeit, daß das kirchliche Lehramt die Frage nach der Assumptio positiv
entscheiden und so die von dem Theologen « festgestellte Erkenntnislücke durch
den Beistand des Heiligen Geistes» ausfüllen und beseitigen könnte (1950, 18).
Zwar leidet diese Stellungnahme an einer nicht zu leugnenden Zwiespältigkeit.
Diese entstammt aber nicht einer mangelnden Glaubenswilligkeit und nicht einer
unkirchlichen Gesinnung, sondern einer mangelnden Vertrautheit mit theologischen
Erkenntnisprinzipien. Dieser Mangel ist selbstverständlich nicht auf eine intellektuelle

Unklarheit zurückzuführen, sondern auf die einseitig historische Orientierung
jener theologischen Kreise, die in der Tübinger Schule und besonders in M. J. Scheeben

an sich Ansätze zu einer umfassenderen Orientierung hätten haben können. Es
wäre auch Unrecht und Undankbarkeit, wenn man über diese Einseitigkeit ganz
vergessen würde, was diese historisch orientierten Theologen tatsächlich für die
theologische Wissenschaft geleistet haben. Ohne die von ihnen herausgearbeiteten
Methoden der historischen Erkenntnis der Schrift und der Theologen kommt heute
keine theologische Forschung, die ernst genommen werden will, mehr aus.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 93

der Kirche verwechselt werden darf, mit den wissenschaftlichen Mitteln
sich nicht in der Lage sieht, die Definibilität zu behaupten und die

Definition zu petieren.
Darin hat Altaner unbedingt Recht, daß die Theologie als Wissenschaft

grundsätzlich solange nicht eine These als begründet vertreten
und daraufhin auch gegebenenfalls nicht um Definierung petieren kann,
als sie diese These nicht zu begründen vermag. So allein entsprechen
wir dem Wesen der Wissenschaft als der sachgerecht (methodisch)
gewonnenen Erkenntnis aus Gründen. Dabei kann die Wissenschaft als

menschliche Tätigkeit auch objektiv irren. Doch gilt das Irren für die

Theologie als Ganzes insofern in beschränkterem Maße, als die Theologie

ständig unter der Aufsicht des unfehlbaren Lehramtes der Kirche
zu Werke geht. Einschränkungslos gilt es für den einzelnen

Theologen. Endlich ist auch daran festzuhalten, daß, solange und soweit

das kirchliche Lehramt nicht gesprochen hat, der Theologe Recht und
Pflicht hat, seine ihm begründet erscheinenden Bedenken zu äußern.

Freilich muß man auch von dem Theologen verlangen, daß er die

gesamte theologische Erkenntnislehre berücksichtigt. Es ist symptomatisch

für historisch orientierte Theologen, wie es der Artikelserie
des angesehenen Verfassers, dessen theologiegeschichtliche Forschungen
hinsichtlich der Weite des positiven Wissens und der Akribie der

Beweisführung und Darstellung in aller Welt bekannt sind, gerade hieran
fehlt. Vielleicht haben die mit Temperament vorgetragenen Ausführungen

Altaners das Gute, daß bei der Besinnung auf die theologische
Erkenntnislehre, die im Zusammenhang mit der Dogmatisierung
zweifellos verstärkt einsetzen wird, in aller Schärfe diejenigen Fragen
mithineingenommen werden, die die historischen Disziplinen innerhalb
der Theologie anschneiden, daß man aber dort, wo man bislang
vielleicht zuwenig die Fortschritte beachtet hat, die die systematische
Theologie auf dem Gebiet der theologischen Erkenntnislehre gemacht
hat, diese nicht einfach mehr ignoriert. Gute Ansätze scheinen

vorzuliegen.
Altaner beachtet zuwenig, daß der Gegenstand der Theologie

weder bestimmte Aussagen der Offenbarung (in sich betrachtet) noch
deren unmittelbar logisch erschließbarer Zusammenhang schlechthin
sind, sondern diese, insofern sie und der mit ihnen zu verbindende Sinn

Ausdruck der lebendigen lehrenden Kirche sind. Er beachtet zuwenig,
daß die von ihm anerkannten zwei theologisch bedeutsamen
Erkenntnismöglichkeiten genau wie die dritte, die er als dogmatisch-wissenschaft-



94 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

lieh belangvoll nicht gelten lassen will, deshalb bedeutsam sind, weil
und insofern das Material der theologischen Erkenntnis von der Kirche

beigetragen wird. Regula fidei proxima ist für alle drei Arten die Pro-

positio Ecclesiae. Altaner sieht die wissenschaftliche Aufgabe der Theologie

nach dem Modell der historischen bzw., ähnlich wie im aristote-
lisch-thomistischen Begriff der Theologie als Wissenschaft (scientia con-

clusionum), nach dem Modell der mathematischen Wissenschaft. Damit
sind aber nur Teilaspekte der wissenschaftlichen Aufgabe der Theologie
namhaft gemacht.

Die lebendige Predigt der Kirche, die der Theologie proxime das

Material liefert, darf man nicht zu mechanisch und unorganisch fassen,

noch gar sie praktisch einengen auf die Verlautbarungen des Magiste-
rium extraordinarium. Der in der Kirche vom Heiligen Geiste geleitete,
mit Gewißheit als sein Werk freilich nur in der lehramtlichen Stellungnahme

erkennbare, immer tiefer und umfassender fortschreitende
Erkenntnisprozeß der offenbarten übernatürlichen Realitäten1 ist ein
äußerst kompliziertes, aber auch sinnvolles Gebilde. Wir sprachen
schon neben dem authentischen Faktor von den subsidiären. Hier sei

nur hingewiesen, daß die Ansätze für neue theologische Erkenntnisse

psychologisch keineswegs von den Trägern des Lehramtes auszugehen
brauchen 2. Sie brauchen bei ihrem Auftreten auch nicht einmal in
theologisch stringent beweisenden Formen vorgelegt zu werden.

Von hieraus ist es nicht angreifbar, wenn sich wie in den Transitus-
Berichten die ersten Ansätze in apokryphen Schriften religiöser Phantasie

finden. Scheuen wir vor dieser Kenosis nicht zurück Insofern
diese Schriften ihre Gedanken als explizite Aussprüche von
Offenbarungsmittlern oder inspirierten Schriftstellern ausgeben wollen, sind
sie abzulehnen, und vor allem um dieses Umstandes willen haben die

Kanones sie verworfen. Aber wir sehen, wie bestimmte theologische
Gedanken aus diesen Schriften sich ungeachtet dieser Verwerfung durch-

1 Wenn man der Meinung wäre, jetzt habe nun doch die modernistische
Auffassung von der Dogmenentwicklung (vgl. Pascendi Dominici gregis, Denz.
2078-2080) in der Kirche Heimatrecht gefunden, dann übersieht man hierbei
außer vielen anderen Unterschieden den, daß sowohl der Ausgangspunkt, die
Offenbarung, wie der dogmatische Fortschritt zu ihrem prinzipalen Urheber den
Heiligen Geist haben und nur in der Beschreibung der hierbei beteiligten
psychologischen Faktoren einige Ähnlichkeit besteht.

2 Scheeben Dogm. I Nr. 325 weist auf das Wort des hl. Paulin von Nola
epist. 23, 36 (CSEL 29, 193) hin : De omnium fidelium ore pendamus, quia in
omnem fidelem Spiritus Dei spirat.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 95

gesetzt haben, nicht zwar als wären die Erzählungen nachher dennoch
als echte Zeugen expliziter dogmatischer Tradition anerkannt worden,
sondern weil in ihnen Ahnungen aufsteigen, die im Laufe der kirchlichen
Entwicklung sich zu begrifflicher Klarheit und zur kirchlichen
Anerkenntnis durchgerungen haben.

Die Stellungnahme des kirchlichen Lehramtes kann in vielfältigen
Formen vor sich gehen. Diese Formen haben auch nicht alle in gleicher
Deutlichkeit die Eigenart, daß sie als Äußerungen des unfehlbaren

Magisterium Ecclesiae erkennbar sind. Die deutlichste Form ist zweifellos

das sollemne judicium des Magisterium extraordinarium und aus
den beiden hier möglichen Arten die Kathedralentscheidung des einen

Papstes. Aus anderen kirchlichen Äußerungen ist eine Lehre als die
Lehre der Kirche erst in verwickelterer Weise zu erkennen.

Als Beispiel sei auf die Wertung der sogenannten Presbyter-Timotheus-Stelle

1 durch O. Faller, B. Altaner und J. Ternus hingewiesen,
wobei uns Zuweisung und zeitliche Fixierung jetzt nicht zu interessieren
brauchen. O. Faller, der die Stelle ans Ende des 4. Jahrhunderts
verlegt, meint auf Grund dieser inhaltlich übrigens nicht ganz klaren Stelle,
daß « durch Timotheus bereits am Ende des 4. Jahrhunderts vom
kirchlichen Lehramt die Aufnahme Mariens in den Himmel gelehrt
werde »2. Altaner vertritt die Auffassung, daß man, wenn ein Prediger
eine dazu noch sehr wenig klare Meinung äußere, « noch lange nicht
von einer Approbation durch das kirchliche Lehramt » sprechen dürfe.
J. Ternus 3 weist hin, daß Faller den Homilisten nicht zum authentischen
Lehrer der Kirche im streng dogmatischen Sinne rechnen wolle, sondern

zur « lehrenden Kirche » im weiteren Sinne eines durchaus gängigen
Sprachgebrauches ; Faller mache aufmerksam, daß es sich um einen

sermo publicus in ecclesia in festo « Hypapante » habitus handele. Wir
müssen hierzu sagen, daß Altaner Recht hat, wenn man den Text
losgelöst von der späteren Entwicklung und bloß in dem Zusammenhang
betrachtet, in dem er gesprochen worden ist. Nicht jede öffentliche
Predigt in einer Kirche an einem Feste ist damit schon Äußerung der
« lehrenden Kirche » im weiteren Sinne. Im Migne sind manche

Äußerungen in Predigten abgedruckt, die man nicht als Erkenntnisquelle
für eine von der Kirche gelehrte These hinnehmen würde. Erst die

1 PG 86 I, 1245.
2 Nach dem Referat von Altaner 1948, 131.
3 A. a. O. S. 334.



96 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

offen ausgesprochene oder doch wenigstens stillschweigend aus dem

ganzen Tenor der kirchlichen Verkündigung zu erschließende Zustimmung

der Kirche zu der Lehre eines einzelnen Predigers macht dessen

Äußerung zu einem dogmatisch belangvollen Zeugnis. Sollte der Homi-
list wirklich eine leibliche Aufnahme Mariens in die Ewige Seligkeit
lehren — une translation corporelle dans les régions supra-terrestres,
wie Dom B. Capelle 1 als klar ausgesprochene Ansicht des Homilisten
hinstellt, was Ternus 2 als « ein deutliches Assumpta-Zeugnis » versteht,
ist noch nicht die Aufnahme in die Ewige Seligkeit — so dürften Faller
und Ternus dieses Zeugnis im Lichte der späteren Stellungnahme des

kirchlichen Lehramtes, das diese Lehre nicht widerruft, als dogmatisch
belangvolles Zeugnis für die Assumptio-Lehre buchen.

Das kirchliche Lehramt reagiert nicht immer sofort, wie schon eher
bei neu auftretenden häretischen Ideen, mit einer letztgültigen, einer
definitiven Stellungnahme. Der Einfluß des Heiligen Geistes auf das

kirchliche Lehramt ist nicht bloß in der dogmatischen Definition zu
sehen, sondern begleitet auch die anderen Akte, auch die mehr
disziplinaren, wenn z. B. sich das kirchliche Lehramt neu auftretenden
Theologumena gegenüber nicht ablehnend verhält, wenn es zu weiterem
Forschen auflodert, wenn es, wie in der berühmten Lektionsreform von
1568 Hindernisse aus dem Wege räumt, wobei dies nicht in letztmöglicher

Vollkommenheit zu geschehen braucht3. Bei der Entwicklung,
die Altaner von der Assumptio-Lehre zeichnet, beachtet er nicht
genügend, welches Schwergewicht die einzelnen Etappen durch die
Stellungnahme des kirchlichen Lehramtes erkenntnistheologisch erhalten.
Aus diesem Grunde wertet er auch, worauf Filograssi 4 mit aller Schärfe

hinweist, die Art der Anfrage des Papstes an die Bischöfe und deren

1 Eph. Lit. 63 (1949) 25.
2 A. a. O. S. 333.
3 Zu Altaners Bemerkung 1949, 138.
4 Greg. 31 (1950) 323 ff. Vgl. aus dem Syllabus Pius IX. Deuz. 1722. Doch

scheint mir die Berufung von Filograssi ebd. 359 auf den tacitus Summi Ponti-
ficis consensus erkenntnistheologisch ungenügend, wenn man auch keinen Zweifel zu
hegen braucht, zumal nach der feierlichen Ankündigung der bevorstehenden Dog-
matisierung, wie der Entscheid des Papstes ausfallen werde. Mit Recht verlangt
CIC can. 1323 par. 3, auf den auch Filograssi ebd. 330 Anm. 11 hinweist, daß nur
dann eine Angelegenheit als erklärt oder dogmatisch entschieden angesehen werden
dürfe, wenn dies offenkundig (manifeste) feststehe. Die Stellung des Papstes als
Papst ist m. E. erst dann manifest, wenn er sie expressis verbis vorgenommen
hat. Dem tacitus consensus fehlt die zu allen Akten der sichtbaren Kirche wesentliche

Verleiblichung.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 97

Antworten nicht als schwerwiegendste Indizien für die Offenbartheit der

Assumptio-Lehre in der kirchlichen Verkündigung 1.

Auch bei dem Argumentum Liturgicum wie bei den Konvenienz-
gründen zieht Altaner gar nicht in Rechnung, daß sie ihr dogmatisches
Schwergewicht von der Art und Weise erhalten, wie die Kirche sie sich

zu eigen macht. Der Vergleich, den Altaner 2 zwischen dem Fest vom
15. August und anderen Festen, zumal der Praesentatio B. M. V. zieht,
stimmt deshalb nicht, weil das Fest der Assumptio, wie es die Kirche
seit langem gefeiert hat, von einem solchen Gewicht ist, daß auch

Altaner selbst seinen Inhalt nicht zu leugnen wagt. Das läßt sich aber

von der Praesentatio, soweit es sich um das geschichtliche Faktum der

Darstellung im Tempel handelt, nicht sagen.
Die für die Assumptio vorgebrachten Konvenienzgründe dürfte

Altaner nicht so losgelöst von der in der Offenbarung uns
entgegentretenden faktischen Handlungsweise Gottes und nicht so losgelöst von
dem Lichte werten, das das Leben der Kirche auf diese Konvenienzgründe

wirft. Schon Dom Paul Renaudin O. S. B. hätte ähnlich wie
Altaner 8 gemeint, daß sich aus der absoluten Sündenlosigkeit und Heiligkeit

Mariens nicht stringent die sofortige Aufnahme auch des Leibes
für Maria ergäbe. Das stimmt, wenn man diese Begriffe der
Sündenlosigkeit und Heiligkeit für sich nimmt, losgelöst von der Stellung, die
die Verbundenheit von Sünde und Tod in der konkreten Heilsordnung
einnimmt4. M. Jugie 5 hat deshalb mit Recht gegen Renaudin
hingewiesen, daß die tatsächliche Gnadenordnung, daß aber auch die klar
erkannten Privilegien Mariens in die Richtung weisen, in der wir das

Vorgehen Gottes mit Maria zu suchen haben. Sicher können Gnaden
und Privilegien, « die vom arbiträren Willen Gottes abhängig sind,
niemals durch menschliche Schlußfolgerungen und Berechnungen eindeutig
und sicher entschieden werden » 6. Aber der vom Heiligen Geiste geleitete

Sensus fidelium, der an die in der konkreten Heilsordnung gegebenen

1 Nach MD hatte der Papst directo atque ex auctoritate seine gesamten
Brüder im bischöflichen Amte gefragt, und zwar ob sie die Überzeugung hegten
(censeatis) : Assumptionem corpoream Beatissimae Virginis tamquam dogma fidei
proponi et definiri posse. Die Bischöfe hatten unanimi fere voce bejahend
geantwortet.

2 1950, 9 f. 3 1950, 13.
4 MD, Abs. Maxime autem illud memorandum est, beruft sich auch auf

diesen Zusammenhang.
5 La Mort et l'Assomption de la Sainte Vierge. Studi e Testi 114 (Città

del Vaticano 1944), S. 629 ff.
6 Altaner 1950, 14. Vgl. S. Th. III, 1, 3.

Divus Thomas 1



98 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

Andeutungen und Hinweise anknüpft, und der deshalb mit Recht und
in der beschriebenen Art sich auf die Heiligen Schriften stützt x,

vermag eben mehr zu beurteilen, als dem rein psychischen Auge möglich
ist. Wenn diese Konvenienzgründe, selbst wo sie in diesen

heilsgeschichtlichen Zusammenhängen gesehen werden, für sich uns nicht
zu einer abschließenden Gewißheit führen, wie man bei jenen mit streng
logischer Konsequenz erschlossenen Wahrheiten die logische Schlüssigkeit

der Konklusion bereits mit natürlicher Gewißheit erkennen kann,
so werden uns diese Konvenienzen durch das übernatürliche Licht der
Lehre der Kirche zu Gewißheit zeugenden und überzeugenden Gründen 2.

III.

Nun erhebt sich der Einwand, der ohnehin in der Diskussion über
die Definibilität der Assumptio laut geworden ist 3, ob wir es bei einer
solchen Beweisführung, die die Lehre als geoffenbart aus den Andeutungen,

Konvenienzen, dem Glauben der Kirche zu beweisen sucht, die

die mangelnde letzte Stringenz dieser Beweisführung aber aus der
Tatsache der Lehre durch die Kirche ersetzt, nicht mit einem circulus
vitiosus oder einer petitio principii zu tun haben. Eine Lösung dieses

Einwurfes faßt zugleich alle bisherigen Darlegungen zusammen.
Als die Frage nach dem Endschicksal Mariens auftauchte 4, galt

es, die Divino-Apostolica Traditio auf eine Antwort hin zu
durchforschen. Die Divino-Apostolica Traditio war zunächst in den expliziten

Offenbarungsaussagen gegeben, mögen sie nun in der Heiligen
Schrift niedergelegt oder mündlich in der Predigt der Kirche
weitergegeben worden sein. Aber da durch diese expliziten Aussagen
übernatürliche Realitäten gemeint sind und soweit auch erkennbar sind, als
sie nach Gottes Willen durch die Fülle der expliziten Aussagen für die
Kirche enthüllbar sind, war der weitere Schritt zu tun und nun mittels
dieser expliziten Aussagen, der daraus bereits erfaßten Analogia fidei

1 MD betont, daß das nun definierte Dogma sich auf die Schrift stützt :

Quae Veritas Sacris Litteris innititur. Vorher hieß es : Haec omnia Sanctorum
Patrum ac theologorum argumenta considerationesque Sacris Litteris, tamquam
ultimo fundamento, nituntur.

2 Filograssi, Greg. 31 (1950) 360 : Nam si per se sumptae ad certitudinem
non ducunt, sub lumine doctrinae Ecclesiae fiunt nobis certae et convincentes,
non mutato objectivo eorum valore, solum mutato nostro judicio de eodem valore.

3 Altaner 1950, 20 und 11.
4 Vgl. etwa Epiphanius haer. 78, 11 ; PG 42, 716.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 99

und des Aufspürens von Konvenienzgründen die Tiefen der uns in der
Person Mariens offenbarten übernatürlichen Realität zu erschließen.

Freilich müßten die Dogmatiker bei der Heranziehung von Schriftstellen

manchmal deutlicher erkennen lassen, in welcher Weise sie den

Schrifttext zur Begründung heranziehen. Das kann geschehen mit dem

durch die explizite Aussage unmittelbar gemeinten Sinn (also mit dem

historisch-philologischen Litteralsinn) oder mit der durch diesen Sinn

gemeinten übernatürlichen Realität, die, wie wir sahen, dem menschlichen

Offenbarungsmittler in der Fülle ihrer möglichen Prädikate gar
nicht bewußt gewesen zu sein brauchte, also mit dem, was man heute

gerne den sensus plenus nennt, oder was auch im Grunde einer
sogenannten pneumatischen Exegese, soweit sie nicht auf Willkür hinausläuft,

eine sachliche Berechtigung gibt h
Als Beispiel diene die im Mittelpunkt der Diskussion stehende Stelle

Gen. 3, 15. Dieser Text will seinem expliziten Inhalt nach besagen,
daß die Nachkommenschaft Evas der Schlange den Kopf zertreten wird 2.

Wenn wir diese Aussage im Lichte der übrigen Offenbarungsaussagen
und der mittels der kirchlichen Lehrentwicklung durch den Heiligen
Geist erschlossenen Tiefen der offenbarten übernatürlichen Realitäten
betrachten, dann leuchtet auf dem Grunde der von Gen. 3,15 ausge-

1 Außer dem schon zitierten Aufsatz von Dom Gribomont, sei aufmerksam
gemacht von demselben Verfasser Le Lien des deux Testaments selon la théologie
de S. Thomas. Notes sur le sens spirituel et implicite des Saintes Ecritures.
Eph. theol. Lov. 22 (1946) 70-89, A. M. Dubarle O. P., Le sens spirituel de
l'Ecriture. Rev. sc. phil. théol. 31 (1947) 41-72, und vor allem auf die reich
dokumentierte Studie von J. Coppens, Les Harmonies des deux Testaments. Essai
sur les Divers Sens des Ecritures et sur l'unité de la Révélation, 2. Aufl. (Tournai-
Paris) 1949.

2 P. F. Ceuppens O. P., Quaestiones selectae ex Historia Primaeva, 2. Aufl.
(Turin-Rom 1948), S. 208.

Vgl. Gribomont, Eph. theol. Lov. 25 (1949) 580-582 : Exemple classique
de sens plénier (580) ; Weibessame im Anschluß an J. Coppens, La connaissance
Du Bien et Du Mal et le péché du Paradis, zunächst Israel (581). Für die Himmelfahrt

Mariens findet Gribomont S. 582 auch nicht la moindre amorce d'une
séparation entre cette résurrection et celle de l'ensemble des rachetés. Hinsichtlich

der Grenzen, die bezüglich der expliziten Offenbarungsaussagen bei Gen. 2-3

zu ziehen sind, vgl. Adolf Kolping, Inhalt und Form in dem Bericht über Urständ
und Erbsünde. Methodisch-dogmatische Bemerkungen zu Gen. 2-3, in Bonner
Biblische Beiträge Bd. I : Alttestamentliche Studien, Friedrich Nötscher zum
sechzigsten Geburtstag (Bonn 1950) 137-151, ferner P. A. Vaccari S. J., II sopran-
naturale in Gen. 2-3. Settimane bibliche 1947 e 1948 (Rom 1949), S. 184-201
(konnte ich für meine Studie in der NöTSCHER-Festschrift leider nicht mehr
benutzen).



100 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

sagten Tatsache des Sieges der Weibesnachkommenschaft die einzigartige

Stellung auf, die Maria unter Evas Nachkommen einnimmt h

Manche ziehen aber in einer Weise diesen Text zum dogmatischen
Beweis heran, als werde « auf Grund des exegetischen Textbefundes
etwas über die Mutter des Messias ausgesagt », sodaß man dann mit
Recht, wie B. Altaner betont, von einer « Eisegese » sprechen kann 2.

Filograssi 3 unterstreicht mit aller Deutlichkeit, in welcher Weise diese

Schriftstelle zum dogmatischen Beweis gebraucht wird : Non argumen-
tamur ex solo textu et ex solo sensu litterali historico-philologico.
Nostras conclusiones legitime deducimus ex sensu pleniore, collatis aliis
Novi Testamenti locis, illuminante viam doctrina Ecclesiae.

Der sensus plenior ist die Antwort auf die Frage, die über den

unmittelbaren Sinn der Worte Gen. 3, 15 hinaus forscht, wer denn in
dieser siegreichen Nachkommenschaft Evas eine besondere Rolle spiele.
Dieser Sinn tritt in der vom Heiligen Geiste geleiteten kirchlichen
Lehrentwicklung mittels der verschiedensten Äußerungen des kirchlichen
Lebens (Väterlehre, Liturgie, Theologen, Volksfrömmigkeit) hervor. Diese

Äußerungen gehen aus von den expliziten Aussagen der Heiligen Schrift
und der mündlichen Göttlich-apostolischen Tradition, von der daraus

aufgebauten Analogia fidei, von Konvenienzgründen, die sich anbieten,

u. ä. Dabei sind diese Äußerungen, soweit sie legitime, von Gott
beabsichtigte und gewollte Interpretierungen sind, von der erleuchtenden
Gnade des Heiligen Geistes getragen und geführt (vgl. 1 Joh. 2, 20. 27),
die näherhin theologisch als eine Auswirkung des Lumen fidei zu
bestimmen ist. Der einzelne theologische Denker kann so auch für
seine Person zu der Überzeugung von dem Offenbarungscharakter der

so gefundenen Einzelwahrheit gelangen, die sich auf die geoffenbarte
übernatürliche Realität bezieht. Freilich hat er hierbei nie einen äußeren,

1 MD : Maxime autem illud memorandum est, inde a saeculo II, Mariam
Virginem a Sanctis Patribus veluti novam Hevam proponi novo Adae, etsi sub-
iectam, arctissime coniunctam in certamine illo adversus inferorum hostem, quod,
quemadmodum in protoevangelio (Gen. 3, 15) praesignificatur, ad plenissimam
deventurum erat victoriam de peccato ac de morte, quae semper in gentium
Apostoli scriptis inter se copulantur. Bulle Inefîabilis Deus sagt, daß die Väter
von den Worten des Protoevangelium behaupten : divino hoc oraculo clare aper-
teque demonstratum fuisse misericordem humani generis Redemptorem, seil, uni-
genitum Dei Filium Christum Jesu, ac designatam beatissimam ejus Matrem
Virginem Mariam, ac simul ipsissimas utriusque contra diabolum inimicitias insig-
niter expressas. Beide gehen auf den Vollsinn der Stelle aus, der als gottgewollt
im Lichte der späteren Erfüllung und der Väterexegese erwiesen ist.

2 1949, 132 f. 3 Greg. 31 (1950) 355.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 101

objektiven Halt, und er muß immer mit der Möglichkeit subjektiver
Täuschung rechnen, falls nicht Gott durch einen Akt unmittelbarer
Offenbarung die wesensmäßige Unsicherheit behebt.

Erst die ordentliche Lehrverkündigung der Kirche oder der richterliche

Entscheid der Kirche gibt diesen äußeren, objektiven Halt nach
Gottes Willen 1. Hierdurch werden die Dokumente der Divino-Aposto-
lica Traditio für die Allgemeinheit der Gläubigen mit einer gegen jeden
Zweifel gefeiten Entschiedenheit sprechen. Solange die Stellungnahme
der Kirche und soweit die Stellungnahme der Kirche nicht vorliegt,
fehlt der Arbeit des einzelnen Theologen, selbst wenn er für seine

Deduktionen den höchsten Grad wissenschaftlicher Gewißheit in
Anspruch nehmen zu können vermeint, jene absolute Glaubensgewißheit,
« der nichts Falsches unterlaufen kann ». Auch wo er subjektiv zu der
Überzeugung gelangt ist, daß Gott diese Wahrheit, um deren
Sicherstellung es geht, geoffenbart hat, fehlt ihm dennoch der objektive Halt.
Deshalb braucht man nicht zu befürchten 2, daß schon mit dem Aufweis

irgend welcher Konvenienzen « ein neues Dogma gemacht werden
könnte ». Die Propositio Ecclesiae allein vermag uns die alle Menschen
bindende und den einzelnen (abgesehen natürlich von einer besonderen

Offenbarung Gottes) objektiv sichernde Gewißheit zu geben, daß wir
es in einer neu ins aktuelle Bewußtsein der Christenheit eintretenden
These mit einem von Gott geoffenbarten Dogma zu tun haben.

Wenn die Judices fidei, das Bischofskollegium der Kirche und der

Papst, psychologisch vielleicht angeregt durch die subsidiäre Arbeit der
Theologen, die Propositio vornehmen, dann erfließt die Gewißheit, mit
der sie das tun, nicht etwa aus der menschlichen Einsichtigkeit der

vorgelegten Beweise, sondern aus dem Beistand des Heiligen Geistes,
der ihre Einsicht in die Offenbarungsquellen zu einer unfehlbar sicheren

1 Wenn der Papst MD sich neben der Lehre des ordentlichen Lehramtes
auch auf den « einmütigen Glauben des christlichen Volkes » beruft, dann erläutert
er diese fides : quam idem Magisterium sustinet ac dirigit. Wenn das Heidelberger
Gutachten (S. 6) auf die Erörterung derjenigen Argumente pro und contra
verzichten will, die von Voraussetzungen römischer Dogmatik geltend gemacht
werden, und sich beschränkt auf eine Beantwortung auf Grund der
Voraussetzungen evangelischer Theologie, so scheidet es gerade jenes Argument aus der
Diskussion aus, das für den römischen Theologen das entscheidende ist, nämlich
die Kirche.

2 Heinr. Köster, Das theol. Gewissen und die marianische Frage. Theol.
Gl. 40 (Paderborn 1950), S. 405 Anm. 32 : Die Reaktion gegen ungesunde
Entwicklung bleibt nicht aus (mit Hinweis auf Virgo Sacerdos und Unbefleckte
Empfängnis des hl. Joseph). Auch diese Reaktion ist vom Heiligen Geiste.



102 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

macht. Selbst da, wo die Schriftstellen ganz eindeutig sprechen, und
solche Fälle gibt es zum mindesten bei den expliziten Aussagen der

Offenbarungsmittler, beruht die absolute Gewißheit, mit der die Richter
des Glaubens den Inhalt dieser Dokumente verkünden, nicht auf der
menschlichen Einsicht, mit der die Träger des kirchlichen Lehramtes
den Sinn dieser Dokumente verstehen können, wie auch jeder
Nichtgläubige den offen zutage tretenden Sinn dieser Aussagen verstehen
kann, sondern auf dem übernatürlichen Amts-Charisma, das sie im
Heiligen Geiste besitzen. Nicht umsonst unterscheiden wir bei einer

dogmatischen Definierung zwischen der Definition und ihrer
beigefügten theologischen Begründung und sagen, daß die Begründung
— falls nichts anderes ausdrücklich bestimmt ist — nicht mitdefiniert ist.

Die Begründung ist der menschliche Weg, auf dem der Heilige
Geist für gewöhnlich die Richter des Glaubens zu dem Entscheid führt,
zu dem er sie führen will. Auch hier knüpft die Gnade für gewöhnlich
an die Natur an, und es ist natürlich, daß ich, wenn ich eine Entscheidung

gebe, vorher die Gründe dafür und dagegen erwäge. Aber die

übernatürliche Gewißheit, mit der der Entscheid durch die kirchlichen
Glaubensrichter gegeben wird, beruht nicht auf der natürlich einsichtigen

Begründung, sondern auf dem Beistand des Heiligen Geistes, der
diese natürlich einsichtige Begründung bzw. deren Ergebnis in ihnen
zu gnadenhafter, übernatürlicher, unfehlbarer Gewißheit erhebt. So

fällt dann von der erfolgten Propositio Ecclesiae wieder neues Licht
auf die Dokumente der Tradition. Daß sie uns ohne diesen Beistand
des vom Heiligen Geiste geleiteten kirchlichen Lehramts keine absolut
sichere Auskunft geben können, liegt nicht an ihnen als den Aussagen
Gottes selbst, sondern an der Unvollkommenheit und wesensmäßigen

Unzulänglichkeit unserer Sprache und unseres menschlichen Erkenntnisvermögens

in rebus supernaturalibus. Erinnern wir uns nochmals des

Satzes von Filograssi1. Nam si per se sumptae ad certitudinem non
ducunt, sub lumine doctrinae Ecclesiae fiunt nobis certae et convin-

centes, non mutato objectivo eorum valore, solum mutato nostro judicio
de eodem valore. Das gilt auch von der Förderung, die wir durch die

Definition der Kirche hinsichtlich der Erkenntnis der Traditions-
Dokumente erhalten.

Wenn wir nun in der Entwicklung der Lehre von der Assumptio
corporalis B. M. V. sehen, wie einerseits diese Lehre mit Gründen aus

1 Greg. 31 (1950) 360.



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 103

der vorhandenen Divino-Apostolica Traditio als Lehre der Kirche, als

implizit in anderen, expliziten Lehren der Offenbarung enthaltene Wahrheit

zu erweisen versucht wurde, wie anderseits dieser Erweis durch
die immer deutlicher werdende und nun ihre letzte Krönung
empfangen habende Propositio Ecclesiae eine immer größere Festigkeit
erhielt, dann sehen wir jetzt wohl klar, daß hier kein Circulus vitiosus
und keine petitio principii vorliegt. Durch den unfehlbaren Beistand
des Heiligen Geistes, der dem Magisterium Ecclesiae gegeben ist, tritt
ein gegenüber unserer menschlichen Erkenntnis der vorgelegten Beweise

völlig neues Prinzip auf, und es wird nicht « dasselbe durch dasselbe »

bewiesen. « Wenn aber Jener kommt, das Pneuma der Wahrheit, wird
Er euch Weggeleiter sein in alle Wahrheit » (Joh. 16, 13). So führen
diese Betrachtungen über das Erkenntnisleben der Kirche letztlich auf
den göttlichen Charakter der Kirche, und nur von diesem göttlichen
Charakter aus ist das Problem der Definibilität der Assumptio allein

zu verstehen.

Ergänzend sei zum Schluß auf die häufig geäußerte Redewendung
eingegangen, die Auferstehung Mariens oder ihre Himmelfahrt sei eine

historische Tatsache1. Diese Redeweise kann ungenaue Vorstellungen
und Ansichten wecken. Historisch ist eine Tatsache, die in die Er-
fahrensweise unserer Zeitlichkeit eintritt. Das Wunder der
Wiedererweckung der Toten, das der Herr bei seinem irdischen Wandel wirkte,
ist insofern historisch, als die Toten, wiedererweckt, das Leben in dieser

Zeitlichkeit fortsetzten, das sie vor ihrem Tode geführt hatten. Die

Auferstehung, von der sowohl bei Christus wie bei Maria allein die

Rede sein kann, ist nicht bloß Rückkehr vom Tode zum Leben der

Sterblichkeit und Vergänglichkeit und damit unserer Erfahrensmöglich-
keit, sondern zu dem Leben, das frei ist von der Notwendigkeit und,
was noch mehr ist, frei überhaupt von der Möglichkeit der Vergäng-

1 Nach Altaner (1948, 137) ist die Assumptio « ein großes historisches
Wunder, das nicht in den Bereich der theologischen Metaphysik, sondern den
der Kirchengeschichte gehört » (vgl. auch 1950, 13). Heidelberger Gutachten S. 10 :

« Mit der Assumptio ist ja ein Geschehen auf dieser Erde, die Verklärung und
Hinwegnahme des irdischen Leibes Mariens, somit eine Heilstat Gottes in der
Geschichte gemeint». Filograssi, Greg. 31 (1950) 342 f., sagt, der Vollbegriff
der Assumptio umfasse den Tod, die Auferstehung und das glorreiche körperliche
Leben im Himmel. Davon sei das letzte Element, das den Kern des Begriffes
ausmacht, nicht von empirisch-historischem Charakter und beziehe sich auf die
übernatürliche Ordnung. Neben dem Tod sei die Auferstehung aber von
empirisch-historischem Charakter.



104 Zur theologischen Erkenntnismethode anläßlich der Definition

lichkeit und des Sterbens 1. Diese resurrectio gloriosa 2 ist bereits als

Vorgang an dem Körper Christi bzw. Mariens nicht bloß ein
supernaturale quoad modum, sondern secundum substantiam ; nicht einfach
die Seele ihrem Natursein nach wird die Form des Körpers bei der
resurrectio gloriosa, sondern die verherrlichte Seele, die Seele, die der

Anschauung Gottes teilhaft ist. Diese resurrectio gloriosa übersteigt
die dem Menschen von Natur eigene Erkenntniskraft 3 und ist deshalb

nur durch Offenbarung zu erkennen. Zu den aus der Verherrlichung
erfließenden Gaben des Auferstehungsleibes gehört die Spiritualität,
und damit hängt jede Einflußnahme der Leibesmaterie von dem Befehl
des Geistes ab. Ob also der verherrlichte Körper gesehen wird, ist nicht
einfach mit der glorreichen Auferstehung gegeben, sondern unterliegt
nach Thomas dem freien Entscheid des Verherrlichten 4.

Wenn der irdische Leib Mariens aus dem Grabe verschwunden ist,
so ist damit allein noch nicht ein stringenter Beweis eines übernatürlichen

Faktums gegeben, denn der Leib könnte ja auch heimlich
fortgeschafft sein, wie auch das leere Grab Christi noch nicht hätte allein
den Glauben an die Auferstehung Christi begründen können. Durch
ein wunderbares Eingreifen Gottes und und den Willen des

Auferstandenen 5 trat der Auferstandene in die Erlebnissphäre unserer
Zeitlichkeit ein. Aber auch erst das Offenbarungswort, sei es der Engel
am Grab, sei es des erscheinenden Auferstandenen, klärte den Aposteln
das wunderbare und unfaßbare Faktum, das durch die Erscheinung
des Auferstandenen in ihre Erfahrenswelt eingetreten war. Erst wenn
durch ein wunderbares Eingreifen Gottes die Aufnahme Mariens in den
Himmel in sinnfällig feststellbaren Formen 6 in dieser empirischen Welt

1 S. Th. III, 53, 3 c. 2 III, 53, 3 ad 3.
3 Cf. III, 55, 1 und 2 ad 2. MD sagt von der leiblichen Aufnahme Mariens

in den Himmel : quam quidem, quoad, caelestem ipsam « glorißcationem » vaginalis

corporis almae Dei Matris, nulla humanae mentis facultas naturalibus suis
viribus cognoscere poterat. Die Aufnahme umfaßt natürlich auch den terminus
a quo (den Aufenthalt des toten Leibes im Grabe) und was von der Erkennbarkeit
der Änderung dieses terminus a quo als solchem zu sagen ist. Von dieser Änderung
erscheint dem natürlichen Erkennen nur das Verschwundensein der Leibesmaterie ;

aus diesem Verschwundensein ist aber, wie schon gesagt, auf direktem Wege
nicht die Verherrlichung der Leibesmaterie zu erkennen.

4 S. Th. III 54, 1 ad 2. 5 Ebd.
6 Christus zeigte die endgültige Beendigung seines Wandels mit den Menschen

auf Erden an durch das Wunder, daß er sich aus eigener Kraft vor den Augen
der Jünger in die Wolken erhob. Er bequemte sich bei der Auswahl des Zeichens,
mit denen er seinen Jüngern die Tatsache des endgültigen Abschieds von unserer



der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel 105

angezeigt worden wäre, oder wenn, wie wiederum bei dem Auferstandenen,

durch ein besonderes wunderbares Eingreifen Gottes, Maria, die

Verklärte, in empirisch erkennbaren Formen nach ihrem Tode, nach
ihrem Hinübergang in die Verklärung, erschienen wäre, könnte man
von einem historischen Wunder bei der Assumptio sprechen. Wir haben
aber keinen Anhaltspunkt dafür, daß Gott in dieser Weise die Aufnahme
Mariens in den Himmel angezeigt und durch explizite Offenbarungsaussagen

erklärend der Kirche mitgeteilt hätte 1. Die Tradition kann
also ruhig über ein großes historisches Wunder am Ende des irdischen
Wandels Mariens schweigen, ohne daß das der Tatsache der leiblichen
Aufnahme der Gottesmutter, wenn diese Aufnahme anderweitig
sichergestellt ist, etwas anhaben könnte. Es lag ganz an Gott, ob er diese

Aufnahme wie die Auferstehung Christi in den Bereich der
Kirchengeschichte hineinragen ließ oder nicht.

Erfahrenswelt anzeigen wollte, den Vorstellungen der Antike an, die den Sitz
der Gottheit in die überirdische Region verlegte. Für den modernen Menschen
hat diese Vorstellung ihre Schwierigkeiten, und es ist noch nicht ohne weiteres
auszumachen, welches Zeichen der Herr für unsere Zeit wählen würde, hätte er
unserer Zeit seinen endgültigen Abschied durch ein Wunderzeichen anzuzeigen.

1 Hier erheben sich neue Fragen, die aber nicht mehr in den Rahmen dieser
Bemerkungen hineingezogen werden sollen, wie es mit der Identität des
Auferstehungsleibes Mariens beschaffen ist.


	Zur theologischen Erkenntnismethode anlässlich der Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel

