
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Zur Begriff der Gegenwart

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Begriff der Gegenwart

Von Heinrich STIRNIMANN O. P.

Es geht uns hier nicht um eine philosophische Studie, sondern um
den Begriff der Gegenwart im Hinblick auf die Theologie. Trotzdem,
oder besser gesagt umso mehr, muß zuerst der Begriff an und für sich

klar sein.

Thomas spricht in I Pars, q. 8 von der « existentia Dei in rebus »,

ebenso q. 43 von dem « esse in », « existere in aliquo », was alles heute
mit « Gegenwart » wiedergegeben wird. Für gewöhnlich besteht die

Begriffserklärung in einem Appendix zum Prädikamentum « ubi ». Man

führt aus, daß es nicht nur eine körperliche, materielle Gegenwart, auf
Grund der Ausdehnung, gebe, sondern ebenso eine Gegenwart geistiger
Substanzen.

Versucht man das Wesen dieser Gegenwart näher zu bestimmen,
so fanden wir fast überall, wo dieses Bemühen überhaupt unternommen
wurde, den Appell an den Begriff Relatio. Sicher besagt Gegenwart
etwas Relatives : das Gegenüber zweier. Ob aber die Gegenwart
dadurch, d. h. durch eine Beziehung, in ihrem inneren, formalen Wesen

begründet werde, ist eine andere Frage. — Es ist allgemein bekannt,
wie mit besonderer Vorliebe in letzter Zeit die Frage nach dem Formalgrund

der Einwohnung, der besonderen Gegenwart Gottes, aufgegriffen
wurde. Wodurch wird diese Gegenwart konstituiert Nimmt man an,
daß das Wesen der Gegenwart an und für sich nichts anderes sei als

eine Beziehung, so wird dadurch die Antwort auf diese Frage bedeutend

erleichtert. Voraussetzung der Einwohnung ist auf jeden Fall die

heiligmachende Gnade. Diese aber begründet eine neue Beziehung zu
Gott, nicht nur als Wirkung zur Ursache, sondern eine ganz besondere,

zu Gott als Ziel. Wird aber wirklich durch diese Beziehung das Wesen

der Einwohnung, als Gegenwart, konstituiert — Ferner geht es um
die Eucharistie. Genügt es, das Wesen der wahren Gegenwart des

Divus Thomas 5



66 Zum Begriff der Gegenwart

Herrenleibes an Hand einer Beziehung zu erklären — So fragen wir,
was müssen wir zunächst unter dem Wesen der Gegenwart, dann, was
unter der Gegenwart Gottes verstehen

I.

Man könnte zunächst unter Gegenwart das Zusammensein zweier
Substanzen im Sinne eines unmittelbaren, gegenseitigen Einflusses
verstehen. So sagen wir von einem Menschen, der körperlich an einem

bestimmten Ort, mit anderen Menschen zusammen, gegenwärtig ist,
dem Gespräch aber oder der Diskussion nicht folgt, er sei « abwesend ».

Gegenwart ist also nicht nur ein Sein, sondern gewissermaßen Tätigkeit.

— Ferner übt ein Körper, der einen anderen unmittelbar begrenzt,
ihm also gegenwärtig ist, stets eine bestimmte Wirkung auf den

angrenzenden Körper aus. Es scheint also, daß Tätigkeit unmittelbar und
wesentlich mit Gegenwart verbunden ist. — So fanden wir in einer

neueren Publikation 1 das Wesen der Gegenwart als « Seinsvermittlung »

bestimmt. Überall dort, wo ein Sein übermittelt wird, ist Gegenwart
vorhanden, und durch die Vermittlung wird die Gegenwart ihrem Wesen

nach konstituiert 2.

Sicher kann Gegenwart, wenigstens im deutschen Sprachgebrauch,
diesen aktiven Sinn haben. Wir bezeichnen mit Gegenwart erstens das

reine Gegenwärtig-Sein, dann aber, emphatisch, das Gewichtige, eine
besondere Vollkommenheit des Gegenwärtig-Seins, und dann schließt
man gewöhnlich eine gewisse Tätigkeit ein 3. Wir sprechen aber hier

1 Lanversin, F., de, S. J., Le concept de présence et quelques-unes de
ses applications théologiques. RScRel 22 (1933) 22-80.

8 L'idée de simple contiguïté spatiale, me suggère un ami, par laquelle un
esprit superficiel sera toujours tenté d'expliquer la « présence » d'un corps à un
autre y reste radicalement impuissante. Car deux corps, même contigus, sont
en réalité (à considérer les choses spatialement) bien plutôt absents l'un de l'autre
que présents, ne coïncident que par leurs limites et donc n'ayant de commun
que du non-être. Pour qu'on puisse dire que leur être est en quelque manière
mis en commun, l'un perfectionnant l'autre, il faut dépasser cet aspect et
considérer ou que l'un agit sur l'autre, ou qu'ils agissent l'un sur l'autre, ou enfin
qu'ils sont aptes à agir ensemble sur un troisième. A. a. O. S. 63.

Ayant constaté que toute présence est fondé sur une communication d'être,
nous sommes naturellement amenés à en grouper les différentes formes suivant
les diverses modes de causalité : la cause étant précisément ce qui communique
l'être, id quod dat esse alteri. Ebenda S. 60.

3 Vgl. Trübners Deutsches Wörterbuch, Berlin 1939, unter « Gegenwart »,

T. III, SS. 58b-59a. — In diesem verstärkten Sinn könnte man Gegenwart der



Zum Begriff der Gegenwart 67

nicht von einer besonderen Vollkommenheit des Gegenwärtig-Seins,
sondern vom Wesen der Gegenwart an und für sich 1.

Daß der reine Begriff der Gegenwart nicht durch « Seinsvermittlung

» definiert werden kann, geht daraus hervor, daß es wahre, wirkliche

Seinsvermittlung ohne Gegenwart und auf der anderen Seite

Gegenwart ohne Seinsvermittlung geben kann. Das erste trifft zu bei
der mittelbaren Tätigkeit. Bringt nämlich eine entfernte Ursache durch
andere Zweitursachen eine Wirkung hervor, so ist nur die letzte Ursache

der Wirkung gegenwärtig, trotzdem geht aber auch von der ersten
Ursache ein wirklicher Einfluß auf das zuletzt Gewirkte über. Zweitens
können wir auch ohne Seinsvermittlung, ohne ursächliche Tätigkeit,
von einer wahren Gegenwart reden ; so z. B. bei der einfachen Begrenzung

zweier Körper. Es geht uns natürlich hier um den Begriff der

Gegenwart. Daß de facto ein physischer Körper den ihn begrenzenden
nicht « nur » begrenzt, sondern zugleich auch auf ihn « einwirkt », hat
dazu nichts zu sagen.

II.
Wenden wir uns nun der Erklärung auf Grund der Beziehung zu. —

Thomas sagt an verschiedenen Stellen von der Gegenwart Gottes :

« importatur quaedam relatio » 2. Dieser Aspekt wird besonders von
Silvester von Ferrara hervorgehoben. Überall dort, wo er in einem
scharfen, präzisen Sinn von der Gegenwart redet, gebraucht er den
Terminus « habitudo », Beziehung3. « Haec autem simultas, sive exis-

bloßen « Anwesenheit » gegenüberstellen. So sprechen wir nicht von einer
Geistesanwesenheit, sondern von einer Geistesgegenwart.

1 Es genügt auch nicht, die Seinsvermittlung als « Aktuation » näher zu
bestimmen. « Ces divers modes de présences ont tous, comme fondement, une
communication d'être à un sujet, ce que dans la langue scolastique, on appelle
actuation du sujet. »A.a.O. S. 62. Nicht jede «Aktuation», wie z.B. die der
reinen Erkenntnis, begründet eine Gegenwart im eigentlichen Sinn. Doch will
Lanversin eben unterschiedslos sowohl durch transitive als auch durch immanente

Tätigkeit (S. 62), sowohl durch Erkenntnis allein (S. 71) als auch durch
den Akt der fides informis (S. 76) eine wahre Gegenwart begründen. — Damit
wird aber die erste und fundamentale Unterscheidung zwischen Gegenwart im
eigentlichen und uneigentlichen Sinne verwischt. Es ist klar, daß wir im folgenden
nur das Wesen der Gegenwart im eigentlichen Sinn, als physisch-substantielle
Wirklichkeit, im Auge haben und keinesfalls die intentionale auf Grund der
Erkenntnis. Oder, wir sprechen nicht von den besonderen modi, « per praesentiam »,

« per potentiam » « praecisive », sondern von der Gegenwart « per substantiam ».
2 Cum dicitur Deus esse ubique, importatur quaedam relatio Dei ad crea-

turam. In Sent. I d. 14 q. 2 a. 1, sol. 1 ad a. -— Dasselbe daselbst d. 37 q. 2 a. 3 ad 3.
3 Besonders In C. Gent. III c. 68, I, 3 ; xxil, 2.



68 Zum Begriff der Gegenwart

tentia Dei in rebus, nihil aliud formaliter importât quam habitudinem
praesentiae Dei ad res creatas. » 1 Wir unterstreichen, daß er nicht nur
sagt « nihil aliud realiter importât », sondern « formaliter ».

Auch Gardeil bestimmt in seinem Buch « La Structure de l'Ame »

zu Beginn der Ausführungen über die Gegenwart Gottes 2 diese als eine

Beziehung und entwickelt eben aus diesem Begriff die entscheidenden

Erwägungen. Dasselbe finden wir bei Retailleau 3, der ausführlich den

Begriff « présence » untersucht. Für ihn ist die formelle Gleichsetzung
zwischen Gegenwart und Relatio so klar, daß er schreibt : « Voilà un
point tellement indiscutable dans l'école thomiste, que nous croyons
inutile d'y insister. »4 — Cajetan aber faßt die Gegenwart zweifach,
einmal als Kontakt, dann aber als relatio 5.

Somit stellen wir und sie Frage, ob wirklich das Wesenselement

der Gegenwart durch eine Beziehung begründet werde oder nicht. Wir
glauben kaum, es bejahen zu müssen.

Erstens geht es bei den Texten von Thomas ausdrücklich um die

Gegenwart Gottes und nicht um das Wesen der Gegenwart an und für
sich. Bei jener aber haben wir besondere Gründe, um die Beziehung
in den Vordergrund zu stellen, da das Wirken Gottes, durch das sie

zustande kommt, außerhalb des göttlichen Wesens nichts anderes als

eine relatio ex parte rei creatae ist 6.

Zweitens begegnet man verschiedenen Schwierigkeiten, wenn man
die genaue Natur dieser Beziehung umschreiben soll. Für die Gegenwart

Gottes appelliert man an die transzendentale Beziehung zum
Schöpfer 7. Diese ist aber als Beziehung des geschaffenen Seins zum

1 A. a. O. xxii, 2.
2 Gardeil A. O. P., La Structure de l'Ame et l'Expérience Mystique. Paris

1927, II, S. 8.
3 Retailleau M., La Sainte Trinité dans les âmes justes, Thèse

présentée à la Faculté de Théologie de l'Université Cath. d'Angers, Angers 1932.
Bes. SS. 3-45. — Die Ausführungen von R. wurden von Trütsch J., SS. Trinitatis

inhabitatio apud Theologos recentiores (Diss, in Fac. Theol. Pont. Uni-
versitatis Gregorianae), Trento 1949, S. 32-41, übernommen.

1 Retailleau, a. a. O. S. 6.
5 Cajetan, In I q. 8 a. 1 n. VIII : Coniunctio Dei cum rebus (Fachwort für

die Gegenwart Gottes) potest sumi dupliciter : uno modo, pro ipso contactu, quo
Deus ipse rem per seipsum tangit ; alio modo, pro relatione praesentiae, qua deno-
minatione relativa, dicitur praesens secundum se alicui.

6 Dazu In Sent. I d. 14 q. 2 a. 1, sol. 1 ad 1 : Cum dicitur Deus esse ubique,
importatur quaedam relatio Dei ad creaturam, quae quidem relatio non est in
ipso, sed in creatura.

7 So Gardeil, a. a. O.



Zum Begriff der Gegenwart 69

Schöpfer schon spezifisch bestimmt, und man sieht nicht ein, aus was

für Gründen man dieselbe Beziehung als Gegenwart hinstellen kann.
Ferner könnte die Gegenwart in der geschaffenen Ordnung nichts
anderes als eine prädikamentale Beziehung sein. Für die Gegenwart
« per contactum quantitatis dimensivae » käme als Fundament der

Beziehung die Quantität, für die Gegenwart «per contactum virtutis», die

virtus activa und passiva in Frage. Damit würde aber ein und dasselbe

spezifische Wesen der Gegenwart als Beziehung durch zwei spezifisch
verschiedene Beziehungen konstituiert, was nicht anzunehmen ist.

Gewiß folgt der Gegenwart eine Beziehung. Der Text von Thomas

ist diesbezüglich bezeichnend. Er sagt, die Gegenwart bringt eine

Beziehung mit sich, « importatur ».

Die Beziehung an und für sich besagt nur ein Bezogen-Sein zweier

Dinge. Daß aber zwei Dinge auf einander als gegenwärtig bezogen

sind, setzt schon die Gegenwart voraus. Auf Grund der Gegenwart
sind sie als gegenwärtig auf einander hingeordnet und bezogen. Somit
müssen wir sagen, daß die Gegenwart als Fundament ein relatives

Gegenwärtig-Sein begründet. Fundament aber der Beziehung und
Beziehung selber sind zwei verschiedene Dinge. Also kann die Gegenwart
an und für sich nicht schon eine Beziehung sein.

Zur Bestätigung führen wir die Worte Cajetans an. Von der Gegenwart

als Beziehung sagt er : « alio modo (sumitur praesentia) pro
relatione praesentiae, qua denominatione relativa, dicitur praesens secundum

se alicui ». Von der Gegenwart als Kontakt aber : sumitur
praesentia « pro ipso contactu, quo Deus ipse rem per seipsum tangit »1.

« Pro ipso », d. h. also für das Wesen, ferner « pro ipso », d. h. für das

Fundament des relativen Gegenwärtig-Seins.
Etwas weiter unten antwortet er auf einen Einwand von Skotus,

der den Beweis der Gegenwart Gottes auf Grund der Tätigkeit als eine

petitio principii hingestellt hatte. Er, Skotus, sagte : « Quaero quid
intendis quaerere et concludere Aut praesentiam Dei in omnibus
ratione operationis, aut ratione immensitatis. Si primum, ergo com-
mittitur petitio principii : quia conclusio est, Deus est in omnibus,
idest coniunctus omnibus ut agens, et médius terminus est hoc idem,

ut patet in littera. » Darauf antwortet Cajetan : « Nec sequitur, ergo
est ibi petitio principii Tum quia, dato quod quaestio et conclusio
esset de coniunctione contactus, medium est definitio ipsius coniunctionis :

1 Cajetan, In I q. 8 a. 1 n. vm.



70 Zum Begriff der Gegenwart

et sic non est petitio, quoniam concluditur quasi passio de subiecto,

per definitionem passionis ; dum ostenditur Deum esse per seipsum con-
iunetum omnibus, per definitionem eius quod est esse coniunctum per
seipsum ; quod nihil aliud est quam immediate, immediatione suppo-
siti, agere ac conservare omnia. Tum quia, si quaestio et conclusio est
de esse in rebus per relationem praesentiae, medium est causa, seu funda-
mentum, maioris extremitatis. »1 Damit wird deutlich gesagt, daß das

relative Gegenwärtig-Sein, « esse in rebus per relationem praesentiae »,

durch die Gegenwart, d. h. durch den Kontakt, als aus dem Fundament
der Beziehung heraus begründet werde, « medium est quasi causa seu

fundamentum ». Das Wesen aber der Gegenwart muß in der Berührung,
d. h. im Kontakte selber liegen, da man durch den Nachweis der

Berührung Gottes mit den Geschöpfen, tamquam de definitione ad defi-
nitum, die Gegenwart Gottes beweist.

III.

Aus dem soeben erwähnten Text geht hervor, daß das Wesensmoment

der Gegenwart in der Berührung zweier Dinge zu suchen ist.
Thomas gebraucht stets, wenn er mit Nachdruck von der Gegenwart

spricht, den Terminus « contactus » oder das Zeitwort « contin-

gere »2. Andere äquivalente Ausdrücke, die wir bei ihm finden, sind
« applicatio » 3 und « coniunctio »4.

Die zwei unmittelbar gegebenen Formen der Gegenwart, zwischen

Körper und Körper, und zwischen Körper und Geist, sind bekannt 5.

In beiden Fällen kommt die Gegenwart durch Berührung zustande, das

1 Cajetan, a. a. O.
2 Omne quod est in loco vel in re quacumque, aliquo modo contingit ipsum

secundum contactum quantitatis dimensivae ; secundum contactum vir-
tutis. C. Gent. III c. 68, Item. Omne. Dasselbe I q. 8 a. 2 ad 1.

3 Quod aliquid determinetur ad locum aliquem, hoc non est nisi inquantum
per aliquem modum applicetur ad locum ilium, et non ad alium. Haec autem
applicatio In Sent. I d. 37 q. 3 a. 1.

Ubi diversus applications modus, ibi diversus modus essendi (in rebus).
Ebenda q. 1 a. 2.

Deus non est in creatura nisi inquantum applicatur sibi per operationem.
Ebenda. Dasselbe daselbst q. 3 a. 1 ad 6.

4 Ubi diversus coniunctionis modus, ibi diversus modus (essendi in rebus).
In Sent. I d. 37 q. 1 a. 2.

Deus est in omnibus rebus per suam actionem, inquantum coniungit se
eis. In II Cor. 6, 16, lect. III.

5 Dazu vor allem C. Gent. III c. 68. Item. Omne. — Siehe oben Anm. 2.



Zum Begriff der Gegenwart 71

erste Mal durch die der Oberfläche, « per contactum quantitatis
dimensivae », das zweite Mal durch die der Tätigkeit, « per
contactum virtutis ».

An und für sich bietet dieser Terminus, Kontakt, keine große

Schwierigkeit. Doch können wir folgenden Einwand machen. Eine
Begriffsbestimmung soll nämlich durch eigentliche und nicht durch
uneigentliche Termini geschehen. Nun sagt aber Thomas, daß die

Berührung durch die Tätigkeit nur eine Berührung im uneigentlichen
Sinne sei : « tactus metaphoricus est per actionem »1. Also kann man
höchstens die körperliche Gegenwart Berührung nennen, nicht aber die

Gegenwart an und für sich.

Darauf ist erstens aus dem unmittelbaren Zusammenhang heraus

zu sagen, daß Thomas dort von einer ganz besonderen Art der Tätigkeit

spricht, er fügt nämlich bei, « sicut dicitur contristans tangere »2.

Es ist klar, daß diese Berührung nur bildlich ist, zugleich aber auch
keine Gegenwart erfordert.

Zweitens ist zu sagen, daß man den Ausdruck Kontakt wohl in
einem restriktiven Sinne nehmen kann, um damit die spezielle Art der

körperlichen Gegenwart zu bezeichnen. So sagt Thomas : « Haec autem

applicatio vel intelligitur secundum situm aut contactum vel secundum

formam, vel secundum operationem aliquam. »
3 Situs und contactus

werden an dieser Stelle einander gleichgestellt und als genereller Begriff
der abstraktere Ausdruck applicatio vorgezogen. Oft aber wird
contactus im selben Sinn wie applicatio gebraucht 4.

Sicher bezeichnet Berührung in erster Linie etwas in der
räumlichkörperlichen Ordnung. Wir können damit aber auch eine tiefere

Wirklichkeit zum Ausdruck bringen. Cajetan setzt folgende Termini
einander gleich : « esse simul seu coniungi, et immediate attingere »5.

Ferrara spricht von einer « simultas »6. Thomas sagt : « Proprie tangere
est habere ultima simul. »7 Unter den « ultima » verstehen wir die

Extreme, d. h. die Grenzen zweier Dinge. Diese fallen nämlich bei der

eigentlichen Berührung zusammen. So können wir an Stelle von
Berührung auch Begrenzung sagen und an Stelle von Kontakt den in der

Philosophie geläufigen Ausdruck « terminatio » setzen. — Wenn wir

1 In Sent. I d. 37 q. 3 a. 1. 2 Ebenda. 3 Ebenda.
4 So z. B. In Sent. I d. 37 q. 1 a. 3 ; q. 3 a. 1 ad 6.
6 Cajetan, In I q. 8 a. 1 n. xiv.
6 Ferrara, In C. Gent. III c. 68 nn. I, 3 ; xxn, 2.

' In Sent. I d. 37 q. 3 a. 1.



72 Zum Begriff der Gegenwart

also trotzdem noch weiterhin von Berührung reden, so verstehen wir
darunter nichts anderes als eine « pura terminatio ».

Da es aber verschiedene Arten der Begrenzung gibt, müssen wir
zum vollen Begriff der Gegenwart noch weitere Bestimmungen suchen.

Wir haben erst das primum praedicabile gefunden.

Sprechen wir von Gegenwart auf Grund der Tätigkeit, so ist es

klar, daß nicht jede Tätigkeit wahre Gegenwart im eigentlichen Sinne

begründet, sondern daß es sich dabei stets um eine ganz bestimmte,
qualifizierte Tätigkeit handelt. Die Eigenschaften sind folgende :

Erstens muß es eine aktive Tätigkeit und nicht eine passive, wie z. B.
das Erkennen, sein 1, zweitens eine unmittelbare 3 und drittens Tätigkeit

im Akt, « actu »2. Werden diese drei Bedingungen erfüllt, so

kommt stets, und nur in diesem Fall, durch die Tätigkeit Gegenwart
zustande. Betrachten wir nun diese drei Bestimmungen nicht insofern
sie sich auf das Wirken, sondern insofern sie sich auf den terminus
der Tätigkeit beziehen, so finden wir zugleich auch die Elemente,
die uns vom allgemeinen Begriff der terminatio zum engeren der

Gegenwart führen.
In erster Linie ist es klar, daß nur bei einer aktuellen Tätigkeit

von Begrenzung gesprochen werden kann. Die Tätigkeit dem reinen

Vermögen nach ist ja unbestimmt und von keinem besonderen Objekt
begrenzt. Zweitens muß die Begrenzung wirklich und real sein. Dies

entspricht der aktiven Tätigkeit, die die Wirklichkeit des Objektes
hervorbringt und im Hervorbringen eben berührt. Drittens muß die

Begrenzung unmittelbar sein, d. h. unter Ausschluß eines Zwischengliedes.

Daraus ergibt sich folgende Begriffsbestimmung : Gegenwart

ist reale, unmittelbare Begrenzung oder Berührung zweier Dinge; mit
anderen Worten, unmittelbare Berührung der Wirklichkeit zweier Dinge.

Daraus ergibt sich folgendes. Die sogenannte Gegenwart per vir-
tutem diffusam, d. h. die Gegenwart, die zustande kommt, wenn eine
entfernte Ursache durch andere mitwirkende Ursachen einen Endeffekt
hervorbringt, kann keine Gegenwart im eigentlichen Sinne sein, da es
sich nicht um unmittelbare Berührung handelt. Ferner kann die reine
Erkenntnis nie eine wirkliche Gegenwart begründen, weil sie einen ter-

1 Dazu vor allem In Sent. I d. 15 q. 5 a. 3 ad 4. Ebenso In Sent. I d. 37

q. 3 a. 2 ad 3 ; I q. 8 a. 3 ad 3.
2 Dazu vor allem In Sent. I d. 37 q. 3 a. 1 ad 6. Ebenso daselbst a. 2.
3 Dazu vor allem C. Gent. IV c. 21. Quia vero.



Zum Begriff der Gegenwart 73

minus immanens besitzt und somit nicht direkt von der Wirklichkeit
des Erkannten begrenzt wird. Die Erkenntnis ist zwar real auf das

erkannte Ding bezogen, trotzdem aber hat dieses im Erkennenden
nicht ein reales, sondern nur ein intentionales Sein 1. Wenn wir also

dennoch von einer gewissen Berührung mit dem Erkannten sprechen,
so kann dies nie eine reale Berührung und folglich auch keine wirkliche

Gegenwart sein. Auch kann die Beziehung an und für sich nie

Gegenwart konstituieren, da sie von sich aus überhaupt keine Berührung,
sondern nur ein Bezöge n-Sein besagt2. Schließlich kann die Gegenwart
zu sich selber nicht im eigentlichen Sinne Gegenwart sein, da es sich

nicht um zwei, sondern nur um eine Wirklichkeit handelt. Wir sprechen
hier einfach von einer relatio rationis zu sich selber.

Demgegenüber aber findet beim An-einander-Grenzen zweier Körper
eine reale und unmittelbare Berührung, eine wahre Gegenwart im
eigentlichen Sinne, statt. Ebenso berührt das unmittelbar Wirkende
seinen unmittelbaren Effekt. Beide Wirklichkeiten grenzen im Akt des

Wirkens real und unmittelbar an einander. Dasselbe gilt auch von der

unmittelbaren, schöpferischen Tätigkeit Gottes.
Es geht hier sicher nicht um eine univocatio, sondern um einen

analogen Begriff. Trotz den an und für sich verschiedenen Wirklichkeiten

finden wir doch überall das Konstitutiv der realen und unmittelbaren

Berührung. Das Wesen der Allgegenwart Gottes muß also die

Berührung zwischen Gott und den Geschöpfen auf Grund der unmittelbaren

Tätigkeit des Schöpfers sein. Das Wesen der Gegenwart Gottes

aber an und für sich kann nichts anderes als die unmittelbare Berührung
mit der Wirklichkeit Gottes sein 3. Gewiß ist diese Berührung einzig von
Seiten Gottes aktiv, von der der Geschöpfe aus passiv, das Berührt-
Werden jedoch von Gott aus ein ens rationis, für die Geschöpfe aber
im höchsten Sinne real. — Deus omnia tangit, sed ipse a nemine tan-
gitur — « Substantia Dei non est applicabilis ad alteram extremum,
sed applicativa alterius extremi ad se ; —- in quo supereminet Deus
ad omnem contactum creatum »4

1 Wir sprechen hier allgemein vom Wesen der Erkenntnis als solcher.
Besondere Fälle, wie z. B. die visio beatifica, die Selbsterkenntnis usw., werden
damit nicht berührt.

2 Hier denken wir besonders an die Gegenwart des Herrenleibes in der
Eucharistie.

3 Gibt es neben der allgemeinen Gegenwart Gottes noch eine andere, so
muß auch diese diesen wesentlichen Begriff der Gegenwart erfüllen.

4 Johannes a S. Thoma, In I q. 8, Disp. 8 a. 3 n. 11. Parisiis 1931.



74 Zum Begriff der Gegenwart

Kehren wir noch einmal zurück zum Begriff der Gegenwart, um
ihn noch etwas weiter zu klären Setzen wir ihn nämlich mit den

Kategorien in Beziehung, so ist folgendes zu sagen : Konstituiert wird
die Gegenwart durch den Kontakt. Je nachdem aber dieser durch die

Ausdehnung oder durch die Tätigkeit zustande kommt, muß die Gegenwart

ihrer Wirklichkeit nach auf die Kategorie der Quantität oder die
der actio und passio zurückgeführt werden.

Wir sagen ausdrücklich « zurückführen », denn was dem Kontakte
folgt, ist eine Beziehung. Wir sagten schon oben, daß die Gegenwart,
die Berührung, als Fundament einer Beziehung angesehen werden kann.
Wie ist aber dann diese Beziehung der Gegenwart in die allgemeine
Lehre von den Beziehungen einzugliedern — Wir sprechen von drei
verschiedenen unmittelbaren Fundamenten : Einheit, Tätigkeit und
mensura. Kontakt scheint zur ersten Gruppe, primi generis, zu gehören.
Es besteht zwischen denen, die gegenwärtig sind, eine gewisse Art der
Einheit, wir sprechen von coniunctio. — Die Beziehung muß ferner
eine relatio convenientiae sein, da beide termini im wirklichen Gegen-
wärtig-Sein übereinstimmen. — Trotzdem aber besagt sie als Gegenwart
nicht direkt Ähnlichkeit, nicht Gleichheit, noch Identität. Quantität
und actio begründen nur insofern die besondere Beziehung des Gegen-
wärtig-Seins als sie eine unmittelbare Berührung mit einer anderen
Wirklichkeit enthalten. Es geht einzig um die reine Begrenzung zweier
Dinge und um das Bezogen-Sein, das daraus folgt.

IV.

Wir haben den Text, in dem Skotus den Beweis der Gegenwart
Gottes aus dessen Tätigkeit angreift, zum Teil schon erwähnt. Für ihn
setzt Tätigkeit schon Gegenwart voraus, also kann diese nicht durch
jene bewiesen werden. Damit steht er, wenigstens der Kritik nach, in
der Linie von Suarez, der nicht auf Grund der Tätigkeit, sondern
unmittelbar aus dem Attribut der Immensität die reale Allgegenwart
Gottes beweist1. Da diese Frage ebenfalls das Wesen der Gegenwart
berührt, gehen wir hier kurz auf sie ein.

Wieso kann für Skotus die Gegenwart Gottes nicht aus der Tätigkeit

bewiesen werden Er sagt : Entweder geht es um die Gegenwart

1 Suarez F. S. J., Metaph. disp. 30, sect. 7, vor allem nn. 18, 19, 32, 40 ;

De Deo uno et Trino, Tract. I, lib. 2, c. 2. — « Haec autem Veritas (i. e. ubiquitas
seu actualis existentia Dei in rebus) sequitur evidenter ex attributo immensitatis. »

De Deo uno et Trino, Tract. I, 1. 2, c. 1, n. 4.



Zum Begriff der Gegenwart 75

auf Grand der Tätigkeit, oder um die Gegenwart auf Grund der Immensität.

Wenn das erste, so begeht man eine petitio principii. Man beweist
nämlich die Gegenwart Gottes als Wirkender aus seinem Wirken heraus,
d. h. das Wirken durch das Wirken. Wir haben also zweimal genau
denselben Konzept und keinen Fortschritt zu einer formell neuen Wahrheit.

— Geht es aber um die Gegenwart Gottes auf Grund der Immensität,

so wird die Gegenwart für das Wirken schon vorausgesetzt. Gott
könnte ja nicht wirken, wenn er nicht schon gegenwärtig wäre h

Im ersten Fall indentifiziert Skotus die Gegenwart vollkommen mit
dem Wirken, im zweiten jedoch trennt er sie gänzlich davon. Uns aber
scheint weder das eine noch das andere der Wirklichkeit zu entsprechen.

Beim Beweis der Gegenwart auf Grand des Wirkens handelt es

sich zwar um die eine, wir können sagen physische, Wirklichkeit des

Wirkens, trotzdem aber geht es um zwei metaphysisch formell
verschiedene Konzepte : um den des Wirkens und den der Gegenwart.
Gegenwart an und für sich besagt nicht schon notwendig Gegenwart
auf Grand des Wirkens. Der Schluß vom Wirken auf die Gegenwart
Gottes ist also ein wirklicher Fortschritt zu einer formell neuen Wahrheit.

Cajetan spricht zwar von einem discursus de definitione ad defi-
nitum 2. Es würde sich in diesem Fall um einen reinen Syllogismus
explicativus handeln. Er betont aber, daß dies nur der Fall ist, wenn
man von der Tätigkeit auf die Gegenwart als Wirkender schließt :

« quasi passio de subiecto, per definitionem passionis »3. Daneben

1 In quaestione illa, an Deus sit ubique sive in omnibus rebus probat
quod sic, per hoc quia, secundum Philos. VII. Physic., movens est simul cum
moto et efficiens cum effectu : et Deus est primum efficiens, et ideo potens movere
omne mobile. Ex hoc concludit quod est in omnibus et praesens omnibus. —
Quaero, quid intendit per hoc concludere An esse praesentem omnibus, hoc
est moventem ; et tunc est petitio principii, quia idem est praemissa et conclusio ;

et nihil ad propositum, quia ibi intendit concludere immensitatem Dei, secundum
quam Deus est praesens omnibus. Aut intendit concludere illam praesentiam quae
competit Deo in quantum est immensus ; et tunc ex operatione alicubi, secundum
ipsurn, sequitur praesentia ilia quae pertinet ad immensitatem divinam, quae est
Dei in quantum Dei, ita quod prius naturaliter erit praesens in quantum immensus

quam in quantum operans, et hoc concluditur ex hoc quod est in omnibus per
operationem sicut ex posteriori. Comm. Oxon. In Sent. II d. 2 qq. V, VI n. 139.

Quaracchi 1914.
2 Cajetan, In I q. 8 a. 1 n. ix.
3 Dato quod quaestio et conclusio esset de coniunctione contactus, medium

est defmitio ipsius coniunctionis : et sic non est petitio, quoniam concluditur quasi
passio de subiecto, per definitionem passionis ; dum ostenditur Deum esse per
seipsum coniunctum omnibus, per definitionem eius quod est esse coniunctum



76 Zum Begriff der Gegenwart

nimmt er noch die Möglichkeit eines Schlusses von der Gegenwart auf
Grund der Wirksamkeit zur Gegenwart « indistincte », d. h. zur Gegenwart,

ohne diese als Gegenwart der Tätigkeit zu bestimmen, an. Diesen
Diskurs nennt er « processus ab inferiori ad superius » h Uns aber
scheint es, daß es sich nicht nur um speziellen und generellen Begriff,
sondern, wie eben gesagt, um zwei formell verschiedene Begriffe handelt.

Ferner geht es nicht nur um zwei verschiedene Begriffe, sondern
auch um zwei verschiedene Wirklichkeiten. Das unmittelbare Wirken
schließt zwar Gegenwart ein, doch geht es um zwei metaphysisch
getrennte Dinge. Gegenwart ist nicht notwendig mit der Tätigkeit
verbunden, da es auch Gegenwart ohne Tätigkeit geben kann. Es handelt
sich also nicht nur um einen Syllogismus mere explicativus, sondern
im eigentlichen Sinne um eine « illatio ».

Etwas anders ist der allgemeine Begriff der Gegenwart und etwas
anderes die verschiedenen Arten der Gegenwart. Zur Gegenwart auf
Grund der Tätigkeit gehört das unmittelbare Wirken, zu der auf Grund
der Ausdehnung die unmittelbare Berührung zweier Flächen. Etwas
anderes aber ist die Gegenwart an und für sich, sie besagt nichts anderes
als reinen Kontakt, und dieser ist wiederum etwas anderes als die Tätigkeit

und das Wirken.
So bringt uns der Begriff der Gegenwart auch größere Klarheit

über den Beweis der Wirklichkeit einer Gegenwart. Geht es um eine

Gegenwart auf Grund der Tätigkeit, so ist die Tätigkeit der Weg, nicht
aber der terminus des Beweises. Die Tätigkeit bringt quasi efhcienter
die Gegenwart hervor, diese aber ist formell, ihrem Wesen nach, und
zugleich auch real, von der Tätigkeit verschieden. Deshalb ist der
Beweis der Gegenwart Gottes vermittels der Tätigkeit gültig. — Daß
der Beweis direkt aus dem Attribut der Immensität, « abstractione facta
ab operatione », ungenügend ist, muß anderswo dargelegt werden.

V.

Nachdem wir das Wesen der Gegenwart und auch das der Gegenwart

Gottes dargelegt haben, möchten wir noch kurz einiges über die
Eigenschaften der allgemeinen Gegenwart Gottes beifügen. Nachdem

per seipsum ; quod nihil aliud est quam immediate, immediatione suppositi, agere
et conservare omnia. A. a. O.

1 (Si) quaestio et conclusio est de praesentia indistincte : medium autem
est praesentia per modum agentis immediati : et sic est processus ab inferiori
ad superius affirmative. A. a. O.



Zum Begriff der Gegenwart 77

das Wesenselement bestimmt ist, folgen daraus die weiteren

Bestimmungen. Es geht um die Berührung, die auf Grund der das Sein
erhaltenden Tätigkeit Gottes zustande kommt.

In erster Linie ist zu betonen, daß es sich um eine wahre und wirkliche

Gegenwart und nicht nur um eine Gegenwart in metaphorischem
Sinne handelt. Die Allgegenwart Gottes ist ebenso wie die Tätigkeit,
die sie begründet, real. Weil diese letztere unmittelbare Tätigkeit ist,
enthält sie nicht nur eine Wirkung Gottes, sondern, wenigstens als ter-
minatio, Gott selber gemäß seinem ganzen Wesen und seiner Substanz.
« Seine Substanz », sagt Thomas, « ist allen Dingen als Ursache des

Seins gegenwärtig. » 1 So müssen wir also die Allgegenwart Gottes
zunächst als eine substantielle Gegenwart charakterisieren. Dies gehört
zwar an und für sich noch zum Wesen, wir heben es nur im Sinne einer

explicitatio hervor.
Als Eigenschaften im eigentlichen Sinne sind folgende zu nennen :

erstens Notwendigkeit, zweitens Allgemeinheit und drittens Tiefe.
Konstituiert wird die Gegenwart durch die das Sein erhaltende

Tätigkeit Gottes. Da aber nichts Geschaffenes sein kann, ohne von
Gott unmittelbar im Dasein erhalten zu werden, kann auch nichts ohne

Gegenwart Gottes sein. « Nihil potest esse sine Deo in eo. »2 Also ist
Gott notwendig in allem, was ist.

Wenn aber nichts ohne Gegenwart Gottes sein kann, so folgt daraus,
daß Gott in allen Dingen und überall ist. « Gegen diejenigen », die die

Gegenwart Gottes einschränken, « muß man sagen », sagt Thomas, « daß

Gott in allen Dingen gemäß seinem Wesen ist »... In allen Dingen ist

er seinem Wesen nach, indem er allen als Seinsursache gegenwärtig ist3.
Ist aber Gott in allen Dingen, so ist er auch in allen Elementen

und Teilen der Dinge. « Er ist das seingebende Prinzip und folglich
bringt er auch alles, was zum Dasein hinzukommt, hervor. » 4 Folglich
ist er auch im Innersten und Tiefsten der Dinge. Er ist innerhalb der

Dinge, — schreibt wiederum Thomas — « sicut tenens rem in esse » 5.

Diese Innerlichkeit und Tiefe der Gegenwart Gottes können wir
sowohl von den Dingen als auch von Gott aus betrachten. Von den

1 Substantia sua adest omnibus ut causa essendi. I q. 8 a. 3 ad 1.
2 Cajetan, In I q. 8 a. 4.
3 Contra hos oportet dicere quod sit in omnibus per essentiam Est in

omnibus per essentiam, inquantum adest omnibus ut causa essendi. I q. 8 a. 3.

4, Ipse est principium dans esse, et per consequens creans omnia alia quae
ad esse sunt superaddita. In Sent. I d. 37 q. 3 a. 2.

5 Deus est intra quamlibet rem sicut tenens rem in esse. De pot. q. 3 a. 7.



78 Zum Begriff der Gegenwart

Dingen aus, indem er das Innerste, ihr Sein und Dasein berührt. « Das
Sein ist das, was jedem am innersten und was in allen am tiefsten ist
So muß also Gott in allen Dingen und dies auf innerlichste Weise sein. »1 —
« Weil die Kraft Gottes, durch die er die Geschöpfe berührt, die höchste

und unendlich ist, berührt auch die Allgegenwart Gottes in höchster
und tiefster Weise die Dinge. » Nicht von außen, sondern von innen,
« illabendo et existendo in rebus », « so, daß er durch die Berührung
selber ihnen das Dasein gibt, nicht aber daß er zu etwas schon Seiendem

hinzukommt. »2 Deshalb müssen wir sagen, daß Gott uns innerlicher
ist als wir uns selber, da er das, was unser Sein und Dasein ausmacht,

was wir selber in uns nicht berühren können, unmittelbar und durch
sich selber berührt. « Ecce jam potest notiorem Deum habere quam
fratrem » ; ruft Augustinus, « plane notiorem, quia praesentiorem ;

notiorem, quia interiorem ; notiorem, quia certiorem » !3
Von Seiten Gottes aber geht die Innerlichkeit seiner Gegenwart

daraus hervor, daß nichts zwischen ihm und uns steht, da die Tätigkeit,

durch die er uns berührt, formell eine innere Tätigkeit Gottes ist,
eine solche, die in Wirklichkeit zusammenfällt mit seinem Wesen. Wir
werden also unmittelbar vom göttlichen Sein berührt. Trotzdem die

Gegenwart etwas Einziges und nicht etwas Teilbares ist, können wir
doch verschiedene Grade der Gegenwart unterscheiden, nicht nur
entsprechend den verschiedenen Wirkungen, die die Tätigkeit, die die Gegenwart

begründet, hervorbringt, sondern entsprechend der Art und Weise
der Berührung der Gegenwart selbst. Bei der räumlichen Gegenwart
findet nämlich die Berührung durch die Grenze, durch die Oberfläche,
statt. Es handelt sich dabei um ein einfaches Bei- oder An-einander-
Sein. Bei der Gegenwart durch die Tätigkeit kann das, was tätig ist,
schon innerhalb des anderen sein. Wir können in diesem Fall von einem

1 Esse autera est illud quod est magis intimum cuilibet, et quod profundius
omnibus inest Unde oportet quod Deus sit in omnibus rebus, et intime.
I q. 8 a. 1.

2 Quia virtus Dei, qua creaturas tangit, est summa et infinita, summo et
intimo modo immensitas Dei res attingit : non quasi extrinsece illis assistendo,
sicut unum corpus assistit alteri : sed etiam illabendo et existendo in rebus, ita
quod ipso contactu det illis esse, non autem superveniat alicui esse praesupposito.
Johannes a S. Th., In I q. 8, Summa text.

Vgl. dazu auch Cajetan, In I q. 8 a. 1 n. VI : Esse est profundius omnibus,
quia est formale respectu omnium. Et merito : nihil enim in re aliqua est, quod
non actuetur per esse, sive pars essentialis, sive integralis, sive praedicatum sub-
stantiale ; omnem enim gradum, omnem rationem esse attingit.

3 Augustinus, De Trin. vin c. 8 n. 12. PL 42, 957.



Zum Begriff der Gegenwart 79

wahren Im-anderen-sein, von einem Innesein sprechen. Dennoch ist
das Ding, das gegenwärtig ist, nicht die Tätigkeit, durch die es dem
anderen gegenwärtig ist. Diese, die actio transiens, steht irgendwie
noch zwischen dem einen und dem anderen als das, was beide
verbindet. Bei Gott aber ist die Tätigkeit, durch die er gegenwärtig ist,
mit seinem Wesen identisch. Er ist also überall ganz, seiner ganzen
Wesenheit, seiner ganzen Substanz nach gegenwärtig. « Deshalb sagt
man », schreibt Augustinus, « daß er überall gegenwärtig ist, weil er
keinem Teile abwesend ist ; deshalb ganz, weil er nicht einem Teil einen

Teil zur Gegenwart bietet und nicht nur der Gesamtheit der Schöpfung,

sondern auch jedem einzelnen Teile gleich und ganz zugegen
ist. »1 — « Allen ganz : im Himmel alleine ganz und auf Erden alleine

ganz, und im Himmel und auf Erden ganz, von keinem Ort umschrieben,
sondern in sich selber überall ganz. So der Vater, so der Sohn, so der

Heilige Geist, so die Dreieinigkeit ein einiger Gott » 2

Wir müssen aber noch etwas weiter gehen und von den
Eigenschaften der Gegenwart Gottes auf die Eigenschaften Gottes selber
schließen. Die Eigenschaften der Gegenwart hangen nämlich, wie diese,

von der Tatsache der Schöpfung ab ; sie sind zeitlich. Die Eigenschaften
Gottes aber, in denen sie ihren Ursprung haben, sind ewig, wie das

Wesen Gottes in sich ewig und unveränderlich ist.
Die Notwendigkeit der Gegenwart offenbart uns die Allmacht

Gottes, durch die er aus dem Nichts das Sein hervorbringt und erhält.
Nichts kann sein ohne Gegenwart Gottes, ohne Gegenwart seiner Macht,
« portans omnia verbo virtutis suae »3. — Die Allgemeinheit zeigt uns
die Unermeßlichkeit Gottes, eine Vollkommenheit, die ihm von Ewigkeit

her zukommt, kraft der er überall und in allen Dingen, wenn diese

existieren, gegenwärtig sein muß, da sein Wesen weder durch Zeit noch
durch Raum noch durch irgend ein geschaffenes Maß gemessen werden

kann. — Die Tiefe aber und Innerlichkeit der Gegenwart Gottes deutet

1 Ideo enim ubique esse dicitur, quia nulli parti absens est ; ideo totus, quia
non parti rerum partem suam praesentem praebet Sed non solum universitati
creaturae, verum etiam cuilibet parti eius totus pariter adest. Augustinus,
Ep. 187 c. 5 n. 17. PL 33, 838.

2 Per totum totus : sed in solo coelo totus, et in sola terra totus, et in coelo
et in terra totus, et nullo contentus loco, sed in seipso ubique totus. Ita Pater,
ita Filius, ita Spiritus sanctus, ita Trinitas unus Deus. Augustinus, Ep. 187

c. 4 nn. 14, 15. PL 33, 837.
3 Hebr. 1, 3.



80 Zum Begriff der Gegenwart

auf die Unendlichkeit seines Wesens hm. Kraft dieser ist nämlich seine

Tätigkeit mit seinem Wesen identisch.
Die Allgegenwart Gottes gründet unmittelbar und direkt in der

Unermeßlichkeit Gottes, durch die er alles umfaßt und von nichts
umfaßt werden kann. Diese hat einerseits ihren Ursprung in der Macht,
durch die Gott wirkt, und anderseits in der Unendlichkeit seines Wesens,
kraft der er als Allmächtiger wirkt und Sein hervorbringt und erhält.

Der letzte Grund der allgemeinen Allgegenwart Gottes liegt also
in der Unendlichkeit des göttlichen Wesens. Kraft dieser fällt sein
Wesen mit seiner Tätigkeit zusammen. Kraft dieser ist seine Tätigkeit
allmächtig und deshalb wirkt er und erhält er Sein und dadurch ist
er sämtlichen Dingen zugegen. In diesem Sinne sagt Thomas : « Das

Unendliche, das über allem ist und alles umfaßt, ist allen Dingen
gegenwärtig Daraus sieht man, daß kein Geschöpf überall gegenwärtig
ist, da dies aus der Unendlichkeit Gottes folgt, daß Gott in allen Dingen
ist. » 1 Ferner : « Weil Gott unumschreibbar und unendlich ist, kommt
es ihm zu, überall und in allen Dingen zu sein. »2

1 Omne infinitum quod est super omnia, et comprehendit omnia, adest
omnibus Et ex hoc potest accipi quod nulla creatura sit ubique, cum ex
infinitate Dei hoc per consequentiam relinquitur quod Deus sit in omnibus. In
De div. nom. c. !i, lect. 1.

2 Attribuitur enim Deo quod sit ubique et in omnibus rebus, inquantum
est incircumscriptibilis et infinitus. I q. 7, Prol.


	Zur Begriff der Gegenwart

