Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Zur Begriff der Gegenwart

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762698

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Begriff der Gegenwart

Von Heinrich STIRNIMANN O. P.

Es geht uns hier nicht um eine philosophische Studie, sondern um
den Begriff der Gegenwart im Hinblick auf die Theologie. Trotzdem,
oder besser gesagt umso mehr, mul} zuerst der Begriff an und fiir sich
klar sein.

Thomas spricht in I Pars, q. 8 von der «existentia Dei in rebus »,
ebenso q. 43 von dem «esse in», « existere in aliquo », was alles heute
mit « Gegenwart » wiedergegeben wird. Fiir gewdhnlich besteht die
Begriffserklirung in einem Appendix zum Priddikamentum «ubi» Man
fithrt aus, daB es nicht nur eine kérperliche, materielle Gegenwart, auf
Grund der Ausdehnung, gebe, sondern ebenso eine Gegenwart geistiger
Substanzen.

Versucht man das Wesen dieser Gegenwart ndher zu bestimmen,
so fanden wir fast iiberall, wo dieses Bemiihen iiberhaupt unternommen
wurde, den Appell an den Begriff Relatio. Sicher besagt Gegenwart
etwas Relatives : das Gegeniiber zweier. Ob aber die Gegenwart da-
durch, d. h. durch eine Beziehung, in ihrem inneren, formalen Wesen
begriindet werde, ist eine andere Frage. — Es ist allgemein bekannt,
wie mit besonderer Vorliebe in letzter Zeit die Frage nach dem Formal-
grund der Einwohnung, der besonderen Gegenwart Gottes, aufgegriffen
wurde. Wodurch wird diese Gegenwart konstituiert ? Nimmt man an,
dall das Wesen der Gegenwart an und fiir sich nichts anderes sei als
eine Beziehung, so wird dadurch die Antwort auf diese Frage bedeu-
tend erleichtert. Voraussetzung der Einwohnung ist auf jeden Fall die
heiligmachende Gnade. Diese aber begriindet eine neue Beziehung zu
Gott, nicht nur als Wirkung zur Ursache, sondern eine ganz besondere,
zu Gott als Ziel. Wird aber wirklich durch diese Beziehung das Wesen
der Einwohnung, als Gegenwart, konstituiert ? — Ferner geht es um
die Eucharistie. Geniigt es, das Wesen der wahren Gegenwart des

Divus Thomas i



66 Zum Begriff der Gegenwart

Herrenleibes an Hand einer Beziehung zu erkliren ? — So fragen wir,
was miissen wir zunichst unter dem Wesen der Gegenwart, dann, was
unter der Gegenwart Gottes verstehen ?.

I

Man konnte zundchst unter Gegenwart das Zusammensein zweier
Substanzen im Sinne eines unmittelbaren, gegenseitigen Einflusses ver-
stehen. So sagen wir von einem Menschen, der kérperlich an einem
bestimmten Ort, mit anderen Menschen zusammen, gegenwirtig ist,
dem Gesprich aber oder der Diskussion nicht folgt, er sei « abwesend ».
Gegenwart ist also nicht nur ein Sein, sondern gewissermaBen Titig-
keit. — Ferner iibt ein Korper, der einen anderen unmittelbar begrenzt,
ihm also gegenwirtig ist, stets eine bestimmte Wirkung auf den an-
grenzenden Korper aus. Es scheint also, dall Tétigkeit unmittelbar und
wesentlich mit Gegenwart verbunden ist. — So fanden wir in einer
neueren Publikation ! das Wesen der Gegenwart als « Seinsvermittlung »
bestimmt. Uberall dort, wo ein Sein iibermittelt wird, ist Gegenwart
vorhanden, und durch die Vermittlung wird die Gegenwart threm Wesen
nach konstituiert 2.

Sicher kann Gegenwart, wenigstens im deutschen Sprachgebrauch,
diesen aktiven Sinn haben. Wir bezeichnen mit Gegenwart erstens das
reine Gegenwirtig-Sein, dann aber, emphatisch, das Gewichtige, eine
besondere Vollkommenheit des Gegenwirtig-Seins, und dann schlieBt
man gewohnlich eine gewisse Tétigkeit ein 3. Wir sprechen aber hier

1 LanversiN, F., pE, S. J., Le concept de présence et quelques-unes de
ses applications théologiques. RScRel 22 (1933) 22-80.

? L’idée de simple contiguité spatiale, me suggére un ami, par laquelle un
esprit superficiel sera toujours tenté d’expliquer la « présence» d’un corps & un
autre y reste radicalement impuissante. Car deux corps, méme contigus, sont
en réalité (a considérer les choses spatialement) bien plut6t absents I'un de I'autre
que présents, ne coincident que par leurs limites et donc n’ayant de commun
que du non-étre. Pour qu’on puisse dire que leur étre est en quelque maniére
mis en commun, l'un perfectionnant I’autre, il faut dépasser cet aspect et con-
sidérer ou que l'un agit sur l'autre, ou qu’ils agissent 1'un sur I'autre, ou enfin
qu'ils sont aptes a agir ensemble sur un troisi¢me. A.a.O. S. 63.

Ayant constaté que toute présence est fondé sur une communication d’étre,
nous sommes naturellement amenés a en grouper les différentes formes suivant
les diverses modes de causalité : la cause étant précisément ce qui communique
I’étre, id quod dat esse alteri. Ebenda S. 60.

3 Vgl. TriiBNERs Deutsches Worterbuch, Berlin 1939, unter « Gegenwart »,
T. III, SS. 58b-59a. — In diesem verstirkten Sinn konnte man Gegenwart der



Zum Begriff der Gegenwart 67

nicht von einer besonderen Vollkommenheit des Gegenwirtig-Seins,
sondern vom Wesen der Gegenwart an und fiir sich 1.

DaB der reine Begriff der Gegenwart nicht durch «Seinsvermitt-
lung » definiert werden kann, geht daraus hervor, dal3 es wahre, wirk-
liche Seinsvermittlung ohne Gegenwart und auf der anderen Seite
Gegenwart ohne Seinsvermittlung geben kann. Das erste trifft zu bei
der mittelbaren Tatigkeit. Bringt namlich eine entfernte Ursache durch
andere Zweitursachen eine Wirkung hervor, so ist nur die letzte Ursache
der Wirkung gegenwdrtig, trotzdem geht aber auch von der ersten
Ursache ein wirklicher EinfluB auf das zuletzt Gewirkte iiber. Zweitens
konnen wir auch ohne Seinsvermittlung, ohne ursichliche Tatigkeit,
von einer wahren Gegenwart reden ; so z. B. bei der einfachen Begren-
zung zweier Korper. Es geht uns natiirlich hier um den Begriff der
Gegenwart. Dal de facto ein physischer Korper den ihn begrenzenden
nicht «nur » begrenzt, sondern zugleich auch auf ihn «einwirkt », hat
dazu nichts zu sagen.

IL.

Wenden wir uns nun der Erkldrung auf Grund der Beziehung zu. —
Thomas sagt an verschiedenen Stellen von der Gegenwart Gottes :
« importatur quaedam relatio» 2. Dieser Aspekt wird besonders von
Silvester von Ferrara hervorgehoben. Uberall dort, wo er in einem
scharfen, prizisen Sinn von der Gegenwart redet, gebraucht er den
Terminus « habitudo », Beziehung 3. « Haec autem simultas, sive exis-

bloen « Anwesenheit » gegeniiberstellen. So sprechen wir nicht von einer Geistes-
anwesenheit, sondern von einer Geistesgegenwar?.

1 Es geniigt auch nicht, die Seinsvermittlung als « Aktuation » niher zu be-
stimmen. «Ces divers modes de présences ... ont tous, comme fondement, une
communication d’étre a un sujet, ce que dans la langue scolastique, on appelle
actuation du sujet. » A.a.O. S. 62. Nicht jede « Aktuation », wie z. B. die der
reinen Erkenntnis, begriindet eine Gegenwart im eigentlichen Sinn. Doch will
Lanversin eben unterschiedslos sowohl durch transitive als auch durch imma-
nente Tatigkeit (S. 62), sowohl durch Erkenntnis allein (S. 71) als auch durch
den Akt der fides informis (S. 76) eine wahre Gegenwart begriinden. — Damit
wird aber die erste und fundamentale Unterscheidung zwischen Gegenwart im
eigentlichen und uneigentlichen Sinne verwischt. Es ist klar, daB wir im folgenden
nur das Wesen der Gegenwart im eigentlichen Sinn, als physisch-substantielle
Wirklichkeit, im Auge haben und keinesfalls die intentionale auf Grund der Er-
kenntnis. Oder, wir sprechen nicht von den besonderen modi, « per praesentiam »,
« per potentiam » « praecisive », sondern von der Gegenwart « per substantiam ».

? Cum dicitur Deus esse ubique, importatur quaedam relatio Dei ad crea-
turam. In Sent.Id.14q.2a. 1, sol. 1 ad a. — Dasselbe daselbstd. 37 q. 2 a. 3 ad 3.

3 Besonders In C. Gent. III c. 68, I, 3; xxiII, 2.



63 Zum Begriff der Gegenwart

tentia Dei in rebus, nihil aliud formaliter importat quam habitudinem
praesentiae Dei ad res creatas. »* Wir unterstreichen, dal3 er nicht nur
sagt «nihil aliud realiter importat », sondern « formaliter ».

Auch Gardeil bestimmt in seinem Buch « La Structure de 1’Ame »
zu Beginn der Ausfithrungen iiber die Gegenwart Gottes 2 diese als eine
Beziehung und entwickelt eben aus diesem Begriff die entscheidenden
Erwigungen. Dasselbe finden wir bei Retailleau 3, der ausfiihrlich den
Begriff « présence » untersucht. Fiir ihn ist die formelle Gleichsetzung
zwischen Gegenwart und Relatio so klar, daB er schreibt : « Voild un
point tellement indiscutable dans 1’école thomiste, que nous croyons
inutile d'y insister. »* — Cajetan aber faBt die Gegenwart zweifach,
einmal als Kontakt, dann aber als relatio °.

Somit stellen wir und sie Frage, ob wirklich das Wesenselement
der Gegenwart durch eine Beziehung begriindet werde oder nicht. Wir
glauben kaum, es bejahen zu miissen.

Erstens geht es bei den Texten von Thomas ausdriicklich um die
Gegenwart Gottes und nicht um das Wesen der Gegenwart an und fiir
sich. Bei jener aber haben wir besondere Griinde, um die Beziehung
in den Vordergrund zu stellen, da das Wirken Gottes, durch das sie
zustande kommt, auBerhalb des géttlichen Wesens nichts anderes als
eine relatio ex parte rei creatae ist °.

Zweitens begegnet man verschiedenen Schwierigkeiten, wenn man
die genaue Natur dieser Beziehung umschreiben soll. Fiir die Gegen-
wart Gottes appelliert man an die transzendentale Beziehung zum
Schopfer ?. Diese ist aber als Beziehung des geschaffenen Seins zum

1 A.a. O. xxi11, 2.

2 GARDEIL A. O. P, La Structure de I’Ame et I’'Expérience Mystique. Paris
1927, 1I, S. 8.

3 RETAILLEAU M., La Sainte Trinité dans les ames justes, Thése pré-
sentée & la Faculté de Théologie de 1'Université Cath. d’Angers, Angers 1932.
Bes. SS. 3-45. — Die Ausfithrungen von R. wurden von TRriiTscu J., SS. Trini-
tatis inhabitatio apud Theologos recentiores (Diss. in Fac. Theol. Pont. Uni-
versitatis Gregorianae), Trento 1949, S. 32-41, iibernommen.

¢ RETAILLEAU, a.a.O. S. 6.

5 CajeTAN, In I q. 8 a.1 n.vir: Coniunctio Dei cum rebus (Fachwort fiir
die Gegenwart Gottes) potest sumi dupliciter : uno modo, pro ipso contactu, quo
Deus ipse rem per seipsum tangit ; alio modo, pro relatione praesentiae, qua deno-
minatione relativa, dicitur praesens secundum se alicui.

¢ Dazu In Sent. I d. 14 q. 2 a. 1, sol. 1 ad 1 : Cum dicitur Deus esse ubique,
importatur quaedam relatio Dei ad creaturam, quae quidem relatio non est in
ipso, sed in creatura.

” So GARDEIL, a. a. O.



Zum Begriff der Gegenwart 69

Schépfer schon spezifisch bestimmt, und man sieht nicht ein, aus was
fiir Griinden man dieselbe Beziehung als Gegenwart hinstellen kann.
Ferner konnte die Gegenwart in der geschaffenen Ordnung nichts
anderes als eine pridikamentale Beziehung sein. Fiir die Gegenwart
«per contactum quantitatis dimensivae» kidme als Fundament der
Beziehung die Quantitit, fiir die Gegenwart « per contactum virtutis», die
virtus activa und passiva in Frage. Damit wiirde aber ein und dasselbe
spezifische Wesen der Gegenwart als Beziehung durch zwei spezifisch
verschiedene Beziehungen konstituiert, was nicht anzunehmen ist.

GewiB folgt der Gegenwart eine Beziehung. Der Text von Thomas
ist diesbeziiglich bezeichnend. Er sagt, die Gegenwart bringt eine Be-
ziehung mit sich, «importatur ».

Die Beziehung an und fiir sich besagt nur ein Bezogen-Sein zweier
Dinge. DaB} aber zwei Dinge auf einander als gegenwirtig bezogen
sind, setzt schon die Gegenwart voraus. Auf Grund der Gegenwart
sind sie als gegenwirtig auf einander hingeordnet und bezogen. Somit
miissen wir sagen, dafl die Gegenwart als Fundament ein relatives
Gegenwirtig-Sein begriindet. Fundament aber der Beziehung und Be-
ziehung selber sind zwei verschiedene Dinge. Also kann die Gegenwart
an und fiir sich nicht schon eine Beziehung sein.

Zur Bestitigung fiithren wir die Worte Cajetans an. Von der Gegen-
wart als Beziehung sagt er : «alio modo (sumitur praesentia) pro rela-
tione praesentiae, qua denominatione relativa, dicitur praesens secun-
dum se alicui». Von der Gegenwart als Kontakt aber : sumitur prae-
sentia « pro ipso contactu, quo Deus ipse rem per seipsum tangit » ’.
« Pro ipso», d. h. also fiir das Wesen, ferner « pro ipso», d. h. fiir das
Fundament des relativen Gegenwirtig-Seins.

Etwas weiter unten antwortet er auf einen Einwand von Skotus,
der den Beweis der Gegenwart Gottes auf Grund der Tatigkeit als eine
petitio principii hingestellt hatte. Er, Skotus, sagte: « Quaero quid
intendis quaerere et concludere ? Aut praesentiam Dei in omnibus
ratione operationis, aut ratione immensitatis. Si primum, ergo com-
mittitur petitio principii: quia conclusio est, Deus est in omnibus,
idest coniunctus omnibus ut agens, et medius terminus est hoc idem,
ut patet in littera.» Darauf antwortet Cajetan: « Nec sequitur, ergo
est ibi petitio principii ... Tum quia, dato quod quaestio et conclusio
esset de coniunctione contactus, medium est definitio ipsius coniunctionis :

1 CajeTAN, In I q. 8 a.1 n. viL



70 Zum Begriff der Gegenwart

et sic non est petitio, quoniam concluditur quasi passio de subiecto,
per definitionem passionis ; dum ostenditur Deum esse per seipsum con-
iunctum omnibus, per definitionem eius quod est esse coniunctum per
seipsum ; quod nihil aliud est quam immediate, immediatione suppo-
siti, agere ac conservare omnia. Tum quia, si quaestio et conclusio est
de esse in rebus per relationem praesentiae, medium est causa, sew funda-
mentum, maioris extremitatis. »? Damit wird deutlich gesagt, da das
relative Gegenwirtig-Sein, « esse in rebus per relationem praesentiae »,
durch die Gegenwart, d. h. durch den Kontakt, als aus dem Fundament
der Beziehung heraus begriindet werde, « medium est quasi causa seu
fundamentum ». Das Wesen aber der Gegenwart mulB in der Beriihrung,
d. h. im Kontakte selber liegen, da man durch den Nachweis der Be-
rithrung Gottes mit den Geschépfen, tamquam de definitione ad defi-
nitum, die Gegenwart Gottes beweist.

I1I.

Aus dem soeben erwihnten Text geht hervor, daBl das Wesens-
moment der Gegenwart in der Beriihrung zweier Dinge zu suchen ist.

Thomas gebraucht stets, wenn er mit Nachdruck von der Gegen-
wart spricht, den Terminus « contactus» oder das Zeitwort «contin-
gere » 2. Andere iAquivalente Ausdriicke, die wir bei ihm finden, sind
«applicatio » * und « coniunctio » %.

Die zwei unmittelbar gegebenen Formen der Gegenwart, zwischen
Korper und Kérper, und zwischen Kérper und Geist, sind bekannt °.
In beiden Fillen kommt die Gegenwart durch Beriihrung zustande, das

1 CAJETAN, a.a. O.

* Omne quod est in loco vel in re quacumque, aliquo modo contingit ipsum
... secundum contactum quantitatis dimensivae; ... secundum contactum wvir-
tutis. C. Gent. III c. 68, Item. Omne. Dasselbe I q.8 a. 2 ad 1.

¥ Quod aliquid determinetur ad locum aliquem, hoc non est nisi inquantum
per aliquem modum applicetur ad locum illum, et non ad alium. Haec autem
applicatio ... In Sent. I d.37 q.3 a. 1.

Ubi diversus applicationis modus, ibi diversus modus essendi (in rebus).
Ebenda q.1 a. 2. '

Deus non est in creatura nisi inquantum applicatur sibi per operationem.
Ebenda. Dasselbe daselbst q.3 a. 1 ad 6.

4 Ubi diversus coniunctionis modus, ibi diversus modus (essendi in rebus).
In Sent. I d.37 q.1 a.2.

Deus est in omnibus rebus per suam actionem, inquantum coniungit se
eis. In II Cor. 6, 16, lect. III.

5 Dazu vor allem C. Gent. III c. 68. Item. Omne. — Siehe oben Anm. 2.



Zum Begriff der Gegenwart 71

erste Mal durch die der Oberfliche, «per contactum quantitatis
dimensivae », das zweite Mal durch die der Tatigkeit, «per con-
tactum virtutis ».

An und fir sich bietet dieser Terminus, Kontakt, keine groBe
Schwierigkeit. Doch kénnen wir folgenden Einwand machen. Eine
Begriffsbestimmung soll namlich durch eigentliche und nicht durch un-
eigentliche Termini geschehen. Nun sagt aber Thomas, daBl die Be-
rithrung durch die Titigkeit nur eine Berithrung im uneigentlichen
Sinne sei: « tactus metaphoricus est per actionem»!. Also kann man
hochstens die korperliche Gegenwart Berithrung nennen, nicht aber die
Gegenwart an und fiir sich.

Darauf ist erstens aus dem unmittelbaren Zusammenhang heraus
zu sagen, da Thomas dort von einer ganz besonderen Art der Titig-
keit spricht, er fiigt namlich bei, «sicut dicitur contristans tangere » 2.
Es ist klar, daBl diese Berithrung nur bildlich ist, zugleich aber auch
keine Gegenwart erfordert.

Zweitens ist zu sagen, da man den Ausdruck Kontakt wohl in
einem restriktiven Sinne nehmen kann, um damit die spezielle Art der
korperlichen Gegenwart zu bezeichnen. So sagt Thomas : « Haec autem
applicatio vel intelligitur secundum situm a#f contactum vel secandum
formam, vel secundum operationem aliquam.»? Situs und contactus
werden an dieser Stelle einander gleichgestellt und als genereller Begriff
der abstraktere Ausdruck applicatio vorgezogen. Oft aber wird con-
tactus im selben Sinn wie applicatio gebraucht 2.

Sicher bezeichnet Berithrung in erster Linie etwas in der raumlich-
korperlichen Ordnung. Wir konnen damit aber auch eine tiefere Wirk-
lichkeit zum Ausdruck bringen. Cajetan setzt folgende Termini ein-
ander gleich : «esse simul seu coniungi, et immediate attingere » .
Ferrara spricht von einer « simultas » ®¢. Thomas sagt : « Proprie tangere
est habere ultima simul.»? Unter den «ultima» verstehen wir die
Extreme, d. h. die Grenzen zweier Dinge. Diese fallen nimlich bei der
eigentlichen Berithrung zusammen. So kénnen wir an Stelle von Be-
rithrung auch Begrenzung sagen und an Stelle von Kontakt den in der
Philosophie geldufigen Ausdruck «terminatio» setzen. — Wenn wir

1 In Sent. I d.37 q.3 a.1. ? Ebenda. 3 Ebenda.
“So z.B. In Sent. I d.37 q.1 a.3; q.3 a.1 ad 6.

5 CaJETAN, In I q. 8 a.1 n. xIV.

¢ FeErrARA, In C. Gent. III c. 68 nn. I, 3; xxI1, 2.

? In Sent. I d.37 q.3 a.1.



72 Zum Begriff der Gegenwart

also trotzdem noch weiterhin von Beriithrung reden, so verstehen wir
darunter nichts anderes als eine « pura terminatio ».

Da es aber verschiedene Arten der Begrenzung gibt, miissen wir
zum vollen Begriff der Gegenwart noch weitere Bestimmungen suchen.
Wir haben erst das primum praedicabile gefunden.

Sprechen wir von Gegenwart auf Grund der Titigkeit, so ist es
klar, dal nicht jede Titigkeit wahre Gegenwart im eigentlichen Sinne
begriindet, sondern dafB es sich dabei stets um eine ganz bestimmte,
qualifizierte Tatigkeit handelt. Die Eigenschaften sind folgende : Er-
stens muB} es eine aktive Titigkeit und nicht eine passive, wie z. B.
das Erkennen, sein !, zweitens eine unmittelbare ® und drittens Titig-
keit im Akt, «actu»? Werden diese drei Bedingungen erfiillt, so
kommt stets, und nur in diesem Fall, durch die Tatigkeit Gegenwart
zustande. Betrachten wir nun diese drei Bestimmungen nicht insofern
sie sich auf das Wirken, sondern insofern sie sich auf den terminus
der Titigkeit beziehen, so finden wir zugleich auch die Elemente,
die uns vom allgemeinen Begriff der terminatio zum engeren der
Gegenwart fiihren.

In erster Linie ist es klar, daB3 nur bei einer aktuellen Titigkeit
von Begrenzung gesprochen werden kann. Die Titigkeit dem reinen
Vermégen nach ist ja unbestimmt und von keinem besonderen Objekt
begrenzt. Zweitens mull die Begrenzung wirklich und real sein. Dies
entspricht der aktiven Tétigkeit, die die Wirklichkeit des Objektes her-
vorbringt und im Hervorbringen eben beriihrt. Drittens muB die
Begrenzung unmittelbar sein, d.h. unter AusschluB eines Zwischen-
gliedes. Daraus ergibt sich folgende Begriffsbestimmung : Gegenwart
ist reale, unmittelbare Begrenzumg oder Beriihrung zweter Dinge. mit
anderen Worten, unmittelbare Beriihrung der Wirklichkeit zweier Dinge.

Daraus ergibt sich folgendes. Die sogenannte Gegenwart per vir-
tutem diffusam, d. h. die Gegenwart, die zustande kommt, wenn eine
entfernte Ursache durch andere mitwirkende Ursachen einen Endeffekt
hervorbringt, kann keine Gegenwart im eigentlichen Sinne sein, da es
sich nicht um wunmittelbare Berithrung handelt. Ferner kann die reine
Erkenntnis nie eine wirkliche Gegenwart begriinden, weil sie einen ter-

1 Dazu vor allem In Sent. I d. 15 q. 5 a. 3 ad 4. Ebenso In Sent. I d. 37
q-3a.2ad 38; I1q.8 a.3 ad 3.

? Dazu vor allem In Sent. I d. 37 q. 3 a. 1 ad 6. Ebenso daselbst a. 2.

3 Dazu vor allem C. Gent. IV c. 21. Quia vero.



Zum Begriff der Gegenwart 73

minus immanens besitzt und somit nicht direkt von der Wirklichkeit
des Erkannten begrenzt wird. Die Erkenntnis ist zwar real auf das
erkannte Ding bezogen, trotzdem aber hat dieses im Erkennenden
nicht ein reales, sondern nur ein intentionales Sein!. Wenn wir also
dennoch von einer gewissen Berithrung mit dem Erkannten sprechen,
so kann dies nie eine reale Berithrung und folglich auch keine wirk-
liche Gegenwart sein. Auch kann die Beziehung an und fiir sich nie
Gegenwart konstituieren, da sie von sich aus z%berhaupt keine Beriihrung,
sondern nur ein Bezoge n-Sein besagt 2. Schlieflich kann die Gegenwart
zu sich selber nicht im eigentlichen Sinne Gegenwart sein, da es sich
nicht um zwet, sondern nur um eine Wirklichkeit handelt. Wir sprechen
hier einfach von einer relatio rationis zu sich selber.

Demgegeniiber aber findet beim An-einander-Grenzen zweier Korper
eine reale und unmittelbare Beriithrung, eine wahre Gegenwart im
eigentlichen Sinne, statt. Ebenso beriihrt das unmittelbar Wirkende
seinen unmittelbaren Effekt. Beide Wirklichkeiten grenzen im Akt des
Wirkens real und unmittelbar an einander. Dasselbe gilt auch von der
unmittelbaren, schépferischen Tatigkeit Gottes.

Es geht hier sicher nicht um eine univocatio, sondern um einen
analogen Begriff. Trotz den an und fiir sich verschiedenen Wirklich-
keiten finden wir doch iiberall das Konstitutiv der realen und unmittel-
baren Berithrung. Das Wesen der Allgegenwart Gottes muB also die
Beriithrung zwischen Gott und den Geschépfen auf Grund der unmittel-
baren Tatigkeit des Schopfers sein. Das Wesen der Gegenwart Golles
aber an und fiir sich kann nichts anderes als die unmittelbare Beriihrung
mit der Wirklichkeit Gottes sein 3. Gewil ist diese Berithrung einzig von
seiten Gottes aktiv, von der der Geschopfe aus passiv, das Beriihrt-
Werden jedoch von Gott aus ein ens rationis, fiir die Geschopfe aber
im hoéchsten Sinne real. — Deus omnia tangit, sed ipse a nemine tan-
gitur ! — «Substantia Dei non est applicabilis ad alterum extremum,
sed applicativa alterius extremi ad se; — in quo supereminet Deus
ad omnem contactum creatum !»*

! 'Wir sprechen hier allgemein vom Wesen der Erkenntnis als solcher. Be-
sondere Fille, wie z. B. die visio beatifica, die Selbsterkenntnis usw., werden
damit nicht beriihrt.

* Hier denken wir besonders an die Gegenwart des Herrenleibes in der
Eucharistie.

3 Gibt es neben der allgemeinen Gegenwart Gottes noch eine andere, so
muB auch diese diesen wesentlichen Begriff der Gegenwart erfiillen.

% JouanNEs A S. THoMmA, In I q.8, Disp. 8 a.3 n. 11. Parisiis 1931.



-

74 Zum Begriff der Gegenwart

Kehren wir noch einmal zuriick zum Begriff der Gegenwart, um
thn noch etwas weiter zu kliren! Setzen wir ihn nimlich mit den
Kategorien in Beziehung, so ist folgendes zu sagen : Konstituiert wird
die Gegenwart durch den Kontakt. Je nachdem aber dieser durch die
Ausdehnung oder durch die Tétigkeit zustande kommt, mufl die Gegen-
wart ihrer Wirklichkeit nach auf die Kategorie der Quantitit oder die
der actio und passio zuriickgefiihrt werden.

Wir sagen ausdriicklich « zuriickfiihren », denn was dem Kontakte
folgt, ist eine Beziehung. Wir sagten schon oben, daB3 die Gegenwart,
die Berithrung, als Fundament einer Beziehung angesehen werden kann.
Wie ist aber dann diese Beziehung der Gegenwart in die allgemeine
Lehre von den Beziehungen einzugliedern ? — Wir sprechen von drei
verschiedenen unmittelbaren Fundamenten : Einheit, Tatigkeit und
mensura. Kontakt scheint zur ersten Gruppe, primi generis, zu gehéren.
Es besteht zwischen denen, die gegenwirtig sind, eine gewisse Art der
Einheit, wir sprechen von coniunctio. — Die Beziehung mufB ferner
eine relatio convenientiae sein, da beide termini im wirklichen Gegen-
wiartig-Sein iibereinstimmen. — Trotzdem aber besagt sie als Gegenwart
nicht direkt Ahnlichkeit, nicht Gleichheit, noch Identitit. Quantitit
und actio begriinden nur insofern die besondere Beziehung des Gegen-
wiartig-Seins als sie eine unmittelbare Berithrung mit einer anderen
Wirklichkeit enthalten. Es geht einzig um die reine Begrenzung zweier
Dinge und um das Bezogen-Sein, das daraus folgt.

IV.

Wir haben den Text, in dem Skotus den Beweis der Gegenwart
Gottes aus dessen Titigkeit angreift, zum Teil schon erwiahnt. Fiir ihn
setzt Tatigkeit schon Gegenwart voraus, also kann diese nicht durch
jene bewiesen werden. Damit steht er, wenigstens der Kritik nach, in
der Linie von Suarez, der nicht auf Grund der Tétigkeit, sondern un-
mittelbar aus dem Attribut der Immensitit die reale Allgegenwart
Gottes beweist I. Da diese Frage ebenfalls das Wesen der Gegenwart
beriihrt, gehen wir hier kurz auf sie ein.

Wieso kann fiir Skotus die Gegenwart Gottes nicht aus der Titig-
keit bewiesen werden ? Er sagt: Entweder geht es um die Gegenwart

! Suarez F. S. J., Metaph. disp. 30, sect. 7, vor allem nn. 18, 19, 32, 40 ;
De Deo uno et Trino, Tract. I, lib. 2, c. 2. — « Haec autem veritas (i. e. ubiquitas
seu actualis existentia Dei in rebus) sequitur evidenter ex attributo immensitatis. »
De Deo uno et Trino, Tract.I, 1. 2, c. 1, n. 4.



Zum Begriff der Gegenwart 75

auf Grund der Tatigkeit, oder um die Gegenwart auf Grund der Immen-
sitit. Wenn das erste, so begeht man eine petitio principii. Man beweist
niamlich die Gegenwart Gottes als Wirkender aus seinem Wirken heraus,
d. h. das Wirken durch das Wirken. Wir haben also zweimal genau
denselben Konzept und keinen Fortschritt zu einer formell neuen Wahr-
heit. — Geht es aber um die Gegenwart Gottes auf Grund der Immensi-
tat, so wird die Gegenwart fiir das Wirken schon vorausgesetzt. Gott
konnte ja nicht wirken, wenn er nicht schon gegenwirtig wire 1.

Im ersten Fall indentifiziert Skotus die Gegenwart vollkommen mit
dem Wirken, im zweiten jedoch trennt er sie gidnzlich davon. Uns aber
scheint weder das eine noch das andere der Wirklichkeit zu entsprechen.

Beim Beweis der Gegenwart auf Grund des Wirkens handelt es
sich zwar um die eine, wir kénnen sagen physische, Wirklichkeit des
Wirkens, trotzdem aber geht es um zwei metaphysisch formell ver-
schiedene Konzepte: um den des Wirkens und den der Gegenwart.
Gegenwart an und fiir sich besagt nicht schon notwendig Gegenwart
auf Grund des Wirkens. Der SchluB vom Wirken auf die Gegenwart
Gottes ist also ein wirklicher Fortschritt zu einer formell neuen Wahrheit.

Cajetan spricht zwar von einem discursus de definitione ad defi-
nitum 2. Es wiirde sich in diesem Fall um einen reinen syllogismus
explicativus handeln. Er betont aber, daB dies nur der Fall ist, wenn
man von der Tatigkeit auf die Gegenwart als Wirkender schlieBt :
«quasi passio de subiecto, per definitionem passionis»?2 Daneben

! In quaestione illa, an Deus sit ubique sive in omnibus rebus ?, probat
quod sic, per hoc quia, secundum Philos. VII. Physic., movens est simul cum
moto et efficiens cum effectu : et Deus est primum efficiens, et ideo potens movere
omne mobile. Ex hoc concludit quod est in omnibus et praesens omnibus. —
Quaero, quid intendit per hoc concludere ? An esse praesentem omnibus, hoc
est moventem ; et tunc est petitio principii, quia idem est praemissa et conclusio ;
et nihil ad propositum, quia ibi intendit concludere immensitatem Dei, secundum
quam Deus est praesens omnibus. Aut intendit concludere illam praesentiam quae
competit Deo in quantum est immensus ; et tunc ex operatione alicubi, secundum
ipsum, sequitur praesentia illa quae pertinet ad immensitatem divinam, quae est
Dei in quantum Dei, ita quod prius naturaliter erit praesens in quantum immensus
quam % quantum operans, et hoc concluditur ex hoc quod est in omnibus per
operationem sicut ex posteriori. Comm. Oxon. In Sent. IT d. 2 qq. V, VI n. 139.
Quaracchi 1914.

2 CajETAN, In I .8 a.1 n.Ix.

¥ Dato quod quaestio et conclusio esset de coniunctione contactus, medium
est definitio ipsius coniunctionis : et sic non est petitio, quoniam concluditur quasi
passio de subiecto, per definitionem passionis; dum ostenditur Deum esse per
seipsum coniunctum omnibus, per definitionem eius quod est esse coniunctum



76 Zum Begriff der Gegenwart

nimmt er noch die Moglichkeit eines Schlusses von der Gegenwart auf
Grund der Wirksamkeit zur Gegenwart « indistincte », d. h. zur Gegen-
wart, ohne diese als Gegenwart der Tatigkeit zu bestimmen, an. Diesen
Diskurs nennt er « processus ab inferiori ad superius»!. Uns aber
scheint es, daB es sich nicht nur um speziellen und generellen Begriff,
sondern, wie eben gesagt, um zwei formell verschiedene Begriffe handelt.

Ferner geht es nicht nur um zwei verschiedene Begriffe, sondern
auch um zwei verschiedene Wirklichkeiten. Das unmittelbare Wirken
schliet zwar Gegenwart ein, doch geht es um zwei metaphysisch ge-
trennte Dinge. Gegenwart ist nicht notwendig mit der Tétigkeit ver-
bunden, da es auch Gegenwart ohne Tatigkeit geben kann. Es handelt
sich also nicht nur um einen syllogismus mere explicativus, sondern
im eigentlichen Sinne um eine «illatio ».

Etwas anders ist der allgemeine Begriff der Gegenwart und etwas
anderes die verschiedenen Arten der Gegenwart. Zur Gegenwart auf
Grund der Tatigkeit gehort das unmittelbare Wirken, zu der auf Grund
der Ausdehnung die unmittelbare Berithrung zweier Flichen. Etwas
anderes aber ist die Gegenwart an und fiir sich, sie besagt nichts anderes
als reinen Kontakt, und dieser ist wiederum etwas anderes als die Titig-
keit und das Wirken.

So bringt uns der Begriff der Gegenwart auch groBere Klarheit
iitber den Beweis der Wirklichkeit einer Gegenwart. Geht es um eine
Gegenwart auf Grund der Titigkeit, so ist die Tatigkeit der Weg, nicht
aber der terminus des Beweises. Die Tatigkeit bringt quasi efficienter
die Gegenwart hervor, diese aber ist formell, ihrem Wesen nach, und
zugleich auch real, von der Titigkeit verschieden. Deshalb ist der
Beweis der Gegenwart Gottes vermittels der Tatigkeit giiltig. — DaB
der Beweis direkt aus dem Attribut der Immensitit, « abstractione facta
ab operatione », ungeniigend ist, muB3 anderswo dargelegt werden.

V.

Nachdem wir das Wesen der Gegenwart und auch das der Gegen-
wart Gottes dargelegt haben, méchten wir noch kurz einiges iiber die
Eigenschaften der allgemeinen Gegenwart Gottes beifiigen. Nachdem

per seipsum ; quod nihil aliud est quam immediate, immediatione suppositi, agere
et conservare omnia. A.a.O.

1 (Si) quaestio et conclusio est de praesentia indistincte : medium autem
est praesentia per modum agentis immediati: et sic est processus ab inferiori
ad superius affirmative. A. a. O.



Zum Begriff der Gegenwart 77

das Wesenselement bestimmt ist, folgen daraus die weiteren Bestim-
mungen. Es geht um die Beriithrung, die auf Grund der das Sein er-
haltenden Tatigkeit Gottes zustande kommt.

In erster Linie ist zu betonen, daB es sich um eine wahre und wirk-
liche Gegenwart und nicht nur um eine Gegenwart in metaphorischem
Sinne handelt. Die Allgegenwart Gottes ist ebenso wie die Tatigkeit,
die sie begriindet, real. Weil diese letztere unmittelbare Tatigkeit ist,
enthilt sie nicht nur eine Wirkung Gottes, sondern, wenigstens als ter-
minatio, Gott selber gemil} seinem ganzen Wesen und seiner Substanz.
«Seine Substanz», sagt Thomas, «ist allen Dingen als Ursache des
Seins gegenwirtig. » 1 So miissen wir also die Allgegenwart Gottes zu-
nichst als eine substantielle Gegenwart charakterisieren. Dies gehért
zwar an und fiir sich noch zum Wesen, wir heben es nur im Sinne einer
explicitatio hervor.

Als Eigenschaften im eigentlichen Sinne sind folgende zu nennen :
erstens Notwendigkeit, zweitens Allgemeinheit und drittens Tiefe.

Konstituiert wird die Gegenwart durch die das Sein erhaltende
Tatigkeit Gottes. Da aber nichts Geschaffenes sein kann, ohne von
Gott unmittelbar im Dasein erhalten zu werden, kann auch nichts ohne
Gegenwart Gottes sein. « Nihil potest esse sine Deo in eo.»2 Also ist
Gott notwendig in allem, was ist.

Wenn aber nichts ohne Gegenwart Gottes sein kann, so folgt daraus,
daB Gott in allen Dingen und iiberall ist. « Gegen diejenigen », die die
Gegenwart Gottes einschrinken, « mul3 man sagen », sagt Thomas, « daf3
Gott in allen Dingen gemifl seinem Wesen ist » ... In allen Dingen ist
er seinem Wesen nach, indem er allen als Seinsursache gegenwirtig ist .

Ist aber Gott in allen Dingen, so ist er auch in allen Elementen
und Teilen der Dinge. «Er ist das seingebende Prinzip und folglich
bringt er auch alles, was zum Dasein hinzukommt, hervor. »* Folglich
ist er auch im Innersten und Tiefsten der Dinge. Er ist innerhalb der
Dinge, — schreibt wiederum Thomas — «sicut tenens rem in esse » °.

Diese Innerlichkeit und Tiefe der Gegenwart Gottes konnen wir
sowohl von den Dingen als auch von Gott aus betrachten. Von den

Substantia sua adest omnibus ut causa essendi. I q.8 a.3 ad 1.
CajETAN, In I q. 8 a. 4.
Contra hos oportet dicere quod sit in omnibus per essentiam ... Est in
omnibus per essentiam, inquantum adest omnibus ut causa essendi. I q.8 a. 3.
* Ipse est principium dans esse, et per consequens creans omnia alia quae
ad esse sunt superaddita. In Sent. I d.37 q.3 a. 2.
5 Deus est intra quamlibet rem sicut tenens rem in esse. De pot. q. 3 a. 7.

1
2

3



78 Zum Begriff der Gegenwart

Dingen aus, indem er das Innerste, ihr Sein und Dasein beriihrt. « Das
Sein ist das, was jedem am innersten und was in allen am tiefsten ist ...
SomuB also Gott in allen Dingen und dies auf innerlichste Weise sein.» ! —
« Weil die Kraft Gottes, durch die er die Geschépfe beriihrt, die héchste
und unendlich ist, berithrt auch die Allgegenwart Gottes in hdéchster
und tiefster Weise die Dinge. » Nicht von auflen, sondern von innen,
«illabendo et existendo in rebus», «so, daB er durch die Berithrung
selber ihnen das Dasein gibt, nicht aber daB3 er zu etwas schon Seiendem
hinzukommt. » 2 Deshalb miissen wir sagen, dafl Gott uns innerlicher
ist als wir uns selber, da er das, was unser Sein und Dasein ausmacht,
was wir selber in uns nicht beriihren kénnen, unmittelbar und durch
sich selber beriihrt. « Ecce jam potest notiorem Deum habere quam
fratrem » ; ruft Augustinus, « plane notiorem, quia praesentiorem ;
notiorem, quia interiorem ; notiorem, quia certiorem »!?

Von seiten Gottes aber geht die Innerlichkeit seiner Gegenwart
daraus hervor, daB nichts zwischen ihm und uns steht, da die Tatig-
keit, durch die er uns beriihrt, formell eine innere Tatigkeit Gottes ist,
eine solche, die in Wirklichkeit zusammenfillt mit seinem Wesen. Wir
werden also unmittelbar vom gottlichen Sein berithrt. Trotzdem die
Gegenwart etwas Einziges und nicht etwas Teilbares ist, konnen wir
doch verschiedene Grade der Gegenwart unterscheiden, nicht nur ent-
sprechend den verschiedenen Wirkungen, die die Tatigkeit, die die Gegen-
wart begriindet, hervorbringt, sondern entsprechend der Art und Weise
der Beriihrung der Gegenwart selbst. Bei der rdumlichen Gegenwart
findet ndmlich die Berithrung durch die Grenze, durch die Oberfliche,
statt. Es handelt sich dabei um ein einfaches Bei- oder An-einander-
Sein. Bei der Gegenwart durch die Taitigkeit kann das, was tatig ist,
schon innerhalb des anderen sein. Wir kénnen in diesem Fall von einem

! Esse autem est illud quod est magis intimum cuilibet, et quod profundius
omnibus inest ... Unde oportet quod Deus sit in omnibus rebus, et intime.
Iq.8 a. 1

2 Quia virtus Dei, qua creaturas tangit, est summa et infinita, summo et
intimo modo immensitas Dei res attingit: non quasi extrinsece illis assistendo,
sicut unum corpus assistit alteri: sed etiam illabendo et existendo in rebus, ita
quod ipso contactu det illis esse, non autem superveniat alicui esse praesupposito.
Jouannes A S. Tu., In I q. 8, Summa text.

Vgl. dazu auch CaJETAN, In I q.8 a.1 n.Vvi: Esse est profundius omnibus,
quia est formale respectu omnium. Et merito : nihil enim in re aliqua est, quod
non actuetur per esse, sive pars essentialis, sive integralis, sive praedicatum sub-
stantiale ; omnem enim gradum, omnem rationem esse attingit.

3 AucusTiNus, De Trin. viiI c. 8 n. 12. PL 42, 957,



Zum Begriff der Gegenwart 79

wahren Im-anderen-sein, von einem Innesein sprechen. Dennoch ist
das Ding, das gegenwirtig ist, nicht die Tatigkeit, durch die es dem
anderen gegenwirtig ist. Diese, die actio transiens, steht irgendwie
noch zwischen dem einen und dem anderen als das, was beide ver-
bindet. Bei Gott aber ist die Tétigkeit, durch die er gegenwirtig ist,
mit seinem Wesen identisch. Er ist also iiberall ganz, seiner ganzen
Wesenheit, seiner ganzen Substanz nach gegenwartig. « Deshalb sagt
man », schreibt Augustinus, « daB3 er iiberall gegenwirtig ist, weil er
keinem Teile abwesend ist ; deshalb ganz, weil er nicht einem Teil einen
Teil zur Gegenwart bietet ... und nicht nur der Gesamtheit der Schép-
fung, sondern auch jedem einzelnen Teile gleich und ganz zugegen
ist. »! — « Allen ganz : im Himmel alleine ganz und auf Erden alleine
ganz, und im Himmel und auf Erden ganz, von keinem Ort umschrieben,
sondern in sich selber iiberall ganz. So der Vater, so der Sohn, so der
Heilige Geist, so die Dreieinigkeit ein einiger Gott ! » 2

Wir miissen aber noch etwas weiter gehen und von den Eigen-
schaften der Gegenwart Gottes auf die Eigenschaften Gottes selber
schlieBen. Die Eigenschaften der Gegenwart hangen ndmlich, wie diese,
von der Tatsache der Schépfung ab ; sie sind zeitlich. Die Eigenschaften
Gottes aber, in denen sie ihren Ursprung haben, sind ewig, wie das
Wesen Gottes in sich ewig und unveridnderlich ist.

Die Notwendigkeit der Gegenwart offenbart uns die Allmacht
Gottes, durch die er aus dem Nichts das Sein hervorbringt und erhilt.
Nichts kann sein ohne Gegenwart Gottes, ohne Gegenwart seiner Macht,
« portans omnia verbo virtutis suae » 3, — Die Allgemeinheit zeigt uns
die UnermeBlichkeit Gottes, eine Vollkommenheit, die ihm von Ewig-
keit her zukommt, kraft der er iiberall und in allen Dingen, wenn diese
existieren, gegenwirtig sein muB, da sein Wesen weder durch Zeit noch
durch Raum noch durch irgend ein geschaffenes Mall gemessen werden
kann. — Die Tiefe aber und Innerlichkeit der Gegenwart Gottes deutet

! Ideo enim ubique esse dicitur, quia nulli parti absens est ; ideo totus, quia
non parti rerum partem suam praesentem praebet ... Sed non solum universitati
creaturae, verum etiam cuilibet parti eius totus pariter adest. AUGUSTINUS,
Ep. 187 c. 5 n. 17. PL 33, 838.

? Per totum totus : sed in solo coelo totus, et in sola terra totus, et in coelo
et in terra totus, et nullo contentus loco, sed in seipso ubique totus. Ita Pater,
ita Filius, ita Spiritus sanctus, ita Trinitas unus Deus. AUGUSTINUS, Ep. 187
c. 4 nn. 14, 15. PL 33, 837.

3 Hebr. 1, 3.



80 Zum Begriff der Gegenwart

auf die Unendlichkeit seines Wesens hin. Kraft dieser ist nimlich seine
Tatigkeit mit seinem Wesen identisch.

Die Allgegenwart Gottes griindet unmittelbar und direkt in der
UnermeBlichkeit Gottes, durch die er alles umfaBt und von nichts um-
faBt werden kann. Diese hat einerseits ihren Ursprung in der Macht,
durch die Gott wirkt, und anderseits in der Unendlichkeit seines Wesens,
kraft der er als Allmichtiger wirkt und Sein hervorbringt und erhilt.

Der letzte Grund der allgemeinen Allgegenwart Gottes liegt also
in der Unendlichkeit des gottlichen Wesens. Kraft dieser fillt sein
Wesen mit seiner Tatigkeit zusammen. Kraft dieser ist seine Tatigkeit
allmichtig und deshalb wirkt er und erhilt er Sein und dadurch ist
er simtlichen Dingen zugegen. In diesem Sinne sagt Thomas : « Das
Unendliche, das iiber allem ist und alles umfaBt, ist allen Dingen gegen-
wirtig ... Daraus sieht man, daB} kein Geschépf iiberall gegenwiirtig
ist, da dies aus der Unendlichkeit Gottes folgt, daBl Gott in allen Dingen
ist. » 1 Ferner : « Weil Gott unumschreibbar und unendlich ist, kommt
es thm zu, iiberall und in allen Dingen zu sein. » 2

! Omne infinitum quod est super omnia, et comprehendit omnia, adest
omnibus ... Et ex hoc potest accipi quod nulla creatura sit ubique, cum ex
infinitate Dei hoc per consequentiam relinquitur quod Deus sit in omnibus. In
De div. nom. c. 3, lect. 1.

* Attribuitur enim Deo quod sit ubique et in omnibus rebus, inquantum
est incircumscriptibilis et infinitus. I q. 7, Prol.



	Zur Begriff der Gegenwart

