
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 29 (1951)

Artikel: Beiträge der Frühscholastik zur Therminologie der allgemeinen
Sakramentenlehre

Autor: Landgraf, Artur Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beiträge der Frühscholastik zur Terminologie

der allgemeinen Sakramentenlehre

Von Weihbischof Dr. Artur Michael LANDGRAF

Die Geschichte des Werdens unserer Sakramentenlehre wird für
immer den Namen F. Gillmanns mit hohen Ehren nennen müssen,
da dieser in seinem Leben einsame Gelehrte mit peinlicher Sorgfalt vor
allem aus den vielen und wenig übersichtlichen Handschriften der Kano-
nistik des 12. und 13. Jahrhunderts wertvolle Texte zugänglich gemacht
hat, welche neues Licht auf das Wachstum der Sakramententheologie
zu werfen geeignet waren. Wir können denn auch beobachten, daß die
Verfasser von Werken systematischer Theologie in steigendem Maße

sich seine Ergebnisse aneignen. Freilich muß man sich dabei bewußt
bleiben, daß Gillmann die eigentliche Scholastik, in deren Werkstätten
die Arbeit an der Theologie geschah, nur in geringem Umfang
herangezogen hat, und daß die Kanonisten von Berufs wegen schon konservativ

zu sein hatten und dementsprechend -— wenn wir von Huguccio
absehen wollen — für gewöhnlich weit hinter den Theologen
zurückblieben. Man muß sich darum auch von vornherein darauf gefaßt
machen, daß dort, wo Gillmann von einem erstmaligen Auftreten
bestimmter Termini oder Formeln spricht, noch manche Korrekturen
anzubringen sein werden.

1. Materie und Form im äußeren sakramentalen Zeichen

F. Gillmann 1 hat sich gegen die übliche Behauptung gewandt,
daß Wilhelm von Auxerre (f 1231) zum erstenmal die Ausdrücke
« Materie » und Form zur Unterscheidung der Teile des sakramentalen

1 Taufe «im Namen Jesu» oder «im Namen Christi» Mainz (1913) 11

Anm. 1.



4 Beiträge der Frühscholastik

Zeichens verwandt hätte1. Zur Widerlegung hat er auf Stephan Langton
(f 1228) hingewiesen, in dessen Summa theologiae diese Terminologie
bereits aufträte. Hier ist aber zu bemerken, daß diese Summe nicht
Eigentum Stephan Langtons ist2, sondern diesem fremd, zu den Porre-
tanern gehört, wahrscheinlich nach Radulphus Ardens geschrieben
wurde und aus verschiedenen heterogenen Bestandteilen zusammengesetzt

ist. Ihre Entstehungszeit dürfte in das letzte Viertel des 12.

Jahrhunderts fallen 3.

Wir machen ferner wirklich die Feststellung, daß in der
beginnenden Frühscholastik nie der Ausdruck materia bei Gelegenheit des

sakramentalen Zeichens gebraucht wird, während forma häufig auftritt
und nicht selten zur Bezeichnung der bei der Spendung des Sakramentes

vorgeschriebenen Worte Verwendung findet. In diesem Sinn benützen

es in der Schule des Anselm von Laon die Sentenzensammlung Prima
rerum origo 4, die Sententiae Atrebatenses 5 und die Sententiae Anselmi 6.

1 Man vgl. in der Summa aurea des Wilhelm von Auxerre De sacramento
extreme unctionis, q. 1 (Paris [1500] fol. 283u) : Ad hoc dicimus, quod sicut de
essentia baptismi dicuntur esse tria, scilicet materia et forma verborum et intentio
baptisandi, similiter de essentia sacramenti eucharistie dicuntur esse tria, scilicet
ordo sacerdotalis et forma verborum et materia, scilicet panis et vinum ; eodem
modo in essentia huius sacramenti dicuntur esse tria, scilicet ordo sacerdotalis
et oratio fidei et materia, scilicet oleum consecratum ab episcopo. — Man vgl.
auch J. Strake, Die Sakramentenlehre des Wilhelm von Auxerre. [Forschungen
zur christlichen Literatur- und Dogmengeschichte. Band 13, Heft 5] Paderborn
(1917) 18-20.

2 Man vgl. hiezu A. Landgraf, Cod. Bamberg. Patr. 136, Cod. Paris. Nat.
lat. 3237 und der Magister Alanus. Philosophisches Jahrbuch. Fulda (1941) 476-
490. — Hier findet sich auch die bisher zu dieser Frage entstandene Literatur
verzeichnet.

3 In der Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 liest man fol. 63n : Ad hoc
quoniam ad hune baptismum tria concurrunt, scilicet materia, intentio et ordo
verborum, quantum est in baptizante. — Fol. 62u : Est ergo sensus huius aucto-
ritatis : Accedit verbum ad elementum et fit sacramentum, supple, si subsit fides.
Dicitur autem verbum accedere ad elementum tropice, non quod vere accedat,
cum non sit res localis, sed quia effectus verbi est una de tribus causis substan-
tialibus baptismi, que cum causa materiali occurit, ut sit baptismus.

4 Wien, Cod. lat. 854 fol. 78t>. — Man vgl. A. Landgraf, Die Ansicht der
Frühscholastik von der Zugehörigkeit desBaptizo te zur Taufform. Scholastik. 17.

Eupen (1942) 413 f.
5 O. Lottin, Les « Sententiae Atrebatenses ». Recherches de théologie

ancienne et médiévale. 10. Louvain (1938) 347. — Man vgl. auch die Sentenzensammlung

«Tribus ex causis» (Cod. Bamberg. Can. 90 fol. 13).
6 F. P. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische Sentenzen.

[Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band 18, Heft 2-3] Münster
i.W. (1919) 114.



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 5

Auch schreibt z. B. die Bearbeitung Dubitatur a quibusdam : Forma
sacramenti ista verba vel sua aequipollentia : In nomine Patris et Filii
et Spiritus Sancti h Kein Wunder darum, daß dieser Ausdruck so auch
bei Hugo von St. Viktor 2 und in der Summa Sententiarum 3 auftritt
und mit Petrus Lombardus 4 in der Scholastik heimisch wird. Dieses

forma wurde aber auch zur Bezeichnung des ganzen sakramentalen
Ritus verwendet. So z. B. in den Sentenzenglossen des Cod. Bamberg.
Patr. 128 5 und des Cod. Vat. Barb. lat. 6086, dann auch von Alanus

von Lille 7, der in einem Atem von der Form der Kirche und von der
Form der Worte reden kann 8. In der zum Bereich des Anselm von

1 H. Weisweiler, Das Schrifttum der Schule Anselms von Laon und
Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken. [Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters. Band 33, Heft 1-2] Münster i. W.
(1936) 348.

2 Summa de Sacramentis christianae fidei, lib. 2 p. 6 c. 2. Rouen (1648)
622 — SSL 176, 445 f.

3 Tract. 5 c. 3. Rouen (1648) 459 — SSL 176, 129. — Weitere Beispiele
vgl. man bei A. Landgraf, Die Ansicht der Frühscholastik von der Zugehörigkeit

des Baptizo te zur Taufform. Scholastik. 17. Eupen (1942) 418.
1 Sententiae, lib. 4 dist. 3 c. 2 n. 24. Quaracchi (1916) 755 und lib. 4 dist. 9

c. 3 n. 87. Quaracchi (1916) 789.
5 Fol. 4« : id est gentilis sive hereticus, quando baptizat, eius baptismus

caret effectu, et est supplendum : si non baptizaret in forma ecclesie.
8 Fol. 106 : id est gentilis sive hereticus, quando baptizat, eius baptismus

caret effectu, si preter formam baptizat. Man vgl. auch die zum Bereich der
Summa Sententiarum gehörige Summe des Cod. lat. 801 der Grazer Universitätsbibliothek,

die forma für das ganze Sakrament nimmt. Z. B. fol. 47 : Item, alia
causa est, quod sicut una forma est sacramenti, sic sit unum et idem apud omnes
sacramentum Man liest aber auch (fol. 48«) : Forma sacramenti sunt verba,
que dixit Christus, quando locutus est diseipulis suis dicens : Accipite, hoc est
corpus meum, et fregit panem et dedit eis

7 Theologicae regulae, Reg. 109 (SSL 210, 679) : Ordo autem est de
substantia sacramenti, quia nisi quis fuerit sacerdos, consecrare non potest. Intentio
autem, non qua quidem intendat consecrare, sed qua intendat formam ccclcsie
servare. Unde sacerdos haereticus, ordinatus tarnen in forma ecclesiae, quamvis
non adhibeat fidem sacramento, si tarnen intendat servare formam ecclesiae in
missam celebrando consecrat. — Man vgl. auch das Speculum Universale des
Radulphus Ardens (Cod. Vat. lat. 1175 fol. 129«) : Dicimus igitur, quod sive sit
hereticus, id est ab unitate fidei divisus, sive scismaticus, id est ab unitate dilec-
tionis separatus, etiamsi sit ab ecclesia precisus, nichilominus conficit, si in con-
ficiando servat formam ecclesiasticam et secundum formam ecclesie, ut in
ecclesia fuerit ordinatus vel ab eo, qui ad consecrationem reeepit. — Man vgl.
auch Huguccio, Summa Decreti, C. 1 q. 1 (Cod. Bamberg. Can. 40, Fol. 79v
F., 82), C. 9 q. 1 (Fol. 127«).

8 Theologicae regulae. Reg. 110 (SSL 210, 680) : Aqua de substantia bap-
tismi est, quia non valet baptismus, nisi in aqua. Intentio etiam, ut intendat
ministrans observare formam ecclesiae. Forma etiam verborum.



6 Beiträge der Frühscholastik

Laon gehörigen Summe des Cod. lat. 30 der Klagenfurter
Studienbibliothek wird forma offenkundig für Zeichen gesetzt, da sich hier die

Gegenüberstellung findet : forma und res sacramenti 1. Noch bei Stephan
Langton kann man lesen : Forma baptismi dicitur modus baptizandi
active et est in baptismate, et modus baptizandi passive et est in bap-
tizato, et modus, quo caracter inprimitur, et est in ipso caractère 2.

Schließlich unterscheidet Simon von Tournai in der Taufe zwischen der
forma verbi und der forma facti. Die forma verbi sind die Worte, die
der Taufende auszusprechen hat ; die forma facti findet sich im Täufling,

insofern er untergetaucht wird 3.

Wo aber zwei Korrelative auftreten, bleibt es bei verbum et res
oder verbum et elementum. Der Gebrauch von materia und forma soll
erst nach Wilhelm von Auxerre völlig heimisch werden.

Wir können aber darauf hinweisen, daß er in der Sakramentenlehre,
allerdings in einem andern Zusammenhang, sich auch schon vor der

Bamberger Summe nachweisen läßt und zwar in der Pseudo-Poitiers-
Glosse, die nach Ph. S. Moore vor 1175 4 entstanden ist.

Hier liest man zu 4 dist. 10 c. 1 n. 99 5 die Glosse :

« duobus confici », id est « duobus constare », quod idem est. Con-

stare dico quod ad exigentiam, non quoad partium compositionem.
Unde notandum, quod constare, hoc verbum, dupliciter accipitur. Dicitur
enim domus constare ex pariete et tecto et fundamento, quod sunt
partes domum constituentes et componentes. Et ita constare hic notât
partium compositionem. Quandoque notât exigentiam, cum dicitur :

statua constat ex materia et forma, non quod ilia duo sint partes
statue — forma enim numquam potest esse pars alicuius —, sed quia
ista duo exiguntur ad esse statue. Sub eodem sensu accipitur constare

1 Fol. 14 : In quo Sacramento [penitentie] decernendum est, quid sit forma
et res sacramenti. Forma autem est sicut cilicium portare, nudis pedibus ire,
de ecclesia eici, ut interior eici significetur. Cilicium vero significat asperitatem
viciorum, cinis memoriam mortuorum. Res autem sacramenti est remissio pec-
catorum.

2 Quästionen (Chartres, Cod. lat. 430 fol. 84).
3 Summe (Cod. Paris. Arsenal, lat. 519 fol. 56t>) : Est enim duplex forma

baptismi, verbi et facti. Verbi, quam prescripsit Dominus discipulis in evangelio
dicens : Ite, docete omnes gentes baptizantes eos in nomine Patris et Filii et
Spiritus Sancti. Sine hac forma non est verus baptismus Forma facti in
baptizando hec est : semel vel ter immergitur forma crucis subtus aquas.

1 The works of Peter of Poitiers, master in theology and chancellor of Paris
(1193-1205). Washington, D. C. (1936) 153.

5 Quaracchi (1916) 798 f.



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 7

hic, cum dicitur sacramentum eucaristie constare ex visibili elemen-

torum, id est elementatorum [specie et invisibili Domini nostri Jesu
Christi carne et sanguine] h

Diese Stelle erweist eine Tendenz, die der Anwendung der Termini
forma und materia auf das sakramentale Zeichen im heutigen Sinn

geradezu im Wege steht.
Deswegen ist aber immer noch nicht sicher, ob wirklich die Summe

des Cod. Bamberg. Patr. 136 das erste Werk ist, das von materia und
forma wenigstens im Hinblick auf das äußere sakramentale Zeichen

spricht. Wir finden diese Terminologie nämlich auch schon in der
Summa de sacramentis et anime consiliis des Petrus Cantor. Hier
bezeichnet Petrus die Worte einfachhin als Form 2, spricht aber auch
mit der gleichen Selbstverständlichkeit von der Materie :

Tertio etiam adiungimus, quod in sacramento eucharistie tria sunt :

Signum tantum, et quiddam, quod est res tantum, et medium, quod
est signum et res, scilicet corpus Domini et sanguis, que sunt res signi
exterioris, scilicet panis et vini, et signum adhuc cuiusdam rei interioris,
scilicet unitatis ecclesiastice. Et hic materia sacramenti est panis et vinum.
Sed ilia transit in sacramentum. Sed non ita est in sacramento bap-
tismi. Aqua enim quodammodo est materia sacramenti illius; sed illa
non transsit benedictione aliqua in aliud ; sed duo tantum consistunt
sacramentum, scilicet intinctio, que fit exterius, et res sacramenti,
interior scilicet mundatio Sed ad sacramentum baptismi celebran-
dum concurrunt aqua materia, verba ad hoc a Domino constituta,
persona baptizati, persona baptizantis s.

Übrigens findet man auch bei Alanus von Lille beide Termini
bereits in Gebrauch 4.

1 Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 98».
2 Rein, Stiftsbibliothek, Cod. lat. 61 fol. 163» : Nunc locus est, ut de forma

baptismi aliqua dicamus. De forme illius institutione principium habemus ex illo
ew[angelic]o : Ite, docete omnes gentes, baptizate etc. Variantur autem verba
huius forme secundum linguas variatas. — Fol. 164 : De mutatione forme, de

qua diximus, primo queri potest, an si in hebreo baptizat aliquis, conferatur
baptismus. — Fol. 164h : Sequitur, et paulisper dicamus de forma diminuta, hoc
est, cum aliquid subtrahitur débité forme sacramenti, ut si quis dicat : baptizo te,
et subticeat sequentia.

3 Rein, Stiftsbibliothek, Cod. lat. 61 fol. 160».
4 Theologicae regulae, Reg. 109 (SSL 210, 679) : Materia item dicitur de

substantia sacramenti. Ad hoc enim, ut ibi fiat transsubstantiatio, oportet, ut
ibi sit panis factus de frumento et vinum ; forma etiam verborum, ut illa forma
verborum, quam Christus instituit dicens : Hoc est corpus meum. Hic est calix etc.



8 Beiträge der Frühscholastik

Schließlich sei in diesem Zusammenhang auch auf die folgenden
zwei Texte des beginnenden 13. Jahrhunderts hingewiesen. Die Notule
super IUI librum sententiarum des Cod. Vat. Reg. lat. 411 schreiben :

Ad substantiam huius sacramenti necessaria sunt ordo, scilicet ut
sit sacerdos ; intentio agendi, quod facit ecclesia ; panis frumenti et
vinum, scilicet que sunt materia; forma verborum, scilicet hoc est

corpus meum 1.

In der anonymen aus vielen Quellen gespeisten Summe des Cod.
Vat. lat. 10754 findet sich mit aller Selbstverständlichkeit geschrieben :

Dicto de forma baptismi dicendum est de eius materia, scilicet de

liquore, in quo fieri debet. Duo enim vel tria secundum quosdam sunt
de substantia baptismi, id est forma, [de] qua dictum est supra, et

aqua, id est elementum, et intentio 2.

Wie sich aus den gebrachten Texten ergibt, hatten diese Ausdrücke
im 12. Jahrhundert noch nichts mit dem aristotelischen materia-forma-
Schema zu tun ; sie meinen lediglich ein materielles Element und die
Formel der Worte. Dies kann man noch nach Wilhelm von Auxerre
an Hugo a S. Charo sehen, der von der materia sacramenti cum forma
verborum spricht, die mit manchem anderen zur substantia ordinis
gehören3. Auch schreibt er : Sacramentum est aliquod signaculum
visibile, quo spiritualis potestas tradi ostenditur cum forma verborum
determinata, ut hostiariis traditio clavium materialium cum forma
verborum sacramentum est 4. Zudem kann bei ihm forma noch das ganze
sakramentale Zeichen meinen 5.

1 Fol. 68. 2 Fol. 34.
3 Sentenzenkommentar, zu 4 dist. 24 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod.

lat. 573 fol. 258w) : De substantia vero ordinis sunt sexus virilis item bap-
tismus item potestas ordinantis item intentio ecclesie, ut scilicet ordinans
intendat facere, quod facit ecclesia item materia sacramenti cum forma
verborum. Item, dicunt quidam, quod prima tonsura est de substantia ordinis.

4 Sentenzenkommentar, zu 4 dist. 24 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod.
lat. 573 fol. 258t>).

5 Sentenzenkommentar, zu lib. 4 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat.
573 fol. 259w) : intelligitur de illis, qui extra formam ecclesie sunt ordinandi.
Ebd. fol. 220 : Dicimus : si nullus esset fidelis, quod adhuc esset baptisma, si
aliquis uteretur débita forma baptismi, et cum observaret habens intentionem
faciendi, quod facit ecclesia, et sumatur confuse, id est quod faceret ecclesia, si
esset, vel quod solet facere ecclesia, quando erat. — Man vgl. auch noch ebenda
fol. 232 : In hoc sacramento est régula generalis, quod omnia ilia, que significant
corruptionem vel mutationem et consimilia, ad solam formam pertinent, sicut
est atteri, frangi, dividi et huiusmodi. Ilia vero, que significant sumptionem vel
existentiam, ad formam pertinent et ad corpus Christi.



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 9

Doch findet sich bei ihm auch schon die Formulierung :

Et sicut in sacramento baptismi elementum est materiale respectu
verbi, ita in sacramento penitentie confessio est materiale respectu
absolutionis. Et sicut elementum sine verbo non est sacramentum nec
verbum sine elemento, ita confessio sine absolutione non est
sacramentum nec absolutio sine confessione 1.

Aber auch damit ist noch nicht mehr gesagt, als daß das materiale
das ist, womit sich das verbum oder die absolutio beschäftigt. Wie ja
auch forma im Sentenzenkommentar des Hugo nicht im aristotelischen
Sinn genommen wird, wo es heißt :

Nam, sicut in alio liquore non datur gratia baptismalis, quia sola

aqua vim regenerandi materialiter recepit a contactu dominici
corporis, ita sub alia quam sub forma panis triticei non datur corpus
Christi, quia solus ille panis habet materialiter vim transubstantiandi
in corpus Christi et sicut forma verborum in sacramento baptismi habet
formaliter sive active vim regenerandi, ita in sacramento isto forma
verborum prescripta habet formaliter sive effective vim transubstantiandi

panem in corpus Christi in altari sub specie panis et vini3.

2. Die Intention des Spenders der Sakramente

F. Gillmann 3 hat hinsichtlich der Intention bei der Spendung der
Sakramente ebenfalls bereits dargetan, daß Robertus Pullus eine
Ansicht vorgetragen hat, die später von Luther gelehrt und vom
kirchlichen Lehramt verworfen worden ist, nämlich daß die im Scherz

gespendete Taufe gültig sei. Auch glaubt er behaupten zu dürfen, daß
sich bereits bei Alanus von Lille die Lehre vom Zureichen einer bloßen
intentio externa bei der Sakramentenspendung finde 4. Endlich weist er

1 Sentenzenkommentar, zu 4 dist. 14 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod.
lat. 573 fol. 236?;).

2 Sentenzenkommentar, zu lib. 4 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat.
573 fol. 22 7ü).

3 Die Notwendigkeit der Intention auf Seiten des Spenders und des
Empfängers der Sakramente nach Anschauung der Frühscholastik. Mainz (1916) 10 f.

4 Ebenda, 51. —• Die Texte des Alanus habe ich bereits oben zitiert. —
L. Haas, Die notwendige Intention des Ministers zur gültigen Verwaltung der
heiligen Sakramente. Bamberg (1869) 35 f. : « Die nun folgende Periode hat die
Lehre über die notwendige Intention des Ministers in konsequenter Durchführung
des kirchlichen Prinzips [daß nämlich lediglich eine äußere Intention gefordert
sei] oft bis zur äußersten Spitze verfolgt und ausgebildet, wenn gleich im einzelnen
sich Schwankungen bemerklich machen. 1. Zuerst begegnet uns Hugo von



10 Beiträge der Frühscholastik

darauf hin, daß die Mindestforderung der intentio faciendi, quod facit
ecclesia zum erstenmal bei Praepositinus auftrete 1.

Man darf nun bei dem uns Heutige befremdenden Eintreten des

Robertus Pullus für eine jetzt akatholische Lehre nicht aus dem Auge
lassen, daß Robert sich doch noch sehr an den Anfängen der
scholastischen Spekulation befindet und daß in diese gerade Sentenzen 2

eingemündet waren, welche die Lehre von der Gültigkeit einer scherzweise

gespendeten Taufe zu begünstigen schienen. In der zum Bereich des

Anselm von Laon gehörigen Summe des Cod. Aa 36 4° der Fuldaer
Landesbibliothek liest man denn auch :

Cum autem plures auctoritates confirment, quod etiam ab hereticis

baptizati rebaptizari non debeant, queritur de illo, qui pro ludo seu

commemoratione tantum Trinitatis immergitur, si sit rebaptizandus.
Hoc autem non est facile diffinire Queri solet, utrum sit appro-
bandum baptisma, quod ab eo, qui non accepit, accipitur, si forte hoc

vel curiositate didicit aliqua, quomodo dandum sit, et utrum nichil

St. Viktor ("j- 1141). Er spricht sich in folgender Weise aus : Der Priester heiligt
weder durch sich noch in dem Seinigen. Nicht der Priester allein ist tätig, und
die Kraft, welche zur Heiligung gespendet wird, ist nicht seine Kraft. Er ist nur
Mitwirker des eigentlich Wirkenden ; ein anderer ist, von dem gegeben wird, ein
anderer, durch den es übersendet wird. Besonders entscheidend für die Ansicht
des Hugo von St. Viktor bezüglich der Intention des Spenders ist folgender
Vergleich : Gott ist der Arzt, der Mensch der Kranke, der Priester Diener oder Bote,
die Gnade die Arznei, das Sakrament das Arzneigefäß. — 2. Sein Zeitgenosse
Robert von Pulleyn (f zw. 1147-1152) tritt bereits offen für die äußere Intention
bis in ihre letzten Grenzen ein. Nur der äußere sakramentale Ritus der Kirche
muß beobachtet werden ; die innere Absicht des Spenders kann die Gültigkeit
des Sakramentes nicht gefährden. Selbst eine im Scherze oder während des Badens,
wenn nur an einem fähigen Subjekt, vorgenommene Taufe scheint Robert für
gültig zu halten. Er wurde darum auch vielfach der Vorläufer des Catharinus
genannt. — 3. Fast zur selben Zeit erklärt sich der berühmte Meister der Sentenzen,
Petrus Lombardus (f 1164), in gleichem Sinne : Eheleute, welche ohne Zwang
oder List und ohne es im Herzen zu wollen, ihren Consens mit Worten aussprechen,
schließen eine gültige Ehe. — 4. Petrus von Poitiers (f 1205[6]) hält nur dann
die Taufe für ungültig, wenn die ganze Handlung im Scherze stattfindet. Doch
fügt er bei : Der hl. Athanasius habe einst jüdische Knaben beobachtet, die im
Scherze einander untertauchten mit Aussprechung der kirchlichen Taufformel. Als
diese sich später zur Taufe meldeten, habe er sie nicht wieder taufen wollen.

1 F. Gillmann, Die Notwendigkeit der Intention, 54 f. — Derselbe, Die
Taufe «im Namen Jesu» oder «im Namen Christi» Mainz (1913) 19 f.

2 Z. B. Augustinus, De baptismo contra Donatistas, lib. 7 c. 53 n. 102
(SSL 43, 242 f.) : Si totum ludicre et mimice et ioculariter ageretur, utrum appro-
bandus esset baptismus, qui sic daretur, divinum iudicium per alicuius revela-
tionis miraculum oratione implorandum esse censerem.



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 11

intersit, quo animo acceperit ille, cui datur, cum simulatione aut sine

simulatione. Si cum simulatione, utrum fallens sit [Ms. hat sicut] in
ecclesia vel in ea, que putatur ecclesia, an iocans sicut in mimo. —
Sed si quis forte me hac questione urgeret non precedentibus verbis
euangelicis, quorum sententias sequi mallem, ut dicerem, quid ipse
sentirem, non dubitarem illos habere baptismum, qui ubique et a quibus-

cumque verbis euangelicis illud consecratum sine sua simulatione acce-

pissent et cum aliqua fide, quamquam ad salutem spiritualem eis non
prodesset, si caritate carerent. Sicut ex maiorum statutis non dubito
etiam illos habere baptismum, qui, quamvis fallaciter accipiant in
ecclesia, tarnen accipiunt velut in eis computati, in quorum societate
id accipiunt. De quibus dictum est : a nobis exierunt, sed non fuerunt.
Ubi autem societas nulla esse ita crederetur, sed totum ludicre et
mimice et ioculariter id ageretur, utrum approbandus esset baptismus,
qui sic daretur divinum auxilium implorandum esse censerem ita
sane, ut post me dicturos sententias, ne quid iam exploratum vel cogni-
tum afferrent, humiliter explorarem1.

Während hier nicht über Augustinus hinausgegangen wird, schreibt
die Bearbeitung Dubitatur a quibusdam ganz eindeutig :

Forma sacramenti ista verba vel sua equipollentia : In nomine
Patris et Filii et Spiritus Sancti, que ita Christus instituit, ut per ea

baptismus efficaciam purgationis haberet a quocunque quacunque inten-
tione in baptizando proferantur, nisi per aliorum adiunctionem, que in
heresim vel in errorem ducant, pervertantur. Unde Augustinus, quod
nisi in errorem vel in heresim inducant, efficaciam habent, ut postea
sacramentum non liceat iterari, etiamsi totum mimice vel ioculariter fiat2.

1 Fol. 36». —- Andere Texte der Anselmschule vgl. man bei H. Weisweiler,
Die Wirksamkeit der Sakramente nach Hugo von St. Viktor. Freiburg i. Br.
(1932) 65.

2 H. Weisweiler, Das Schrifttum der Schule Anselms von Laon und
Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken. [Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters. Band 33, Heft 1-2] Münster i. W.
(1936) 348. — Man vgl. auch die Sentenzensammlung « Deus de cuius principio
et fine tacetur » : Si autem ludicre, mimice vel ioculariter infidelis abluat in pre-
dictis verbis infidelem, non voluit iudicare beatus Augustinus, sed oraculum Dei
super his habere humiliter exoptat. Unde et dicitur, quia beatus Cyprianus
pueros quosdam per ipsum ad fidem venientes non rebaptizat, quoniam prius
eos in aqua ludenter quamvis ioculariter a se invicem baptizatos tarnen in verbis
institutionis cognovit. Man vgl. H. Weisweiler, Le recueil des sentences « Deus
de cuius principio et fine tacetur » et son remaniement. Recherches de théologie
ancienne et médiévale. 5. Louvain (1933) 270.



12 Beiträge der Frühscholastik

Schließlich findet man in dem ebenfalls dem 12. Jahrhundert an-
gehörigen Sakramententraktat des Cod. Ny kgl. S. 2880 4° der Kgl.
Bibliothek in Kopenhagen :

Item, si quis verba baptismi ioculariter dicat, an sit baptismus.
Respondemus : Est utique, sicut in vitas patrum de puero legitur,
qui ioculariter, verbis tarnen sollempnibus adhibitis ab aliis pueris in
aquam mersus non fuit rebaptizatus. Dicit tarnen Augustinus : non
audeo inde precipitare sententiam 1.

Man fühlt das Gewicht der Väterautorität in all diesen Äußerungen.
Noch in der wohl dem Kanoniker Petrus von Poitiers, zugehörigen
aber durch Handschriften auch als Summa Innocentii pape bezeichneten

oder auch einem Alanus zugeteilten Sakramentensumme kann
man nach dem Cod. Paris. Mazarin. lat. 983 lesen :

Ad quod dicimus, quod si non haberetur intentio baptizandi, nequa-
quam baptizatus est. Sicut si ludendo ego socium meum in aqua sub-

mergerem (Ms. hat submergentem] dicens : baptizo in nomine Patris etc.,
et tarnen non esset baptizatus. Notandum tarnen, quod talis puer ita
submersus in primitiva ecclesia habebatur pro baptizato. Nam si postea
ad fidem accederet, non iterum baptizaretur2.

Schließlich darf man nicht übersehen, was bereits F. Gillmann 3

dargetan hat, daß es nach Gandulphus und seiner Schule in keinem
Sakrament außer der Ehe einer Intention weder auf Seiten des Spenders,
noch auf Seiten des Empfängers bedarf, so daß nach ihm eine Taufe
auch dann gültig ist, wenn bei der Spendung alles zum Scherz und zum
Spiel geschieht. Dies hat Gillmann an Zitaten aus der Dekretsumme
des Huguccio und aus der Dekretglosse des Cod. 906 der Trierer
Stadtbibliothek nachgewiesen. Wir können hinzufügen, daß Gandulph auch
in seinen Sentenzen eine im Spiel oder im Schauspiel oder im Scherz

gespendete Taufe für gültig zu erklären scheint, obwohl er sich hier
mit der bloßen Aufführung von auctoritates begnügt4. Übrigens findet
sich auch in den Exzerpten des Cod. Paris. Nat. lat. 14883 eine Stelle,

1 Fol. 85w. 2 Fol. 61v.
3 Die Notwendigkeit der Intention auf Seiten des Spenders und des

Empfängers der Sakramente nach der Anschauung der Frühscholastik. Mainz (1916) 15 f.
4 Man vgl. Sententiae, lib. 4 § 68 (J. de Walter, Magistri Gandulphi Bono-

niensis Sententiarum libri quatuor. Wien-Breslau [1924] 427) : De his autem, qui
mimice baptizantur, ait in libro de baptismo parvulorum Augustinus dicens : « Si
totum ludicre et mimice et ioculariter ageretur, utrum approbandus sit baptismus,
qui sic daretur, divinum iudicium per alicuius revelationis orationem implorandum
esse censerem. » Idem velle videtur taie fuisse verum baptisma



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 13

welche die Notwendigkeit der Intention auf Seiten des Empfängers
leugnet, da sie lautet :

De baptismi substantia sunt seria intentio, forma, liquor et ydonea

persona, que non est baptizata ante. Et hec IIIIor sufficienter con-
veniunt hec omnia circa iudeum invitum et reclamantem tune et nunc,
baptizatus est 1 Damit stellt sich der Verfasser neben Gandulphus,
Simon von Bisiniano, Huguccio und Petrus Cantor 2.

Man soll auch nicht meinen, daß die Mindestforderung einer rein
äußeren Intention in der Scholastik eine Ausnahme gewesen wäre. So

geht Rolandus Bandinelli, der spätere Papst Alexander III. so weit,
daß er nur im erwachsenen Täufling, nicht aber im Täufer eine Intention

verlangt und zur Gültigkeit der Kindertaufe lediglich fordert, daß

die Taufe in der Form der Kirche geschehe 3. Auch für die Gültigkeit
der eucharistischen Konsekration begnügt er sich neben dem
Vorhandensein der Konsekrationsgewalt und der Zugehörigkeit zur Kirche
mit der Konsekration in der Form der Kirche 4.

Aus der Porretanerschule sodann bemerken die Sententiae Divini-
tatis zu den auctoritates, welche für die Ungültigkeit der durch Häretiker

gespendeten Taufe zu sprechen scheinen, daß dieselben solche

Häretiker im Auge hätten, die außerhalb der Taufform tauften, indem
sie den Namen einer oder zweier Personen unterdrückten. Hätten sie

aber in der Taufe die Form eingehalten, dann wären sie nicht wiedergetauft

worden. Weshalb denn Gelasius gesagt hätte : Wir schreiben

vor, daß die von Häretikern in der Form der Taufe Getauften nicht
wiedergetauft werden sollen 8. Bei der Eucharistie wird aber hier aus-

1 Fol. 123.
2 Man vgl. F. Gillmann, Die Notwendigkeit der Intention, 15, 26, 33, 48.
3 A. Gietl, Die Sentenzen Rolands nachmals Papstes Alexander III. Freiburg

i. Br. (1891) 206: Ad quod dicimus, si quis baptizaretur adultus atque
discretus, necessarium esset, ut baptizandi habeat intentionem, et erit verum
baptisma et ratum, sive intencionem habeat, qui baptizat, sive non, dummodo
illud in forma ecclesie tradatur. Si vero puer est, qui baptizatur, eius intencio
non exigitur, nec refert, utrum qui baptizat habeat intencionem dandi vel non,
dummodo id fiat in forma ecclesie.

4 Ebenda, 236 : Item eorum, qui tolerantur, alii conficiunt sacramenta in
forma ecclesie, alii non. Cum ergo illi, qui habent potestatem consecrandi et
sunt boni aut, si sunt mali, et tolerantur ab ecclesia, in forma ecclesie consecrant,
Christi corpus et sanguinem vere consecrant, eorum nam censentur esse sacramenta.

5 B. Geyer, Die Sententiae Divinitatis, ein Sentenzenbuch der Gilbertschen
Schule. [Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band 7, Heft 2-3]
Münster i. W. (1909) 118* : Solutio : Istae auctoritates loquuntur de his haere-
ticis, qui extra formam baptismi baptizabant. Semper enim unam vel duas de



14 Beiträge der Frühscholastik

drücklich verlangt : Ordo, ut sit sacerdos ; actio, ut dicantur verba
ista ; intentio, ut ea intentione proférât, ut panis ille mutetur in carnem
et vinum in sanguinem. Nam, si ideo proférât, ut diaconem instruat,
qualiter debeat consecrari, nulla fit mutatio 1.

Aus den eben gebrachten Texten ist es augenscheinlich, daß sich

Magister Rolandus für Taufe und Eucharistie mit der bloß äußeren

Intention begnügte. Nicht so eindeutig dagegen sind die Sententiae
Divinitatis. Wegen ihrer Stellungnahme in der Eucharistielehre scheinen
sie unter dem Erfordernis der forma baptismi mehr als die bloße intentio
externa zu verstehen.

In der Porretanerschule nun, zu deren konsequentesten Gliedern

übrigens die Sententiae Divinitatis gehören, finden wir vor allem im
Paulinenkommentar des Cod. Paris. Arsenal, lat. 1116 den Text :

Ad rem igitur redeuntes dicimus, quoniam hec verba hoc est corpus
meum multipliciter intelligi possunt. Hec namque legitur auctoritas :

Cum sacerdos accedat ad altare debito officii et finis multis preeuntibus
verbis et sequentibus ad venerationem tanti sacrificii, sive intendat actu
mentis sive non et perveniat ad hec verba, que Dominus instituit ad
consecrationem, hec scilicet : hoc est corpus meum, tunc certa con-
secratione panis in corpus Christi et vinum in sanguinem Christi transit 2.

Des ferneren sagt Alanus von Lille :

Unde sacerdos hereticus ordinatus tarnen in forma ecclesiae, quam-
vis non adhibeat fidem sacramento, si tarnen intendat servare formam
Ecclesiae in missam celebrando, consecrat 3. — Ferner : Aqua de
substantia baptismi est, quia non valet baptismus, nisi in aqua. Intentio
etiam, ut intendat ministrans observare formam Ecclesiae 4.

Diese Texte des Alanus geben leider keine ganz sichere Handhabe,
zu entscheiden, ob hier lediglich die äußere Intention gefordert ist,
d. h. ob der Ton auf forma liegt, oder ob vielleicht doch der Ton auf
Ecclesiae zu verschieben ist, so daß am Ende hier eine Forderung von
der Art aufgestellt wäre, wie sie in dem facere, quod facit Ecclesia formuliert

wurde. Aber auch wenn der Ton auf Ecclesiae läge, wäre immer

personis tacebant. Si vero servabant formam in baptismo, non rebaptizabantur.
Unde Gelasius : Qui ab haereticis in forma baptismi baptizati sunt, non rebapti-
zandos esse praecipimus.

1 B. Geyer, Die Sententiae Divinitatis, 131*.
2 Zu 1 Kor. 10 (fol. 74u — A. M. Landgraf, Commentarius Porretanus in

primam epistolam ad Corinthios. [Studi e Testi 117] Città del Vaticano [1945] 171).
3 Regulae theologicae, Regula 109 (SSL 210, 679).
4 Regulae theologicae, Regula 111 (SSL 210, 680).



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 15

noch die Möglichkeit gegeben, daß Alanus eine rein äußere Intention
meinte. Dafür liefern uns die Quästionen Langtons einen deutlichen
Beweis, wo sie den folgenden Gedankengang geben :

Item, si per simplicem ignorantiam corrumpantur verba latina
predicta, eadem dicitur esse forma, quia intendit baptizans observare
formam ecclesie. Et non valet hec argumentatio : Ille baptizans non
intendit observare nisi hec verba corrupta, que profert, et ecclesia non
observât ilia. Ergo iste non intendit observare verba, que observât
ecclesia h

Jedenfalls hatten andere Porretaner das Bedürfnis nach genauerer
Präzisierung. So schreibt das Speculum Universale des Radulphus
Ardens :

Intentio secundum quosdam etiam est necessaria. Unde Augustinus :

Si totum, inquit, ludicre et mimice et ioculariter ageretur, utrum appro-
bandus esset baptismus, qui sic daretur, iudicium divinum per alicuius
revelationis oraculum oratione implorandum esse senserem [statt cen-

serem], Videtur tarnen sapientibus non fuisse baptismus, quoniam non
intentione baptizandi illud geritur. Nam et in hoc et in aliis sacra-
mentis sicut forma est servanda, ita et intentio illud celebrandi est
habenda2. Econtra in ecclesiastica historia Alexandrum episcopum
Alexan [fol. 126]drie vidisse super oram maris ludum puerorum ea que
in ecclesia imitantium geruntur. Mox eos, quid egissent, percunctatur.
Illi quosdam cathecuminos fuisse baptizatos confitentur per puerum
Astanasium qui fuerat episcopus assimilatus. Ubi ex responsis eorum
vidit secundum ritum celebrata, statuit illos, quibus interrogationibus
et responsionibus integris aqua fuerat infusa, iterum baptizari non
debere, sed adimplere ea, que sacerdotibus est mos. — Ad hoc respon-
detur, quod si quis baptizans non intendit baptizare, sed cum bapti-
zatur, non intendit baptizari, baptizatus est Item, si is, qui
baptizatur, non intendit baptizari, baptismus non est. Nec solum
intentio videtur ad baptismum necessaria, sed etiam fides 3.

Wenn dieser Text auch verstümmelt ist, so geht daraus doch mit
Sicherheit wenigstens das hervor, daß hier neben der Form der Sakramente

auch die Intention zu taufen gefordert wird. Und damit ist ein

Schritt über die Sententiae Divinitatis hinaus getan, welche bei der

1 Chartres, Cod. lat. 430 fol. 84.
2 Von Si totum bis habenda findet sich dieser Text in den Sentenzen des

Petrus Lombardus 4 dist. 6 c. 5 n. 66. Quaracchi (1916) 781.
3 Cod. Vat. lat. 1175 fol. 125z; f.



16 Beiträge der Frühscholastik

Taufe bloß von der Notwendigkeit der forma sprechen. Nicht weniger
deutlich ist das Speculum universale bei der Lehre von der Eucharistie :

Wenn ein Priester all das tun und sagen würde, was dort getan und
gesagt werden muß, dies aber nicht, um zu konsekrieren, täte, sondern

um zu belehren, dann würde er nicht konsekrieren. Wenn er aber
alles sagen und tun würde mit der Absicht zu konsekrieren, würde er,
auch wenn er nichts zu konsekrieren glaubte, dennoch konsekrieren.
Und zwar muß die Intention, die Einhaltung der Form vorausgesetzt,
die Ausübung des priesterlichen Amtes zum Gegenstand haben L —
Diese Forderung der Intention scheint bei ihm aber schon in die Forderung

der Form der Kirche mit eingeschlossen zu sein. Sonst könnte
Radulph nicht betreff der durch einen Häretiker oder Schismatiker

vorgenommenen Konsekration sagen :

Dicimus igitur, quod sive sit hereticus, id est ab unitate fidei
divisus, sive scismaticus, id est ab unitate dilectionis separatus, etiamsi
sit ab ecclesia precisus, nichilominus conficit, si in conficiando ser-
vat formam ecclesiasticam et secundum formam ecclesie, ut in ecclesia

fuerit ordinatus vel ab eo, qui ad consecrationem recepit. Semel enim
sacerdos nec [de]gradatione nec excommunica(fol. 130]tione nec heresi

nec scismate potest non esse sacerdos 2.

1 Speculum universale (Cod. Vat. lat. 1175 fol. 130) : Intentio quoque neces-
saria est in confectione sacramenti. Si enim gerat et dicat aliquis sacerdos omnia,
que ibi debent geri et dici et faciat hec non causa consecrandi, sed causa instruendi,
non conficit. Si vero omnia dicat et gerat animo conficiendi, conficit, etsi nichil
se conficere credit. Unde Beda in omelia pasche : in executione sacramenti altaris
sicut formam servari, ita ordinem adhiberi oportet, ut intentionem exhiberi, ut
illud facere intendat ; quod sic intelligimus, id est intendat exequi officium
sacerdotale, etsi de Sacramento illo dubitet vel in aliquo minus credat. — Man findet
die als Bedazitat gebrachte Stelle ohne solche Zuweisung bei Petrus Lombardus,
Sententiae, lib. 4 dist. 13 c. 1 n. 129 (Quaracchi [1916] 817). — Die an der zitierten
Stelle vorgetragene Lehre findet sich schon in der Summa Sententiarum, tract. 6

c. 4 (SSL 176, 141) und in den Sentenzen des Clm 7972 (fol. 32). Auch findet
sich dieser ganze Text in der Summe des Cod. Bamberg, Patr. 136 fol. 66z/, wo
er eingeleitet wird mit den Worten : Item queritur, si quis ludendo baptizet
puerum, an sit vere baptizatus. Quod negamus. Ait enim Augustinus in libro
de baptismo : Si totum ludicre

2 Cod. Vat. lat. 1175 fol. 129z/. — Man vgl. hier den übrigens auch sonst
den Porretanern nahestehenden Huguccio, der in seiner Summa Decreti schreibt
(Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 295) : Nos vero idem dicimus de hoc sacramento,
quod de aliis, scilicet quod hoc sacramentum potest confici a quolibet heretico
et a quolibet preciso et non tolerato ab ecclesia sicut et quodlibet aliud
sacramentum potest ministrari a talibus dummodo forma ecclesie servetur et con-
ferens habeat ordinem, quod ad tale sacramentum exigitur.



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 17

Gleiche Forderungen betreff der Intention hatte auch Simon von
Tournai aufgestellt h Und damit sehen wir bei den Porretanern in
dieser Frage eine Formulierung in Gebrauch, die ohne ausdrückliche
Umschreibung auch für die bloße Forderung der intentio externa verstanden

werden könnte, aber nicht notwendig dafür verstanden werden muß.
Wenn wir nun bei den anderen Theologen Umschau halten, fällt

vor allem auf, daß sich die Pseudo-Poitiers-Glosse und ihr Bereich mit
der bloßen intentio externa zufrieden gibt. Vielleicht hat der Lombarde
selber den Anlaß hiezu gegeben ; denn er lehnt zwar die im Spiel gespendete

Taufe als ungültig ab, weil dabei die Eintauchung im Namen der
Trinität nicht in der Absicht zu taufen geschieht, wo man doch in
diesem wie in den übrigen Sakramenten die Form einhalten, aber auch
die Absicht, dieses Sakrament zu feiern, haben muß 2. Er bringt
sodann auch betreff der Eucharistie den von den Porretanern dem Beda

zugeschriebenen Text : In huius autem mysterii expletione sicut formam
servari, ita ordinem haberi, scilicet ut sit sacerdos, et intentionem ad-
hiberi oportet, ut illud facere intendat3. Aber daran schließt er eine

1 Summe (Cod. Paris. Arsenal, lat. 519 fol. 60) : Queritur, an conficiat
sacerdos preter intentionem conficiendi. Redditur : Si gerat, que geri soient,
animo tarnen alium instruendi, non conficit. Si vero gerat et dici[t], que geri
et dici soient in conficiendo animo exequendi officium sacerdotale, conficit, etiamsi
nil credat se conficere. Unde Beda in omelia pasche : In expletione sacramenti
altaris sicut formam servari, ita ordinem adhiberi oportet, scilicet ut sit sacerdos,
et intentionem adhiberi, ut illud facere intendat, quod sic concipimus, id est
in[fol. 60w]tendat exequi officium sacerdotale, credat autem non suo ministerio
aliquid confici. — Auch er scheint anzunehmen, daß dies alles in der kurzen
Formel servare formam ecclesie enthalten sei, da er sich an einer anderen Stelle
auf diese bloße Formel des servare formam ecclesie beschränkt. Man vgl. in seiner
Summe (Cod. Paris. Arsenal, lat. 519 fol. 60) : Si degradatus, excommunicatus,
scismaticus, hereticus, est extra ecclesiam numéro, nomine, ordinis executione,
tarnen de ecclesia est ordinatione, et idem, si in conficiendo servat formam ecclesie,
vere conficit. — Betreff der Taufe schreibt er in der Summe ähnlich (Cod. Paris.
Arsenal, lat. 519 fol. 57) : Hereticus quoque si baptizaret sive malus catholicus,
dum in forma ecclesie, verum est sacramentum nec ab ecclesia iteratur, ne fiat
iniuria Sacramento Si que tarnen auctoritates sonare videntur hereticorum
non esse vera baptismata, intelligende sunt : vel quando non baptizant in forma
ecclesie, vel ipsis baptizantibus non prosunt, vel baptizatis, qui ab eis scienter
et eis consentientes baptizantur. — Später sollte dann Wilhelm von Auvergne
die Intention als das Notwendigste zur Form des Sakramentes rechnen. Man vgl.
De sacramento ordinis, c. 4 (Guilielmi Alverni episcopi Parisiensis Opera omnia. I.
Paris [1674] 535 : Debes autem scire, quod nihil magis est de forma sacramento-
rum quam ipsa intentio

2 Sententiae, lib. 4 dist. 6 c. 5 n. 66. Quaracchi (1916) 781.
3 Sententiae, lib. 4 dist. 13 c. 1 n. 129. Quaracchi (1916) 817. — Auch in

der durch den Cod. 112 der Trierer Stadtbibliothek fälschlich dem Petrus Mandu-

Divus Thomas



18 Beiträge der Frühscholastik

Frage betreff des Ungläubigen, ob dieser die Absicht zu konsekrieren
haben könnte, und, wenn er sie nicht habe, ob er konsekriere, und gibt
als Antwort das, was andere sagen :

Aliqui dicunt, etiam non recte de illo mysterio sentientem posse
intendere, non quidem illud conficere, quod iam esset recte credere,
sed id agere, quod geritur ab aliis, dum illud conficitur, et sie adhibetur
intentio ; et si intentio dicatur deesse conficiendi illud mysterium,
tarnen ex quo intendit ea dicere et agere, quae ab aliis geruntur,
impletur mysterium 1.

Man möchte sich fragen, ob hier die intentio mere externa

vorgetragen wird, oder ob hier bereits die intentio faciendi quod. facit
ecclesia vorweggenommen ist. Jedenfalls faßt die Fritzlarer Sentenzen-

abbreviation (fol. 74) ihre Stellungnahme zu den eben gebrachten
Ausführungen des Lombarden in die Worte zusammen : Quod quidam
dicunt, quod in fide et intentione aliorum confidant, non tenet.

Ganz eindeutig jedoch kommt das Sichbegnügen mit der rein
äußeren Intention in der Ehelehre beim Lombarden zum Ausdruck, wo
es vom Konsens heißt : Si autem verbis explicatur, quod tarnen corde

non volunt : si non sit ibi coactio vel dolus, obligatio ilia verborum,
quibus consentiunt dicentes : Accipio te in virum et ego te in uxorem,
matrimonium facit 2. Dabei sei aber nicht vergessen, daß die Annahme
des Genügens einer intentio mere externa bei einem Sakrament, noch
nicht ohne weiteres Rückschlüsse auf die übrigen Sakramente gestattet,
da der Stand der damaligen Theologie eben noch nicht ohne weiteres
solche Schlüsse zuläßt.

Zu 4 dist. 6 c. 5 n. 66 ff.3 schreibt nun die Pseudo-Poitiers-Glosse :

« Solet queri de illo » etc. Hic proponit magister questionem de

illo, qui baptizatur ioculariter, tarnen sub forma baptizandi. Solu-

tionem huius questionis colligit magister ex dictis Augustini ambiguë

cator zugeschriebenen Summa utilis de Septem sacramentis ecclesie des Cod.
lat. 801 der Grazer Universitätsbibliothek liest man auf Blatt 48w : Et est
dicendum, quod panis et vinum sic sanctificata a sacerdote sie oportet fieri
[Ms. hat fit] verum corpus et verus sanguis Jesu Christi. Ideo dixi : sicut oportet,
quia tria sunt necessaria ad celebrationem huius sacramenti : forma illorum
verborum, que Christus preposuit diseipulis suis, et ordo sacerdotum et intentio
celebrandi sacramentum, quia verba ilia non habent efficaciam, nisi ex intencione
celebrantis sanctificentur.

1 Sententiae, lib. 4 dist. 13 c. 1 n. 129. Quaracchi (1916) 817 f.
2 Sententiae, lib. 4 dist. 27 c. 3 n. 277. Quaracchi (1917) 917.
3 Quaracchi (1916) 781.



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 19

super hoc loquentis et ex sapientum opinionibus et etiam ex benedic-
tione illorum, qui intrantes balneum vel mare soient sub hac forma
verborum In nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti divinum auxilium
implorare et etiam in initiis omnium operum suorum. Hec autem est

solutio, talem scilicet submersionem ludicre factam non baptismum
quia non est intentio. Et nota, quod1 non est intelligendum de mentali
intentione — sic enim multi baptizati non essent baptizati 2, quia forte
heretice baptizatus non intendit hac interiori intentione baptizare 3

—,
sed appellatur hic intentio forma a baptizante prolata cum gestu bapti-
zandi et habitu sine ridiculi responsione. Simile habes in consensu, qui
est efficiens causa coniugii. Licet enim non sit ibi consensus interior
vel ex utraque parte vel ex altera tantum, si tarnen ibi sit verborum
forma exterior innuens interiorem consensum4, non minus stabit
coniugium 5.

Zwei Gründe veranlassen also den Glossator seine Forderung auf
die bloß äußere Intention zu beschränken : 1. die Sicherheit des

Sakramentenempfanges ; denn das menschliche Urteil darüber kann sich nur
auf das stützen, was äußerlich in die Erscheinung tritt ; 2. die Tatsache,
daß die Ehe, sobald die äußere Form gewahrt ist, für gültig anzusehen

ist6. Damit ist denn die Frage für alle Sakramente prinzipiell gestellt.
In der Eucharistielehre weist denn unser Glossator auf die intentio

mere externa als auf eine Selbstverständlichkeit hin, wo er zu 4 dist. 13

c. 1 n. 129 7 schreibt :

[Aliqui dicunt, etiam non recte de illo mysterio sentientem posse
intendere, non quidem illud conficere, quod iam esset recte credere, sed

id agere, quod geritur ab aliis, dum illud conficitür, et sie adhibetur
intentio ; et si intentio dicatur deesse conficiendi illud mysterium, tarnen]
ex quo intendit ea dicere et agere [quae ab aliis geruntur, impletur
mysterium], id est ex quo gestum exprimit intendentis 8.

1 Von hier ab findet sich der Text auch in der Glosse zum 4. Sentenzenbuch
des Clm 22288 fol. 85v

2 Clm : multi, qui vere sunt baptizati, non dicerentur baptizati.
3 hac — baptizare] Clm : quod valeat baptismus baptizato, nec tarnen

baptizat.
4 consensum] Clm add. : qui tarnen ibi non est.
5 Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 96v.
6 Hier ist ohne Zweifel Bezug genommen auf die bereits zitierte Stelle des

Petrus Lombardus, Sententiae, lib. 4 dist. 27 c. 3 n. 277 (Quaracchi [1916] 917). —
Leider wird dieser Passus des Lombarden von der Pseudo-Poitiers-Glosse, soweit
sie im Cod. Paris. Nat. lat. 14423 enthalten ist, nicht glossiert.

7 Quaracchi (1916) 817 f. 8 Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 101.



20 Beiträge der Frühscholastik

Schließlich kann man zu 4 dist. 3 die Glosse lesen :

Item queritur, utrum aliquis cum caritate suscipiens baptismum
a non intendente baptizare, cum intentio exigatur in omnibus sacra-
mentis et precipue in baptismo, sit vere baptizatus. Quidam [Ms. hat

quia] dicunt, quod non, quia ille ridiculose baptizavit. Alii dicunt eum
esse baptizatum, quia baptizans, etsi baptizare non intendebat, tarnen
ad modum intendentis baptizare se habuit. Vel potest dici, quod intentio
ibi non defuit saltern quoad baptizatum et fuit in forma ecclesie traditus
baptismus. Unde concedimus esse baptizatum. Et si probatum fuerit
illum non habuisse intentionem baptizandi in detestationem baptizantis,
debet sacerdos ponere manum super baptizatum ad confirmandum
baptismum 1.

Wenn hier an der zweiten und dritten Stelle auch bloß die Lehre
anderer vorgetragen wird, jedenfalls die erste Stelle ist eindeutig und
an den beiden anderen wird kein Versuch gemacht, die intentio mere

externa als unzureichend abzulehnen.

Auch die Glosse zum 4. Sentenzenbuch des Cod. Bamberg. Patr. 128

bekennt sich zum Hinreichen einer rein äußeren Intention. Sie schreibt
zu 4 dist. 13 c. 12 :

Quid in huiusmodi intentionem debeamus appellare, magister satis

plane demonstrat, ut scilicet, dum in manifesto quis divinum célébrât
ministerium, ea intendat agere in agere et dicere, que soient agi et dici.
Et licet aliquis, qui de ecclesia prescisus non est, quantumlibet sit malus,
si ea dicit et agit quantum ad extrinseca, que ad missarum attinent sol-

lempnia, etsi non intendit corpus Domini conficere, quod iam esset

fidem habere, dicitur tarnen intendere, ex quo hec facit sollempniter
in eo ordine et eo modo, licet non adeo bene, quo ab aliis hoc agitur.
De illis autem, qui novos sacerdotes in occulto super lignum vel super
lapidem aliquem docent, qualiter facere debeant, etsi benedicant et

signa faciant ad infra actionem, non est obviandum, quia omnium
faciendorum sollemnitatem non observant3.

Wenn man hier das intendat agere in agere et dicere, que soient agi
et dici hört, spürt man unwillkürlich einen Anklang an das intendit
facere, quod facit ecclesia. Auffallend ist nun, daß man in der Sentenzenglosse

des Clm 22288, welche doch den ersten Text der Pseudo-Poitiers-

1 Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 94z;.
2 Quaracchi (1916) 815.
3 Fol. 10z;.



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 21

Glosse bringt, der sich eindeutig zum Hinreichen einer intentio mere

externa bekennt, zu 4 dist. 6 c. 2 die Glosse findet :

Quomodo heretici verum baptisma (heretici) dare possunt, scilicet
si in forma Christi baptizent et intentionem baptizandi habeant. De

qua tarnen intentione duplex est opinio. Dicunt enim quidam, quod
oportet, ut baptizans intendat, quod baptizato valeat baptismus ad hoc,

quod aliquis recte baptizet. Alii, quibus magis assentimus, dicunt,
quod non est opus, nisi quod intendat facere, quod facit ecclesia, sive

intendat, quod prosit, sive non h

Wenn nun auch nicht alle Teile einer Glosse die Meinung eines

einzigen Autors zum Ausdruck bringen müssen, so ist dies doch auch
nicht eine Unmöglichkeit, m. a. W. es könnte die Glosse, welche sich

für die intentio mere externa ausspricht, dem gleichen Mann aus der
Seele gesprochen sein zum Ausdruck des gleichen Gedankens, der sich

zu Gunsten der intentio faciendi, quod facit ecclesia ausspricht. Damit
stehen wir vor der Frage, ob in der ersten Zeit vielleicht mit beiden
das Gleiche gemeint war. Daß dem so ist, dürfte eine andere Glosse

des Clm 22288 zu 4 dist. 3 c. 4 n. 27 2 sehr nahe legen :

« Qui non intendit ». Sed duplex est intentio agendi ea, que agit
ecclesia circa baptismum, id est implendi consuetudinem ecclesie ; et hanc

potest habere iudeus, et sic baptizat secundum quosdam, ut habetur
in quodam capitulo premisso. Est intentio, quod baptismus debeat
valere baptizato. Hanc non habet iudeus. Nichilominus tarnen baptizat.
Opiniones tarnen sunt circa huiusmodi. Si vero nec hanc nec illam
habeat intentionem, mimice et ioculariter baptizet, divinum est implo-
randum consilium, ut dicit Augustinus, quid sit credendum de sie

baptizato 3.

Einen Einblick in die allmähliche Trennung zwischen beiden dürfte
uns die damalige Behandlung der klassischen Frage nach der im Spiel
gespendeten Taufe vermitteln. Wir wissen, daß der Lombarde nichts
von der Gültigkeit einer solchen Taufe wissen wollte, weil zur Gültigkeit

nicht bloß die Form des Sakramentes, sondern auch die Intention,
das Sakrament zu spenden, nötig sei 4.

1 Fol. 85. 2 Quaracchi (1916) 757 f. 3 Fol. 83z/.
4 Sententiae, lib. 4 dist. 6 c. 5 n. 66 (Quaracchi [1916] 781) : Videtur tarnen

sapientibus non fuisse baptisma ; ut cum aliqui in balneum vel in flumen merguntur
in nomine Trinitatis, non est tarnen baptismus, quia non intentione baptizandi
illud geritur. Nam in hoc et in aliis sacramentis, sicut forma est servanda, ita
et intentio illud celebrandi est habenda. — Man vgl. auch Hugo von St. Viktor



22 Beiträge der Frühscholastik

In den zum Bereich des Odo von Ourscamp, aber auch des Petrus
von Poitiers, gehörigen Quästionen des Cod. Paris. Mazar. lat. 1708

findet man die Darstellung :

Si autem ei opponitur de eo, quod legitur in ecclesiastica hystoria,
sufficienter videtur respondere. Legitur ibi, quod Athanasius episcopus,
dum iuxta fluvium quendam iter ageret, vidit iudeorum pueros in fluvio
balneantes et ex ioco se submergentes dicendo. In nomine Patris et
Filii et Spiritus Sancti, ut a christianis fieri viderant. Athanasio interro-
gante, quare ita facerent, dixerunt : ex ioco facimus et sic a christianis
fieri vidimus. Succedente tempore quosdam eorum ad fidem conversos

amplius abluere noluit, quia derisorie abluti erant, ex ioco tarnen, vel
quia illi, qui abluti erant, similitudine christianorum hoc fecisse dixerunt

Dies kann immer noch dahin verstanden werden, daß die Knaben

lediglich den äußeren Ritus, den sie bei den Christen in Übung gesehen,
vollziehen wollten ; es könnte aber auch schon mehr bedeuten und auf
das facere quod, facit ecclesia hinausmünden. Man muß eben bedenken,
wie sehr verworren damals die Anschauungen über die Intention und
ihre Notwendigkeit waren. Ein Beispiel dafür liefert Petrus von Capua.
Er setzt den Fall, daß ein Ungläubiger nicht an die Sündennachlassung
durch die Taufe glaube und so auch nicht die Intention zu taufen haben

könne. Trotzdem sei der von einem solchen Getaufte getauft. In der

Beurteilung dieses Falles geht seine Meinung nun dahin : es sei nicht
nötig, eine solche Intention zu haben, daß einer glaube, die Sünden-

nachlassung geschehe durch die von ihm oder einem andern gespendete
Taufe, sondern es sei bloß nötig zu glauben, daß man das tue, was die

Gläubigen zu tun pflegten 2. — Petrus stellt nun die weitere Frage :

Angenommen, er hätte auch eine solche Intention nicht. Aber einer, der

getauft werden möchte, bitte ihn um die Taufe und er tauche ihn ein.

Es frage sich also, ob jener getauft sei. Antwort : Einige sagen, daß

(dazu H. Weisweiler, Die Wirksamkeit der Sakramente nach Hugo von St. Viktor.
Freiburg i. Br. [1932] 63 ff.), die Summa Sententiarum, tr. 3 c. 9 (SSL 176, 135)
und die davon abhängige Summe des Cod. lat. 801 (fol. 47) der Grazer
Universitätsbibliothek.

1 Fol. 245i>.
2 Summe (Clm 14508 fol. 58u) : Esto enim, quod aliquis infidelis non credit

remissionem peccatorum fieri in baptismo, quare non videtur habere intemp-
tionem baptizandi. Si tarnen talis baptizaret aliquem, baptizatus esset. Responsio :

Non oportet habere talem intentionem, ut credat peccatorum remissionem fieri
per baptismum suum vel alterius, set tantum, ut credat se facere, quod soliti
sunt facere fideles.



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 23

er nicht getauft sei, weil der Täufer nicht die Intention hatte. Andere

sagen, daß er getauft sei. Denn, wenn eine Intention bei der Taufe
notwendig sei, sei dies entweder vom Täufling oder vom Täufer zu
verstehen, und weil sich im genannten Fall die Intention wenigstens
im Täufling fände, sei er getauft. Wenn nun aber ein Kind, das eine

Intention nicht haben kann, von einem solchen getauft würde, wäre
es dann getauft Antwort : Wenn wenigstens die Paten die Intention
hatten, könnte man sagen, es sei getauft. Wenn aber weder Paten noch
der Täufer die Intention haben, ist es nicht getauft, wie in dem Fall,
wo eine Mutter ohne die Absicht zu taufen, ihr Kind dreimal ins warme
Wasser eintaucht. Wenn ich aber las, daß einige, die im Scherz getauft
wurden, getauft waren, dann ist zu verstehen, daß die Täufer die

Intention zu taufen hatten, obwohl sie dies im Spiel taten x.

1 Summe (Clm 14508 fol. 58«) : Sed esto nec talem habeat intentionem.
Aliquis tarnen volens baptizari petit ab eo baptismum et ipse inmergit eum.
Queritur ergo, utrum ille sit baptizatus. — Responsio : Quidam dicunt eum non
esse baptizatum, quia baptizans non habuit intentionem. Alii dicunt eum bapti-
zatum. Cum enim sit necessaria intentio in baptismo, intelligendum est vel bapti-
zantis vel baptizati, et quia ibi fuit intemptio saltern baptizati, baptizatus est.
Set si aliquis parvulus, qui non posset habere intentionem, baptizaretur a tali,
numquid esset baptizatus — Responsio : Si patrini saltern haberent intentionem,
posset dici baptizatus. Quodsi nec patrini habent intentionem nec baptizans,
non est baptizatus, sicut mater non intentione baptizandi ter immergit puerum
in aqua calida. — Quod vero legi aliquos, qui ioculariter fuerant baptizati, fuisse
baptizatos, intelligendum est baptizantes habuisse intentionem baptizandi, quam-
vis etiam ludo hoc facerent. — Man vgl. hier auch die anonyme Summe des Cod.
Vat. lat. 10754 fol. 34« : Item, dicit Augustinus : Accedit verbum ad elementum
etc., non quia dicitur, set quia creditur. Ergo necessaria est intentio. Ad quod
dicunt sufficere intentionem cuiusque : baptizantis, baptizati vel patrini. — Diese
Lehre ist allem Anschein nach die einfache Herübernahme auf die Intention der
für den bei der Taufe notwendigen Glauben gestellten Forderungen. Man vgl.
Praepositinus, Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 50) : Queritur de parvulo,
cur dicatur, quod baptizetur in fide parentum vel patrinorum, cum sive habeant
fidem sive non, ipse vero baptizetur. Immo, etiamsi tota ecclesia erraret, nichi-
lominus mundaretur ipse, si baptizaretur in forma ecclesie. Huic questioni res-
pondet Augustinus : Ofieruntur parvuli ad percipiendam gratiam spiritualem non
tarn ab eis, quorum manibus gestantur, quam ab universitate sanctorum. Ab
omnibus namque offerri recte intelligitur, quibus placet, quod ofieratur, et quorum
sancta atque individua caritate ad communionem Sancti Spiritus adiuvantur.
Tota hec ergo mater ecclesia, que in Sanctis est, facit, quod tota omnes, tota
singulos parit. Ex qua auctoritate convenienter colligitur, quod in fide matris
ecclesie habet sanari, non fide parentum vel patrinorum, si illi fidem non habent.
Si autem ponat, quod tota ecclesia errat, dicemus eos fide triumphantis ecclesie
baptizari. Non obiciatur, quod ecclesia triumphans fidem non habet, quia tran-
sivit fides et venit res. Dicimus, quod transivit in essentia, mansit tarnen quantum
ad meritum. — Ferner vgl. man das Speculum universale des Radulphus Ardens



24 Beiträge der Frühscholastik

Petras von Capua begnügt sich also damit, daß irgend einer der
bei der Taufe Beteiligten — der Täufer oder der Täufling oder die
Paten 1 — die Intention habe, das zu tun, was die Gläubigen zu tun
pflegen, die sich, wie sich aus dem über die im Scherz Taufenden

Gesagten ergibt, nicht mehr mit der Absicht, den bloßen äußeren
Ritus zu setzen, deckt, obwohl die Formulierung selber dem nicht im
Wege stünde.

Eine ähnliche Wahrnehmung macht man auch an einer hinsichtlich
ihrer Entstehungszeit leider nicht genau bestimmbaren Bemerkung zu
4 dist. 13 der Sentenzenglosse des Cod. Paris. Mazar. lat. 758 :

In huius ministerii expletione tria sunt necessaria : forma verborum
et panis et vini cum aqua et ordo ministri, scilicet ut sit sacerdos, et
intentio ipsius sacerdotis. Si tarnen sacerdos fuit occultus hereticus,
sufficit, ut intentionem habeat id faciendi, quod putat nostros facere

sacerdotes, licet non habeat intentionem conficiendi, forte quia putant
nullum sacerdotem conficere corpus Christi2.

Jedenfalls haben wir in Äußerungen dieser Art zum wenigsten
terminologisch Vorstufen der intentio faciendi, quod facit ecclesia.

Früher schon finden wir eine im Zusammenhang mit der Summa
de sacramentis et anime consiliis des Petrus Cantor stehende Quästion
im Cod. Paris. Nat. lat. 3477, die dies noch deutlicher macht und nicht
zuletzt auch das Ringen um die sachliche Erkenntnis beleuchtet : In
ihr ist die Rede von einer Frau, die ein in Sterbensnot befindliches
Kind ins Wasser taucht mit den Worten : inundo te in nomine Patris
et Filii et Spiritus Sancti. Betreff derselben lautet die erste Entscheidung

dahin, daß, wenn sie die Intention hatte zu taufen und in der

(Cod. Vat. lat. 1175 fol. 126) : Item, infantes baptizantur in fide ecclesie et
salvantur. Itaque, si nullus esset fidelis in mundo et infidelis infidelem derisorie
baptizaret, numquid esset baptismus Minime. Videtur ergo necessaria fides,
scilicet vel baptizantis vel baptizati vel patrinorum. Si autem nullus eorum fidem
habeat baptizandi, nec baptismus est. Qui enim non credit, non intendit baptizare.

1 Hier ist auch die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 62v interessant :

Dicimus, quod révéra non fit baptismus sine intentione baptizantis vel eius, cuius
nomine baptizetur, id est sacerdotis vel alterius persone. Potest utique contin-
gere, quod sacerdos egrotat et precipit suo Sarraceno, ut baptizet. Ecce baptizatur
puer in fide vel intentione sacerdotis. — Item, potest contingere matrem pueri
solam esse cum suo sarraceno et est manca vel egrota. Si ergo in tali casu ad eius
mandatum servus immergat puerum sub forma verborum prescripta, nichilominus
baptizatur, quasi baptizetur a catholico. Est ergo sensus huius auctoritatis :

Accedit verbum ad elementum et fit sacramentum, supple si subsit fides.
2 Fol. 154.



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 25

Weise und zu dem Zweck, wie die Kirche tauft, das Kind auch
bei Auslassung des baptizo te getauft sei1. Die Frage wird aber
weiter verfolgt :

Sed esto, quod mulier predicta non habuit intentionem conferendi

baptismum, tunc certe pro non baptizato habendus est puer, sicut si

quis mimice vel ioculatorie vel derisorie baptizat, non confert
baptismum. Sed sit, quod quasi mediam habuerit intentionem, id est nec
intendit baptizare sicut sacerdos nec non baptizare omnino, sed intendit,
ut ipsa confessa est, per illam immersionem prodesse illi parvulo in hoc

saltern, quod non omnino gentilis moreretur Secundum hanc vel con-
similem intentionem hesitor et pungor in me, quid debeam dicere.
Nam certe, quod si illud, quod non est eucaristia, in necessitate loco

euca[ristie] detur parvulo, nichil ei prodest, tarnen adulto in hoc prodest,
quod excitât ilium ad devotionem. Pari videtur, quod illud non sit
baptismus, quod confertur parvulo cum ilia semiplena intentione, quam
habet ecclesia. In hoc ergo dubito, quod, cum mulier predicta vel non
ter mersit, sed forte semel, et trina immersio modo sit necessaria, licet
una quandoque suffecerit, et cum ipsa omiserit aliquid de forma aut
transposuerit eam, vel cum dixerit sic : baptizo in nomine Christi, que
forma primo suffecit, sed modo non sufficit, et cum ipsa non crediderit
se posse facere, quod sacerdos vel ecclesia servo consuevit facere, sed voluit
facere aliquid ad salutem pueri, sicut ille, qui dat purum panem morienti

pro eucaristia in necessitate [non] intendens dare eucaristiam, sed exci-
tare illum ad compunctionem et devotionem, cum, inquam, hoc fit,
dubitat sacerdos, cui illa confitetur hoc, an illum puerum postea con-
valescentem debeat rebaptizare. Et merito dubita[t[, quia [si] ipsa pre-
contulit ei baptismum, non est baptizandus, sin autem non, est, et de

iure est iterandum, quod non constat esse collatum 2.

Hier handelt es sich um einen Text, der vielleicht vor, sicher aber

unabhängig von Praepositinus entstanden ist. Darin wird vor allem
die Ausdrucksweise gebraucht : posse facere, quod sacerdos vel ecclesia

servo consuevit facere, und erklärt, daß die dahin gehende Intention
immerhin mehr bedeutet als diejenige, die darauf geht, etwas für das

Heil des Kindes zu tun. Damit bedeutet sie sicher mehr als eine bloß
äußere Intention. Jedenfalls aber ist hier schon die Formel facere quod

facit ecclesia vorweggenommen mit den Worten : se posse facere, quod
sacerdos vel ecclesia servo consuevit facere.

1 Fol. 131. 2 Fol. 131z/.



26 Beiträge der Frühscholastik

Nicht so beim Cantor selber, der in seiner Summa de sacramentis
et anime consiliis einmal schreibt :

In mimica [Ms. hat mithinica] nichilominus sive prestatione sive

susceptione potius, quid intendat conferens, quam quid suscipiens, spec-
tare debemus. Sed distinctiuncula quadam opus [fol. 159z;] est. Inter-
dum enim mimica [Ms. hat mithinica] est prestatio, interdum seria.

Item, cum seria est, inierdum intendit, qui baptizat, et sacramentum
conferre et eo fine, quo ecclesia id facit, scilicet ad originale delendum
et ad cetera remédia, que prescripsimus. Interdum, qui baptizat, serio

id agit et intendit, ut baptizet, sed non attendit ad fructum baptismi
ilium conferre, ut si quis peregre iturus commiserit fidei alicuius amici
sui infidelis, ut si viderit parvulum suum in extremis laborantem, ipsum
baptizet, et ipse instructus de forma verborum precibus amici obsequatur.
Serio quidem baptizare intendit, sed quod eo ministro parvulus tantum
beneficium consequatur, non intendit, sed forte pro ridiculo hoc habet.

Et ita in parte seria est eius intentio, in parte quasi ridicula. Cum vero
neutrum serio intenditur, ex toto mimicum [Ms. hat mithinicum] est,

quod agitur. — In primis duobus casibus dicimus sacramentum vere
conferri nec esse iterandum ; in tertio consulimus omnino iterari vel
potius de novo conferri, quia non intelligitur iteratum, quod nescitur
esse collatum h

Wie man sieht, ist das eo fine quo ecclesia id facit mehr als das,

was das facere quod facti ecclesia ausdrückt2.

1 Rein, Stiftsbibliothek, Cod. lat. 61 fol. 159 f.
2 Schon aus diesem Grund ist die Meinung F. Gillmanns unrichtig : « In

dem obigen Ausdruck 'intendit sacramentum conferre eo fine, quo ecclesia

id facit' haben wir den ersten Anklang an die spätere offizielle Formel
'intentio faciendi, quod facit ecclesia'. » (Die Notwendigkeit der Intention auf
Seiten des Spenders und des Empfängers der Sakramente nach der Anschauung
der Frühscholastik. Mainz (1916) 50.) —• Aus der Summe des Robert Courson
habe ich mir bloß die folgende Stelle notiert : Sicut in consecratione eucharistie
premittuntur quedam et subiunguntur ad decorem, que nichil faciunt ad con-
secrationem, ita accidit in hoc Sacramento baptismi. Et ideo dicitur, quod verbum
accedit ad elementum et fit sacramentum, quia hec forma verborum in nomine
Patris et Filii et Spiritus Sancti, si proferatur ab illo, qui intendit baptizare, et
cum tali intentione iungatur sive accedat ad elementum, constat, quod tunc con-
fertur tale sacramentum. Igitur per verbum accedens ad elementum, quo intel-
lexit Johannes intentionem baptizantis simul esse cum verbo et cum eo adiungi
elemento, ex quibus tribus concurrentibus confertur sacramentum baptismi. Et
quamvis aque tactu dominici corporis receperunt vim regenerativam, tarnen illam
virtutem in actu nulli conferunt, nisi assit predicta forma verborum cum intentione

baptizantis (Brügge, Bibliothèque de la ville, Cod. lat. 247 fol. 102).



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 27

Das Gleiche und obendrein, wie das tun, was andere tun auch
anscheinend bloß von der rein äußeren Intention genommen wird, kann
man an der Sentenzenabbreviation des Cod. Paris. Nat. lat. 15747

ersehen, die betreff der eucharistischen Konsekration schreibt :

Sicut formam, ita et ordinem, scilicet ut sit sacerdos, oportet ob-

servari, similiter et intentionem. Si enim sacerdos non est, non sanc-
tificat. Et similiter, si sanctificare non intendit, non sanctificat sicut
et in baptismo. Sed si non credit de illo misterio, quod Veritas habet,

numquid potest intendere illud conficere — Ad hoc respondent
quidam et dicunt, quia non intenditur illud conficere, quod iam esset bene

credere, sed intendunt illud facere, quod illi faciunt, quando conficiunt.
Et sic impletur illud misterium, dum talis intentio adhibetur, etsi
intentio conficiendi deesse credatur. Sed ille, qui baptizat, similem huic
habet intentionem. Intendit enim ea facere, que ab hiis geruntur, dum
illud sacramentum conficitur. De illis vero dicit Augustinus in libro
de baptismo parvulorum, quod intentionem baptizandi non habent. Et
ideo dicit, sapientibus videri posse, quod non baptizant. Quare et hic dici

oportet, quod ille non consecrat, qui consecrandi intentionem non habet1.

Sogar der Text des Praepositinus kann, obwohl er mehr als eine bloß
äußere Intention fordert 2, seine Herkunft aus dem Bezirk nicht verleugnen,

der sich mit einer intentio mere externa zufrieden gab. Man lese nur :

Solutio : Dicimus, quod sine intentione, ut predictum est, non est

baptisma. Nisi quis enim intendat facere hoc, quod ecclesia facit, non
baptizat. Et quod obicitur de Athanasio, ipse intendebat facere, quod
viderat fieri in ecclesia 3.

1 Fol. 8lv. — Es heißt aber hier zu der im Spiel gespendeten Taufe auf
Blatt 81 : De illis, qui ludo merguntur, dicit Augustinus in libro de baptismo
parvulorum : implorandum esse censerem divinum iudicium, utrum approbandus
esset baptismus, qui sic scilicet ioco datur. Quod autem sapientibus non esse

baptisma videatur, ratio hec est, quia qui sic baptizat, baptizandi intentionem
non servat. Sicut autem formam, sic et intentionem observari oportere testatur.
Legitur tamen in ecclesiastica historia, quod Alexander episcopus Alexandrie
ratum habuit huiusmodi baptismum ne[c] iterari permisit.

2 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 49) : Set si crederem non intendisse
baptizare eum, quern immersisset, crederem, quod non esset baptisma. — Auch
der Einwand, den sich Praepositinus zu eigen macht, spricht gegen das Zureichen
der intentio mere externa. Ebenda : Contra : Si mater puerum balneans, ut aqua
non noceat, dicat verba ilia : In nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti, quis
dicet eum esse baptizatum Balneatus quidem est, set baptizatum, ut credo,
nemo dicet, et propter hoc, quod intentio ibi non fuit.

3 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 49). — Den ganzen Text vgl. man
bei F. Gillmann, Die Notwendigkeit der Intention, 53-55.



28 Beiträge der Frühscholastik

Hier zeigt sich, daß mit dem facere quod facit ecclesia an die
Aufnahme einer Handlung gedacht ist, die man in der Kirche vornehmen
sah, und daß damit das Gleiche gemeint ist, was die Quästion des Cod.

Paris. Mazarin. lat. 1708 in die Worte faßte : similitudine christianorum
fecisse, zumal da hier wie dort die Taufe der spielenden und Gesehenes

nachahmenden Kinder behandelt wird. Wohl aus dem gleichen Grund
setzt die Sentenzenglosse des Clm 22288 das intendit facere quod facit
ecclesia gleich dem intendit agere, quod agit ecclesia 1. Auch fühlt man
sich an das ea intendat agere in agere et dicere, que soient agi et did
erinnert, womit die Sentenzenglosse des Cod. Bamberg. Patr. 128 eine

rein äußere Intention bezeichnen wollte.
Da nun Praepositinus noch an einer weiteren Stelle den Wortlaut

intendit facere quod facit ecclesia gebraucht2, dürften wir nicht zu
Unrecht annehmen, daß derselbe für ihn schon zur Formel geworden ist.

Sie scheint aber sonst nicht sofort in ihrer Brauchbarkeit erkannt
worden zu sein. Wenigstens findet sie sich in der u. a. auch in dieser

Frage von Praepositinus abhängigen anonymen Summe des Cod. Vat.
lat. 10754 noch nicht gebraucht. Dagegen ist in dieser Summe vor
allem interessant, wie die auctoritates, die gegen die Notwendigkeit einer

Intention zu stehen scheinen, gedeutet werden :

Dicimus intentionem necessariam esse ad baptismum. Quod quidam
negant pro se inducentes baptismum esse solius Dei opus. Unde De

con. di. IIII Ysidorus Romanus pontifex non hominem iudicat, qui
baptizat, set Spiritum Dei etc. Et Augustinus : Baptismus talis est,

qualis ille, in cuius potestate datur, non qualis ille, per cuius ministe-
rium datur. Ad hoc dicimus, quod baptismus est opus solius Dei aucto-

ritate, hominis tarnen est ministerio. Vel ideo dicitur opus solius Dei,

1 Zu 4 dist. 13 (fol. 99) : Potestne aliquis sine sacerdotalibus indumentis
conficere aut in agro sine altari. Ad hoc et huiusmodi diceretur expectare
ut « illud facere intendant », scilicet quod facit ecclesia et eodem modo et eodem
ordine et ritu, quamvis non intendat quod possit illis verbis corpus Christi
conficere, si tarnen hoc intenderet, ut constituatur vis in ista intentione. Inde
si esset malus, sed fidem habens, quod non minus conficit, tandem agere intendit,
quod agit ecclesia, sicut diximus de baptismo. Oportet etiam, ut suum gestum
exprimât. Quod addimus propter tales, qui instruunt novos sacerdotes, quid
debeant facere, perventum cum fuerit ad sacrificandum.

2 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 49«) : Sed quid, si ipse dicendo : In
nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti verba ad alium sensum accommodaret,
ut intelligat patrem carnalem, filium carnalem et spiritum alicuius fidelis, qui
sanctus est, numquid dicemus, quod sit baptisma — Dicimus ita, dummodo
intendat facere, quod facit ecclesia.



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 29

quia solus Deus per illud dimittit peccata. Quod vero dicunt Ysidorus
et Augustinus, similiter intelligendum quoad remissionem peccatorum

Um von der Lösung der bereits bei Praepositinus behandelten

Schwierigkeit betreff der Intention im Trunksüchtigen2 abzusehen,
interessiert uns hier vor allem, daß auf eines der Argumente, die in
der Pseudo-Poitiers-Glosse für das Genügen der intentio mere externa

angeführt werden, die Sprache kommt : Wenn zwei einander den
Ehekonsens zum Ausdruck bringen, dann heißt es, auch wenn sie nicht
die Absicht zur Eheschließung haben, dennoch, daß eine Ehe zwischen
ihnen bestehe. Ähnlich auch, wenn einer nicht beabsichtigte zu taufen,
wenn er aber unter der besagten Form eintaucht, gilt dies als Taufe.
Der Standpunkt des Verfassers in dieser Frage ist kurz der : Weder

jenes ist eine Ehe, noch dies eine Taufe. Sie gelten aber als solche,
außer es würde für das Gegenteil ein Beweis erbracht. Denn die Kirche
urteilt nicht über das Verborgene. Wenn es ihr aber glaubhaft gemacht
wird, daß weder jener eine Ehe zu schließen, noch dieser zu taufen
beabsichtigte, mußte sie zweifelsohne erklären, daß weder dort eine Ehe
noch dort eine Taufe gegeben sei3.

Aufschlußreich in dieser Summe ist auch die Beurteilung der durch
die spielenden Knaben gespendeten Taufe. Dieselben beabsichtigen
das zu tun, was sie die Taufenden tun gesehen. Geschähe alles im
Scherz, dann wäre die Taufe ungültig. Denn es ist etwas anderes, das,

wenn auch im Scherz, tun wollen, worin sich die Taufe findet, und
etwas anderes, es nicht tun wollen und doch diese Form verwirklichen.
In diesem zweiten Fall wäre keine Taufe gegeben ; im ersten schon 4.

1 Cod. Vat. lat. 10754 fol. 34z;.
2 Cod.' Vat. lat. 10754 fol. 34z; : Item, Augustinus in fine predicti c[apituli] :

Baptismus talis est, dicit, non timeo adulterum, non ebriosum, non homicidam,
quia columbam attendo, per quam michi dicitur : hic est, qui baptizat. Alibi
vero dicitur : ebrietas statum mentis subvertit, et ita non habet ebrius baptizandi
intentionem. — Solutio : Non dicit ebriosum, qui est in tali mentis alienatione,
set qui consuevit inebriari. Unde subditur : non homicidam. Vel licet ebrietas
statum mentis subvertat, non tarnen omnis, nec adeo, ut intentionem baptizandi
omnino excludat.

3 Cod. Vat. lat. 10754 fol. 34z; : Item, si aliquis dicat mulieri : accipio te
in meam, et ipsa similiter ei, licet non intendant contrahere, dicitur tarnen inter
eos matrimonium. A simili, etsi non intendat quis baptizare, si tarnen sub pre-
dicta forma intingat, dicetur baptismus. — Solutio : Nec illud est matrimonium
nec iste baptismus ; tarnen habetur, nisi in contrarium probetur, quia ecclesia
non iudicat de occultis. Set si fiat ei fides, quod nec ille contrahere nec iste
baptizare intendebat, indubitanter pronuntiare debet nec ibi matrimonium nec bap-
tismum ibi fuisse.

1 Cod. Vat. lat. 10754 fol. 34z; : Item, quod [non] necessaria sit baptizanti



30 Beiträge der Frühscholastik

Hier zeigt sich auch, daß man genau zu unterscheiden gelernt hatte
zwischen der Absicht, die Wirkungen der Taufe mitzuteilen und der
Absicht zu taufen. Die zweite Absicht ist allein nötig, aber auch
unerläßlich. Es genügt aber nicht bloß die Absicht einzutauchen und die
Form zu sprechen, weil sonst auch eine Mutter, die ihr Kind ohne die
Taufabsicht eintaucht und die Worte Ich taufe dich im Namen des

Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes spräche, oder auch ein
Schlafender taufen würde ; was falsch sei1.

Trotz einer so eingehenden Beschäftigung mit dem Problem der
Intention findet sich aber, wie gesagt, in der Summe des Cod. Vat.
lat. 10754 der Ausdruck facere quod facit ecclesia nicht. Dafür aber
nimmt ihn Gaufried von Poitiers, der sich hier sichtlich an Prae-

positinus, aber auch an eine andere Quelle der eben genannten Vatikanischen

Summe anschließt, wieder auf 2. Auch in den Notule super
IUI librum sententiarum des Cod. Vat. Reg. lat. 411 findet er sich

mit aller Selbstverständlichkeit 3. Und ebenso, was gewiß von größter

intentio, probatur ex eo, quod legi in ecclesiastica ystoria, ubi dicitur baptizatos
iocando per puerum episcopum simulatum non esse rebaptizandos. Augustinus
de unico baptismo dicit : si totum ludicre et mimice et ioculariter ageretur, utrum
sie traderetur baptismus, iudicium divinum concordantibus preeibus esse implo-
randum. Ad hoc dieimus non esse baptismum, nisi adsit intentio baptizandi vere
vel iocose vel ficte, sicut habuit ille episcopus simulatus, de quo legi in ecclesiastica

istoria. Intendebat enim facere, quod baptizantes faciunt. Si enim hoc non
intenderet, set si hoc totum ioco diceret, non baptizaret. Aliud est enim hoc
velle agere, licet iocose, ubi est baptismus ; aliud est hoc nolle agere et tarnen
formam illam in opere habere, ubi non est baptismus.

1 Cod. Vat. lat. 10754 fol. 34t) : Item, infidelis, qui non credit remissionem
peccatorum fieri in baptismo — et ita videtur non habere intentionem —, non
baptizat ; quod falsum est. Solutio : Non oportet baptizantem talem habere
intentionem, set habere tantum baptizandi intentionem. Alioquin quotiens aliquis ita
balneat puerum inmergendo dic[ens] baptizo te in nomine Patris et Filii et Spiritus
Sancti nec volens nec intendens baptizare, baptizat. Similiter, si non est neces-
saria intentio, dormiendo potest quis baptizare. Quod falsum est, etiam lippis
et tonsis constat. Item, quicumque baptizat, intendit formam illam dicere et
secundum illam inmergere. Set hoc est baptizare. Ergo intendit baptizare.

2 Summe (Brügge, Bibliothèque de la ville, Cod. lat. 220 fol. 127v) : Dieimus,
quod non dubitat [Augustinus, si possit fieri sine intentione]. Sed ille, qui inmergit
ioculariter, potest habere intentionem faciendi, quod facit ecclesia, vel potest non
habere intentionem. Et propter hoc dicit Augustinus implorandum esse divinum
consilium. Si enim intentio non exigeretur, mulier, que puerum balneat in aqua
dicendo in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti, baptizaret eum, cum ibi sit
forma et aqua. De hoc, quod dicit Athanasius, dieimus, quod ipse intendebat
facere, quod facit ecclesia. Et hoc fuit revelatum beato Alexandro. Ad aliud
dieimus, quod Augustinus [non dicit] ebrius, sed ebriosus, et ebriosus non semper
est ebrius. Vel etiam, si sit ebrius, bene potest habere intentionem baptizandi.

3 Fol. 67 : In ecclesiastica hystoria legitur, quod Alexander episcopus, cum



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 31

Bedeutung ist, in der Summa de bono Philipps des Kanzlers1. Daß
die Formel von Wilhelm von Auxerre 2 gebraucht wurde, ist längst
bekannt 3. Bei Roland von Cremona tritt sie in der Form auf : Oportet
enim, quod baptizans sattem intendat facere in illo opere illud, quod
intendit ecclesia 4. Hier weicht Roland, der sonst mit Praepositinus und
Wilhelm von Auxerre durchaus bekannt ist, von dem bei diesem

gebrauchten Wortlaut ab, indem er, was nicht nebensächlich ist, statt
quod facit ecclesia sagt quod intendit ecclesia. Sollte er dies vielleicht
tun, um jeden Verdacht eines Sichbegnügens mit einer bloß äußeren

Intention auszuschalten 5

Petri martyris sollempnia celebraret, post expleta sollempnia missarum vidit super
oram maris puerorum ludum imitantium, ut solet fieri, episcopum et gerentium
ea, que geri mos est in ecclesia. Mox eos ad se perduci iubet et, quid egissent,
percunctatur. Uli rei ordinem pandunt et baptizatos a se esse quosdam cathe-
cuminos confitentur per Athanasium puerum, qui illis fuerat episcopus simulatus.
Ubi ex responsionibus eorum vidit secundum legis nostre ritum constare. Statuit
illis, quibus integris interrogationibus aqua fuit infusa, iterari baptismum non
debere, sed adimplere ea, que sacerdotibus mos est. Athanasius baptizat, quia
intendebat facere, quod facit ecclesia. — Ebenso in der Summe des Richard von
Leicester : In baptismo quedam sunt substantialia, quedam signa solum. De
essentia sunt ipsum elementum, scilicet aque, et hec forma verborum in quali-
cumque ydiomate : Ego baptizo te in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Amen.
Et intentio, ut scilicet intendat baptizare propter colludentes vel saltern intendat
agere, quod agit ecclesia. Et sic in necessitate potest quilibet iudeus baptizare
(Cod. Paris. Mazar. lat. 774 fol. 27).

1 Cod. Vat. lat. 7669 fol. 144 : Dicendum ergo, quod sacramenta malorum
tarn hereticorum quam non hereticorum, dummodo intendant facere, quod facit
ecclesia, et formam servant ecclesie, habent effectum quantum ad esse, sed

non quantum ad bene esse vel prodesse.
2 Man vgl. J. Strake, Die Sakramentenlehre des Wilhelm von Auxerre.

[Forschungen zur christlichen Literatur- und Dogmengeschichte. Band 13, Heft 5]
Paderborn (1917) 45. — F. Gillmann, Die Notwendigkeit der Intention auf Seiten
des Spenders und des Empfängers der Sakramente nach der Anschauung der
Frühscholastik. Mainz (1916) 71 f.

3 Bei Wilhelm von Auvergne fand ich nur die Stelle : Debes autem scire,
quod nihil magis est de forma sacramentorum quam ipsa intentio, et propter
hoc manifestum est haereticos, ubi adeo contraria intentione agunt, formam eccle-
siae mutare in contrarium quantum ad ipsam intentionem, ipsam autem formam
verborum, etsi exterius non mutetur, mutant tarnen interius, dum intellectum
ipsorum ad semetipsos sive ecclesiam suam invertunt interius et intorquent
(Guilielmi Alverni episcopi Parisiensis Opera Omnia. I. Paris [1674] 535. — De
sacramento ordinis, c. 4).

4 Summe, p. 4 (Cod. Paris. Mazar. lat. 795 fol. 86w). — Roland beschäftigt
sich hier besonders mit der Frage, warum nach Augustinus im Fall der im Scherz
gespendeten Taufe Gott um Rat angegangen werden müsse.

6 In der Frage nach der durch Ungläubige beim völligen Aussterben des
Glaubens in der Kirche gespendeten Taufe wird gesagt : Ad hoc dicitur, quod,
quamvis nullus haberet fidem in ecclesia, tarnen posset fieri baptismus. Sit quod



32 Beiträge der Frühscholastik

Da ich mir leider die entsprechende Stelle aus dem
Sentenzenkommentar des Richard Fishacre 1 nicht notiert habe, kann ich nur
noch auf Hugo a S. Charo hinweisen. Bei ihm begegnete mir zum
erstenmal der Ausdruck intentio generalis, in der einer das zu tun
beabsichtigt, was die Kirche tut. Diese Intention ist nach ihm für die Taufe

notwendig, auch wenn der Täufer nicht weiß, welche die Intention der
Kirche ist. Der Häretiker hat sie, wenn er in der Form der Kirche
tauft. Und es gibt eine andere Intention, in der einer beabsichtigt, die
Seele von den Sünden reinzuwaschen. Ohne diese kann die Taufe sein,

wie an den von Juden und Häretikern in der Form der Kirche Getauften
ersichtlich wird 2. — Diese Lehre wird wörtlich von der Sakramentensumme

des Clm 22233 übernommen 3.

iste baptizet in aqua et sub forma verborum prescripta et intendat facere, quod
intendit ecclesia. Sumatur hoc verbum intendit confuse, secundum quod solet
dici : presens confusum presentis non tenet usum (fol. 86»). Roland betont hier
aber in der weiteren Diskussion gegen Schwierigkeiten (Sed videtur istud esse
falsum, quod tarnen communiter dicitur [fol. 86»]), daß ein Aufhören der Kirche
unmöglich sei (fol. 87).

1 Cod. Vat. Ottob. lat. 494 fol. 278.
2 Sentenzenkommentar, zu 4 dist. 5 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod.

lat. 573 fol. 219») : Solutio : Dicimus, quod intentio baptizantis exigitur ad bap-
tismum. Sed duplex est intentio, scilicet generalis, qua quis intendit facere, quod
facit ecclesia. Hec necessaria est ad baptismum, etiamsi nesciat baptizans, que
sit intentio ecclesie. Hanc habet hereticus, quando baptizat in forma ecclesie.
Est alia intentio, qua quis intendit abluere animam a peccatis et sine ista potest
esse baptismus, sicut patet in baptizatis [fol. 220] a iudeis et hereticis in forma
ecclesie, de quibus dicitur postea. Ad id, quod primo obicitur, dicimus, quod
non omnis ebriosus est ebrius. Unde ebriosus bene intendit facere, quod facit
ecclesia. Item, nec omnis ebrius privatur omnino usu rationis. Unde bene potest
habere intentionem. Ebriosus autem dicitur ab habitu vel consuetudine potionis.
Ebrius dicitur ab ebrietate iam in actu. — Ad id, quod obicitur secundo, dicimus,
quod Alexandro episcopo revelatum fuit a Deo, quod Anastasius puer habuit
intentionem faciendi in illis pueris, quod faciebat ecclesia illis, quos baptizat. Unde
consuluit, immo diflinivit Alexander, quod illi non sunt rebaptizandi, qui fuerunt
vere baptizati. Tarnen, cum dubitatur rationabiliter de intentione baptizantis,
rebaptizandum est, nec dicitur iteratum, quod nescitur esse factum. Ad aliud
dicimus, quod, quando dubitatur, an totum mimice factum sit an non, tunc im-
plorandum est divinum auxilium, sicut fecit Alexander super facto Anastasii ;

et hoc intendit dicere Augustinus. Unde sic debet intelligi auetoritas : Implo-
randum est divinum etc., id est ut Dominus revelet, si totum factum fuit mimice
an non. Et hoc non est temptare Deum, sed catholice dubia querere. — Man
vgl. auch fol. 218 : Duplex est intentio : intentio faciendi in baptizando, quod
facit ecclesia. Hec exigitur in baptizante et sine hac non est baptismus. Et est
intentio alia, scilicet mundandi interius per baptismum. Hec non exigitur, quia
sine hac potest esse baptismus, sicut est quando iudeus vel hereticus baptizat
servans formam ecclesie et habens priorem intentionem.

3 Fol 9. — Betreff der Eucharistie vgl. man fol. 17» : Tanta autem est virtus



zur Terminologie der allgemeinen Sakramentenlehre 33

Wertvoll sind auch noch die Ausführungen des hier ohne Zweifel
in der Nähe des Hugo a S. Charo stehenden, sonst aber auch dem
Guerricus von St. Quentin oder auch der Schule des Odo Rigaldi
verpflichteten Sentenzenkommentares des Cod. Vat. lat. 691. Mit Hugo
a S. Charo unterscheidet er zwischen intentio generalis und specialis
und erklärt als Gegenstand der generalis das zu tun, was die Kirche
tut, als intentio specialis aber die Absicht, von den Sünden
reinzuwaschen. Zum Beweis für das Hinreichen der intentio generalis wird
wie bei Hugo auf die Gültigkeit der von Häretikern gespendeten Taufe
hingewiesen 1. Dabei wird aber das tun wollen, was die Kirche tut, mit
dem taufen wollen unter der von der Kirche eingehaltenen Form
gleichgesetzt 2. Bei Behandlung der im Schauspiel gespendeten Taufe wird
zwischen dem innerlich und dem äußerlich mimischen Geschehen
unterschieden. Geschieht das Ganze innerlich und äußerlich mimisch, dann
ist keine Taufe gegeben ; wohl aber, wenn es bloß äußerlich mimisch
geschieht. Nur kann beim äußerlichen mimischen Geschehen ein Zweifel
bleiben, ob es auch innerlich mimisch geschah, und hier wäre dann
nach dem Wort des hl. Augustinus der Beistand, d. i. die Offenbarung
durch Gott anzurufen 3.

verborum, quod ad prolationem illorum de pane fit corpus et de vino fit sanguis
Christi. Lapidibus enim et herbis et verbis Deus virtutem dedit, ut quacumque
hora diei et noctis quocumque loco quacumque ex causa in quocumque situ vel
habitu etiam nudus quantumcumque peccator vel precisus ab ecclesia vel excom-
municatus vel fornicator notorius, dummodo tria predicta concurrant, scilicet
ordo, materia et intentio, vere conficit corpus Christi sicut apostoli vel quicumque
sanctissimi viri, et vere baptizat et vere confert ordines, si est episcopus, si facit
in forma ecclesie intendens facere, quod facit ecclesia.

1 Fol. 128: Solutio : Duplex est intentio, generalis et specialis. Generalis
est facere, quod facit ecclesia ; specialis est, qua quis intendit abluere a peccatis.
Prima exigitur ad baptismum, non secunda, ut patet, cum heretici baptizant.

2 Fol. 128 : Item, hereticus non credit baptizare : ergo non intendit bap-
tizare. Ergo non baptizat. Responsio per predicta, quia intendere baptizare
dupliciter est : vel propter efiectum vel propter formam. Si non intendit modo
ultimo, non baptizat, scilicet ut intendat sub ilia forma, quam servat ecclesia.

3 Fol. 128 : Ad illud, quod obicitur primo, dicendum, quod ebriosus bene
intendit baptizare, quia non est absorta in eo ratio ex toto. Ad aliud dicendum,
quod auctoritas Augustini sic debet intelligi : Implorandum est dominicum auxi-
lium, ut Deus revelet, an totum sit mimice factum vel non, et hoc non est temp-
tare Deum, immo rationabiliter dubitare. Totum autem mimice fieri dupliciter
potest intelligi, scilicet totum interius vel totum exterius. Si totum interius et
exterius fit mimice, tune non est baptismus ; si vero totum exterius fit mimice,
non autem interius, tunc est baptismus. Quando autem exterius fit mimice totum
et dubitatur, utrum interius factum est mimice vel non, tunc implorandum est
divinum auxilium, sicut dicit Augustinus.

Divtis Thomas 3



34 Beiträge der Frühscholastik

Schließlich ist noch der Erwähnung wert, daß die dem beginnenden
13. Jahrhundert angehörige Sentenzenglosse des Cod. Paris. Nat. lat.
3572 den Häretikern zwar die aktive Intention zu tun, was die Kirche
tut, abspricht, bei ihnen aber die passive Intention, nämlich daß das

Kind zum Heil gelange, für möglich hältL Umgekehrt stimmt sie für
die Gültigkeit der Taufe, bei der die Absicht besteht das zu tun, was
die Kirche tut, und zugleich dem Knaben nicht zu nützen 2.

Leider konnte ich nicht mehr feststellen, wer der Pictanus ist,
den die der Mitte des 13. Jahrhunderts angehörige Sakramentensumme
des Clm 22233 im Auge hat, wo sie berichtet :

Pictanus enim dicit, quod non oportet, quod baptizans [fol. 9v]
intendat baptizare et facere, quod facit ecclesia implicite, quia non
oportet, quod feratur intentio circa mundationem mergendi, quia sic

mulier mergens puerum in balneo baptizaret. Nec circa mundationem,

que confertur in baptismo, quia sic Anastasius puer simulatus epis-

copus pueros non baptizasset3.
Damit sei die Untersuchung über diesen Punkt abgeschlossen.

Unsere Ausführungen dürften zur Genüge gezeigt haben, wie die Formel
intendit facere quod facit ecclesia entstand, und dabei aufgedeckt haben,
wie sehr das Problem der Intention bei der Sakramentenspendung in
der Mitte des Interesses der Frühscholastik gestanden ist. Aus
Redewendungen, die ursprünglich das Zureichen einer rein äußeren Intention
aussagten, hat sich Form und Sinn des intendere facere quod facit ecclesia

herausgebildet. Diese Entwicklung spielte sich in der Hauptsache im
Bannkreis der Frage nach der Gültigkeit der im Spiel und der von
Häretikern gespendeten Taufe ab, die wieder durch überlieferte Texte

angeregt erscheint.

1 Fol. 105 (Zu 4 dist. 6 c. 4 n. 64 Quaracchi [1916] 781) : « Vel heresim ».

Nota, quod hereticus [non] intendit active facere, quod facit ecclesia, sed habet
intentionem passivam, scilicet ut puer salvetur. Unde de activa intentione hoc
intelligitur.

2 Fol. 105 (Zu 4 dist. 3 c. 4 n. 26. Quaracchi [1916] 757) : Nec illud verum,
scilicet quod non esset baptismus, si erret in una persona. Immo baptismus est,
dummodo intendat facere, quod facit ecclesia, etiamsi intendat, quod non prosit
puero.

3 Fol. 9 f.


	Beiträge der Frühscholastik zur Therminologie der allgemeinen Sakramentenlehre

