Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 28 (1950)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Dogmengeschichte

B. Altaner : Patrologie. Zweite erweiterte Auflage. — Freiburg i. Br.,
Herder. 1950. 429 SS.

Der ehemalige niitzliche, aber bescheidene Grundrifl der Patrologie von
G. Rauschen hat sich dank der Tiichtigkeit des Breslauer nun emeritierten
Wiirzburger Professors zu einem vorziiglichen Fiihrer in das Gebiet der
altchristlichen Literatur und zu einem zuverldassigen, geradezu unentbehr-
lichen bibliographischen Nachschlagewerk entwickelt.

Die vorliegende Neuauflage 1a3t die bewdhrte Einteilung weiterbestehen.
Auch der Text ist im wesentlichen der gleiche geblieben ; doch wurde er
an zahllosen Stellen dem Stand der heutigen Forschung angepalit, durch
Zusatze erweitert, mit 13 bis jetzt nicht genannten Autoren bereichert.
Die Bibliographie, deren Giite bereits die erste Auflage wertvoll gestaltete,
ist um mehr denn 2500 Hinweise vermehrt worden. Samtliche fiir die
Patrologie in Betracht kommende Sprachgebiete sind beriicksichtigt worden.
Der Verlag seinerseits wahlte eine groBere Schrift und noch klarere Dis-
position. Dadurch ist das Handbuch um fast 150 Seiten gewachsen.

Eine Empfehlung ist iiberfliissig, nachdem sich das Werk seit zwei
Jahrzehnten durchgesetzt hat. Die franzosische, italienische, spanische und
ungarische Ubersetzung (z. T. mit nationalen Bereicherungen) sicherte bereits
der ersten Auflage eine internationale Verbreitung. Eine englische und
italienische Version der neuen Bearbeitung ist bereits in Vorbereitung.

Ein Vergleich mit der fritheren Auflage, geschweige denn mit dem 1931
unter dem Namen Rauschen erschienenen Grundri3 offenbart auf der ganzen
Linie, nicht zuletzt auf dogmengeschichtlichem Gebiete eine personliche,
kritische Durchsicht des unermeBlichen Materials. Ahnlich dem groBen
Augustinus scheut sich der Verfasser nicht vor « Retractationes ». Sie lassen
die folgende Auswahl von Randbemerkungen nicht unangebracht erscheinen.

Der Einleitungsparagraph « Die neuere Literatur zur Viatergeschichte
und Viterlehre » erhielt als neue Gebiete Rhetorik und Stilkritik, Archdo-
logie und christliche Kunst, Liturgiegeschichtliches, Heiligen- und Reliquien-
verehrung. Da es sich bei diesen und den iibrigen beriicksichtigten Sonder-
gebieten immerhin um eine Auswahl handelt, ware vorteilhaft jeweils die
beste Fachbibliographie gleich beigefiigt worden. Der Anfinger vor allem
hitte sich dann schnell fiir eine Vervollstindigung zurechtgefunden. Vgl.



Literarische Besprechungen 439

beispielsweise die umfangreichen bibliographischen Einfiihrungen in das
Studium der Philosophie von I. M. Bochenski, Bern 1948 ff. Unter den
laufenden Bibliographien (S. 32) vermisse ich L’Année Philologique von
J. Marouzeau. Dieses verarbeitet auch die christliche Antike, ermoglicht
wegen der alphabetischen Anordnung der Autoren ein rasches Arbeiten und
gibt in der Regel ein kurzes Inhaltsverzeichnis.

Betreffs der Didache vertrat der Verfasser frither die Ansicht, die
ersten Kapitel des Schriftchens hingen von Barnabas ab. Er 1iBt sie nun
gliicklicherweise fallen, um als wahrscheinliche gemeinsame Quelle einen
jidischen Proselyten Katechismus anzunehmen (S. 38). Warum aber die
Entstehung der Didache immer noch in die erste Hilfte des zweiten Jahr-
hunderts und nicht frither angesetzt wird, ist weniger ersichtlich. Die im
Vergleich zum Syrer Ignatius duBlerst primitive Kirchenverfassung und auch
die Liturgie riicken sie vielmehr in die Néhe der Pastoralbriefe. In Kap. 9
und 10 schlechthin Eucharistiegebete zu sehen, scheint zu fast unléslichen
Schwierigkeiten zu fithren. Vgl. die hier besprochene Einleitung zur Didache
von J. A. Kleist. '

Die Interpretation der Kap. 5 bis 6 des ersten Klemensbriefes (der
Zeugnistod der Apostel Petrus und Paulus in Rom, des letzteren Spanien-
reise) hitte vielleicht doch den EinfluB der stoischen Diatribe beriick-
sichtigen sollen, wie ihn vor allem L. Sanders (Louvain 1943) nachwies,
mag dieser auch die ebenfalls durch die Stoa gefarbte Literatur des helleni-
stischen Judentums zu wenig beriicksichtigt haben. Zu solchen Quellen
des Klemens (unmittelbar fiir Kap. 20) hat eben W. C. Vann Unnik (Vigiliae
Christianae 1950, S.181-189) einen neuen Beitrag geliefert.

Beachtenswert ist die Annahme (hohe Wahrscheinlichkeit) der These
von P. N. Harrison, wonach unser heutiger Polykarpbrief an die Philipper
aus zwei urspriinglich verschiedenen Schreiben besteht. Das erste wire um
110, das spitere um 135 entstanden (S. 82). Der Vorschlag Andriessens
hingegen, in Quadratus den Verfasser des Diognetbriefes zu suchen (S. 102 f.)
und jener Nautins, die Philosophumena Hippolyt von Rom abzusprechen
(S. 136-8) fand keinen Anklang.

Die Notiz iiber Tertullians De praescriptione haereticorum wird nach
der Untersuchung von J. Stirnimann (1949) einer kleinen Korrektur oder
Erganzung bediirfen.

Die Forschung iiber Cyprians Kirchenbegriff scheint sich erschépft und
das textkritische Problem des 4. Kapitels De unitate ecclesiae seine Losung
gefunden zu haben. Auch Altaner nimmt als «sehr wahrscheinlich » an,
dafB3 beide Rezensionen Cyprian zum Verfasser haben und daB der sogenannte
interpolierte angeblich primatfreundliche Text der altere ist (S. 145). Genauer
wire, daB das 4. und der Anjfang des 5. Kapitels in einer doppelten Rezension
vorliegen ; denn in Wirklichkeit fehlt der Anfang des 5. Kapitels in der
Handschrift von Morimond, dem einzigen reinen Zeugen des sogenannten
interpolierten Textes. In den andern gemischten Handschriften ist er nach-
weislich aus der spiteren Rezension hereingedrungen. Auch die innere
Kritik weist diesen Anfang deutlich den Schriftzeugnissen aus der Zeit des
Ketzertaufstreites zu (vgl. Rom. Quartalschrift 1936, 151-8). P. de Labriolle



440 Literarische Besprechungen

hat in seiner (im Handbuch nicht erwihnten) Ausgabe und Ubersetzung
(Paris 1942) dieses m. E. sichere Ergebnis der beiden authentischen Rezen-
sionen beriicksichtigt ; aber auch ihm ist der Anfang des 5. Kapitels ent-
gangen. Die Ausgabe von E. H. Blackeney (1928) ist wertlos und in ihren
Anmerkungen tendenzios.

Neu bearbeitet wurde auf Grund der Forschungen von G. de Plinval,
im Sinne einer wohlwollenden Berichterstattung, der Text iiber Pelagius
(5.:827 £.).

Sorgfiltig ist der Abschnitt iiber Augustinus, mit dem sich der Verfasser
wiederholt in Aufsitzen befafit hat. Die Behauptung, die « Confessiones »
seien etwas vollig Neues in der christlichen Literaturgeschichte (S. 373), ist
vielleicht iibertrieben. Etwas Ahnliches finden wir in Cyprians Werk Ad
Donatum, c. 3 ff. Hier wie dort wird das gleiche Thema der Konversion
behandelt, werden dhnliche Gedanken entwickelt, zum Teil die gleichen
Bilder verwendet. Wenn man Augustinus’ Vorliebe fiir seinen groBen
Landsmann und die haufige Benutzung seiner Werke in Erwigung zieht,
ist eine Beeinflussung zum vorneherein wahrscheinlich. Richtig wird jetzt
ihr theologischer Grundgedanke mit der kurz vorher von Augustinus ent-
deckten Lehre von der Erbsiinde, Gnade und Pridestination in Beziehung
gebracht. Im theologiegeschichtlichen Schlufiteil werden zwei Abschnitte
iiber Taufe und Eucharistie neu hinzugefiigt (S. 394f.); doch wird zur
schwierigen Interpretation der scheinbar widerspruchsvollen eucharistischen
Texte keine klare Stellung bezogen, bzw. keine eigentliche Loésung vor-
geschlagen.

Fiigen wir, um unsere Glossen nicht iibermadBig auszudehnen, nur noch
ein Beispiel kluger Zuriickhaltung hinzu : Die in wenigen Jahren bereits
angeschwollene Literatur iiber das Verhiltnis der Regula Benedicti zur
Regula Magistri wird sorgfiltig vermerkt (S. 434); aber der Text selbst
bringt unverindert die iibliche Auffassung.

Im allgemeinen féllt in der Lehre der Viter die sparliche Beriicksich-
tigung der Moraltheologie auf. Ich denke etwa an Viter wie Klemens von
Alexandrien, Basilius d. Gr., Gregor von Nyssa, besonders Ambrosius und
Gregor d. Gr. Freilich ist ein Grund dafiir die (bis jetzt) stiefmiitterliche
Behandlung dieser Disziplin im patristischen Zeitalter.

Ist man am Ende des stattlichen Bandes angelangt, so bleibt schlieBlich
allein der Eindruck einer hervorragenden Leistung, zu der man den Verfasser
nur begliickwiinschen kann. Dal ein einziger, dazu unter den Entbehrungen
eines unmenschlichen Krieges, nach dem Verlust einer wertvollen Bibliothek,
trotz Isolierung das Werk vollenden konnte, ist bewundernswert. Es haftet
ihm einzig der Nachteil an, daB einer seiner wertvollsten Teile, nimlich
die Bibliographie, schnell iiberholt ist. Diese verarbeitet, von wenigen
Ausnahmen abgesehen, die Verdffentlichungen bis 1949. Ein solches Buch
sollte alle fiinf Jahre neu geschrieben werden. Fiigen wir endlich als
begliickendes Omen einer besseren Zeit die internationale Aufgeschlossenheit
und Weite hinzu, die den Verfasser von jeher auszeichnete.

Freiburg. O. Perler.



Literarische Besprechungen 441

H. Du Manoir S. J.: Maria. Etudes sur la Sainte Vierge. Tome T.
-— Paris, Beauchesne. 1949. 919 pp.

Das drei Binde umfassende Werk behandelt die heutige Theologie iiber
Maria (I. Bd.), ihre Verehrung in Orden, religiésen Genossenschaften und
Weltklerus, ihren Platz in Literatur und Kunst (II. Bd.), ihren Kult unter
den Vélkern der Welt (I11. Bd.). Es verfolgt nicht einen nur wissenschaft-
lichen Zweck und wendet keine schulmidfBige Methode an. Es will eine
lebendige und anregende Schau der katholischen Mariologie bieten. Der
Herausgeber sicherte sich daher einen zahlreichen und qualifizierten Mit-
arbeiterstab, unter dem sich bestbekannte Namen finden.

Der vorliegende erste Band diirfte der wichtigste sein. Umfaft er doch
die Grundlagen : Schrift und Patristik, Liturgie, Dogma und Theologie,
Frommigkeit (spiritualité) und Apostolat. Nicht weniger als 28 Mitarbeiter
teilen sich in die Aufgaben. Bei der Begrenztheit des Themas war freilich
die Gefahr gewisser Wiederholungen unvermeidbar. Umfang und Giite der
einzelnen Beitrige — das war schon durch die Verschiedenheit der Themata
und der Methoden bedingt — sind sehr ungleich. Doch liest man sie alle
mit Aufmerksamkeit und meist mit Gewinn. Das trifft insbesondere auch
fiir die Darstellungen aus der Liturgie zu, die nicht bloB die abendldndischen
Riten (Dom B. CAPELLE) beriicksichtigen, sondern auch die weniger be-
kannten orientalischen. Durch ihre Ausdehnung und Wichtigkeit ragen
unter allen hervor die Arbeiten von G. JouassarD : Maria in der Patristik
(mit AusschluB der Unbefleckten Empfangnis und Himmelfahrt), S. 69-158
und von E. Druwk : Marias Mittlerschaft, S. 417-572. M. JuGieE preBt
seine bekannte und griindliche Studie iiber die Himmelfahrt in wohliiber-
legte vierzig Seiten (619-658), leider ohne die seit der Erscheinung seines
Werkes hervorgerufenen Kritiken (Altaner, Capelle) zu benutzen oder
benutzen zu koénnen. Eine spekulative Synthese entwirft M.-]J. Nicoras
S. 707-744. Der Aufsatz iiber die Unbefleckte Empfingnis wird erst im
dritten Band erscheinen, der fiir die Jahrhundertfeier der Dogmatisierung
angekiindigt ist.

Nach der Absicht des Herausgebers sollte blo eine Einfithrung geboten
werden. In Wirklichkeit wird kein Theologe achtlos am Bande vorbeigehen
diirfen. Die in der Regel ausgiebige und wertvolle Bibliographie weist
iibrigens den Weg zur Erweiterung und Vertiefung.

Nur zur einen oder andern Frage, die mir niher liegt, soll hier Stellung
bezogen werden. Tatsichlich lieBe sich die Diskussion auf einem so fliissigen
und beweglichen Gebiet wie die Mariologie in die Linge ziehen. Der Heraus-
geber gewahrte nach der Maxime des Augustinus « In dubiis libertas » den
Mitarbeitern groBziigige Freiheit.

Die Untersuchung iiber die patristische Mariologie fillt nicht nur durch
ihre Liange und sorgfiltige Dokumentation, sondern auch durch den kriti-
schen Geist auf, den man auf diesem Gebiete unter katholischen Gelehrten
nicht allzu hdufig antrifft. Der Einflul der scharfsinnigen Einwande gegen
die Jungfraulichkeit Marias, die vor Jahren H. Koch erhoben hat und an
deren Widerlegung G. Jouassard beteiligt war, ist nicht zu iibersehen. Sicher

Divus Thomas 30



442 Literarische Besprechungen

droht die Frommigkeit nirgends wie hier das niichterne, sachliche Urteil
des katholischen Historikers zu beeinflussen. Nichts wére leichter als dafiir
im vorliegenden Bande Beispiele anzufithren. Aber auch die Angstlichkeit
vor mangelnder Objektivitdt kann den Blick fiir wirkliche Tatbestinde und
Zusammenhinge triiben. Dieser Gefahr scheint G. Jouassard sich bisweilen
ausgesetzt zu haben, z. B. in der Behandlung der ersten Periode, die er
mit Irendus abschlieBt. Wir hiatten fiir diese Periode « nur fragmentarische
Angaben (données), ungeeignet, uns eine genaue und bestimmte Schau der
Sachlage zu ermitteln. Hochstens erlauben sie uns den Umlauf einer gewissen
Anzahl aufschluBreicher Begriffe und, innerhalb der katholischen Kirche,
die Jungfriaulichkeit vor der Geburt als feststehende Tatsache und Glaubens-
wahrheit zu erahnen (entrevoir) » (S. 76 f.). Das diirfte die duBerste Grenze
der Vorsicht sein, aber nicht die ganze Wirklichkeit und den Reichtum der
Theologie eines Ignatius und Justinus, geschweige denn eines Irenius
wiedergeben. Wenn der Verfasser die jungfrauliche Empfingnis erst durch
Irendus als bestimmte Glaubenswahrheit verkiinden, aber iiber Justinus
und Aristides einen Zweifel schweben 1iBt, so sieht er sich selbst in den
Anmerkungen gezwungen, sein Urteil vor allem in bezug auf Ignatius ab-
zuschwichen (S. 73). Die jungfriauliche Empfingnis ist so klar in den
kanonischen Evangelien enthalten und mit der Prophezeiung des Isaias
begriindet, daf3 iiber ihren Glaubenscharakter in der Kirche nie ein Zweifel
bestehen konnte. Mit Ignatius beginnt vielmehr die theologische Synthese,
in der Christus als der neue Mensch Adam gegeniibergestellt wird, Maria
als seine jungfrauliche Mutter ihre wesentliche Rolle hat (Gottheit des Er-
lésers und Jungfrauengeburt stehen in engster Beziehung), Leiden und
Tod Christi die Wiedergeburt durch das Taufbad und die Neuheit des
Lebens zum Zwecke haben. Es geniigt Eph. 18-19 zu analysieren, mit
Justinus und Irendus (besonders Epideixis 37 f.) zu vergleichen, um diese
frith einsetzende, an die Genesis und an Paulus ankniipfende (vgl. Smyr. 1, 1
und Paulus Rom. 1, 3 ff., Gal. 4, 4 {.), sich stets vervollkommnende Theologie
«der Heilsoikonomia, die auf den neuen Menschen Jesus Christus aus-
gerichtet ist » (Eph. 20, 1), zu erkennen. Sie war sicher weiter verbreitet,
als es die spirlichen, zufillig erhaltenen Texte vermuten lassen koénnten.
Wenn Ignatius schreibt, er beabsichtige den Ephesern in einem zweiten
Biichlein mehr dariiber zu sagen (Eph. 20, 1), so beweist das nur, wie sehr
man sich damit beschaftigte. Wenn sich die Zusammenhinge zwischen
Ignatius und Justinus nicht beweisen lassen, moglich sind sie immerhin,
so kann iiber die Abhingigkeit des Irendus von Justinus kaum ein ver-
niinftiger Zweifel bestehen. Beniitzt er ihn doch in andern Fragen aus-
driicklich oder nachweisbar als Quelle. Die bereits bei Ignatius sichtbar
werdende Perspektive : jungfriuliche Empfingnis Jesu — Wiedergeburt
durch die Taufe (Eph. 18 f.) ruft der Parallele : Maria — Kirche, die in
Irendus beriihmten und schwierigen Texten (Adv. haer. IV 33, 4. 11) so oder
anders vorliegt. Zum Verstiandnis des (ersten) korrupten lateinischen Textes
gibt wohl die armenische Ubersetzung den Schliissel. Irenius hat kaum ge-
lehrt, daBB wir aus der Jungfrau Maria wiedergeboren werden, sondern viel-
mehr aus der Jungfrau-Mutter Kirche und dem Glauben. Einen vorbildlichen



Literarische Besprechungen 443

und ursichlichen Zusammenhang zwischen der Jungfrauengeburt und der
Wiedergeburt in der Taufe hat er freilich gesehen und angedeutet. Er liegt
ja auf der Hand und zudem in der Linie seiner Theologie. Hier diirften daher
G. Jouassard (S. 74) und E. Druwé (S. 428) wie Th. Kéhler (S. 578) zu weit gehen.

Auch die Beurteilung der Jungfriulichkeit in und nach der Geburt
scheint bei aller Vorsicht, die hier am Platze ist, zu skeptisch. Der Wert
der Apokryphen, die wenigstens im Kern in das zweite Jahrhundert zuriick-
gehen (die Texte aus der « Himmelfahrt des Isaias » werden von Charles
und Tisserand in den Anfang des 2. Jahrhunderts verlegt), wird unter-
schatzt. Sie bezeugen mindestens den Glauben des Volkes. Wenn das
« Proto-Evangelium Jacobi», das wohl bereits Klemens von Alexandrien,
wenn nicht schon Justinus, sicher Origenes kannte, die Briider Jesu als
Kinder Josefs aus erster Ehe erklirt, so doch nur deshalb, weil die biblischen
Ausdriicke, deren semitischer Ursprung und Sinn nicht bekannt war, mit
dem Glauben der Leser anders unvereinbar schien. Diese Uberzeugung von
der immerwahrenden Jungfriulichkeit erklirt auch den Erfolg der legen-
daren Deutung, die erst verschwindet seitdem Hieronymus eine bessere
Exegese gelang. Wenn man Irendus, dessen Mariologie bei aller Genialitit
vor schwierige Fragen stellt, wie H. Koch von Tertullian her erklirt, so
darf man sowohl die Berechtigung dieser Methode wie auch den Wert des
Zeugnisses Tertullians fiir die afrikanische, geschweige denn die ganze
Kirche in Frage stellen. Ubrigens fehlt es auch bei Justinus nicht an An-
zeichen, daB fiir ihn Maria, anders als Eva, die Jungfrau schlechthin in
ihrem vollkommensten Sinne war. Ich sehe hier ab von der Verkiindigungs-
szene mit dem auffallenden Prisens : « Wie soll das geschehen, da ich doch
keinen Mann anerkenne » (Luk. 1, 34), das wie ein unwiderruflicher Ent-
schluB klingt. Die bewegenden Motive und die treibenden Krifte, welche
zum Glauben der immerwihrenden Jungfriaulichkeit (wenigstens in der
Geburt) fiihrten, waren im wesentlichen die gleichen, die spiter auch die
Unbefleckte Empfingnis und Himmelfahrt als Glaubenswahrheiten er-
kennen lieBen. Die verzogernden Bedenken kamen bereits damals von der
wissenschaftlichen Theologie, die sich dem Schweigen der Schrift und den
Angriffen der Hiresie gegeniiber sah.

Diese gegensitzliche Haltung, welche in der Geschichte der Theologie
bis auf heute, iibrigens im vorliegenden Bande selbst, sichtbar ist und ohne
die es kaum eine organische Entwicklung gibe, ist wiederholt von den
Mitarbeitern und in der Einleitung vom Herausgeber gestreift worden.
R. LAURENTIN hat in seinem Aufsatz « Le probléme initial de méthodologie
mariale » (S. 695-706) geistreiche und hochst aktuelle Betrachtungen an-
gestellt. Gerade die Lektiire des Bandes beweist einmal mehr, daB eine
allgemein anerkannte Theologie iiber die Dogmenentwicklung noch nicht
vorliegt. Doch scheint im Falle der Mariologie und soweit es sich um den
Weg zur Entwicklung handelt, die Lésung in dem zu liegen, was F. Marin-
Sola « den Weg des Herzens » oder « der Erfahrung » nannte und R. Lau-
rentin, zugleich auch als Forderung an den Theologen, in die Worte kleidet
«le dogme marial intégralement vécu c’est & dire vécu pleinement avec
la conscience ... d’'un contact personnel» (S. 705).



444 Literarische Besprechungen

So bietet denn der Band gerade durch die Mannigfaltigkeit, Verschieden-
heit und selbst Gegensitzlichkeit der Beitrige und durchk die Problematik
mancher Auffassungen viele Anregungen. Die hier erhobene Kritik will
und darf in keiner Weise den Wert, vor allem der sorgfiltigen, vorsichtigen,
auf griindlicher Kenntnis beruhenden Arbeit Jouassard’s iiberschatten.

0. Perler.

Ancient Christian Writers. The Works of the Fathers in Translation,
edited by Johannes Quasten and J. C. Plumpe (The Catholic University
of America, Washington). — Maryland, The Newman Press, Westminster.
Vol. 3-10.

Augustinus: De fide spe et caritate; Julianus Pomerius: De
vita contemplativa; Augustinus: De sermone Domini in monte; Di-
dache, Barnabas, Martyrium Polycarpi, Papias, Epistula ad
Diognetum; Arnobius: Adversus nationes; Augustinus: De quan-
titate animae, De magistro; Athanasius: Vita s. Antonii.

In rascher Folge erscheinen seit 1946 die ersten Bande dieser Sammlung
ins Englische iibersetzter Vitertexte. Grofziigig, wie alle amerikanischen
Unternehmen, werden gleich iiber hundert in Vorbereitung stehende Binde
angemeldet. Die Reihenfolge der Texte ist weder chronologisch noch in-
haltlich geordnet, sondern sie scheint sich zwanglos aus den Umstianden
zu ergeben. Eine kurze Einleitung ist jeweils der Ubersetzung (ohne den
Urtext) vorausgeschickt. Die erlauternden Anmerkungen werden an das
Ende verwiesen. Es folgt, begriiBenswert, ein Index, der auch die Termino-
logie der Urtexte beriicksichtigt. Zweck ist weniger reine Wissenschaft als
die weite Verbreitung des friihchristlichen Gedankengutes. Doch erweisen
sich die Bearbeiter der mir vorliegenden Binde in der einschligigen Literatur
wohl bewandert. Die Sammlung will offenbar fiir das englische Sprach-
gebiet das werden, was die Koselsche Bibliothek der Kirchenviter fiir das
deutsche ist. Der Verleger scheute keine Mithe, um dem Leser ein wohl
ausgestattetes Buch in die Hand zu driicken. ‘

Der Raum fehlt mir, um jedem Bande eine lingere Besprechung zu
widmen. Ich beschrinke eine solche auf den 6. Band, der wichtige Doku-
mente der Urkirche enthilt. Ihr Bearbeiter JameEs KLEIST S. J. schenkt
besondere Aufmerksamkeit der Didache. Die Hilfte der Einleitung zu ihr
befafit sich mit den bekannten Kapiteln 9-10. Es geht in Wirklichkeit um
wichtigste, aber dunkle Texte zur Geschichte der Eucharistie, fiir die eine
(zum Teil) neuartige Losung und Begriindung vorgeschlagen wird. Wir
hitten es hier mit wirklichen Eucharistiegebeten zu tun, die zugleich aber
auch fiir ein gewohnliches Mahl der Gemeinde dienten, an dem Getaufte
und Ungetaufte teilnahmen. Die ersteren hitten unter den verschleierten
Ausdriicken und Bildern (Arkandisziplin) Christi Fleisch und Blut ver-
standen, nicht so die letzteren. Diese wiren nach dem Mahle (c. 9, 5),
wihrend der Messe und Kommunion der Getauften, beiseite gestanden oder die
Eucharistie wurde in einem andern Raume gefeiert. Nach derselben hatten
Getaufte und Ungetaufte gemeinsam die inc, 10 enthaltenen Gebete verrichtet.



Literarische Besprechungen 445

Der Text scheint zu wichtig und die Losung zu gewagt, um nicht
Stellung zu beziehen. Der Verfasser geht richtig von der Tatsache aus,
daB c. 9-10 ein wirkliches Mahl der Gemeinde, fiigen wir bei, ein kultisches
Mahl betreffen. Er scheint sich zu irren, wenn er meint, dieses Mahl sei
immer mit der Eucharistie verbunden gewesen, die Gebete seien also not-
wendig im eucharistischen Sinne zu deuten. Dies kann in keiner Weise
bewiesen werden. Es ist vielmehr an eine Agape zu denken. Die Ahn-
lichkeit mit jiidischen kultischen Mahlen legt dies nahe. Hier wie dort
finden wir die gleiche Reihenfolge, zuerst Segnung des Kelches, dann des
Brotes. Ausdriicke, Bilder und Gedanken sind oft verwandt. Solche Zu-
sammenhinge erkliren iibrigens auch den doppelten Kelch im Einsetzungs-
bericht bei Lukas 22, 17 ff. Parallelen gibt es ferner bei spiiteren Texten
zur Agape (vgl. Paradosis). Anderseits mull kein einziger Satz, kein ein-
ziges Wort im eucharistischen Sinne gedeutet werden. Selbst die auffillige
Wendung : « Uns aber hast Du geistige Speise und Trank und ewiges Leben
gewihrt » (10, 3) kann ebensogut von den Heilsgiitern, insbesondere vom
Worte Gottes verstanden werden wie es z. B. eine Rezension des Lebens-
weges eindeutig beweist (Nachdruck bei Lietzmann, Didache, in Kleine
Texte, Nr. 6, Berlin 1930, S. 16) : « Der Herr wiirdigte dich, daB8 durch ihn
(den Verkiindiger des Wortes Gottes) geistige Speise und ewiges Leben
gereicht werde » (Verbindung von Didache 4, 1 und 10, 3).

Geradezu verdichtig ist — Paulus’ Lehre von der Eucharistie voraus-
gesetzt — das Fehlen jeder Anspielung an das Gedachtnis des Todes des
Herrn, an ein Opfer. Es ist allzu einfach, dieses Schweigen mit der Arkan-
disziplin zu begriinden. Wer beweist uns iiberhaupt, daB diese damals
bereits existierte ? Der Apologet Justinus wenigstens war wohl einige
Jabrzehnte spiter nicht so dngstlich, als er den Heiden Hergang und Wesen
der Taufe und Eucharistie erklarte (I. Apol. c. 61-67). Auffillig ist ferner,
daB kein Bischof als Leiter dieser Mahlfeier erwdhnt wird. Lediglich Pro-
pheten werden genannt. Sie seien bei ihrer Danksagung an keine Formel
gebunden (10, 7). Anderseits kann nach c. 11, 9 ein Prophet im Geiste
die Herrichtung eines Mahles verordnen. Offenbar handelt es sich um
ein dhnliches Mahl wie das in c. 9-10 vorausgesetzte. Auch die Zeit dieses
Mahles ist nichi bestimmt. Es diirfte, wie c. 11, 9 nahelegt, haufiger statt-
gefunden haben. Beides, die Nichterwdhnung des Vorstehers und der Zeit,
paBt nun gar nicht zum Brotbrechen, von dem im Kapitel 14 die Rede ist.
Merkwiirdigerweise hat der Verfasser diese Stelle in der Einleitung nicht
herangezogen. Hier handelt es sich bestimmt um die Eucharistie: Sie
findet nur sonntags statt, setzt aber (durch den vergleichenden Gegensatz)
andere dhnliche, hiufigere « Brotbrechen » voraus : « Nachdem ihr euch aber
am Tag des Herrn versammelt habt, brechet Brot und saget Dank usw. »
Jetzt geht ein Siindenbekenntnis voraus wegen der besonderen Heiligkeit
der Feier. Sie ist ein Opfer. Die Schriftbegriindung dafiir ist Matth. 5, 23/4
und Mal. 1, 11. 14. Bischéfe und Diakone sind dabei unerliBlich. Daher
wird der Gemeinde befohlen, solche zu wihlen. Dieser kausale Zusammen-
hang zwischen Sonntagsopfer und kirchlicher Wahl scheint durch die
Konjunktion « oun » gefordert zu sein (15, 1). Auf jeden Fall ergibt sich,



446 Literarische Besprechungen

daB junge, noch nicht hierarchisch konstituierte Gemeinden existierten, die
wohl kultische Mahle (c. 9-10) aber nicht das Opfer (c. 14) feiern konnten
(es sei denn in Gegenwart eines voriiberziehenden « Bischofs »). Denn der
Prophet scheint wegen der Gegeniiberstellung zum Bischof in c. 15 ordent-
licherweise diese Gewalt nicht besessen zu haben. Gemeinsam ist der
Agape (c. 9-10) und der Opferfeier (c. 14) ein kultisches Brotbrechen. Bei
der ersteren begleitet es ein volles Mahl, das mit der Eucharistie verbunden
sein komnfe (am Sonntag, unter der Leitung eines « Bischofs»), bei der
zweiten das sakramentale Geddchtnis des Todes des Herrn. Dieses folgte
dem eigentlichen Mahle wie bei seiner Einsetzung durch den Herrn, wie
in Korinth nach dem Zeugnis des Apostels (I. Kor. 11). Deshalb diirften
die Didachegebete in c. 10 nach dem Mahle, aber vor der Opferfeier ge-
sprochen worden sein. Das eschatalogische Ende in c. 10, 6, nach welchem
die Gemeinde die Parusie gewissermaBen bereits erlebt (« Kommen soll die
Gnade und vergehen diese Welt. Hosanna dem Gotte Davids! Wenn einer
heilig ist, so komme er ; wenn aber nicht, so tue er BuBle. Der Herr kommt.
Amen ! »), bildet dann eine gliickliche Uberleitung zur Eucharistiefeier. Ist
doch diese eine antizipierte Wiederkunft des Herrn. Der eschatalogische
Hosannaruf hat sich bis heute in der Liturgie erhalten. Diese Losung scheint
die Texte allseitiger zu beriicksichtigen, der geschichtlichen Entwicklung ge-
rechter zu werden, der unannehmbaren Deutung H. Lietzmanns (in « Messe
und Herrenmahl ») mit guten Griinden entgegenzutreten. Sie braucht sich
auch nicht auf die bequeme, aber zweifelhafte Arkandisziplin zu berufen.
Am Ende des 10. Kapitels fiigt ein 1923 veroffentlichtes Papyrus Frag-
ment der koptischen Version (Journal of Theol. Studies 25, 1924, 225-31)
im Einklang mit anderen liturgischen Quellen ein kurzes Gebet iiber das
Salb6l hinzu. Man kann iiber die Urspriinglichkeit geteilter Meinung sein.
K. Bihlmeyer hat in seiner ausgezeichneten Ausgabe der Apostolischen
Viter in der Einleitung S. xx (nicht im Text) die Echtheit vertreten. Das
Gebet hitte wenigstens in einer Anmerkung erwahnt werden diirfen.
Arnobius des Alteren merkwiirdige Apologie Adversus nationes fand
einen begeisterten Ubersetzer und Interpreten in G. E. Mc CrRaCKEN (Bd. 7-8).
Dieser verfiigt tliber eine geradezu erschépfende Kenntnis der Ausgaben
und Literatur. Er weill sie auch fleiBig zu beniitzen. Gegen G. Marchesi
nimmt er einen gréBeren EinfluB der Philosophie vorab des Epikurdaismus
an. Er glaubt auch den Vorwurf heidnischer Auffassungen, den man gegen
Arnobius erheben muB, in gewissen Punkten (Glaube an die Existenz der
Gotter) mildern zu kénnen. Die Anmerkungen fiillen iiber 200 Seiten und
sind vorzugsweise philologischer und kulturgeschichtlicher Natur.
Gegebener war die Ubersetzung der Antoniusbiographie des heiligen
Athanasius durch R. T. MEYEr (Bd. 10). Die hier kiirzere Einleitung
und spérlicheren Anmerkungen zeigen trotzdem, daB dem Bearbeiter die
neueren literarischen und historischen Probleme nicht ganz unbekannt
waren. AufschluBreich wire auch der Aufsatz von A. J. Festugiére in der
Revue des Etudes Grecques 1937 gewesen.
Aus Augustinus wurden zwei Werke der Friihzeit gewidhlt: De
magistro und De quantitate animae (Bd. 9). Sie fiihren in die Psychologie



Literarische Besprechungen 447

und vor allem Erkenntnislehre ein. Sie waren keineswegs leicht. J. M. Cor-
LERAN beachtet die Zusammenhinge mit Plotin, vielleicht ohne sie geniigend
abzugrenzen. Eine tiefere Darstellung der Illuminationslehre in der Ein-
leitung wire wiinschenswert und auch die Literatur dazu kénnte erweitert
werden. De sermone Domini wurde von J. J. JEPsoN iibersetzt (Bd. 5),
wihrend J. QUASTEN in einer kurzen, aber gewahlten Einleitung Augu-
stinus’ Bemiihen um das Verstindnis der Bergpredigt mit den Deutungen
der Modernen vergleicht. Dieser skizziert auch die Vollkommenheitslehre
des afrikanischen Priesters. Sie besteht in der wahren « Weisheit » und
tragt die Spuren neuplatonischer Einflisse. Man konnte jene der stoischen
Weisheit (Ciceros Hortensius !) mitbeifiigen. Quasten weist schlieflich auf
die augustinische Theologie der Seligkeiten und Gaben des Heiligen Geistes,
die der Scholastik als Vorlage diente. J. C. PLUMPE berticksichtigt in den
gelehrten Anmerkungen weniger theologische als philologische und geschicht-
liche Belange. Das Enchiridion oder De fide, spe et caritate (Bd. 3) galt
von jeher als die beste Zusammenfassung der augustinischen Lehre. Gnade
und Pradestination stehen im Mittelpunkt. Wahrend die vorausgehenden
Ubersetzer den Text der Mauriner im Abdruck von Migne (warum nicht
die Erstausgabe ?) benutzten, wihlt L. A. ARAND die verbesserte Ausgabe
von O. Scheel. Die gerade in diesem Traktate nicht unwesentlichen Vari-
anten (Pradestination) werden richtig gewahlt. Die Anmerkungen gewihren
hinreichenden Einblick in die umstrittene Theologie. Die Auswahl der
Literatur scheint hingegen dem Zwecke der Sammlung bisweilen nicht
angepaBt. Zu optimistisch ist die Meinung, die groBen Schriftsteller des
zweiten und dritten Jahrhunderts hidtten die immerwihrende Jungfriu-
lichkeit Marias ebenso betont wie Augustinus (S. 126, Anm. 105). Der
Begriff der beiden Civitates war nicht bloB Tyconius entlehnt. Wir finden
ihn, von der Schrift abgesehen, auch bei Ambrosius (zu S. 144, Anm. 364).

Besonders gliicklich war die Wahl von Pomerius, De vita contem-
plativa (Bd. 4). Das Werklein eignet sich vorziiglich fiir die geistliche
Lesung des Klerus. Befiirwortet es doch die besonders von Augustinus
betonte Verbindung von Aktion und Kontemplation. Die Erlduterungen
sind auch hier vor allem philologischer und geschichtlicher Art; doch weil3
die Bearbeiterin Sr. M. J. SUELZER auch in theologischen Fragen Bescheid.
Die Kenntnis der Augustinuswerke scheint noch zu beschrankt, um die
Zusammenhinge in ihrer ganzen Breite und Tiefe darstellen zu konnen.
Ich erwihne vergleichsweise nur Pomerius 1. II ¢. 19 und De correptione
et gratia c. 11-12. Um die Verbreitung der gemischten Lebensform auch
unter dem Klerus hat sich vor Augustinus Ambrosius in Mailand verdient
gemacht (De officiis). Er war im vierten Jahrhundert wichtigstes Binde-
glied zwischen 0stlicher und westlicher Theologie. Die Lehre von den
Kardinaltugenden war ihm von Cicero her nicht weniger bekannt denn
Augustinus und Pomerius.

Als Ganzes gesehen, hilt sich die Sammlung auf beachtenswerter Hohe.
Man darf sich nur freuen, daB die neue Welt sich an diesen Schitzen des
alten Kulturerbes bereichert.

O. Perler.



448 Literarische Besprechungen

A. Kolping : Sacramentum Tertullianeum. I. Untersuchung iiber die
Anfinge des christlichen Gebrauches der Vokabel sacramentum. — Miinster,
Regensberg. 1948. 110 S.

Die verschiedenen Deutungen des Wortes « sacramentum » : entweder
« sacrum » (Kattenbusch, Kellner) oder « Eid » (Hauck, de Backer, v. Soden)
oder «puotrnpiov » (Reitzenstein, Casel) hatten nicht nur theologische Be-
deutung. Sie fiihrten auch zu verschiedenen Ubersetzungen des rémischen
Missales. Das war die Veranlassung dieser Untersuchung, die sich auf
Tertullian beschrinkt, der freilich gerne als Schépfer der lateinischen theolo-
gischen Sprache bezeichnet wird. Eine Zusammenfassung der Ergebnisse
mag fiir den Theologen diensam sein.

In der auBerchristlichen klassischen Sprache hat « sacramentum » zu-
nichst die Bedeutung von « Fahneneid » und auf juristischem Gebiet jenen
von « Gelddeposit ». Die beiden zugrundeliegende erste Bedeutung ist « offi-
zielle Eidesweihe mittels einer Selbstverfluchung fiir den Fall des Eid-
bruches » (S. 30). Die Ubersetzung des griechischen « pvethgtov» durch
«sacramentum » ist dadurch vorbereitet, daBl bei den Mysterien wie im
Militirdienst durch den Eid eine Hingabe, eine Weihe an die Goétter fiir
bestimmte Dienstleistungen vollzogen wurde. Das driickte der allgemeinere
Begriff «iusiurandum » nicht aus (S. 21-43).

Bei Tertullian ist diese Gleichsetzung vollzogen. Erst spiter finden wir
das Lehnwort « mysterium », das der Afrikaner angstlich meidet. Er fand
die Gleichsetzung in den afrikanischen Bibeliibersetzungen vor im Sinne
von «res arcana sacra salutaris der christlichen Heils6konomie ». « Sacra-
mentum » bezeichnet daher bei ihm die Heils6konomie im allgemeinen oder
im besondern, sofern sie sich in Zeichen verbirgt und zugleich offenbart
(die alttestamentlichen Vorbilder, das irdische Leben Christi als Offen-
barung des messianischen Heiles), schlieBlich den Inhalt der christlichen
Glaubensregel. FaBt diese doch die Heils6konomie zusammen. Dieser Sinn
leitet sich also nicht von der klassischen Bedeutung (Fahneneid) her.

« Sacramentum » bezeichnet aber auch kultische Riten und zwar wieder-
um als Entsprechung des griechischen « pust#prov ». In diesem Falle offen-
bart es nicht bloB das Geheimnis des Heils, sondern 1liBt auch an ihm
teilnehmen. Ja die spiter geliufige Bezeichnung, z. B. der Eucharistie als
Mysterium, findet sich erstmals in Tertullian, d.h. in der lateinischen
Ubersetzung. Das war eine neue von den (heidnischen) Mysterien her-
kommende Anwendung der aktiven etymologischen Grundbedeutung (hei-
ligen, weihen), die ja auch beim Fahneneid vorlag. In letzterem war das
hellenistische Element der Heilsvermittlung insofern enthalten, als durch
Treue zu eidlichen Verpflichtungen Heil von den Goéttern erwartet wurde
(S. 45-77).

« Sacramentum » in der klassischen Bedeutung (Fahneneid) wird von
Tertullian bildlich auf die Taufe (Taufversprechen) angewendet, weil mit
ihr wie beim Eid eine Verpflichtung und Weihe gegeben war (S. 77-95).

Wie die Entwicklung vom bloBen Vergleich des « pvuotfptov » mit dem
«sacramentum » in der klassischen Literatur, zur Gleichsetzung in der



Literarische Besprechungen 449

christlichen vor sich ging, entgeht uns. Wahrscheinlich wurden die Myste-
rienkulte als Miliz ihres Gottes aufgefaBt, anderseits die religisen Vor-
stellungen im soldatischen Leben nach Art der Mysterienkulte umgestaltet,
« puothptov » und «sacramentum » miissen fast gleichzeitig technische Be-
zeichnung christlicher Kultriten geworden sein, um die Wende vom 2. zum
3. Jahrhundert. Jetzt finden die Mysterienkategorien nach anfanglicher
Zuriickhaltung Eingang in die christliche Theologie. Wenn gerade « sacra-
mentum » und nicht «mysterium » gewihlt wurde, so deshalb, weil die
afrikanischen Bibeliibersetzungen Fremdworter méglichst mieden, dann aus
der anfinglichen Scheu vor heidnischen Sakralwortern, vielleicht aber auch
weil mit dem Wort « sacramentum » ein ethisch-rechtliches religiéses Moment
verbunden war, nimlich die Bindung und Hingabe an die Gottheit. Von
hier aus konnte spiter Augustinus die Lehre vom sakramentalen Charakter
mit dem Wort in seiner Urbedeutung verkniipfen (S. 97-108).

Die Untersuchung ist methodisch gut gefiihrt, etwa nach dem Muster
des Reallexikons fiir Antike und Christentum oder des Theologischen
Woérterbuches von Kittel, d. h. stark philologisch gefirbt. Beachtenswert
und ansprechend ist das Hauptergebnis, nach welchem der reiche Sinn-
gehalt des christlichen Wortes « sacramentum » sowohl der hellenistischen
Antike wie dem religiésen Rechtsgefiihl der Rémer verpflichtet ist und
doch etwas Neues darstellt. Die gedringte Kiirze und die sprachlich nicht
einwandfreie Darstellung erfordert vom Leser einige Geduld. Man wird viel-
leicht nicht allen Textauslegungen beipflichten ; doch sind sie immer begriin-
det, personlich und kritisch, gemiBigt und vorsichtig. Untersuchungen
solcher Art sind der richtige Weg zur Ermittlung einer altchristlichen
Sakramententheologie, der freilich noch lange und miihsam ist. Der « sakra-
mentale » Wortschatz Tertullians beschrankt sich nicht auf die Vokabel
«sacramentum ». Zur Bereicherung und zum Vergleich hitten die griechi-
schen Termini « vimoc », « elxdv », « 6bpforov » herbeigezogen werden koénnen,
die wir alle beim zeitgendssischen Klemens von Alexandrien finden : bei
Tertullian die Ausdriicke «similitudo» «effigies», vor allem «figura »,
«figurare », « repraesentare», die in eucharistischen Texten so hiufig und
so wichtig sind. Doch kiindet der Verfasser als Fortsetzung eine theologische
Untersuchung an.

In Bezug auf die Erklirung der beriihmten Pliniusstelle (S. 96) iiber die
Versammlungen der kleinasiatischen Christen kann man geteilter Meinung
sein. Der Verfasser sieht im Gestindnis der befragten Christen, sie wiirden
«stato die ante lucem convenire carmenque Christo quasi deo dicere secum
invicem, seque sacramento non in scelus aliquod obstringere, sed ne furta
etc. committerent », m. E. mit Recht wie Casel, Lietzmann u. a. gegen
Mohlberg (sonntéagliche Exhomologese) die Erwidhnung des Taufversprechens.
Wenn er aber dieses nicht in gleicher Weise wie das «carmen ... dicere »
auf den «status dies » beziehen will, weil die Taufe nicht immer — anders
das «carmen» — an diesem Tage stattgefunden habe, so fehlt dafiir der
Beweis bzw. die Begriindung der Voraussetzung (S. 38). Die beiden kul-
tischen Handlungen sind den nachfolgenden Zusammenkiinften « zum Genuf3
einer gewohnlichen und unschiadlichen Speise » als etwas Einheitliches gegen-



450 Literarische Besprechungen

iibergestellt. Die Moglichkeit, dall der «status dies » als Tauftag bereits
das Osterfest war, darf wohl in Erwiagung gezogen werden. Die sehr friihe
Einfiihrung dieses Festes ist durch den Osterfeststreit bewiesen, sein aposto-
lischer Ursprung vielleicht durch I. Kor. 5, 7 (vgl. den Kommentar von
B. Allo, 2. Aufl. S.127). Die Festlegung der feierlichen Taufe auf diesen
Tag war durch die Typologie gegeben (vgl. Rom. 6). Auf die in der Gemeinde-
liturgie seltene, fiir jeden Christen einmalige Feier folgten die allwéchent-
lichen eucharistischen Zusammenkiinfte. « Aber auch dies (nimlich die all-
wochentlichen Eucharistiefeiern) zu tun, hitten sie unterlassen, nachdem
der Statthalter die Hetarien verboten habe », ist dann die natiirliche Deutung
des «quod ipsum» Auch Justinus wird einige Jahrzehnte spiter den
Heiden gegeniiber den christlichen Kult in Aufnahmefeier mit Taufe und
in die sich haufig wiederholenden sonntiglichen Opferfeiern zergliedern.

0. Perler.

Th. Camelot O.P.: Athanase d’Alexandrie, Contre les paiens et sur
I’incarnation du Verbe. (Sources chrétiennes, 18.) — Paris 1947. 322 SS.

P. Th. Camelot hat sich durch die Ubersetzung und Erklirung der
Ignatiusbriefe in der gleichen Sammlung bereits empfohlen. Er schenkt
uns hier das Jugendwerk des Athanasius, dessen Entstehung vor den Beginn
der arianischen Kontroverse, d.h. vor 323, verlegt wird. Nach einer kurzen
Biographie folgt in der Einleitung eine lingere Analyse der beiden Trak-
tate, die eine Einheit bilden. Leider verzichteten die Herausgeber auf
den griechischen Text. Eine Ausnahme machen die unlingst entdeckten
bedeutend abweichenden Varianten. Der Verfasser sieht in ihnen mit
Lebon eine apollinaristische Uberarbeitung. Die sorgfiltige, philologisch-
nistorisch gut fundierte Einleitung wird besonders geschitzt werden. Der
Verfasser zeigt sich in der profanen Literatur ebenso bewandert wie in der
christlichen. Ignatius von Antiochien und Klemens von Alexandrien sind
ihm besonders geliufig. Er vermag dadurch die verschiedenen Einflille
wahrzunehmen und ihre Tragweite abzuwigen. Das bewahrt ihn von
einer Uberschitzung des Athanasius. Selbst nach der stilistischen Seite
wird das Verdienst des Alexandriners abgeschwicht. Seine wahre Groe
liege im Erlebnis des Christentums und der von ihm bewirkten Erldsung :
Wiederherstellung der Gottihnlichkeit, Unsterblichmachung, Vergottung
des Menschen durch und in der Menschheit des Erldsergottes. Die stark
intellektualistische Farbung der athanasianischen Theologie zeige die
Verwandschaft mit den Alexandrinern, besonders mit Klemens von Alexan-
drien. Vielleicht hitten die Zusammenhinge mit Origenes noch mehr
betont werden kénnen ; ich denke z. B. an die « Logoswerdung » des erlosten
Mensch (zu S. 96). Ein abendlindischer Leser erwartet in der Biographie
etwas mehr iiber die Beziehungen des Athanasius zu Gallien, Italien und
Afrika. War dieser doch wihrend seines Aufenthaltes in Trier und in Rom,
auch durch sein Leben des Anthonius ein Pionier des Ménchtums. Hierony-
mus konnte an seine Wirksamkeit ankniipfen. Die Vita Antonii beeinfluBte



Literarische Besprechungen 451

entscheidend die Bekehrung des groen Augustinus. Doch sind dies Kleinig-
keiten. Das vorliegende Bindchen gehort zu den besten der Sammlung.

O. Perler.

E. J. Duncan: Baptism in the Demonstrations of Aphraates the Persian
Sage. (Studies in Christian Antiquity, No. 8.) — Washington 1945. xxviI-
158 SS.

Nach einer Einleitung iiber Aphraates Leben, Schrifttum, religitser
Umwelt, untersucht der Verfasser die Taufbezeichnungen (Lebenszeichen,
wahre Beschneidung, Wiedergeburt, Gewand der Unsterblichkeit) und die
alttestamentlichen Vorbilder : Der Durchzug durch das Rote Meer bedeutet
mehr die Befreiung aus Siinde und satanischer Herrschaft ; die Uberschrei-
tung des Jordan die Besitzergreifung der iibernatiirlichen Gnadengiiter.
Geoffenbart wurde das Sakrament in der Taufe Jesu, eingesetzt bei der
FuBwaschung am Tage vor dem Leiden, promulgiert vor der Himmelfahrt.
Méglicherweise begleitete eine FuBwaschung die Taufspendung in der
syrischen Kirche. Von hier aus kénnte sie in abendlindischen Liturgien
Eingang gefunden haben. Threm Wesen nach ist die Taufe das Sakrament
des Leidens und Todes. Paulus verglich sie bereits mit dem Tode und
der Auferstehung des Herrn. Nach Aphraates ist sie vor dem Leiden ein-
gesetzt worden. Sie wurde feierlich in der liturgischen Leidenswoche vor
Ostern gespendet. Alle, nicht bloB die Ehelosen, wie gewisse Autoren wollten,
konnen die Taufe empfangen; den die « B'nai Q'yAmi » sind das neue
Gottesvolk, nicht die Asketen. Die Liturgie der syrischen Kirche kannte
nur vor der Taufe eine Salbung mit Ol. Die Taufe 148t die Siinden nach,
vermittelt neues Leben durch die Wiedergeburt im Heiligen Geiste ; sie
umgibt mit dem Kleid der Unsterblichkeit, verleiht tibernatiirliche Krifte,
gliedert in die Kirche ein.

Diese Zusammenfassung zeigt hinreichend die anders geartete Liturgie
und selbst Theologie der ostsyrischen Kirche bezw. des Aphraates. Sie
waren anderen EinfliiBen ausgesetzt und hatten eine andere Entwicklung,
Den Dogmatiker mogen sie bisweilen befremden, beachten muf er sie (Fir-
mung ?). Es scheint, da8 fiir den Ausdruck «Christum, bezw. den Geist
Christi anziehen », sich eine bessere Lrklirung hatte finden lassen (S. 43-49).
Warum zum paulinischen Bild die zweifelhaften Parallelen auf babylo-
nischen Reliefs herbeiziehen ? Texte aus dem Alten Testament und aus
griechischen Autoren liegen doch viel niher. Sie geben dem Ausdruck den
Sinn, « eine Kraft, eine Eigenschaft sich aneignen », was vollstindig geniigt.
Damit kommen wir der Gleichung « Christum, den Geist Christi anziehen »
schon nidher. DafB die Logos-Epiklese bei der Taufwasserweihe mit im
Spiele war, kann zugegeben werden. Durch sie wird das Wort, seine Kraft,
sein Geist, der den Tiuflingen mitgeteilt wird, im Wasser gegenwartig. Die
Logos-Epiklese selbst hat ihren tieferen Hintergrund in der stoisch beein-
fluBten Logoslehre der Apologeten. Wenn diese Lk. 1, 35 (Joh. 3, 5):
« Heiliger Geist wird iiber dich kommen und Kraft des Allerhéchsten wird
dich iiberschatten » vom ILogos deuteten, so entsprach das ihrer Auffas-



452 Literarische Besprechungen

sung von der Mittlerrolle des Wortes. Teilweise war ihre Deutung in der
Schrift selbst begriindet. Auch Lukas versteht unter « Geist» kaum die
dritte Person der Dreifaltigkeit, sondern einfach « géttlichen Geist und

gottliche Kraft ».
O. Perler.

B. Scheve Ss. Cc. : Basilius der GroBe als Theologe. — Nijmegen 1943.

Die theologische Erkenntnislehre — um diese geht es in diesem Buch —,
die der Kappadozier im Kampfe gegen den arianischen Rationalisten
Eunomius entwickelt hat, war nicht nur ein verlockendes, sondern dring-
liches Thema. Der Verfasser behandelt in einem ersten Teil Basilius’ Be-
miihen um die Feststellung der geoffenbarten Wahrheit (Stellung zu Schrift
und Uberlieferung), in einem zweiten sein Bemiihen um das Verstindnis
der geoffenbarten Lehre (Aufgabe des Verstandes, Vertiefung der theo-
logischen Erkenntnis).

Die Ergebnisse sind sauber herausgearbeitet, aber nicht eigentlich neu
zu nennen. Die Darstellung der theologischen Erkenntnislehre scheint nicht
tief genug zu schiirfen. Eine mehr historische, vergleichende und genetische
Betrachtungsweise hiatte weiter gefiithrt. Wohl finden sich Ansitze Basilius
von der Antike her zu beleuchten (S. 64 ff.), ihn mit andern christlichen
Schriftstellern zu vergleichen, der Terminologie eine vermehrte Bedeutung
beizumessen (S. 98 ff.), die durch die antike Rhetorik bedingte Darstellung
zu beachten (S. 106 ff.) ; aber sie stammen zu oft aus zweiter Hand oder
sind nicht ausgefiihrt, wihrend die Themata hiufig geradezu eine erginzende
Untersuchung verlangten, z. B. der Gedanke der Ebenbildlichkeit auf Grund
der Erkenntnis im Platonismus (zu S. 54), die Bedeutung des Aristoteles,
das Verhiltnis zu den Alexandrinern, den zeitgendssischen Kappadoziern.
Hinweise zu antiken Einfliissen im Hexameron hiatte Y. Courtonne (S. Basile
et I'hellénisme P. 1934) geboten. Die testkritischen Arbeiten von P. Henry
(Les états du text de Plotin 1938, S. 159-196), entwerten das Urteil von
B. Geyer in Ueberwegs Grundrifl der Geschichte der Philosophie. Basilius
benutzte in Wirklichkeit wihrend seiner ganzen schriftstellerischen Tatigkeit
und zwar in vermehrtem Mafe gegen Ende seines Lebens Plotins Enneaden.

Im iibrigen zeichnet sich die Dissertation aus durch Gewissenhaftigkeit,
logisch klare Disposition und wendige Darstellung. Sie kann dem Dogmen-

historiker von Nutzen sein.
0. Perler.



	Literarische Besprechungen

