
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Dogmengeschichte

B. Altaner : Patrologie. Zweite erweiterte Auflage. — Freiburg i. Br.,
Herder. 1950. 429 SS.

Der ehemalige nützliche, aber bescheidene Grundriß der Patrologie von
G. Rauschen hat sich dank der Tüchtigkeit des Breslauer nun emeritierten
Würzburger Professors zu einem vorzüglichen Führer in das Gebiet der
altchristlichen Literatur und zu einem zuverlässigen, geradezu unentbehrlichen

bibliographischen Nachschlagewerk entwickelt.
Die vorliegende Neuauflage läßt die bewährte Einteilung weiterbestehen.

Auch der Text ist im wesentlichen der gleiche geblieben ; doch wurde er
an zahllosen Stellen dem Stand der heutigen Forschung angepaßt, durch
Zusätze erweitert, mit 13 bis jetzt nicht genannten Autoren bereichert.
Die Bibliographie, deren Güte bereits die erste Auflage wertvoll gestaltete,
ist um mehr denn 2500 Hinweise vermehrt worden. Sämtliche für die
Patrologie in Betracht kommende Sprachgebiete sind berücksichtigt worden.
Der Verlag seinerseits wählte eine größere Schrift und noch klarere
Disposition. Dadurch ist das Handbuch um fast 150 Seiten gewachsen.

Eine Empfehlung ist überflüssig, nachdem sich das Werk seit zwei
Jahrzehnten durchgesetzt hat. Die französische, italienische, spanische und
ungarische Übersetzung (z. T. mit nationalen Bereicherungen) sicherte bereits
der ersten Auflage eine internationale Verbreitung. Eine englische und
italienische Version der neuen Bearbeitung ist bereits in Vorbereitung.

Ein Vergleich mit der früheren Auflage, geschweige denn mit dem 1931

unter dem Namen Rauschen erschienenen Grundriß offenbart auf der ganzen
Linie, nicht zuletzt auf dogmengeschichtlichem Gebiete eine persönliche,
kritische Durchsicht des unermeßlichen Materials. Ähnlich dem großen
Augustinus scheut sich der Verfasser nicht vor « Retractationes ». Sie lassen
die folgende Auswahl von Randbemerkungen nicht unangebracht erscheinen.

Der Einleitungsparagraph « Die neuere Literatur zur Vätergeschichte
und Väterlehre » erhielt als neue Gebiete Rhetorik und Stilkritik, Archäologie

und christliche Kunst, Liturgiegeschichtliches, Heiligen- und
Reliquienverehrung. Da es sich bei diesen und den übrigen berücksichtigten
Sondergebieten immerhin um eine Auswahl handelt, wäre vorteilhaft jeweils die
beste Fachbibliographie gleich beigefügt worden. Der Anfänger vor allem
hätte sich dann schnell für eine Vervollständigung zurechtgefunden. Vgl.



Literarische Besprechungen 439

beispielsweise die umfangreichen bibliographischen Einführungen in das
Studium der Philosophie von I. M. Bochenski, Bern 1948 ff. Unter den
laufenden Bibliographien (S. 32) vermisse ich L'Année Philologique von
J. Marouzeau. Dieses verarbeitet auch die christliche Antike, ermöglicht
wegen der alphabetischen Anordnung der Autoren ein rasches Arbeiten und
gibt in der Regel ein kurzes Inhaltsverzeichnis.

Betreffs der Didache vertrat der Verfasser früher die Ansicht, die
ersten Kapitel des Schriftchens hingen von Barnabas ab. Er läßt sie nun
glücklicherweise fallen, um als wahrscheinliche gemeinsame Quelle einen
jüdischen Proselyten Katechismus anzunehmen (S. 38). Warum aber die
Entstehung der Didache immer noch in die erste Hälfte des zweiten
Jahrhunderts und nicht früher angesetzt wird, ist weniger ersichtlich. Die im
Vergleich zum Syrer Ignatius äußerst primitive Kirchenverfassung und auch
die Liturgie rücken sie vielmehr in die Nähe der Pastoralbriefe. In Kap. 9

und 10 schlechthin Eucharistiegebete zu sehen, scheint zu fast unlöslichen
Schwierigkeiten zu führen. Vgl. die hier besprochene Einleitung zur Didache
von J. A. Kleist.

Die Interpretation der Kap. 5 bis 6 des ersten Klemensbriefes (der
Zeugnistod der Apostel Petrus und Paulus in Rom, des letzteren Spanienreise)

hätte vielleicht doch den Einfluß der stoischen Diatribe
berücksichtigen sollen, wie ihn vor allem L. Sanders (Louvain 1943) nachwies,
mag dieser auch die ebenfalls durch die Stoa gefärbte Literatur des
hellenistischen Judentums zu wenig berücksichtigt haben. Zu solchen Quellen
des Klemèns (unmittelbar für Kap. 20) hat eben W. C. Vann Unnik (Vigiliae
Christianae 1950, S. 181-189) einen neuen Beitrag geliefert.

Beachtenswert ist die Annahme (hohe Wahrscheinlichkeit) der These
von P. N. Harrison, wonach unser heutiger Polykarpbrief an die Philipper
aus zwei ursprünglich verschiedenen Schreiben besteht. Das erste wäre um
110, das spätere um 135 entstanden (S. 82). Der Vorschlag Andriessens
hingegen, in Quadratus den Verfasser des Diognetbriefes zu suchen (S. 102 f.)
und jener Nautins, die Philosophumena Hippolyt von Rom abzusprechen
(S. 136-8) fand keinen Anklang.

Die Notiz über Tertullians De praescriptione haereticorum wird nach
der Untersuchung von J. Stirnimann (1949) einer kleinen Korrektur oder
Ergänzung bedürfen.

Die Forschung über Cyprians Kirchenbegriff scheint sich erschöpft und
das textkritische Problem des 4. Kapitels De unitate ecclesiae seine Lösung
gefunden zu haben. Auch Altaner nimmt als « sehr wahrscheinlich » an,
daß beide Rezensionen Cyprian zum Verfasser haben und daß der sogenannte
interpolierte angeblich primatfreundliche Text der ältere ist (S. 145). Genauer
wäre, daß das 4. und der Anfang des 6. Kapitels in einer doppelten Rezension
vorliegen ; denn in Wirklichkeit fehlt der Anfang des 5. Kapitels in der
Handschrift von Morimond, dem einzigen reinen Zeugen des sogenannten
interpolierten Textes. In den andern gemischten Handschriften ist er
nachweislich aus der späteren Rezension hereingedrungen. Auch die innere
Kritik weist diesen Anfang deutlich den Schriftzeugnissen aus der Zeit des
Ketzertaufstreites zu (vgl. Rom. Quartalschrift 1936, 151-8). P. de Labriolle



440 Literarische Besprechungen

hat in seiner (im Handbuch nicht erwähnten) Ausgabe und Übersetzung
(Paris 1942) dieses m. E. sichere Ergebnis der beiden authentischen Rezensionen

berücksichtigt ; aber auch ihm ist der Anfang des 5. Kapitels
entgangen. Die Ausgabe von E. H. Blackeney (1928) ist wertlos und in ihren
Anmerkungen tendenziös.

Neu bearbeitet wurde auf Grund der Forschungen von G. de Plinval,
im Sinne einer wohlwollenden Berichterstattung, der Text über Pelagius
(S. 327 f.).

Sorgfältig ist der Abschnitt über Augustinus, mit dem sich der Verfasser
wiederholt in Aufsätzen befaßt hat. Die Behauptung, die « Confessiones »

seien etwas völlig Neues in der christlichen Literaturgeschichte (S. 373), ist
vielleicht übertrieben. Etwas Ähnliches finden wir in Cyprians Werk Ad
Donatum, c. 3 ff. Hier wie dort wird das gleiche Thema der Konversion
behandelt, werden ähnliche Gedanken entwickelt, zum Teil die gleichen
Bilder verwendet. Wenn man Augustinus' Vorliebe für seinen großen
Landsmann und die häufige Benutzung seiner Werke in Erwägung zieht,
ist eine Beeinflussung zum vorneherein wahrscheinlich. Richtig wird jetzt
ihr theologischer Grundgedanke mit der kurz vorher von Augustinus
entdeckten Lehre von der Erbsünde, Gnade und Prädestination in Beziehung
gebracht. Im theologiegeschichtlichen Schlußteil werden zwei Abschnitte
über Taufe und Eucharistie neu hinzugefügt (S. 394 f.) ; doch wird zur
schwierigen Interpretation der scheinbar widerspruchsvollen eucharistischen
Texte keine klare Stellung bezogen, bzw. keine eigentliche Lösung
vorgeschlagen.

Fügen wir, um unsere Glossen nicht übermäßig auszudehnen, nur noch
ein Beispiel kluger Zurückhaltung hinzu : Die in wenigen Jahren bereits
angeschwollene Literatur über das Verhältnis der Regula Benedicti zur
Regula Magistri wird sorgfältig vermerkt (S. 434) ; aber der Text selbst
bringt unverändert die übliche Auffassung.

Im allgemeinen fällt in der Lehre der Väter die spärliche Berücksichtigung

der Moraltheologie auf. Ich denke etwa an Väter wie Klemens von
Alexandrien, Basilius d. Gr., Gregor von Nyssa, besonders Ambrosius und
Gregor d. Gr. Freilich ist ein Grund dafür die (bis jetzt) stiefmütterliche
Behandlung dieser Disziplin im patristischen Zeitalter.

Ist man am Ende des stattlichen Bandes angelangt, so bleibt schließlich
allein der Eindruck einer hervorragenden Leistung, zu der man den Verfasser
nur beglückwünschen kann. Daß ein einziger, dazu unter den Entbehrungen
eines unmenschlichen Krieges, nach dem Verlust einer wertvollen Bibliothek,
trotz Isolierung das Werk vollenden konnte, ist bewundernswert. Es haftet
ihm einzig der Nachteil an, daß einer seiner wertvollsten Teile, nämlich
die Bibliographie, schnell überholt ist. Diese verarbeitet, von wenigen
Ausnahmen abgesehen, die Veröffentlichungen bis 1949. Ein solches Buch
sollte alle fünf Jahre neu geschrieben werden. Fügen wir endlich als
beglückendes Omen einer besseren Zeit die internationale Aufgeschlossenheit
und Weite hinzu, die den Verfasser von jeher auszeichnete.

Freiburg. O. Perler.



Literarische Besprechungen 441

H. Du Manoir S.J. : Maria. Etudes sur la Sainte Vierge. Tome I.
— Paris, Beauchesne. 1949. 919 pp.

Das drei Bände umfassende Werk behandelt die heutige Theologie über
Maria (I. Bd.), ihre Verehrung in Orden, religiösen Genossenschaften und
Weltklerus, ihren Platz in Literatur und Kunst (II. Bd.), ihren Kult unter
den Völkern der Welt (III. Bd.). Es verfolgt nicht einen nur wissenschaftlichen

Zweck und wendet keine schulmäßige Methode an. Es will eine
lebendige und anregende Schau der katholischen Mariologie bieten. Der
Herausgeber sicherte sich daher einen zahlreichen und qualifizierten
Mitarbeiterstab, unter dem sich bestbekannte Namen finden.

Der vorliegende erste Band dürfte der wichtigste sein. Umfaßt er doch
die Grundlagen : Schrift und Patristik, Liturgie, Dogma und Theologie,
Frömmigkeit (spiritualité) und Apostolat. Nicht weniger als 28 Mitarbeiter
teilen sich in die Aufgaben. Bei der Begrenztheit des Themas war freilich
die Gefahr gewisser Wiederholungen unvermeidbar. Umfang und Güte der
einzelnen Beiträge — das war schon durch die Verschiedenheit der Themata
und der Methoden bedingt — sind sehr ungleich. Doch liest man sie alle
mit Aufmerksamkeit und meist mit Gewinn. Das trifft insbesondere auch
für die Darstellungen aus der Liturgie zu, die nicht bloß die abendländischen
Riten (Dom B. Capelle) berücksichtigen, sondern auch die weniger
bekannten orientalischen. Durch ihre Ausdehnung und Wichtigkeit ragen
unter allen hervor die Arbeiten von G. Jouassard : Maria in der Patristik
(mit Ausschluß der Unbefleckten Empfängnis und Himmelfahrt), S. 69-158
und von E. Druwé : Marias Mittlerschaft, S. 417-572. M. Jugie preßt
seine bekannte und gründliche Studie über die Himmelfahrt in wohlüberlegte

vierzig Seiten (619-658), leider ohne die seit der Erscheinung seines
Werkes hervorgerufenen Kritiken (Altaner, Capelle) zu benutzen oder
benutzen zu können. Eine spekulative Synthese entwirft M.-J. Nicolas
S. 707-744. Der Aufsatz über die Unbefleckte Empfängnis wird erst im
dritten Band erscheinen, der für die Jahrhundertfeier der Dogmatisierung
angekündigt ist.

Nach der Absicht des Herausgebers sollte bloß eine Einführung geboten
werden. In Wirklichkeit wird kein Theologe achtlos am Bande vorbeigehen
dürfen. Die in der Regel ausgiebige und wertvolle Bibliographie weist
übrigens den Weg zur Erweiterung und Vertiefung.

Nur zur einen oder andern Frage, die mir näher liegt, soll hier Stellung
bezogen werden. Tatsächlich ließe sich die Diskussion auf einem so flüssigen
und beweglichen Gebiet wie die Mariologie in die Länge ziehen. Der Herausgeber

gewährte nach der Maxime des Augustinus « In dubiis libertas » den
Mitarbeitern großzügige Freiheit.

Die Untersuchung über die patristische Mariologie fällt nicht nur durch
ihre Länge und sorgfältige Dokumentation, sondern auch durch den
kritischen Geist auf, den man auf diesem Gebiete unter katholischen Gelehrten
nicht allzu häufig antrifft. Der Einfluß der scharfsinnigen Einwände gegen
die Jungfräulichkeit Marias, die vor Jahren H. Koch erhoben hat und an
deren Widerlegung G. Jouassard beteiligt war, ist nicht zu übersehen. Sicher

Dipus Thomas 30



442 Literarische Besprechungen

droht die Frömmigkeit nirgends wie hier das nüchterne, sachliche Urteil
des katholischen Historikers zu beeinflussen. Nichts wäre leichter als dafür
im vorliegenden Bande Beispiele anzuführen. Aber auch die Ängstlichkeit
vor mangelnder Objektivität kann den Blick für wirkliche Tatbestände und
Zusammenhänge trüben. Dieser Gefahr scheint G. Jouassard sich bisweilen
ausgesetzt zu haben, z. B. in der Behandlung der ersten Periode, die er
mit Irenaus abschließt. Wir hätten für diese Periode « nur fragmentarische
Angaben (données), ungeeignet, uns eine genaue und bestimmte Schau der
Sachlage zu ermitteln. Höchstens erlauben sie uns den Umlauf einer gewissen
Anzahl aufschlußreicher Begriffe und, innerhalb der katholischen Kirche,
die Jungfräulichkeit vor der Geburt als feststehende Tatsache und Glaubenswahrheit

zu erahnen (entrevoir) » (S. 76 f.). Das dürfte die äußerste Grenze
der Vorsicht sein, aber nicht die ganze Wirklichkeit und den Reichtum der
Theologie eines Ignatius und Justinus, geschweige denn eines Irenaus
wiedergeben. Wenn der Verfasser die jungfräuliche Empfängnis erst durch
Irenäus als bestimmte Glaubenswahrheit verkünden, aber über Justinus
und Aristides einen Zweifel schweben läßt, so sieht er sich selbst in den
Anmerkungen gezwungen, sein Urteil vor allem in bezug auf Ignatius
abzuschwächen (S. 73). Die jungfräuliche Empfängnis ist so klar in den
kanonischen Evangelien enthalten und mit der Prophezeiung des Isaias
begründet, daß über ihren Glaubenscharakter in der Kirche nie ein Zweifel
bestehen konnte. Mit Ignatius beginnt vielmehr die theologische Synthese,
in der Christus als der neue Mensch Adam gegenübergestellt wird, Maria
als seine jungfräuliche Mutter ihre wesentliche Rolle hat (Gottheit des
Erlösers und Jungfrauengeburt stehen in engster Beziehung), Leiden und
Tod Christi die Wiedergeburt durch das Taufbad und die Neuheit des
Lebens zum Zwecke haben. Es genügt Eph. 18-19 zu analysieren, mit
Justinus und Irenäus (besonders Epideixis 37 f.) zu vergleichen, um diese
früh einsetzende, an die Genesis und an Paulus anknüpfende (vgl. Smyr. 1, 1

und Paulus Rom. 1, 3 ff., Gal. 4, 4 f.), sich stets vervollkommnende Theologie
« der Heilsoikonomia, die auf den neuen Menschen Jesus Christus
ausgerichtet ist » (Eph. 20, 1), zu erkennen. Sie war sicher weiter verbreitet,
als es die spärlichen, zufällig erhaltenen Texte vermuten lassen könnten.
Wenn Ignatius schreibt, er beabsichtige den Ephesern in einem zweiten
Büchlein mehr darüber zu sagen (Eph. 20, 1), so beweist das nur, wie sehr
man sich damit beschäftigte. Wenn sich die Zusammenhänge zwischen
Ignatius und Justinus nicht beweisen lassen, möglich sind sie immerhin,
so kann über die Abhängigkeit des Irenäus von Justinus kaum ein
vernünftiger Zweifel bestehen. Benützt er ihn doch in andern Fragen
ausdrücklich oder nachweisbar als Quelle. Die bereits bei Ignatius sichtbar
werdende Perspektive : jungfräuliche Empfängnis Jesu — Wiedergeburt
durch die Taufe (Eph. 18 f.) ruft der Parallele : Maria — Kirche, die in
Irenäus berühmten und schwierigen Texten (Adv. haer. IV 33, 4. 11) so oder
anders vorliegt. Zum Verständnis des (ersten) korrupten lateinischen Textes
gibt wohl die armenische Übersetzung den Schlüssel. Irenäus hat kaum
gelehrt, daß wir aus der Jungfrau Maria wiedergeboren werden, sondern
vielmehr aus der Jungfrau-Mutter Kirche und dem Glauben. Einen vorbildlichen



Literarische Besprechungen 443

und ursächlichen Zusammenhang zwischen der Jungfrauengeburt und der
Wiedergeburt in der Taufe hat er freilich gesehen und angedeutet. Er liegt
ja auf der Hand und zudem in der Linie seiner Theologie. Hier dürften daher
G. Jouassard (S. 74) und E. Druwé (S. 428) wie Th. Köhler (S. 578) zu weit gehen.

Auch die Beurteilung der Jungfräulichkeit in und nach der Geburt
scheint bei aller Vorsicht, die hier am Platze ist, zu skeptisch. Der Wert
der Apokryphen, die wenigstens im Kern in das zweite Jahrhundert zurückgehen

(die Texte aus der « Himmelfahrt des Isaias » werden von Charles
und Tisserand in den Anfang des 2. Jahrhunderts verlegt), wird
unterschätzt. Sie bezeugen mindestens den Glauben des Volkes. Wenn das
« Proto-Evangelium Jacobi », das wohl bereits Klemens von Alexandrien,
wenn nicht schon Justinus, sicher Origenes kannte, die Brüder Jesu als
Kinder Josefs aus erster Ehe erklärt, so doch nur deshalb, weil die biblischen
Ausdrücke, deren semitischer Ursprung und Sinn nicht bekannt war, mit
dem Glauben der Leser anders unvereinbar schien. Diese Überzeugung von
der immerwährenden Jungfräulichkeit erklärt auch den Erfolg der legendären

Deutung, die erst verschwändet seitdem Hieronymus eine bessere
Exegese gelang. Wenn man Irenäus, dessen Mariologie bei aller Genialität
vor schwierige Fragen stellt, wie H. Koch von Tertullian her erklärt, so
darf man sowohl die Berechtigung dieser Methode wie auch den Wert des

Zeugnisses Tertullians für die afrikanische, geschweige denn die ganze
Kirche in Frage stellen. Übrigens fehlt es auch bei Justinus nicht an
Anzeichen, daß für ihn Maria, anders als Eva, die Jungfrau schlechthin in
ihrem vollkommensten Sinne war. Ich sehe hier ab von der Verkündigungsszene

mit dem auffallenden Präsens : « Wie soll das geschehen, da ich doch
keinen Mann anerkenne » (Luk. 1, 34), das wie ein unwiderruflicher
Entschluß klingt. Die bewegenden Motive und die treibenden Kräfte, welche
zum Glauben der immerwährenden Jungfräulichkeit (wenigstens in der
Geburt) führten, waren im wesentlichen die gleichen, die später auch die
Unbefleckte Empfängnis und Himmelfahrt als Glaubenswahrheiten
erkennen ließen. Die verzögernden Bedenken kamen bereits damals von der
wissenschaftlichen Theologie, die sich dem Schweigen der Schrift und den
Angriffen der Häresie gegenüber sah.

Diese gegensätzliche Haltung, welche in der Geschichte der Theologie
bis auf heute, übrigens im vorliegenden Bande selbst, sichtbar ist und ohne
die es kaum eine organische Entwicklung gäbe, ist wiederholt von den
Mitarbeitern und in der Einleitung vom Herausgeber gestreift worden.
R. Laurentin hat in seinem Aufsatz « Le problème initial de méthodologie
mariale » (S. 695-706) geistreiche und höchst aktuelle Betrachtungen
angestellt. Gerade die Lektüre des Bandes beweist einmal mehr, daß eine
allgemein anerkannte Theologie über die Dogmenentwicklung noch nicht
vorliegt. Doch scheint im Falle der Mariologie und soweit es sich um den
Weg zur Entwicklung handelt, die Lösung in dem zu liegen, was F. Marin-
Sola « den Weg des Herzens » oder « der Erfahrung » nannte und R.
Laurentin, zugleich auch als Forderung an den Theologen, in die Worte kleidet
« le dogme mariai intégralement vécu c'est à dire vécu pleinement avec
la conscience d'un contact personnel » (S. 705).



444 Literarische Besprechungen

So bietet denn der Band gerade durch die Mannigfaltigkeit, Verschiedenheit

und selbst Gegensätzlichkeit der Beiträge und durch die Problematik
mancher Auffassungen viele Anregungen. Die hier erhobene Kritik will
und darf in keiner Weise den Wert, vor allem der sorgfältigen, vorsichtigen,
auf gründlicher Kenntnis beruhenden Arbeit Jouassard's überschatten.

0. Perler.

Ancient Christian Writers. The Works of the Fathers in Translation,
edited by Johannes Quasten and J. C. Plumpe (The Catholic University
of America, Washington). — Maryland, The Newman Press, Westminster.
Vol. 3-10.

Augustinus: De fide spe et caritate ; Julianus Pomerius : De
vita contemplativa ; Augustinus: De sermone Domini in monte; Di-
dache, Barnabas, Martyrium Polycarpi, Papias, Epistula ad
Diognetum; Arnobius : Adversus nationes ; Augustinus: De quan-
titate animae, De magistro ; Athanasius : Vita s. Antonii.

In rascher Folge erscheinen seit 1946 die ersten Bände dieser Sammlung
ins Englische übersetzter Vätertexte. Großzügig, wie alle amerikanischen
Unternehmen, werden gleich über hundert in Vorbereitung stehende Bände
angemeldet. Die Reihenfolge der Texte ist weder chronologisch noch
inhaltlich geordnet, sondern sie scheint sich zwanglos aus den Umständen
zu ergeben. Eine kurze Einleitung ist jeweils der Übersetzung (ohne den
Urtext) vorausgeschickt. Die erläuternden Anmerkungen werden an das
Ende verwiesen. Es folgt, begrüßenswert, ein Index, der auch die Terminologie

der Urtexte berücksichtigt. Zweck ist weniger reine Wissenschaft als
die weite Verbreitung des frühchristlichen Gedankengutes. Doch erweisen
sich die Bearbeiter der mir vorliegenden Bände in der einschlägigen Literatur
wohl bewandert. Die Sammlung will offenbar für das englische Sprachgebiet

das werden, was die Köselsche Bibliothek der Kirchenväter für das
deutsche ist. Der Verleger scheute keine Mühe, um dem Leser ein wohl
ausgestattetes Buch in die Hand zu drücken.

Der Raum fehlt mir, um jedem Bande eine längere Besprechung zu
widmen. Ich beschränke eine solche auf den 6. Band, der wichtige
Dokumente der Urkirche enthält. Ihr Bearbeiter James Kleist S. J. schenkt
besondere Aufmerksamkeit der Didache. Die Hälfte der Einleitung zu ihr
befaßt sich mit den bekannten Kapiteln 9-10. Es geht in Wirklichkeit um
wichtigste, aber dunkle Texte zur Geschichte der Eucharistie, für die eine
(zum Teil) neuartige Lösung und Begründung vorgeschlagen wird. Wir
hätten es hier mit wirklichen Eucharistiegebeten zu tun, die zugleich aber
auch für ein gewöhnliches Mahl der Gemeinde dienten, an dem Getaufte
und Ungetaufte teilnahmen. Die ersteren hätten unter den verschleierten
Ausdrücken und Bildern (Arkandisziplin; Christi Fleisch und Blut
verstanden, nicht so die letzteren. Diese wären nach dem Mahle (c. 9, 5),
während derMesse und Kommunion der Getauften, beiseite gestanden oder die
Eucharistie wurde in einem andern Räume gefeiert. Nach derselben hätten
Getaufte undUngetaufte gemeinsam die inc. 10 enthaltenen Gebete verrichtet.



Literarische Besprechungen 445

Der Text scheint zu wichtig und die Lösung zu gewagt, um nicht
Stellung zu beziehen. Der Verfasser geht richtig von der Tatsache aus,
daß c. 9-10 ein wirkliches Mahl der Gemeinde, fügen wir bei, ein kultisches
Mahl betreffen. Er scheint sich zu irren, wenn er meint, dieses Mahl sei
immer mit der Eucharistie verbunden gewesen, die Gebete seien also
notwendig im eucharistischen Sinne zu deuten. Dies kann in keiner Weise
bewiesen werden. Es ist vielmehr an eine Agape zu denken. Die
Ähnlichkeit mit jüdischen kultischen Mahlen legt dies nahe. Hier wie dort
finden wir die gleiche Reihenfolge, zuerst Segnung des Kelches, dann des
Brotes. Ausdrücke, Bilder und Gedanken sind oft verwandt. Solche
Zusammenhänge erklären übrigens auch den doppelten Kelch im Einsetzungsbericht

bei Lukas 22, 17 ff. Parallelen gibt es ferner bei späteren Texten
zur Agape (vgl. Paradosis). Anderseits muß kein einziger Satz, kein
einziges Wort im eucharistischen Sinne gedeutet werden. Selbst die auffällige
Wendung : « Uns aber hast Du geistige Speise und Trank und ewiges Leben
gewährt » (10, 3) kann ebensogut von den Heilsgütern, insbesondere vom
Worte Gottes verstanden werden wie es z. B. eine Rezension des Lebensweges

eindeutig beweist (Nachdruck bei Lietzmann, Didache, in Kleine
Texte, Nr. 6, Berlin 1930, S. 16) : « Der Herr würdigte dich, daß durch ihn
(den Verkündiger des Wortes Gottes) geistige Speise und ewiges Leben
gereicht werde» (Verbindung von Didache 4, 1 und 10, 3).

Geradezu verdächtig ist — Paulus' Lehre von der Eucharistie vorausgesetzt

— das Fehlen jeder Anspielung an das Gedächtnis des Todes des

Herrn, an ein Opfer. Es ist allzu einfach, dieses Schweigen mit der Arkan-
disziplin zu begründen. Wer beweist uns überhaupt, daß diese damals
bereits existierte Der Apologet Justinus wenigstens war wohl einige
Jahrzehnte später nicht so ängstlich, als er den Heiden Hergang und Wesen
der Taufe und Eucharistie erklärte (I. Apol. c. 61-67). Auffällig ist ferner,
daß kein Bischof als Leiter dieser Mahlfeier erwähnt wird. Lediglich
Propheten werden genannt. Sie seien bei ihrer Danksagung an keine Formel
gebunden (10, 7). Anderseits kann nach c. 11, 9 ein Prophet im Geiste
die Herrichtung eines Mahles verordnen. Offenbar handelt es sich um
ein ähnliches Mahl wie das in c. 9-10 vorausgesetzte. Auch die Zeit dieses
Mahles ist nicht bestimmt. Es dürfte, wie c. 11, 9 nahelegt, häufiger
stattgefunden haben. Beides, die Nichterwähnung des Vorstehers und der Zeit,
paßt nun gar nicht zum Brotbrechen, von dem im Kapitel 14 die Rede ist.
Merkwürdigerweise hat der Verfasser diese Stelle in der Einleitung nicht
herangezogen. Hier handelt es sich bestimmt um die Eucharistie : Sie
findet nur sonntags statt, setzt aber (durch den vergleichenden Gegensatz)
andere ähnliche, häufigere « Brotbrechen » voraus : « Nachdem ihr euch aber
am Tag des Herrn versammelt habt, brechet Brot und saget Dank usw. »

Jetzt geht ein Sündenbekenntnis voraus wegen der besonderen Heiligkeit
der Feier. Sie ist ein Opfer. Die Schriftbegründung dafür ist Matth. 5, 23/4
und Mal. 1, 11. 14. Bischöfe und Diakone sind dabei unerläßlich. Daher
wird der Gemeinde befohlen, solche zu wählen. Dieser kausale Zusammenhang

zwischen Sonntagsopfer und kirchlicher Wahl scheint durch die
Konjunktion « oun » gefordert zu sein (15, 1). Auf jeden Fall ergibt sich.



446 Literarische Besprechungen

daß junge, noch nicht hierarchisch konstituierte Gemeinden existierten, die
wohl kultische Mahle (c. 9-10) aber nicht das Opfer (c. 14) feiern konnten
(es sei denn in Gegenwart eines vorüberziehenden «Bischofs»), Denn der
Prophet scheint wegen der Gegenüberstellung zum Bischof in c. 15
ordentlicherweise diese Gewalt nicht besessen zu haben. Gemeinsam ist der
Agape (c. 9-10) und der Opferfeier (c. 14) ein kultisches Brotbrechen. Bei
der ersteren begleitet es ein volles Mahl, das mit der Eucharistie verbunden
sein konnte (am Sonntag, unter der Leitung eines «Bischofs»), bei der
zweiten das sakramentale Gedächtnis des Todes des Herrn. Dieses folgte
dem eigentlichen Mahle wie bei seiner Einsetzung durch den Herrn, wie
in Korinth nach dem Zeugnis des Apostels (I. Kor. 11). Deshalb dürften
die Didachegebete in c. 10 nach dem Mahle, aber vor der Opferfeier
gesprochen worden sein. Das eschatalogische Ende in c. 10, 6, nach welchem
die Gemeinde die Parusie gewissermaßen bereits erlebt (« Kommen soll die
Gnade und vergehen diese Welt. Hosanna dem Gotte Davids Wenn einer
heilig ist, so komme er ; wenn aber nicht, so tue er Buße. Der Herr kommt.
Amen »), bildet dann eine glückliche Überleitung zur Eucharistiefeier. Ist
doch diese eine antizipierte Wiederkunft des Herrn. Der eschatalogische
Hosannaruf hat sich bis heute in der Liturgie erhalten. Diese Lösung scheint
die Texte allseitiger zu berücksichtigen, der geschichtlichen Entwicklung
gerechter zu werden, der unannehmbaren Deutung H. Lietzmanns (in « Messe
und Herrenmahl ») mit guten Gründen entgegenzutreten. Sie braucht sich
auch nicht auf die bequeme, aber zweifelhafte Arkandisziplin zu berufen.

Am Ende des 10. Kapitels fügt ein 1923 veröffentlichtes Papyrus Fragment

der koptischen Version (Journal of Theol. Studies 25, 1924, 225-31)
im Einklang mit anderen liturgischen Quellen ein kurzes Gebet über das
Salböl hinzu. Man kann über die Ursprünglichkeit geteilter Meinung sein.
K. Bihlmeyer hat in seiner ausgezeichneten Ausgabe der Apostolischen
Väter in der Einleitung S. xx (nicht im Text) die Echtheit vertreten. Das
Gebet hätte wenigstens in einer Anmerkung erwähnt werden dürfen.

Arnobius des Älteren merkwürdige Apologie Adversus nationes fand
einen begeisterten Übersetzer und Interpreten in G. E. Mc Cracken (Bd. 7-8).
Dieser verfügt über eine geradezu erschöpfende Kenntnis der Ausgaben
und Literatur. Er weiß sie auch fleißig zu benützen. Gegen G. Marchesi
nimmt er einen größeren Einfluß der Philosophie vorab des Epikuräismus
an. Er glaubt auch den Vorwurf heidnischer Auffassungen, den man gegen
Arnobius erheben muß, in gewissen Punkten (Glaube an die Existenz der
Götter) mildern zu können. Die Anmerkungen füllen über 200 Seiten und
sind vorzugsweise philologischer und kulturgeschichtlicher Natur.

Gegebener war die Übersetzung der Antoniusbiographie des heiligen
Athanasius durch R. T. Meyer (Bd. 10). Die hier kürzere Einleitung
und spärlicheren Anmerkungen zeigen trotzdem, daß dem Bearbeiter die
neueren literarischen und historischen Probleme nicht ganz unbekannt
waren. Aufschlußreich wäre auch der Aufsatz von A. J. Festugière in der
Revue des Etudes Grecques 1937 gewesen.

Aus Augustinus wurden zwei Werke der Frühzeit gewählt: De
magistro und De quantitate animae (Bd. 9). Sie führen in die Psychologie



Literarische Besprechungen 447

und vor allem Erkenntnislehre ein. Sie waren keineswegs leicht. J. M. Col-
leran beachtet die Zusammenhänge mit Plotin, vielleicht ohne sie genügend
abzugrenzen. Eine tiefere Darstellung der Illuminationslehre in der
Einleitung wäre wünschenswert und auch die Literatur dazu könnte erweitert
werden. De sermone Domini wurde von J. J. Jepson übersetzt (Bd. 5),
während J. Quasten in einer kurzen, aber gewählten Einleitung
Augustinus' Bemühen um das Verständnis der Bergpredigt mit den Deutungen
der Modernen vergleicht. Dieser skizziert auch die Vollkommenheitslehre
des afrikanischen Priesters. Sie besteht in der wahren « Weisheit » und

trägt die Spuren neuplatonischer Einflüsse. Man könnte jene der stoischen

Weisheit (Ciceros Hortensius mitbeifügen. Quasten weist schließlich auf
die augustinische Theologie der Seligkeiten und Gaben des Heiligen Geistes,

die der Scholastik als Vorlage diente. J. C. Plumpe berücksichtigt in den

gelehrten Anmerkungen weniger theologische als philologische und geschichtliche

Belange. Das Enchiridion oder De fide, spe et caritate (Bd. 3) galt
von jeher als die beste Zusammenfassung der augustinischen Lehre. Gnade

und Prädestination stehen im Mittelpunkt. Während die vorausgehenden
Übersetzer den Text der Mauriner im Abdruck von Migne (warum nicht
die Erstausgabe benutzten, wählt L. A. Arand die verbesserte Ausgabe

von O. Scheel. Die gerade in diesem Traktate nicht unwesentlichen
Varianten (Prädestination) werden richtig gewählt. Die Anmerkungen gewähren

hinreichenden Einblick in die umstrittene Theologie. Die Auswahl der

Literatur scheint hingegen dem Zwecke der Sammlung bisweilen nicht
angepaßt. Zu optimistisch ist die Meinung, die großen Schriftsteller des

zweiten und dritten Jahrhunderts hätten die immerwährende Jungfräulichkeit

Marias ebenso betont wie Augustinus (S. 126, Anm. 105). Der

Begriff der beiden Civitates war nicht bloß Tyconius entlehnt. Wir finden

ihn, von der Schrift abgesehen, auch bei Ambrosius (zu S. 144, Anm. 364).

Besonders glücklich war die Wahl von Pomerius, De vita contem-

plativa (Bd. 4). Das Werklein eignet sich vorzüglich für die geistliche

Lesung des Klerus. Befürwortet es doch die besonders von Augustinus
betonte Verbindung von Aktion und Kontemplation. Die Erläuterungen
sind auch hier vor allem philologischer und geschichtlicher Art, doch weiß

die Bearbeiterin Sr. M. J. Suelzer auch in theologischen Fragen Bescheid.

Die Kenntnis der Augustinuswerke scheint noch zu beschränkt, um die

Zusammenhänge in ihrer ganzen Breite und Tiefe darstellen zu können.

Ich erwähne vergleichsweise nur Pomerius 1. II c. 19 und De correptione
et gratia c. 11-12. Um die Verbreitung der gemischten Lebensform auch
unter dem Klerus hat sich vor Augustinus Ambrosius in Mailand verdient
gemacht (De officiis). Er war im vierten Jahrhundert wichtigstes Bindeglied

zwischen östlicher und westlicher Theologie. Die Lehre von den

Kardinaltugenden war ihm von Cicero her nicht weniger bekannt denn

Augustinus und Pomerius.
Als Ganzes gesehen, hält sich die Sammlung auf beachtenswerter Höhe.

Man darf sich nur freuen, daß die neue Welt sich an diesen Schätzen des

alten Kulturerbes bereichert.
O. Perler.



448 Literarische Besprechungen

A. Kolping : Sacramentum Tertullianeum. I. Untersuchung über die
Anfänge des christlichen Gebrauches der Vokabel sacramentum. — Münster,
Regensberg. 1948. 110 S.

Die verschiedenen Deutungen des Wortes « sacramentum » : entweder
« sacrum » (Kattenbusch, Kellner) oder « Eid » (Hauck, de Backer, v. Soden)
oder « p.u<TTY)piov » (Reitzenstein, Casel) hatten nicht nur theologische
Bedeutung. Sie führten auch zu verschiedenen Übersetzungen des römischen
Missales. Das war die Veranlassung dieser Untersuchung, die sich auf
Tertullian beschränkt, der freilich gerne als Schöpfer der lateinischen
theologischen Sprache bezeichnet wird. Eine Zusammenfassung der Ergebnisse
mag für den Theologen diensam sein.

In der außerchristlichen klassischen Sprache hat « sacramentum »

zunächst die Bedeutung von « Fahneneid » und auf juristischem Gebiet jenen
von « Gelddeposit ». Die beiden zugrundeliegende erste Bedeutung ist «

offizielle Eidesweihe mittels einer Selbstverfluchung für den Fall des
Eidbruches » (S. 30). Die Übersetzung des griechischen « [xu<rnr]piov » durch
« sacramentum » ist dadurch vorbereitet, daß bei den Mysterien wie im
Militärdienst durch den Eid eine Hingabe, eine Weihe an die Götter für
bestimmte Dienstleistungen vollzogen wurde. Das drückte der allgemeinere
Begriff « iusiurandum » nicht aus (S. 21-43).

Bei Tertullian ist diese Gleichsetzung vollzogen. Erst später finden wir
das Lehnwort « mysterium », das der Afrikaner ängstlich meidet. Er fand
die Gleichsetzung in den afrikanischen Bibelübersetzungen vor im Sinne
von « res arcana sacra salutaris der christlichen Heilsökonomie ». «

Sacramentum » bezeichnet daher bei ihm die Heilsökonomie im allgemeinen oder
im besondern, sofern sie sich in Zeichen verbirgt und zugleich offenbart
(die alttestamentlichen Vorbilder, das irdische Leben Christi als
Offenbarung des messianischen Heiles), schließlich den Inhalt der christlichen
Glaubensregel. Faßt diese doch die Heilsökonomie zusammen. Dieser Sinn
leitet sich also nicht von der klassischen Bedeutung (Fahneneid) her.

« Sacramentum » bezeichnet aber auch kultische Riten und zwar wiederum

als Entsprechung des griechischen « p.uaT7)piov ». In diesem Falle offenbart

es nicht bloß das Geheimnis des Heils, sondern läßt auch an ihm
teilnehmen. Ja die später geläufige Bezeichnung, z. B. der Eucharistie als

Mysterium, findet sich erstmals in Tertullian, d. h. in der lateinischen
Übersetzung. Das war eine neue von den (heidnischen) Mysterien
herkommende Anwendung der aktiven etymologischen Grundbedeutung
(heiligen, weihen), die ja auch beim Fahneneid vorlag. In letzterem war das
hellenistische Element der Heilsvermittlung insofern enthalten, als durch
Treue zu eidlichen Verpflichtungen Heil von den Göttern erwartet wurde
(S. 45-77).

« Sacramentum » in der klassischen Bedeutung (Fahneneid) wird von
Tertullian bildlich auf die Taufe (Taufversprechen) angewendet, weil mit
ihr wie beim Eid eine Verpflichtung und Weihe gegeben war (S. 77-95).

Wie die Entwicklung vom bloßen Vergleich des « p.uaxf]piov » mit dem
« sacramentum » in der klassischen Literatur, zur Gleichsetzung in der



Literarische Besprechungen 449

christlichen vor sich ging, entgeht uns. Wahrscheinlich wurden die
Mysterienkulte als Miliz ihres Gottes aufgefaßt, anderseits die religiösen
Vorstellungen im soldatischen Leben nach Art der Mysterienkulte umgestaltet.
« [xucr-rrçpiov » und « sacramentum » müssen fast gleichzeitig technische
Bezeichnung christlicher Kultriten geworden sein, um die Wende vom 2. zum
3. Jahrhundert. Jetzt finden die Mysterienkategorien nach anfänglicher
Zurückhaltung Eingang in die christliche Theologie. Wenn gerade «

sacramentum » und nicht « mysterium » gewählt wurde, so deshalb, weil die
afrikanischen Bibelübersetzungen Fremdwörter möglichst mieden, dann aus
der anfänglichen Scheu vor heidnischen Sakralwörtern, vielleicht aber auch
weil mit dem Wort « sacramentum » ein ethisch-rechtliches religiöses Moment
verbunden war, nämlich die Bindung und Hingabe an die Gottheit. Von
hier aus konnte später Augustinus die Lehre vom sakramentalen Charakter
mit dem Wort in seiner Urbedeutung verknüpfen (S. 97-108).

Die Untersuchung ist methodisch gut geführt, etwa nach dem Muster
des Reallexikons für Antike und Christentum oder des Theologischen
Wörterbuches von Kittel, d. h. stark philologisch gefärbt. Beachtenswert
und ansprechend ist das Hauptergebnis, nach welchem der reiche
Sinngehalt des christlichen Wortes « sacramentum » sowohl der hellenistischen
Antike wie dem religiösen Rechtsgefühl der Römer verpflichtet ist und
doch etwas Neues darstellt. Die gedrängte Kürze und die sprachlich nicht
einwandfreie Darstellung erfordert vom Leser einige Geduld. Man wird
vielleicht nicht allen Textauslegungen beipflichten ; doch sind sie immer begründet,

persönlich und kritisch, gemäßigt und vorsichtig. Untersuchungen
solcher Art sind der richtige Weg zur Ermittlung einer altchristlichen
Sakramententheologie, der freilich noch lange und mühsam ist. Der «

sakramentale » Wortschatz Tertullians beschränkt sich nicht auf die Vokabel
« sacramentum ». Zur Bereicherung und zum Vergleich hätten die griechischen

Termini « tuttoç », « etxwv », « aüpßoXov » herbeigezogen werden können,
die wir alle beim zeitgenössischen Klemens von Alexandrien finden ; bei
Tertullian die Ausdrücke « similitudo », « effigies », vor allem « figura »,
« figurare », « repraesentare », die in eucharistischen Texten so häufig und
so wichtig sind. Doch kündet der Verfasser als Fortsetzung eine theologische
Untersuchung an.

In Bezug auf die Erklärung der berühmten Pliniusstelle (S. 96) über die
Versammlungen der kleinasiatischen Christen kann man geteilter Meinung
sein. Der Verfasser sieht im Geständnis der befragten Christen, sie würden
« stato die ante lucem convenire carmenque Christo quasi deo dicere secum
invicem, seque sacramento non in scelus aliquod obstringere, sed ne furta
etc. committerent », m. E. mit Recht wie Casel, Lietzmann u. a. gegen
Mohlberg (sonntägliche Exhomologese) die Erwähnung des TaufVersprechens.
Wenn er aber dieses nicht in gleicher Weise wie das « carmen dicere »

auf den « status dies » beziehen will, weil die Taufe nicht immer anders
das « carmen » — an diesem Tage stattgefunden habe, so fehlt dafür der
Beweis bzw. die Begründung der Voraussetzung (S. 38). Die beiden
kultischen Handlungen sind den nachfolgenden Zusammenkünften « zum Genuß
einer gewöhnlichen und unschädlichen Speise » als etwas Einheitliches gegen-



450 Literarische Besprechungen

übergestellt. Die Möglichkeit, daß der « status dies » als Tauftag bereits
das Osterfest war, darf wohl in Erwägung gezogen werden. Die sehr frühe
Einführung dieses Festes ist durch den Osterfeststreit bewiesen, sein apostolischer

Ursprung vielleicht durch I. Kor. 5, 7 (vgl. den Kommentar von
B. Alio, 2. Aufl. S. 127;. Die Festlegung der feierlichen Taufe auf diesen
Tag war durch die Typologie gegeben (vgl. Rom. 6). Auf die in der Gemeindeliturgie

seltene, für jeden Christen einmalige Feier folgten die allwöchentlichen

eucharistischen Zusammenkünfte. « Aber auch dies (nämlich die
allwöchentlichen Eucharistiefeiern) zu tun, hätten sie unterlassen, nachdem
der Statthalter die Hetärien verboten habe », ist dann die natürliche Deutung
des « quod i p s u m ». Auch Justinus wird einige Jahrzehnte später den
Heiden gegenüber den christlichen Kult in Aufnahmefeier mit Taufe und
in die sich häufig wiederholenden sonntäglichen Opferfeiern zergliedern.

O. Perler.

Th. Camelot O. P. : Athanase d'Alexandrie, Contre les païens et sur
l'incarnation du Verbe. (Sources chrétiennes, 18.) — Paris 1947. 322 SS.

P. Th. Camelot hat sich durch die Übersetzung und Erklärung der
Ignatiusbriefe in der gleichen Sammlung bereits empfohlen. Er schenkt
uns hier das Jugendwerk des Athanasius, dessen Entstehung vor den Beginn
der arianischen Kontroverse, d. h. vor 323, verlegt wird. Nach einer kurzen
Biographie folgt in der Einleitung eine längere Analyse der beiden Traktate,

die eine Einheit bilden. Leider verzichteten die Herausgeber auf
den griechischen Text. Eine Ausnahme machen die unlängst entdeckten
bedeutend abweichenden Varianten. Der Verfasser sieht in ihnen mit
Lebon eine apoilinaristische Überarbeitung. Die sorgfältige, philologischhistorisch

gut fundierte Einleitung wird besonders geschätzt werden. Der
Verfasser zeigt sich in der profanen Literatur ebenso bewandert wie in der
christlichen. Ignatius von Antiochien und Klemens von Alexandrien sind
ihm besonders geläufig. Er vermag dadurch die verschiedenen Einflüße
wahrzunehmen und ihre Tragweite abzuwägen. Das bewahrt ihn von
einer Überschätzung des Athanasius. Selbst nach der stilistischen Seite
wird das Verdienst des Alexandriners abgeschwächt. Seine wahre Größe
liege im Erlebnis des Christentums und der von ihm bewirkten Erlösung :

Wiederherstellung der Gottähnlichkeit, Unsterbiichmachung, Vergottung
des Menschen durch und in der Menschheit des Erlösergottes. Die stark
intellektualistische Färbung der athanasianischen Theologie zeige die
Verwandschaft mit den Alexandrinern, besonders mit Klemens von Alexandrien.

Vielleicht hätten die Zusammenhänge mit Origenes noch mehr
betont werden können ; ich denke z. B. an die « Logoswerdung » des erlösten
Mensch (zu S. 96). Ein abendländischer Leser erwartet in der Biographie
etwas mehr über die Beziehungen des Athanasius zu Gallien, Italien und
Afrika. War dieser doch während seines Aufenthaltes in Trier und in Rom,
auch durch sein Leben des Anthonius ein Pionier des Mönchtums. Hieronymus

konnte an seine Wirksamkeit anknüpfen. Die Vita Antonii beeinflußte



Literarische Besprechungen 451

entscheidend die Bekehrung des großen Augustinus. Doch sind dies Kleinigkeiten.

Das vorliegende Bändchen gehört zu den besten der Sammlung.

O. Perler.

E. J. Duncan: Baptism in the Demonstrations of Aphraates the Persian
Sage. (Studies in Christian Antiquity, No. 8.) — Washington 1945. xxvi-
158 SS.

Nach einer Einleitung über Aphraates Leben, Schrifttum, religiöser
Umwelt, untersucht der Verfasser die Taufbezeichnungen (Lebenszeichen,
wahre Beschneidung, Wiedergeburt, Gewand der Unsterblichkeit) und die
alttestamentlichen Vorbilder : Der Durchzug durch das Rote Meer bedeutet
mehr die Befreiung aus Sünde und satanischer Herrschaft ; die Überschreitung

des Jordan die Besitzergreifung der übernatürlichen Gnadengüter.
Geofienbart wurde das Sakrament in der Taufe Jesu, eingesetzt bei der
Fußwaschung am Tage vor dem Leiden, promulgiert vor der Himmelfahrt.
Möglicherweise begleitete eine Fußwaschung die Taufspendung in der
syrischen Kirche. Von hier aus könnte sie in abendländischen Liturgien
Eingang gefunden haben. Ihrem Wesen nach ist die Taufe das Sakrament
des Leidens und Todes. Paulus verglich sie bereits mit dem Tode und
der Auferstehung des Herrn. Nach Aphraates ist sie vor dem Leiden
eingesetzt worden. Sie wurde feierlich in der liturgischen Leidenswoche vor
Ostern gespendet. Alle, nicht bloß die Ehelosen, wie gewisse Autoren wollten,
können die Taufe empfangen ; den die « B'nai Q'yâmâ „ sjncj ,]as neue
Gottesvolk, nicht die Asketen. Die Liturgie der syrischen Kirche kannte
nur vor der Taufe eine Salbung mit Öl. Die Taufe läßt die Sünden nach,
vermittelt neues Leben durch die Wiedergeburt im Heiligen Geiste ; sie

umgibt mit dem Kleid der Unsterblichkeit, verleiht übernatürliche Kräfte,
gliedert in die Kirche ein.

Diese Zusammenfassung zeigt hinreichend die anders geartete Liturgie
und selbst Theologie der ostsyrischen Kirche bezw. des Aphraates. Sie

waren anderen Einflüßen ausgesetzt und hatten eine andere Entwicklung.
Den Dogmatiker mögen sie bisweilen befremden, beachten muß er sie

(Firmung Es scheint, daß für den Ausdruck «Christum, bezw. den Geist
Christi anziehen », sich eine bessere Erklärung hätte finden lassen (S. 43-49).
Warum zum paulinischen Bild die zweifelhaften Parallelen auf babylonischen

Reliefs herbeiziehen Texte aus dem Alten Testament und aus
griechischen Autoren liegen doch viel näher. Sie geben dem Ausdruck den
Sinn, « eine Kraft, eine Eigenschaft sich aneignen », was vollständig genügt.
Damit kommen wir der Gleichung « Christum, den Geist Christi anziehen »

schon näher. Daß die Logos-Epiklese bei der Taufwasserweihe mit im
Spiele war, kann zugegeben werden. Durch sie wird das Wort, seine Kraft,
sein Geist, der den Täuflingen mitgeteilt wird, im Wasser gegenwärtig. Die
Logos-Epiklese selbst hat ihren tieferen Hintergrund in der stoisch
beeinflußten Logoslehre der Apologeten. Wenn diese Lk. 1, 35 (Joh. 3, 5) :

« Heiliger Geist wird über dich kommen und Kraft des Allerhöchsten wird
dich überschatten » vom Logos deuteten, so entsprach das ihrer Auffas-



452 Literarische Besprechungen

sung von der Mittlerrolle des Wortes. Teilweise war ihre Deutung in der
Schrift selbst begründet. Auch Lukas versteht unter « Geist » kaum die
dritte Person der Dreifaltigkeit, sondern einfach « göttlichen Geist und
göttliche Kraft ».

O. Perler.

B. Scheve Ss. Cc. : Basilius der Große als Theologe. — Nijmegen 1943.

Die theologische Erkenntnislehre — um diese geht es in diesem Buch —,
die der Kappadozier im Kampfe gegen den arianischen Rationalisten
Eunomius entwickelt hat, war nicht nur ein verlockendes, sondern dringliches

Thema. Der Verfasser behandelt in einem ersten Teil Basilius'
Bemühen um die Feststellung der geoffenbarten Wahrheit (Stellung zu Schrift
und Überlieferung), in einem zweiten sein Bemühen um das Verständnis
der geoffenbarten Lehre (Aufgabe des Verstandes, Vertiefung der
theologischen Erkenntnis).

Die Ergebnisse sind sauber herausgearbeitet, aber nicht eigentlich neu
zu nennen. Die Darstellung der theologischen Erkenntnislehre scheint nicht
tief genug zu schürfen. Eine mehr historische, vergleichende und genetische
Betrachtungsweise hätte weiter geführt. Wohl finden sich Ansätze Basilius
von der Antike her zu beleuchten (S. 64 ff.), ihn mit andern christlichen
Schriftstellern zu vergleichen, der Terminologie eine vermehrte Bedeutung
beizumessen (S. 98 ff.), die durch die antike Rhetorik bedingte Darstellung
zu beachten (S. 106 ff.) ; aber sie stammen zu oft aus zweiter Hand oder
sind nicht auggeführt, während die Themata häufig geradezu eine ergänzende
Untersuchung verlangten, z. B. der Gedanke der Ebenbildlichkeit auf Grund
der Erkenntnis im Piatonismus (zu S. 54), die Bedeutung des Aristoteles,
das Verhältnis zu den Alexandrinern, den zeitgenössischen Kappadoziern.
Hinweise zu antiken Einflüssen im Hexameron hätte Y. Courtonne (S. Basile
et l'hellénisme P. 1934) geboten. Die testkritischen Arbeiten von P. Henry
(Les états du text de Plotin 1938, S. 159-196), entwerten das Urteil von
B. Geyer in Ueberwegs Grundriß der Geschichte der Philosophie. Basilius
benutzte in Wirklichkeit während seiner ganzen schriftstellerischen Tätigkeit
und zwar in vermehrtem Maße gegen Ende seines Lebens Plotins Enneaden.

Im übrigen zeichnet sich die Dissertation aus durch Gewissenhaftigkeit,
logisch klare Disposition und wendige Darstellung. Sie kann dem
Dogmenhistoriker von Nutzen sein.

O. Perler.


	Literarische Besprechungen

