
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Das völkerrechtliche Postulat des Papstes

Autor: Utz, Arthur Fridolin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das völkerrechtliche Postulat
des Papstes

Von Arthur Fridolin UTZ O. P.

I. Das Problem

Seit Kriegsende hat sich namentlich im deutschen Rechtsdenken
eine starke Rückbesinnung auf die naturrechtlichen Fundamente
vollzogen h Allerdings wurde dabei der Begriff des Naturrechts bisweilen
ins Unkenntliche verzerrt, so daß es z. B. bei W. G. Beckers 2 zu einer
formalen Kategorie im neukantianischen Sinne wird. Die christlichen
Denker und mit ihnen alle, welche unser Erkenntnisvermögen hinsichtlich

der realen menschlichen Natur verteidigen, können sich das Naturrecht

ohne inhaltliche Gefülltheit nicht vorstellen. Dennoch gehen sie
bei der konkreten Bestimmung dessen, was dem Naturrecht « gemäß »

sein soll, weit auseinander, so daß angesichts des Chaos der Meinungen
die Flucht in die leere Kategorie der Gerechtigkeit als eine wissenschaftlich

sauberere Stellungnahme erscheinen mag. Der Positivist hat in etwa
recht, wenn er die faktische Geltung im Recht stark hervorhebt (unrecht
allerdings, sofern er nur sie anerkennt), denn soviel ist jedenfalls wahr,
daß das Recht in letzter Entscheidung immer ein konkreter, und im
Grunde auch faktisch durchführbarer Normbestand sein muß, so sehr
allgemein gültige Normen mitbestimmend sein mögen. Das richtige
wirksame Recht im konkreten Falle zu finden, bildet eine sozusagen
übermenschliche Anforderung an den menschlichen Geist sowohl im
staatlichen wie auch im internationalen Leben. So sehr gerade im

1 Die reichhaltige Literatur ist von Th. Würtenberger, « Wege zum Naturrecht

in Deutschland 1946-1948 », im Arch. f. Rechts- und Sozialphilosophie, Bd. 38
(1949/50) 98-138, besprochen. Mit dem Urteil des Verfassers möchte ich meines
allerdings nicht identifizieren.

2 Arch. f. ziv. Praxis, Bd. 150, 1948.

Divus Thomas 29



426 Das völkerrechtliche Postulat des Papstes

Völkerrecht der Rückgriff auf das überzeitliche und überräumliche
Naturrecht geboten ist, so führt gerade hier die Diskussion ins Uferlose,

weil jede Autorität zur rechtskräftigen « richtigen » Entscheidung
fehlt. A. Vonlanthen hat am Schluß seines Werkes über « die
völkerrechtliche Selbstbehauptung des Staates » 1 darauf hingewiesen, daß alle
Pläne zur Konstituierung einer völkergemeinschaftlichen Wirklichkeit
deswegen gescheitert sind, weil die entsprechende Autorität fehlte. « Auch
scheint hier alle rein politische Autorität nicht mehr jene Kraft
entfalten zu können, wie in der staatlichen Gemeinschaft und mit ihrer
Leistungsfähigkeit gewissermaßen zu versagen. » 2 Wo also Hilfe suchen
« Ob wohl nicht eine spirituelle Macht die gegebene völkergemeinschaftliche

Autorität wäre ?» 3 Diese geistige Autorität kann nach der Meinung
Vonlanthens nur das Papsttum sein : « Diese mit göttlicher Autorität
ausgestattete Geistesmacht scheint wohl berufen zu sein. Aber die
Völker haben sie nicht auserwählt. Und dieses gehört zum Verhängnis
und zur Tragik der Völker dieser Erde. » 4

Unabhängig von dem soeben genannten Autor hat nun kürzlich
F. A. v. D. Heydte das Problem in neuer Form wieder aufgegriffen s.

Auch er unterstreicht die Bedeutung des Papstes « als Gewissen der

Völkerrechtsgemeinschaft : Das heißt : Lebende Verbindung zwischen
der sittlichen Idee des Völkerrechts, die hinter und über jeder positiven
Norm steht, einerseits, und der Staatenpraxis, die die Völkerrechtsordnung

verwirklichen soll, anderseits. » 6 Auf Grund der Entwicklung,
welche das moderne Völkerrecht durchgemacht hat, nämlich durch seine

Wegbewegung von der rein territorialen und staatlichen Sicht zur
Anerkennung der Bedeutung des Volkes und des Individuums und selbst
der sittlichen Idee innerhalb des Völkerrechts, sieht v. d. Heydte
keine Schwierigkeit mehr, daß der Papst auf Grund seiner Eigenschaft
als Gewissen der Völker Subjekt des Völkerrechts sei. Und zwar sei

der Papst nicht etwa streng unter dem Gesichtspunkt des Oberhauptes
der universalen katholischen Kirche Subjekt des Völkerrechts, er sei es

vielmehr nur als dessen Organ. Seine Stellung als Völkerrechtssubjekt
sei also die notwendige Folge der Funktion, die ihm in der Gemeinschaft

der Völker zukomme 7. « Völkerrechtsorgan » bedeutet dabei nach

1 Freiburg/Schw., 1944. 2 A. a. O. 455.
3 A. a. O. 4 A. a. O.
6 Die Stellung und Funktion des Heiligen Stuhles im heutigen Völkerrecht,

in : Österr. Zeitschr. f. öffentl. Recht, Bd. II, 572-586.
6 A. a. O. 581. 7 A. a. O. 584.



Das völkerrechtliche Postulat des Papstes 427

v. d. Heydte «ein Werkzeug und Mittel, durch das das Völkerrecht
entsteht, eine bestimmte Gestalt bekommt, sich durchsetzt ; ein Werkzeug

und ein Mittel, das zum Werden des Völkerrechts, zu seiner
Entwicklung und zu seiner Verwirklichung in der Praxis der Staaten und
im Leben der Völker irgendwie unmittelbar beiträgt. Organ bedeutet
handelnde Einheit : Auch zum Begriff des Völkerrechtsorgans gehört als
wesentliches Kennzeichen ein bestimmtes Handeln, durch das Völkerrecht

entsteht, sich verändert oder durchgesetzt wird. »1

Damit wäre natürlich die Entwicklung des Völkerrechts um einen
großen Schritt weitergebracht, denn es wäre der Weg geöffnet, daß
nicht etwa nur der Heilige Stuhl als Völkerrechtsorgan Subjekt des
Völkerrechts wäre, sondern im gleichen Sinne auch alle andern
internationalen Interpreten völkerrechtlicher Belange. So wäre es also durchaus

möglich, « daß im Lauf einer künftigen Entwicklung des Völkerrechts

auch die Ökumene der protestantischen Kirchen im Völkerrecht
eine ähnliche Organeigenschaft erhält wie der Heilige Stuhl : Allerdings
sind bisher kaum Anzeichen für eine solche Entwicklung vorhanden. »2

Schon G. Radbruch hat diese Möglichkeit gesehen und als

Verwirklichung gewünscht, allerdings nicht von dem Gesichtspunkt her,
daß ein « Organ des Völkerrechts » dadurch, daß es Organ ist, zum
Subjekt des Völkerrechts wird, sondern einfach aus der schlichten
Überlegung, daß ein Vertreter einer internationalen Organisation oder
geistigen Macht unmittelbares Subjekt des Völkerrechts sei : « Der
Papst tritt aus seiner Nation heraus, um Vater der gesamten
katholischen Christenheit zu sein. Seine Souveränität darf nicht, wie es meist
in der Völkerrechtsgemeinschaft geschieht, als eine nur geschichtliche
Anomalie gewertet werden, sie muß vielmehr zum Ausgangspunkt
völkerrechtlicher Neubildungen gemacht werden. Nicht nur die christliche

Religion, auch andere internationale geistige Mächte, die Wissenschaft,

die Kunst, das Recht, müßten souveräne Spitzenorganisationen
erhalten, mit denen sie in die internationale Welt hineinragen. In solchen
Vertretungen internationaler geistiger Mächte wird sich ein Stab von
Menschen bilden, die nicht mehr in ihre Nation eingeschlossen sind,
sondern sich ausschließlich im Dienst der ganzen Menschheit wissen. » 3

1 A. a. O. 581. 2 A. a. O. 585.
3 Die Erneuerung des Rechts, in: Die Wandlung, II (1947) 13 f. Vgl.

dieselbe Auffassung in G. Radbruchs « Vorschule der Rechtsphilosophie », Heidelberg
1948, 105.



428 Das völkerrechtliche Postulat des Papstes

II. Klärung der Begriffe im Sinne des Naturrechtes1

Bevor wir auf die verwickelte Frage eingehen können, sind
zunächst einige Begriffe klarzulegen. Die Völkerrechtslehre unterscheidet
im allgemeinen folgende Begriffe : 1. Mitgliedschaft oder völkerrechtssetzendes

Organ, eigentliches Völkerrechtssubjekt, 2. Rechtsfähigkeit
im Sinne des Völkerrechts, d. h. Träger von Rechten und Pflichten im
völkerrechtlichen Sinne, 3. Geschäfts- und Deliktfähigkeit, d. h. die

Fähigkeit, sich selbständig zu berechtigen oder zu verpflichten oder für
rechtswidrige Handlungen verantwortlich zu machen 2. Als eigentliche
Völkerrechtssubjekte wurden bisher nur die Staaten und als Vertreter

1 Unter Naturrecht, nach welchem das positive Völkerrecht sich zu
orientieren hat, verstehen wir jenes Recht, das sich aus der natura humana als zwar
allgemeines, aber doch inhaltlich bestimmtes Rechtspostulat, um einen Ausdruck
Guggenheims (Lehrbuch des Völkerrechts, Bd. I, Basel 1948, 14) zu gebrauchen,
als « politisches Postulat » ergibt, allerdings als politisches-rechtliches Postulat,
welches seine naturhafte Wesensgestalt behält, auch wenn es in der positiven
Völkerrechtsordnung formuliert wird. Vgl. hierzu die Enz. Summi pontificatus
Pius' XII., Ed. Chevalier - Marmy (Freiburg/Schw. 1944), Nr. 1023 f. Nach
Guggenheims Positivismus Kelsenscher Prägung wird eine anderswoher als aus
dem positiven Völkerrecht entnommene Entscheidung eines internationalen
Gerichtshofes durch die Tatsache des Entscheides mit völkerrechtlicher Bewandtnis

ausgestattet, also als Völkerrecht erst erzeugt. Eine andere als die positive
Ordnung anerkennt der Positivist nicht als Recht. Wenn wir unsern Standpunkt
als naturrechtlich bezeichnen, so ergäbe sich allerdings eigentlich die Notwendigkeit,

diesen Standpunkt näherhin zu umschreiben. Der Begriff « Naturrecht »

bezeichnet durchaus keinen eindeutig bestimmten Standort. Stark verschwommen,
von der Naturrechtslehre z. B. der Scholastik weit entfernt : Nie. Politis, La
morale internationale, Neuchätel 1943. Politis, selbst ohne Zweifel von hohem
ethischen Wollen beseelt, spricht hier doch einem ethischen Evolutionismus das
Wort. Der aus der Enz. Summi Pontificatus zitierte Text, den er seinem Buch
als Motto voranstellt, wird damit seines eigentlichen Sinnes entkleidet. Übrigens
ist die Unklarheit bereits grundgelegt in seiner früheren Schrift « Les nouvelles
tendances du droit international» (Paris, 1927). — Zum Thema «Naturrecht und
Völkerrecht » vgl. auch L. Le Fur, La théorie du Droit naturel depuis le 17e siècle
et la doctrine moderne, Recueil des cours de l'Académie de Droit international 1927,
3e vol., 263 ff. A. Baumgarten, Das Wesen des Völkerrechts, Zeitschr. f.
Schweizerisches Recht, 1928, 66 fi. E. Brunner, Gerechtigkeit, Zürich 1943, 268 ff.
Das Naturrecht als reine Hypothese zum vorläufigen Ersatz noch nicht formulierter

Völkerrechtsregeln bei M. Huber, Beiträge zur Erkenntnis der
soziologischen Grundlagen des Völkerrechts und der Staatengesellschaft, Jahrb. d.
Öffentl. Rechts, 1910, 81. Geschichtliches zum Thema «Naturrecht und Völkerrecht

» vgl. bei L. Oppenheim, International Law, 6. Aufl., hrg. von H. Lauterpacht,

Bd. 1, 1947, 80 ff.
2 Vgl. H. J. Held im Art. «Völkerrecht», Staatslexikon der Görresges.,

Bd. 5, Freiburg i. Br. 1932, 923 f.



Das völkerrechtliche Postulat des Papstes 429

der katholischen Kirche der Papst anerkannt. Dagegen hat sich der
Gedanke durchgerungen, daß das Individuum im völkerrechtlichen
Sinne unbedingt Träger von Rechten und Pflichten sei. Auf diesem

Gedanken beruhte die Strafe von Kriegsverbrechern nach dem zweiten

Weltkrieg. Die Rechtsfähigkeit ist dem Einzelmensch naturgemäß
zuzusprechen, weil, wie H. J. Held 1 richtig hervorhebt, der einzelne

nicht nur Staatsunterworfener, sondern auch Staatsverwirklicher ist.
Aber dies ist eigentlich nicht einmal der wesentliche Grund, warum
der einzelne Mensch Träger von Rechten und Pflichten im völkerrechtlichen

Sinn zu sein hat. Denn das Völkerrecht soll, vom Naturrecht
her gesehen, nicht etwa nur ein Vertragsrecht unter Staaten sein, soll
nicht nur das Zusammenleben der Staaten regeln, eine Aufgabe,
wodurch zwar, wie gesagt, auch die Staatsverwirklicher (Volk, Individuum)
in die völkerrechtliche Ordnung hineinragen, sondern soll auch ein

Recht zur Verteidigung der Menschenrechte aller, d. h. ein Recht sein,

in welchem der einzelne Staatsbürger über die Grenzen seines Staates

hinweg als Mensch sich wiederfindet. Damit wird keineswegs die Funktion

des Völkerrechts im Dienste der Existenzrechte der Staaten irgendwie

ausgeschaltet. Erst recht wird das Völkerrecht nicht zu einem

internationalen Privatrecht degradiert. Es geht nämlich, wenn wir im
Zusammenhang mit dem Völkerrecht von den Menschenrechten sprechen,

gar nicht um die private Seite dieser Urrechte, sondern um die jedem
Individuum als Menschenrecht zustehende soziale und politische Funktion,

und zwar nicht nur im Bezirk des einzelnen Staates, sondern auch

darüber hinaus und außerhalb davon im völkerrechtlichen Raum.

Solange nicht über die staatlichen Regierungen hinweg der Rückgriff auf
den Urträger aller Menschenrechte, nämlich den Einzelmenschen, möglich

ist, kann an eine wirksame Verwirklichung des innersten Kernes
eines wahren, am Naturrecht orientierten Völkerrechts nicht gedacht
werden. Die Menschenrechtserklärungen der ONU bilden immerhin
einen Lichtpunkt auf dem Wege zu einem wahrhaft « menschlichen »

Völkerrecht.
Wie steht es aber bei solcher grundsätzlicher Sicht der Rechte und

Pflichten im völkerrechtlichen Sinne um die eigentliche Mitgliedschaft
des einzelnen, d. h. um seine Bewandtnis als rechtssetzendes Organ

Wir können darauf nur antworten, daß der Einzelmensch genau so,

1 Das Fundamentalproblem der Wissenschaft vom Staate, Zeitschr. f. öffentl.
Recht VII, 251 ff.



430 Das völkerrechtliche Postulat des Papstes

wie er Staatsverwirklicher ist, auch Verwirklicher einer allgemeinen
Menschheitsidee und eines allgemeinen Menschheitsrechtes ist (selbstredend

unter Voraussetzung seiner Geschäftsfähigkeit, ein Minderjähriger
kann selbstredend nicht rechtssetzendes Organ sein). Die Analogie, daß

der Einzelmensch sich zum Staat wie der Staat zum Völkerrecht verhalte,
wird leicht mißdeutet. Der Einzelmensch ist nicht seiner totalen Rechtssphäre

nach Mitglied des Staates. Anders ausgedrückt : Der Staat
schließt die Rechtsbildung für den Einzelmenschen nicht ab. Er schafft
kein Recht in letzter und ausschließlicher Weise. Naturrechtlich steht
der Einzelmensch sogar mehr auf dem Boden des allgemeinen Völkerrechts

als auf dem des einzelnen Staates. Alle Naturrechtsfragen weisen

zunächst in den Raum der natura humana, der humanitas, also in die

Weltgemeinschaft1. Es sei damit nicht etwa einem utopischen
Internationalismus oder Weltenstaat das Wort geredet.

Nur deswegen, weil bereits der Einzelmensch mit all seinen
naturrechtlichen Belangen, der Existenz, der Kultur und Bildung, der Religion
etc. im Raum der Menschheit steht, ist dem organisierten Menschen,
also einer internationalen Organisation die Mitgliedschaft im
völkerrechtlichen Sinne zuzugestehen, d. h. der Mensch, jeder Mensch, ist
auf Grund seines Wesens befähigt, Völkerrecht zu gestalten, also

Völkerrechtssubjekt zu werden. Der Organisation steht sie deswegen

zu, weil sie praktischer und faktischer Ausdruck der Mehrheit der —
im naturrechtlichen Sinne — ursprünglichen Mitglieder ist. Je
umfangreicher eine internationale Gemeinschaft ist, um so stärker wird
darum auch ihre Einflußkraft im Völkerrecht zu bewerten sein, je
« umfangreicher », nicht im machtmäßigen Sinne, sondern im Sinne der

Vertretung der freien personalen Anliegen der Vielen. Das heikle
moralisch-rechtliche Problem, das sich an den Begriff der zahlenmäßigen
Mehrheit knüpft, sei für hier beiseite gelassen.

Damit ist zugleich die Frage nach dem naturrechtlichen (d. h. vom
Naturrecht her positivrechtlich postulierbaren) « Organ » des Völkerrechtes

gelöst, sofern man unter Organ das völkerrechtsschaffende Subjekt

versteht. Alle Rechtschaffung geht zurück zum ursprünglichen
Rechtsurheber, dem Menschen, der selbstredend seinerseits seine
rechtschaffende Kraft von Gott erhalten hat, worüber hier nicht diskutiert
werden soll. Es ist aber wichtig, zu sehen, daß das Naturrecht in seiner

1 Vgl. A. F. Utz, Das Recht auf Arbeit, Arch. f. Rechts- und Sozialphilosophie,

XXXVIII (1949/50) 360 f.



Das völkerrechtliche Postulat des Papstes 431

Erzeugung vom Menschen, näherhin von der natürlichen praktischen
Vernunft ausgeht, und zwar hier wiederum : vom Menschen
überhaupt, d. h. von jedem Menschen, sofern er den naturhaften Akt der
praktischen Vernunft zu setzen imstande ist. Es gibt keine in die
Welt geborene Sonderautorität des Naturrechts. Auf diesen Gedanken
weiter einzugehen, ist hier nicht der Ort. Wer ihm nicht zu folgen
vermag, überdenke folgendes : Es gäbe kein natürliches Widerstandsrecht,

wäre nicht der Ersterzeuger des Rechts der Mensch überhaupt.
Es sei nur am Rande bemerkt, daß der Ausdruck rechtsschaffendes

« Organ » für ein Völkerrechtssubjekt etwas mißverständlich klingt, weil
derjenige, der Mitglied des Völkerrechtes ist, nicht etwa nur eine
Organfunktion ausübt, sondern als prinzipale Mitursache in der Schaffung
des Völkerrechts wirkt.

Will man den Begriff des Organs in seinem eigentlichen Sinne als

Werkzeug anwenden, so wird man ihn jenen von Verdross 1

unterschiedenen Gruppen, d. h. jenen positivvölkerrechtlichen Institutionen
oder Kommissionen zuteilen, welche im Auftrage der völkerrechtlichen
Subjekte irgendeine Aufgabe erfüllen, sei es mit vollständiger Zuständigkeit

(jedoch stets im Auftrage, darum als Organ im strengen Sinne),
oder mit beschränkter Zuständigkeit, oder auch mit kontrollierender,
überwachender Kompetenz. Der Begriff Organ läßt sich aber weiterhin
— immer noch in der eigentlichen Bedeutung des Organs — jenen
Organisationen oder Einzelpersonen zuteilen, welche durch ihre
beratende Funktion ein Einflußrecht moralischer Qualität besitzen. In
diesem Sinne scheint v. D. Heydte die Organschaft des Papstes
aufzufassen. Es handelt sich aber dabei nur um ein Recht, angehört zu
werden, also um ein Recht, das mit der rechtsetzenden Kraft des

Völkerrechtssubjektes wenig mehr zu tun hat.

III. Der Papst als Subjekt des Völkerrechts

In welcher Beziehung steht nun der Papst zum Völkerrecht
Diese Frage kann nur mit einer grundsätzlichen, in der Diskussion von
katholischer Seite zu wenig beachteten Unterscheidung beantwortet
werden. Zunächst ist die Klärung auf dem Boden des katholischen
Glaubens unabdingbare Notwendigkeit, d. h. es ist die theologische Frage
abzuklären, unter welchem Gesichtspunkt dem Papst im Heilsplan

1 Völkerrecht. Berlin 1937, 100 ff.



432 Das völkerrechtliche Postulat des Papstes

Gottes die Stellung als Völkerrechtssubjekt zusteht und ob er im eigentlichen

Sinne Organ der Völkerrechtsgemeinschaft sein kann. Die
theologische Folgerung läßt sich allerdings in der heutigen völkerrechtlichen
Situation nicht in allen Teilen urgieren, sie ist darum immer noch sehr

spekulativ, so eminent praktisch sie an sich sein mag. Es wird deshalb
eine andere, nämlich die rein rechtsphilosophische Betrachtung
notwendig, der die Aufgabe zufällt, die rechtliche Stellung des Papstes zu
untersuchen, die ihm im Raum der tatsächlichen Welt als naturrechtliches

Postulat zusteht, sofern er gemäß kirchlicher Verfassung das

geistige Oberhaupt aller mit und unter ihm geeinten katholischen
Christen der Welt ist.

1. Theologische Betrachtung

Die Kirche, die in allen Dimensionen des Lebens, räumlich, zeitlich,
wie auch hinsichtlich der Völker und Einzelmenschen eine göttliche
Mission erfüllt, besitzt im Papst ihr von Christus bestelltes Oberhaupt,
und zwar in der Weise, daß dem Papst unbedingt eine monarchische

Stellung zukommt. Seit dem Vaticanum steht außerhalb jeder
theologischen Diskussion, daß der Papst volle Jurisdiktionsgewalt über die

ganze Kirche hat1. Das will besagen, daß er alle Rechte besitzt, um
die in Wahrheit und Gnade erlöste Christenheit zu leiten. Diese Rechte
stehen ihm nicht etwa nur im Verein mit den Bischöfen zu, sondern
als Einzelperson, eben als Papst. Als Interpret der Offenbarung, die
in sich jegliche natürliche Wahrheit moralischer und erst recht religiöser
Art einschließt, ist er auch der Interpret des Naturrechtes. Um dies

einzusehen, bedarf es allerdings der klaren Erkenntnis, daß das Naturrecht

sittliche Bewandtnis besitzt, weil in der Norm jeder menschlichen

Handlung wesentlich beschlossen, nämlich der natura humana. Darum
stimmt es unbedingt, daß der Papst ein Organ auch im Bereich des

Völkerrechtes ist, denn der Grundstock des Völkerrechtes ist und bleibt
naturrechtlicher Art, so sehr der naturrechtliche Anteil stets nur das

Antlitz eines « politischen » Postulates haben und seine effektive Kraft
erst aus der positiven Satzung erhalten mag.

Es ist aber wohl darauf zu achten, in welcher Hand der Papst
ein Organ sei. Er ist Organ nicht des Völkerrechts, vor allem nicht
— unter theologischem Gesichtspunkt — des positiven Völkerrechts,
sondern ein Organ Gottes im Dienste des Heilsplanes, im Dienste der

1 Vgl. Denzinger, 1831.



Das völkerrechtliche Postulat des Papstes 433

Offenbarung, worin als natürliche Grundlage auch das Naturrecht und
der naturrechtliche Anteil des Völkerrechtes beschlossen ist. Theologisch
betrachtet ist daher der Papst auf jeden Fall schon auf Grund seiner
Funktion als unfehlbares Organ Gottes in erhabenster Weise Subjekt
des Völkerrechtes 1. Für diese Rechtssubjektivität ist der Ausdruck
« völkerrechtssetzendes Organ » völlig irreführend, der andere «

völkerrechtliches Organ » oder « Organ der Völkerrechtsgemeinschaft » von
Grund auf falsch, weil eben der Papst (theologisch betrachtet) als Organ
nicht von der Völkerrechtsgemeinschaft deklariert oder gar bestellt wird,
sondern einzig und allein von Gott. Die Organfunktion des Papstes
steht also wesentlich vor bzw. über der Völkerrechtsgemeinschaft.
Damit ist durchaus nicht behauptet, es sei dem Papst die Macht über
das Völkerrecht in die Hand gelegt, wohl aber ist damit ausgesprochen,
daß er die göttlich beglaubigte Person ist, welcher die Obhut über die

Reinerhaltung des Völkerrechts von allen willkürlichen Verzerrungen
anvertraut ist. Aus dieser göttlichen Organfunktion, die völlig
unabhängig ist von der demokratischen Anerkennung durch die Christenheit,
folgt die Souveränität des Papstes, um die soviel gestritten worden ist.
Seine Souveränität ergibt sich also unter theologischem Betracht nicht
daraus, daß er etwa Träger der souveränen Rechte eines von staatlicher
Macht unabhängigen Gesellschaftsgebildes ist, sondern ist unmittelbar
in seiner persönlichen Sendung und Bestellung vor der Gemeinschaft
gegeben. Der Glaube der katholisch Christgläubigen an die Offenbarung
wird durch die Unterwerfung unter die Lehrgewalt des Papstes wesentlich

bedingt.
Theologisch gesehen kommt darum der katholischen Kirche als der

Gemeinschaft der Gläubigen nur eine mittelbare Völkerrechtssubjektivität

zu, insofern sie nämlich in wesentlicher Abhängigkeit vom Papste
steht. Anders allerdings verhält es sich, sofern man auf die philosophisch-
naturrechtliche Betrachtung umschaltet, wovon nun die Rede sein soll.

2. Philosophisch-naturrechtliche Betrachtung

Die reine Philosophie weiß von einem unfehlbaren, göttlich bestellten
Lehramt nichts. Ihr gilt als erste und letzte « Autorität » die Evidenz

1 Es sei — wohl zum Überfluß — hervorgehoben, daß mit der kategorischen
Äußerung, der Papst sei Völkerrechtssubjekt, nicht etwa der faktische Bestand
des positiven Völkerrechts gemeint ist, sondern daß es sich hier vielmehr um
den vor jeder gewohnheitsmäßigen oder ausdrücklichen Anerkennung durch das
positive Völkerrecht s a c h berechtigten Anspruch oder sachberechtigtes Postulat
handelt.



434 Das völkerrechtliche Postulat des Papstes

der menschlichen Vernunft. Der Papst als Organ Gottes zur
Reinerhaltung und sachgerechten Entwicklung des Völkerrechts scheidet
darum für die philosophische Betrachtung aus.

Welche Möglichkeiten bestehen aber nun für den Papst, die

Völkerrechtssubjektivität für sich in Anspruch zu nehmen Die Antwort auf
diese Frage ist im Grunde durch das gegeben, was bereits über die
naturrechtliche Völkerrechtssubjektivität gesagt worden ist.

Glücklicherweise ist die Theorie überholt, welche nur staatlich
unabhängige Territorialverbände unter die Mitglieder des Völkerrechts
einbezogen hat. Und ebenso glücklicherweise ist die Theorie, wonach das

Volk gleichfalls unmittelbares Subjekt des Völkerrechtes ist,
weiterfortgeschritten zur Anerkennung des Einzelmenschen als staatsbildendem,
und — mehr als das — als kulturbildendem, Menschenwerte formendem
Wesen, ja als Träger personaler Menschenrechte, dem zumindest die
Subjektivität von Rechten und Pflichten im Völkerraum zugesprochen zu
werden verdient. Von hier aus ist es nur noch ein kurzer Schritt zur
vollen Anerkennung der völkerrechtlichen Subjektivität des

Einzelmenschen im Sinne der eigentlichen Mitgliedschaft unter denen, die
Völkerrecht schaffen. Nicht zwar als ob der Einzelne um seiner
individuellen Menschenrechte willen zur Mitgliedschaft berufen wäre. Sondern

es geht um die organisierte Mitgliedschaft im Namen und für die vielen
Einzelnen, ohne daß dabei der Weg über die staatliche Organisation
gesucht werden müßte. Die Menschenrechte, welche es auch immer
seien, wirtschaftliche, kulturelle etc., sind völkerrechtlich unmittelbar
relevant. Da unter diesen Menschenrechten auch das freie
Organisationsrecht steht, ist auch der irgendwie organisierte Mensch Völker-
rechtssubjekt, ohne der staatlichen Vermittlung zu bedürfen. Auch der

religiös organisierte Mensch besitzt diese Rechte, übrigens zunächst ganz
abgesehen davon, ob es sich um eine internationale oder nationale
Organisation handelt. Daß der internationalen Organisation praktisch,
d. h. positivrechtlich das größere Gewicht im Völkerraum zuzusprechen
ist, wurde bereits erwähnt.

Die Gemeinschaft der katholischen im Papst geeinten Christen hat
nun seit ihrer Gründung ihre gesellschaftsaufbauende Kraft bewährt.
Doch ganz abgesehen davon steht die katholische Kirche de facto da als

eine übernationale Religionsgemeinschaft, die ihre Existenzberechtigung
nicht etwa einzig aus einer für die nichtgläubige Welt unkontrollierbaren

göttlichen Sendung, sondern auch aus dem jedem Menschen

zuzubilligenden Menschenrecht der Gewissens-, Religions- und Organisations-



Das völkerrechtliche Postulat des Papstes 435

freiheit ableitet. Sie kann darum mit dem naturbegründeten Postulat
der Völkerrechtssubjektivität auftreten. Und da nun diese Gemeinschaft

aller Welt gegenüber durch ihre Verfassung feierlich bekundet,
daß sie den Papst als den Vertreter und Verteidiger ihrer sämtlichen
Rechte ansieht, kommt dem Papst als dem Oberhaupt der katholischen
Kirche ebenfalls das Recht der Völkerrechtssubjektivität zu. Ob nun
der Papst Souverän eines staatlichen Gebildes ist oder nicht, ist also

völlig belanglos 1. Wer übrigens sich einmal grundsätzlich vom Gedanken
gelöst hat, als ob nur die in staatlicher Abgeschlossenheit begründete
Souveränität die Brücke zur Idee der Völkerrechtssubjektivität bilden
könne 2, wird den naturrechtlichen Weg zur Anerkennung wahrer
Völkerrechtssubjektivität des Papstes als des Oberhauptes der internationalen
katholischen Kirche leicht finden. Übrigens hat der Heilige Stuhl trotz
mancher Dekadenzen durch alle Jahrhunderte hindurch bewiesen, daß

er als Souverän der Kirche zu fungieren fähig ist und diese seine Funktion
auch zum Segen der Völker auszuüben vermag3.

1 Wenn der Papst Vertreter eines Staates ist (tatsächlich ist er es wieder
seit dem Lateranvertrag), ist diese Völkerrechtssubjektivität klar von der zu
unterscheiden, die ihm als Oberhaupt der katholischen Kirche zukommt. Das
heutige Völkerrecht anerkennt tatsächlich diese doppelte Völkerrechtssubjektivität.
Vgl. v. d. Heydte : « Der Staat der Vatikanstadt und der Heilige Stuhl sind
beide Völkerrechtssubjekte ; sie sind jedoch trotz der zwischen ihnen bestehenden
Personalunion als Völkerrechtssubjekte — hinsichtlich ihrer Stellung und Funktion
im Völkerrecht — streng voneinander zu scheiden. Daran ändert auch die
geschichtliche Tatsache nichts, daß der Staat der Vatikanstadt um des Heiligen
Stuhles willen geschaffen worden ist und daß er um dieser Personalunion willen
besteht » (a. a. O. 572).

2 Die langsame Anbahnung zu einem neuen, beschränkten Begriff der
Souveränität ist bereits im Gange. Vgl. z. B. N. Politis, Le problème des limitations
de la Souveraineté et la théorie de l'abus des droits dans les rapports internationaux.

Académie de Droit international. Recueil des cours 1925, I, vol. 6, Paris
1926, 1-131. Politis kämpft mit Eifer gegen die Auffassung, daß die Souveränität
der Staaten wesentliche Basis in der Bildung eines Völkerrechtes sei. Seine
Begründungen liegen hauptsächlich auf dem Gebiet der Wirtschaft, in welcher der
Staat seine absolute Kompetenz mehr und mehr verliert. Treffend ist die
Definition bei v. D. Heydte (a. a. O. 574) : « .Souveränität' bedeutet nichts anderes
als das Nichtunterworfensein unter eine andere Rechtsordnung als einzig die des
Völkerrechts, also vor allem Nichtunterworfensein unter irgendwelche staatliche
Normen ; .Souveränität' heißt nur .Völkerrechtsunmittelbarkeit'. » Vgl. auch
U. Lampert (Die völkerrechtliche Stellung des Apostolischen Stuhles, Trier 1916,
25 f.) : « Souverän ist, wer im Besitze eines niemanden unterworfenen, obersten
Regierungsrechtes sich befindet. Ob diese Machtfülle weltlicher oder geistlicher
Natur sei, bleibt sich für den Souveränitätsbegriff gleich. »

3 Vgl. G. Guyau, L'Eglise catholique et le droit des gens. Académie de
droit international. Recueil des cours 1925, I, vol. 6, Paris 1926, 123-239.



436 Das völkerrechtliche Postulat des Papstes

Es ist also festzuhalten : Sowohl die Kirche als rechtlich formierte
Religionsgemeinschaft wie auch der Papst als ihr Oberhaupt sind wahre

Völkerrechtssubjekte. Allerdings nicht ganz in demselben Sinne : Die

Organisation der katholischen Kirche besteht verfassungsrechtlich (vom
rein theologischen Bestand reden wir nun nicht) nicht ohne den Papst.
Die Gemeinschaft der Gläubigen ist darum rechtlich wesentlich geformt
durch den Jurisdiktionsprimat. Die Völkerrechtssubjektivität der kirchlich

organisierten Gläubigen ist deshalb eine mittelbare. Anderseits

gewinnt aber dennoch die Gemeinschaft der katholischen Gläubigen
unter anderem Gesichtspunkt unmittelbare Völkerrechtssubjektivität
(als Postulat, vgl. Anmerk., S. 433), insofern man vom überstaatlichen
individuellen Menschenrecht der Gewissens-, Religions- und
Organisationsfreiheit ausgeht x. Unter diesem Betracht würden die katholischen
Gläubigen unmittelbares Eingriffsrecht ins Völkerrecht gewinnen, wenn
dem Papst — aus irgendwelchem imaginären Grunde — die

Völkerrechtssubjektivität abgesprochen würde.
Für den Theologen ergibt sich allerdings eine gewisse Schwierigkeit,

die positivrechtlich gleichgeordnete Stellung des Papstes innerhalb der

Mitglieder des Völkerrechts anzuerkennen. Ist damit gesagt, daß der

Papst sich wie andere internationale Organisationen oder die Staaten

zur Teilfunktion herabläßt, wo er (wenigstens in grundsätzlichen Fragen,
zu denen alle sittlich relevanten Entscheidungen gehören) niemals

schweigen kann, niemals sich überstimmen lassen darf Bezüglich rein

kontingenter Angelegenheiten besteht hierin selbstverständlich kein
Problem.

Ein lächerliches Pamphlet gegen die Souveränität des Papstes bildet die schwache
Erlanger Dissertation von W. Linden, Ist der Papst Souverän Neuß a. Rh. 1898.

Vgl. dagegen von J. Müller, Die völkerrechtliche Stellung des Papstes, Einsiedeln
1916. Allerdings fußt Müller mehr auf theologischen Gründen und übersieht in
etwa die davon klar zu scheidende rein rechtsphilosophische Betrachtung.

1 Den Gedanken rührt U. Lampert (Die völkerrechtliche Stellung des Apostolischen

Stuhles, Trier 1916, 33) an, wenn er im Anschluß an den italienischen
Völkerrechtslehrer Fiore die Völkerrechtssubjektivität der katholischen Kirche
verteidigt, « weil sie auf Grund der Gewissensfreiheit sich selbständig gebildet
und einen über alle Staaten hinausgehenden universalen Organismus mit zentraler
Regierung aufweist und als eigenberechtigte Persönlichkeit dasteht ». Übrigens
beruht zutiefst auf diesem naturrechtlichen Gedanken die Tatsache, daß die
Kirche auch als übernatürlich begründete religiöse Gemeinschaft eine dem Staate
rechtlich vergleichbare Wirklichkeit bleibt. U. Stutz (in : Holtzendorff-Kohler,
Enzyklopädie der Rechtswissenschaft, V, 1914, 393) leugnet, gestützt auf Kaufmann

(Das Wesen des Völkerrechts und die clausula rebus sie stantibus, 1911,
153 ff.), völlig zu Unrecht, daß Kirche und Staat « kommensurable » Größen sind.



Das völkerrechtliche Postulat des Papstes 437

Es ist klar, daß der Papst auf seine theologische Sendung, Vertreter
einer übernatürlich religiösen Gemeinschaft und Mahner der Völker im
Sinne der Lehre Christi und des Naturrechts zu sein, niemals verzichten
kann, auch wenn er faktisch mit seiner Stimme nicht durchdringt1.
Dennoch wird er auf die ihm als Oberhaupt einer internationalen
Religionsgemeinschaft vom Naturrecht zustehende Mitgliedschaft auf
positivem Boden niemals verzichten, um wenigstens zu einem Teil die ihm
göttlich zugesprochene Autorität rechtlich wirksam geltend machen zu
können.

Aus demselben Grunde kann er die Organfunktion im eigentlichen
Sinne übernehmen, auch wenn es sich um grundsätzliche Fragen handeln
würde. Er könnte somit auch als « beratendes » Organ 2, selbst auch

nur als Mitglied einer beratenden Organisation, eine positivrechtliche
Funktion übernehmen. Allerdings wird er sich auch hier niemals zum
Schweigen zwingen lassen können, wo es sich nicht um technische und
kontingente Entscheidungen, sondern um naturrechtlich bedeutungsvolle

Fragen handelt.

1 Die theologische Tatsache, daß der Papst auf Grund seiner göttlichen
Sendung jeden menschlichen Machtbereich überragt, führte zur sog. Privilegientheorie

im kanonistischen Rechte, wonach die Konkordate keine den Vatikan
bindenden Verpflichtungen auferlegen würden, sondern reine Privilegien seien, welche
von der der staatlichen Ordnung übergeordneten kirchlichen Behörde einseitig
erteilt werden und daher frei widerruflich seien (vgl. G. Renard, Art. « Concordats

» in DThC III 727-729 ; U. Stutz, in : Holtzendorff-Kohler, Enzyklopädie
der Rechtswissenschaft, V, 1914, 397, Anm. 3 ; U. Lampert, Kirche und Staat
in der Schweiz, I 1929, 67 ff.). Die Theorie ist irrig und auch durch päpstliche
Verlautbarungen widerlegt. Leo XIII. spricht in seinem Rundschreiben Au
milieu des sollicitudes an die Bischöfe und den Klerus von Frankreich (16. II. 1892)
ausdrücklich vom Konkordat als einem feierlichen >< bilateralen » Vertrag zwischen
Kirche und Staat. Vgl. außerdem Die Enz. Immortale Dei Leos XIII. vom
1. XI. 1885 und die Allokution Pius' X. vom 14. XI. 1904. Vgl. auch G. Renard,
a. a. O.

2 In diesem Sinne sieht v. d. Heydte (a. a. O.) die besondere Funktion
des Papstes im heutigen Völkerrecht. Und zwar nimmt diese beratende Funktion
seiner Ansicht nach einen verstärkten Charakter an, insofern der Papst als Mahner
und Gewissen mit dem Recht auftritt, angehört zu werden. — Zur Ergänzung der
literarischen Angaben möchte ich auf die mir trotz längerer Bemühungen erst
jetzt zugänglich gewordene neuere Schrift von H. Brandweiner hinweisen : « Die
christlichen Kirchen als souveräne Rechtsgemeinschaften» (Graz-Wien, o. J.).


	Das völkerrechtliche Postulat des Papstes

