
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Disciplina und Inventio in der Philosophie

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Disciplina
und Inventio in der Philosophie

Von P. Matthias THIEL 0. S. B., Rom (S. Anselmo)

In jeder Güterlehre unterscheidet man zwischen geistigen und
körperlichen Gütern. Ein großer Unterschied dieser beiden Gattungen
liegt auch in ihrem Weitergeben von Mensch zu Mensch. Während die
körperlichen Güter von einem Menschen dem andern so hinterlassen
werden können, daß dieser sofort in ihren vollen Besitz gelangt, nimmt
jeder alle seine geistigen Güter ins Jenseits mit, und muß daher der
Sohn des größten Gelehrten ebenso mit dem ABC beginnen, wie der
eines Analphabeten.

Daß Kunst und Wissenschaft trotzdem immer vollkommener werden,

hat zwei Gründe. Der eine ist das Gesetz der Vererbung, nach dem
Eltern ihren Kindern wenigstens eine besondere Veranlagung zu einer
bestimmten Kunst oder Wissenschaft ins Leben mitgeben und ihnen so
das Aneignen dieser bedeutend erleichtern können. So war es gewiß
kein reiner Zufall, daß die Familien Bach und Strauss so viele
hervorragende Musiker hervorgebracht haben, oder daß Hölderlin, Uhland,
Mörike, Schelling, Hegel, Theodor Fischer, Hauff, Schwab und
Ottilie Wildermuth Nachkommen desselben Elternpaares waren,
nämlich des Tübinger Professors der Medizin, Bardili (um 1600) und
der Tochter des Professors der Logik, Burkhard L

Der andere Grund für die überindividuelle Entwicklung von Kunst
und Wissenschaft liegt darin, daß ein Mensch den anderen in dem
Erwerben geistiger Güter wenigstens unterstützen kann. Der hl. Thomas
behandelt die schwierige Frage, wie einer dem anderen die Wahrheitserkenntnis

erleichtern könne, besonders im ersten Artikel der elften

1 Vgl. Stählin, Grundlagen der Erziehung bei Piaton und in der Gegenwart.

Rektoratsrede. Erlangen 1921.



412 Disciplina und Inventio in der Philosophie

Frage in seiner Quaestio disputata de veritate : Utrum homo docere

possit et dici magister, vel Deus solus. Und er beweist die Möglichkeit
des Lehrens daraus, daß es im Menschen geistige Fähigkeiten gibt, die

zum Teil von innen und zum Teil von außen entwickelt werden müssen,
ähnlich wie ein kranker Organismus nur wieder gesund werde, wenn
ihm von außen eine Medizin zugeführt wird und er selbst diese
verarbeitet. Die gleiche Lösung gibt er in seiner Theologischen Summe

(I 117, 1 ad 3), indem er schreibt : « Magister movet discipulum per
suam doctrinam ad hoc, ut ipse per virtutem sui intellectus formet
inteligibiles conceptiones, quarum sibi signa proponit exterius. »

Aber niemand kann von anderen alles lernen. Vielmehr setzt jedes
Lernen von anderen schon gewisse Kenntnisse voraus 1. Manche
Erkenntnisse werden auch von jedem so leicht erworben, daß der beste

Lehrer zu spät kommt. Auf Grund dieser Erfahrungstatsache
unterscheidet der Doctor communis in der genannten Quaestio eine doppelte
Weise, auf die einer in den Besitz einer Wahrheit und Wissenschaft

gelangen kann. Die eine nennt er « inventio », d. h. Selbstfinden, und
die andere « disciplina », d. h. Lehre oder Unterricht. Wie weit einer

neue Wahrheiten selbst finden kann, und wie weit er eines Lehrers
bedarf, hängt von seiner Begabung ab. Ein weniger begabtes Kind muß
mehr unterrichtet werden als ein begabtes. Aber die Begabung allein

genügt niemals, um es in einer Wissenschaft oder Kunst auch nur bis

zur Mittelmäßigkeit zu bringen. Zur Begabung muß der Fleiß
hinzukommen. Und dieser zeigt sich nicht zuletzt in der Bereitschaft und
dem Verlangen, von anderen zu lernen.

Wie die Geschichte des Unterrichtswesens beweist, ist es eine große

Kunst, so zu lehren, daß die Schüler zugleich angeregt werden, die

gehörten Wahrheiten nun auch selbst zu erwerben. Darin scheint
zunächst ein Widerspruch zu liegen. Aber es scheint nur so. Denn wie
es nicht selten vorkommt, daß einer die Ansicht eines anderen zuerst
entschieden verwirft, dann aber auf Grund eigener Erfahrung zu ihr
zurückkehrt, so steht auch nichts im Wege, daß einer die gleiche
Erkenntnis, die er in der Schule nur gläubig hingenommen oder gelernt
hat, sich allmählich so zu eigen macht, daß die Autorität des Lehrers
mehr und mehr an Bedeutung verliert und an ihre Stelle die objektive
Evidenz tritt.

1 Thomas, In Anal. post. I lect. 2 n. 1 : Omnis disciplina ex praeexistenti
fit cognitione.



Disciplina und Inventio in der Philosophie 413

Wir sagten schon, niemand sei so begabt, daß er ganz aus eigener
Kraft zu einer höheren Geisteskultur gelangen könne. Das gilt in erster
Linie für die Philosophie, die ja anerkanntermaßen die schwerste aller
natürlichen Wissenschaften ist. Und das aus drei Gründen : nämlich
erstens, weil sie allein nach den schlechthin letzten Gründen aller Dinge
forscht ; sodann, weil sie die universalste aller Wissenschaften ist ; und
endlich, weil in keiner anderen Wissenschaft alle Fragen so eng
zusammenhängen wie in ihr. Man teilt zwar auch die Philosophie in sehr
verschiedene Disziplinen oder Fächer ein. So ist die Logik eine andere

Wissenschaft als die Naturphilosophie. Aber unter diesen philosophischen
Fächern nimmt die Metaphysik eine solche übergeordnete Stellung ein,
daß ohne Zuhilfenahme ihrer Lehren und Prinzipien überhaupt keine

philosophische Frage ganz befriedigend beantwortet werden kann. So

kann einer wohl schon bis zu einem gewissen Grade die richtige
Antwort auf die naturphilosophische Frage nach den letzten Seinsprinzipien
des physischen Körpers finden, bevor er Metaphysik studiert hat. Aber
mit dieser naturphilosophischen Kenntnis kann er noch lange nicht
alle Fragen lösen, die uns ein Körper stellt. Vielmehr gehört dazu auch,
daß einer weiß, wie die Seinsprinzipien des physischen Körpers, die

nach der Lehre des Hylemorphismus Stoff und Form sind, aufeinander

wirken, und was erforderlich ist, damit im Stoff eine bestimmte Form
entsteht. Durch diese Fragen werden wir schon tief in die metaphysische

Ursachenlehre hineingeführt. In dieser ist die wichtigste
Unterscheidung die zwischen Gott als Erstursache und den Geschöpfen als

Zweitursachen. Gott ist sowohl die erste Wirkursache als das letzte
Ziel aller Dinge. Das hat zur Folge, daß Gott bei allem, was immer
geschieht, mitbeteiligt sein muß. Und daher kommt einer, der das Sein

und Entstehen eines physischen Körpers möglichst nach allen Seiten

betrachten will, nicht daran vorbei, sich auch über dessen Beziehung
zu Gott Klarheit zu verschaffen. Ein anderes Beispiel. In der Kriterio-
logie wird die Frage gestellt nach der Bewußtseinsjenseitigkeit unserer
Erkenntnisgegenstände. Auch ohne von den übrigen Fragen der
Philosophie viel zu verstehen, kann einer dazu kommen, den Idealismus für
falsch und den kriteriologischen Realismus für richtig zu halten. Aber
wie der Idealismus so lange nicht befriedigt, als er nicht erklärt, wie

unser Verstand aus sich in die Außenwelt kommt, so umgekehrt auch der
Realismus nicht, soweit er die Frage ungelöst läßt, wie Bewußtseinsjenseitiges

in unser Bewußtsein gelangen kann. Wenn es kein Wesen

gibt, in dem Erkenntniswahrheit und Seinswahrheit vollkommen eins



414 Disciplina und Inventio in der Philosophie

sind, und das allen Geschöpfen eine Seinswahrheit, dem menschlichen
Verstände aber dazu auch die Fähigkeit zu einer Erkenntniswahrheit
mitgeteilt hat, dann bleibt zwischen der Seinsordnung und der
Erkenntnisordnung eine unüberbrückte Kluft. So führt auch das Erkenntnisproblem

notwendig zum Gottesproblem.
Im folgenden möchten wir einen kleinen Beitrag liefern zur

Beantwortung der Frage, wie einer in der Philosophie die inventio üben und
so aus dem im Unterricht mehr oder weniger nur gläubig übernommenen

Ideengut der Scholastik oder immerwährenden Philosophie selbsterworbene

Erkenntnisse machen kann. Wir setzen dabei voraus, daß er
durch seinen Unterricht wenigstens bereits einen allgemeinen Überblick
über die Hauptfragen der Philosophie erlangt hat, wie er mittels eines

jeden einigermaßen vollständigen Lehrbuches gegeben wird. Was ein
Lehrbuch ist, erklärt uns Otto Willmann gut in seinem Buche « Aus
Hörsaal und Schulstube »1 durch folgende morgenländische Erzählung :

« Es wird von einem König im Morgenland berichtet, er habe so viele
Bücher besessen, daß, wenn er seinen Sitz wechselte, 101 Kamele
erforderlich gewesen, sie wegzutragen. Da habe er, um minder schwerfällig

zu reisen, die Weisen seines Landes berufen, 101 an der Zahl,
für jedes Kamel einen, und ihnen aufgetragen, aus all den Büchern
einen Auszug zu machen, den ein starker Maulesel forttragen könne.
Aber auch das sei ihm zuviel geworden, und er habe den Weisen

befohlen, abermals den Auszug auszuziehen und in die Form eines

bequemen Büchleins zu bringen, das er selber tragen könne. Jene
101 Weisen haben eine zahlreiche Nachkommenschaft gehabt, die
unaufhörlich tätig ist, Auszüge und Auszüge der Auszüge — auch wohl

Kompendien oder Abrisse genannt — zu Nutz und Frommen der Lernenden

zu machen, der großen wie der kleinen. » Es gibt jetzt kein Fach,
in dem es nicht viele solcher Auszüge gäbe, « die einen für Kamelsrücken

berechnet, die anderen für Eselsrücken, bis zum Westentaschenformat

Und Tausende von Lernenden glauben, daß die Völker

vergangener Zeiten und deren große Männer ihre Taten gleich im Auszug

vollbracht, und auch die Dichter in Auszügen gesungen hätten und
das Menschenherz in früheren Tagen in kompendiarisch abgekürzter Form
gehofft und gebangt, gejubelt und getrauert habe. » Denn Tausende

gehen niemals über das hinaus, was sie in derartigen Lehrbüchern
gefunden haben.

1 Freiburg i. Br. 1904, 157.



Disciplina und Inventio in der Philosophie 415

Solche Auszüge oder Kompendien haben eine Schattenseite, die
beachtet werden muß, um ihren Wert nicht zu überschätzen. Der heilige
Thomas erklärt in seiner Theologischen Summe (I 89, 1) sehr schön,
wie die geistigen Wesen um so mehr Erkenntnisformen benötigen, je
unvollkommener sie sind, und daß die niederen geistigen Wesen mit
den umfassenderen Erkenntnisformen der höheren nur eine allgemeine
und verschwommene Erkenntnis der Dinge erwerben würden. Das zeige
sich schon bei den Menschen. « Menschen mit schwächerem Verstände
erwerben sich durch die umfassenderen Begriffe geistig höher stehender
Menschen keine vollkommene Erkenntnis, wenn ihnen nicht alles bis
ins Kleinste erklärt wird. » Nun fehlt gerade diese auf alle Einzelheiten
eingehende Erklärung in den Lehrbüchern. Als Kompendien müssen sie

alles Wissenswerte unter möglichst wenigen großen Gedanken zusammenfassen.

Denken wir z. B. an die klassischen Definitionen von Bewegung,
Seele und Wissen, über die sich Bücher schreiben lassen, und die doch
in den Lehrbüchern nur mit wenigen Worten erklärt werden. Woher
soll ein Anfänger im Philosophieren die geistige Kraft haben, solche

große Gedanken gleich in ihrer ganzen Tragweite zu erfassen So

entsteht leicht ein Geisteszustand, der an den kleinen David in der Rüstung
des Riesen Goliath erinnert. Ein Lehrbuch der Philosophie mag noch
so einfach und klar geschrieben sein, kein Schüler wird es schon gleich
beim ersten Durcharbeiten ganz verstehen. Wenn einer nach dem ersten
Studium eines Lehrbuches einen allgemeinen Überblick über den
ungeheuren Fragenkomplex der Philosophie und auch der wichtigsten
Lösungsversuche gewonnen hat, dann ist das schon viel.

Dadurch wird die Frage wachgerufen, wie einer dann dieses geistige
Erbe anderer sich so zu eigen macht, daß man von ihm sagen kann,
er habe es sich selbst erworben. Um dahin zu gelangen, gibt es, wie
mir scheint, nur ein Mittel : nämlich, daß einer gewissermaßen sein

eigenes Lehrbuch schreibt, indem er alles, was er zuerst aus einem
fremden Lehrbuch gelernt hat, nun mit eigenen Worten auszudrücken
sucht. Wenn jemand andere in der Philosophie unterrichten muß, dann
ist er durch diese Aufgabe förmlich dazu gezwungen, für alles, was in
seinem Handbuch gesagt ist, andere, gleichwertige und leichter
verständliche Ausdrücke zu suchen. Daraus erklärt sich die nie aufhörende
Kette von Lehrbüchern, von denen jedes neue besser sein soll, als alle
bis dahin vorhandenen. Aber auch wenn jemand nicht unterrichtet und
gar nicht daran denkt, die Zahl der gedruckten Lehrbücher noch um
ein weiteres zu vermehren, sollte er sich darin üben, überlieferte Formeln



416 Disciplina und Inventio in der Philosophie

möglichst mit eigenen Worten wiederzugeben. Diese Übung besteht
nicht etwa darin, daß man sich krampfhaft bemüht, alles anders zu

sagen, als alle anderen Menschen, sondern ist viel einfacher. Jedem
denkenden Menschen kommen Augenblicke, für gewöhnlich ganz
unerwartet, in denen ihm auf einmal etwas klar wird, über das er schon

manchmal nachgedacht hat, ohne zu einer befriedigenden Erklärung zu
kommen. Die meisten Menschen freuen sich über solche neue
Einsichten, teilen sie vielleicht auch einem guten Freunde mit, dann aber

vergessen sie dieselben ebenso wie man z. B. eine Zeitungsmeldung
vergißt. Und doch sind solche selbstgefundenen Erkenntnisse zuweilen
nützlicher als ein ganzes Buch. Denn eine jede von ihnen bedeutet
einen geistigen Fortschritt. Und jedem sollte alles daran liegen, nicht
wieder in den früheren Zustand der Unklarheit zurückzufallen. Das

einzige Mittel aber dagegen ist, daß man die so gewonnene neue
Erkenntnis kurz niederschreibt. Der Mensch ist von Natur aus so auf
die Wahrheit hingeordnet, daß ihn jede neue tiefere Einsicht innerlich
warm macht ; und in diesem Zustand der Begeisterung findet er auch
leicht einen entsprechenden Ausdruck. Ob dieser Ausdruck wirklich neu
ist, oder der gleiche wie im Lehrbuch, nur mit dem Unterschied, daß er
jetzt die Frucht eigener Einsicht ist, spielt keine Rolle. Diese

selbstgefundenen Ausdrucksformen sind im Anfang vielleicht noch weit
unvollkommener als die überlieferten. Aber sie haben den Vorzug, daß sie

sich dem Gedächtnis tiefer einprägen, und, wenn auch sie dem Gedächtnis

entfallen, leichter wiedergefunden werden. Man lasse sich auch nicht
dadurch entmutigen, daß solche eigenen Formulierungen einem selbst
nach einigen Jahren sehr mangelhaft, naiv und des Aufhebens nicht mehr
wert vorkommen. Das beweist nicht, daß sie zu der Zeit, wo sie

niedergeschrieben wurden, wertlos waren. Ohne sie wäre einer später vielleicht
niemals zu der besseren Erkenntnis gekommen.

Wie aber, so kann einer hier weiter fragen, komme ich so weit,
daß mir das, was in den scholastischen Lehrbüchern so apodiktisch und

dogmatisch vorgelegt wird, wirklich einleuchtet und ich dadurch fähig
werde, es mit eigenen Worten auszudrücken Antwort : Dahin führt
nur ein Weg, und dieser heißt Erfahrung. Denn wie alle unsere natürlichen

Erkenntnisse durch die äußeren und inneren Sinne in den Verstand
eingehen müssen, so leuchtet uns auch nichts ein, was nicht als ganz
mit dem übereinstimmend erkannt wird, was wir mit den Sinnen
wahrnehmen. Daher kann es für ein fruchtbares Studium der scholastischen

Philosophie nichts Wichtigeres geben als das Bestreben, alles im Lichte



Disciplina und Inventio in der Philosophie 417

der täglichen Erfahrung zu betrachten. Die scholastische Philosophie
achtet die Erfahrung so hoch, daß sich in ihr keine Lehre findet, die nicht
unmittelbar oder mittelbar aus der Erfahrung gewonnen wäre. Um
das zu zeigen, wählen wir ein Beispiel aus der Logik, also aus dem Teile
der Philosophie, dessen eigentümlicher Gegenstand reine Gedankendinge
sind, nämlich die Ordnung unserer menschlichen Denkinhalte, und daher

von keinem Sinne wahrgenommen wird. Gredt beginnt seine materielle
Logik mit der Frage nach der Notwendigkeit des Studiums der Logik.
Wie schon diese Fragestellung anzeigt, handelt es sich hier nicht um die

natürliche Logik, d. h. die dem menschlichen Verstände angeborene

Kraft des richtigen Denkens, sondern um die kunstmäßige Logik, die
eine vom Verstände sachlich verschiedene Fertigkeit ist und in der
Schule gelehrt wird. Bezüglich dieser stellt Gredt die These auf, sie

sei unbedingt notwendig, um andere Wissenschaften im Zustande der
Vollkommenheit zu besitzen, nicht aber zu einem nur unvollkommenen
Besitz derselben. Diese These ist deshalb gut geeignet, das Gesagte zu
beleuchten, weil Gredt in ihr alle drei Formen scholastischer

Beweisführung anwendet : nämlich den aus der unmittelbaren Erfahrung, den

aus einem allgemeinen Prinzip und den aus der Natur der Sache.

Jede These setzt ein Problem voraus. Ein Problem ist mehr als eine

einfache Frage. Andernfalls hätten kleine Kinder die meisten Probleme.

Ein Problem unterscheidet sich von der einfachen Frage dadurch, daß

bereits eine oder mehrere Antworten vorliegen, von denen aber keine

unmittelbar evident ist und daher die eine Antwort die andere zweifelhaft

macht. Die These ist eine dieser Antworten und muß daher erst
bewiesen werden, damit sie als die wirkliche Lösung des Problems

angesehen werden darf. Und so stehen sich auch in der Frage nach der

Notwendigkeit der kunstmäßigen Logik verschiedene Antworten gegenüber.

Epikur und Petrus Gassendi hielten die Logik nicht einmal
für nützlich, die Donatisten und Luther sogar für schädlich. Diese

beiden Ansichten werden von Gredt nicht eigens widerlegt, weil ihre
Falschheit ohne weiteres einleuchtet, sobald bewiesen ist, daß man ohne

Logik nicht in den vollkommenen Besitz einer Wissenschaft gelangen
kann. Von den Scholastikern glaubte De Aguirre, die Logik sei für
jeden Erwerb einer Wissenschaft unbedingt notwendig, also auch für
den unvollkommenen. Die Conimbricenser dagegen lehrten, man könne
ohne kunstmäßige Logik sogar in den vollkommenen Besitz anderer
Wissenschaften gelangen. Indem also Gredt zwischen einer Wissenschaft
im Zustande der Unvollkommenheit und einer Wissenschaft im Zu-



418 Disciplina und Inventio in der Philosophie

stände der Unvollkommenheit unterscheidet, und die kunstmäßige Logik
nur für die erste als unbedingt notwendig bezeichnet, schlägt er eine

Mittellösung vor.
Schauen wir nun zu, wie Gredt diese seine These beweist. Wir

geben seine Beweise nicht wörtlich wieder, sondern gleich mit einem
Kommentar dazu, damit sie leichter verstanden werden. In der
Schulsprache nennt man den unmittelbaren Erfahrungsbeweis « demonstratio
a posteriori » oder « demonstratio inductiva », d. h. aufsteigenden Beweis.
Der Erfahrungsbeweis für die relative Notwendigkeit der kunstmäßigen
Logik wird so geführt : Die tägliche Erfahrung lehrt, daß auch Menschen,
die niemals etwas von Gesetzen oder Regeln des richtigen Schlußfolgerns
gehört haben und daher nur ihren gesunden Menschenverstand
gebrauchen, selbst in Fragen, die Gegenstand der Philosophie oder der
Theologie sind, so richtig schlußfolgernd denken, daß vernünftigerweise
nichts dagegen eingewendet werden kann. So wenn ein Mann mit bloßer
Volksschulbildung einem Leugner der menschlichen Willensfreiheit
erwidert, daß ohne Willensfreiheit die ganze staatliche Gesetzgebung ein
Unsinn sei. Ein gutes Beispiel liefert uns der Evangelist Johannes
durch seine Erzählung vom Blindgeborenen (9, 32). Diesen von Jesus
wunderbar geheilten jungen Mann wollten die Pharisäer und
Schriftgelehrten bestimmen, in Jesus nur einen Gesetzesübertreter zu sehen.

Aber er entgegnet jenen Theologen des Alten Bundes, die glaubten,
Moses und die Propheten folgerichtig zu Ende gedacht zu haben : «

Solange die Welt steht, hat man nicht gehört, daß jemand einem
Blindgeborenen die Augen geöffnet hat. Wäre dieser nicht Gott, so hätte
er nichts ausrichten können. » In dieser Antwort steckt ein so richtiges
schlußfolgerndes Denken, daß niemand mehr etwas dagegen zu sagen
wußte, und die Herren vom Synedrium sich für ihre geistige Niederlage
nur durch Ausschließung des Geheilten aus der Synagoge rächen konnten.

Aber auf der anderen Seite lehrt die Erfahrung auch, daß einem
Menschen ohne genauere Kenntnis der Denkgesetze die Fähigkeit fehlt,
solche richtige Schlußfolgerungen näher zu begründen : er erkennt zwar
ganz klar, daß es so sein muß, wie er sagt, aber er weiß nicht, warum
es nicht anders sein kann, weil ihm die tiefere Einsicht in die Verbindung
der Gedanken abgeht. Mit anderen Worten, er hat nur klare, und
keine deutlichen Begriffe. Und das ist schon ein Mangel. Die Folge
davon ist, daß solche Menschen dennoch leichter in Irrtum geführt
werden, weil sie mehr von der öffentlichen Meinung abhängen. Man
denke nur an die Wirkung der Presse auf den gewöhnlichen Mann.



Disciplina und Inventio in der Philosophie 419

Endlich fällt es jedem, der nicht logisch gut geschult ist, sehr schwer,
längere wissenschaftliche Darlegungen und Beweise zu verstehen. Wer
wäre mit seiner angeborenen Fähigkeit des richtigen Denkens z. B.
schon imstande, sich im Streite zwischen Thomisten und Molinisten ein

Urteil zu bilden, wer von ihnen im Rechte ist

Das alles zusammengenommen, beweist, daß man in der Frage nach
der Notwendigkeit der kunstmäßigen Logik wirklich unterscheiden muß
zwischen einem vollkommenen und einem unvollkommenen Besitz der
Wissenschaften. Unvollkommen kann man eine Wissenschaft auch ohne

kunstmäßige Logik erwerben, aber vollkommen nicht. Und wenn
jemand eine Wissenschaft auch im Zustande der Vollkommenheit ohne

besonderes Studium einer Schullogik erwirbt, dann ist das nur eine

andere Weise, sich zugleich auch diese anzueignen. Denn, wie wir
bereits sagten, gehört zu einem vollkommenen Wissen auch die Evidenz,

gegen kein Gesetz des richtigen Denkens verstoßen zu haben.

Diesen aufsteigenden oder induktiven Erfahrungsbeweis sucht Gredt

nun durch zwei absteigende Beweise zu vervollkommnen. Der erste ist

gegen die Ansicht der Conimbricenser gerichtet, man könne auch ohne

kunstmäßige Logik andere Wissenschaften im Zustande der Vollkommenheit

besitzen. Er ist ein Beispiel, wie man eine Erkenntnis aus einem

allgemeinen Prinzip ableitet. Das allgemeine Prinzip, von dem Gredt

ausgeht, und das jeder leicht selbst aus der Erfahrung gewinnen kann,
lautet : Jede besondere Fertigkeit setzt die allgemeine Fertigkeit voraus,
der sie untergeordnet ist. So ist das Tanzen eine besondere Fertigkeit,
die der Fertigkeit der Selbstbewegung untergeordnet ist. Daher setzt sie

diese voraus. Wer sich überhaupt nicht bewegen kann, kann erst recht
nicht tanzen. Ebenso ist das Singen dem Sprechen untergeordnet und
daher in gleicher Weise von diesem abhängig. Nun sind alle anderen

Wissenschaften der Logik untergeordnet wie besondere Fertigkeiten einer

gemeinsamen allgemeinen. Denn während in allen anderen Wissenschaften
die Gesetze des richtigen Denkens auf besondere Stoffgebiete nur
angewandt werden und daher deren Kenntnis schon vorausgesetzt ist, hat die

kunstmäßige Logik gerade die Erforschung dieser Gesetze zum Gegenstand.

Und deshalb ist die Logik die Kunst des richtigen Denkens
überhaupt. Folglich muß man sagen : nur so weit einer sich die kunstmäßige
Logik angeeignet hat und durch sie überhaupt richtig zu denken vermag,
kann er auch in den anderen Wissenschaften richtig denken. Das aber
bedeutet so viel wie, ohne kunstmäßige Logik ist es einfach unmöglich,
eine andere Wissenschaft im Zustande der Vollkommenheit zu besitzen.



420 Disciplina und Inventio in der Philosophie

Der dritte Beweis ist gegen De Aguirres Ansicht gerichtet, nach
der man ohne kunstmäßige Logik eine Wissenschaft nicht einmal im
Zustande der Unvollkommenheit besitzen kann. Dieser Beweis ist ein

Beispiel für einen absteigenden Beweis, der nicht von einem allgemeinen
Prinzip ausgeht, sondern von der Natur der Sache, um die es sich
handelt. In unserem Falle heißt die Sache, deren Notwendigkeit in
Frage gestellt ist, kunstmäßige Logik. Wie schon das Beiwort « kunstmäßig

» anzeigt und im vorausgehenden ausdrücklich bemerkt wurde,
ist hier nicht die angeborene, sondern die nachträglich erworbene Fertigkeit

des richtigen schlußfolgernden Denkens gemeint. Die kunstmäßige
Logik gehört also zu den habitus acquisiti, d. h. den erworbenen Fertigkeiten.

Wie aber werden solche erworbene Fertigkeiten erworben
Machen wir uns das durch ein Beispiel aus der Ethik klar. Dort wird
in dem Abschnitt über die sittlichen Tugenden eigens gefragt, wie der
Mensch in ihren Besitz gelange. Und es wird mit Piaton, Aristoteles
und Thomas geantwortet, das geschehe mittels der Gewohnheit, d. h.

in der Weise, daß die den einzelnen Tugenden entsprechenden Tätigkeiten

immer wieder neu gesetzt werden. Aristoteles macht das klar
durch die beiden Beispiele vom Zitherspieler und Baumeister. Man wird
ein Zitherspieler nur durch Zitherspielen und ein Baumeister nur durch
Bauen. Denken wir z. B. an einen Trinker, dem man das viele Trinken
abgewöhnen und ihn so in den Besitz der Tugend der Mäßigkeit bringen
will. Das geschieht offenbar nicht gleich dadurch, daß man ihn einmal
unbetrunken nach Hause bringt, sondern so, daß man ihn mehr und
mehr daran gewöhnt, sich freiwillig des Alkoholgenusses zu enthalten.
Je öfter ein solcher Trinker sich im Trinken mäßigt, desto mehr kommt
er in den Besitz der Tugend der Mäßigkeit. Der Unterschied zwischen
den Tätigkeiten, die einer vor dem vollkommenen Besitz einer erworbenen

Fertigkeit setzt und durch die er sich diese erst erwirbt, und
den Tätigkeiten, die er in deren vollem Besitz setzt, liegt darin, daß

die ersten dem Menschen schwer fallen, die zweiten dagegen leicht.
So hört der vollkommen mäßige Mensch fast gedankenlos auf, weiter zu
trinken, sobald sein Durst gelöscht ist, während der noch nicht ganz
mäßige das nur mit einer gewissen Anstrengung fertig bringt. Wenden
wir das nun auf die kunstmäßige Logik an. Als erworbene bzw. zu
erwerbende Fertigkeit muß auch sie Tätigkeiten zum Gegenstande
haben, die der Mensch schon vor ihrem vollen Besitze setzen kann.
Denn wie soll er sie sonst erwerben Kann aber der Mensch die
Tätigkeiten, zu denen die kunstmäßige Logik den Menschen befähigt, bereits



Disciplina und Inventio in der Philosophie 421

setzen, bevor er diese vollkommen besitzt, nämlich richtig denken und
schlußfolgern, dann kann er auch ohne vollkommenen Besitz der

kunstmäßigen Logik andere Wissenschaften bis zu einem gewissen Grade

besitzen, ist also die Logik nur zum vollkommenen Besitz der anderen

Wissenschaften unbedingt notwendig.

Vergleichen wir nun die drei angeführten Beweise miteinander, so

sehen wir, daß auch die beiden absteigenden in der Erfahrung begründet
sind. Sie unterscheiden sich von dem ersten, eigentlichen Erfahrungsbeweis

nur dadurch, daß sie nicht unmittelbar von der Erfahrung
ausgehen, sondern von einem aus der Erfahrung gewonnenen allgemeinen

Prinzip oder von der Natur einer aus der Erfahrung wenigstens so weit
bekannten Sache, daß wir sie begrifflich bestimmen können. So wissen

wir aus der Erfahrung, daß man zwischen einer angeborenen, mit dem

gesunden Menschenverstand eins seienden und einer künstlich erworbenen

Logik unterscheiden muß und nur die Notwendigkeit der zweiten

bezweifelt werden kann.
Diese Feststellung, daß sämtliche scholastischen Beweise in der

Erfahrung begründet sind, ist deshalb sehr wichtig, weil sie die scholastische

deduktive Beweisführung wesentlich von der kantischen
unterscheidet. Auch Kant unterscheidet zwischen Erkenntnissen a priori und
Erkenntnissen a posteriori. Aber nach ihm sind nur die zweiten aus der

Erfahrung gewonnen oder gewinnbar. Die ersten sind von der Erfahrung
vollständig unabhängig. So ist das Urteil, daß die gerade Linie die

kürzeste sei zwischen zwei Punkten, nach Kant ein synthetisches Urteil
a priori, dessen notwendige Geltung nicht aus der Erfahrung gewonnen
werden kann. Nach scholastischer Lehre ist auch dieses Urteil ein

analytisches Urteil, dessen Wahrheit aus der Natur der geraden Linie erkannt
wird. Was aber eine gerade Linie ist, wissen wir aus der Erfahrung.

Leider wird diese Begründung der gesamten scholastischen

Philosophie aus der Erfahrung nicht immer genug im Auge behalten. Man

beweist aus schwindelnder Höhe herab, ohne sich darüber Rechenschaft

zu geben, daß der Mensch nicht über den Wolken geboren ist, sondern

hier auf Erden, und daher niemand hinabsteigen kann, bevor er
hinaufgestiegen ist. Würden sich alle Scholastiker die Mühe geben, ihre
Prinzipien aus der Erfahrung zu gewinnen, dann würde der Vorwurf bald
verstummen, ihre Philosophie sei lebensfremd. Keine andere Philosophie
ist das so wenig wie die scholastische.

In der Zurückführung aller Prinzipien auf die Erfahrung liegt auch
das beste Mittel, wahre Kritik zu üben. Die scholastische Philosophie



422 Disciplina und Inventio in der Philosophie

ist gar nicht so dogmatisch wie manche glauben. Ihre Kritik ist nur
eine andere als die kantische. Während Kant die Fähigkeit der menschlichen

Vernunft kritisiert, kritisiert die Scholastik deren richtigen
Gebrauch nach den Gesetzen der Logik h Diese Gesetze aber sind alle

aus der Erfahrung gewonnen.
Ist jemand so weit, daß er sich den Inhalt eines Lehrbuches selbst

erarbeitet hat, dann hat er schon einen guten Anfang in der Philosophie
gemacht. Aber es ist immer nur ein Anfang. Und als solcher wird er
auch empfunden. Der Grund dafür ist leicht zu erkennen. Als Auszug
aus vielen Büchern gleicht jedes Lehrbuch einem Gerüst, das noch
ausgefüllt werden muß. Das hat solche Schwierigkeiten, daß auch die besten
Lehrbücher vieles zu wünschen übrig lassen. Die einen sind zu
oberflächlich, die anderen zu unklar, die dritten für Anfänger zu schwer.

Daher bedarf jedes Lehrbuch einer Ergänzung. Diese wird ihm dadurch
gegeben, daß man zu seinen Quellen zurückkehrt, d. h. zu den Werken,
deren Inhalt das Lehrbuch nur kurz und summarisch wiedergibt. Damit
soll nicht gesagt sein, daß man nun genau die gleichen Bücher studieren

müsse, die der Verfasser des Lehrbuches benützt hat, — wer kann
das wissen —, sondern daß man die einschlägige Literatur einsehen

muß. Es kommen da nicht nur die Werke der großen Philosophen in
Betracht, wie Piaton, Aristoteles, Augustinus und Thomas, sondern alle
Werke kleineren wie größeren Umfanges, die etwas zum besseren
Verständnis einer Lehre beitragen können. Das aber kann zuweilen schon

eine kleine Rezension.

Bei dieser Weiterbildung werden leider besonders zwei große Fehler

gemacht, die schuld sind, daß viele, statt durch das Lesen anderer

Philosophen ihr Wissen zu vertiefen und zu klären, nur verschwommene
Vielwisser werden. Der erste Fehler liegt in einem Übersehen der vielen

Bedeutungen, in denen derselbe philosophische Ausdruck genommen
werden kann. Man rühmt der Scholastik nach, daß sie eine einheitliche

1 Toccafondi E. T. O. P., La religiosité della filosofia e l'importanza del
problema della conoscenza per l'afiermazione dei valori religiosi, in Angelicum
(Vol. XXV) 1948, 339 : « Possiamo dire che prima di Kant il metodo adoperato
dai filosofi nell'occuparsi del problema della conoscenza, fu critico con un signi-
ficato criteriologico e dialettico proprio dell'arte logica, applicata sopratutto alla
metafisica. Signified cioè l'arte di discutere o la discussione basata su criteri
infallibili di verità (o ritenuti tali), deducendo tutte le conseguenze di alcune
premesse, interrogando o rispondendo, provando le asserzioni al martello della critica,
ribattendo le opposizioni, mostrando gli errori, rimuovendo i dubbi, sgombrando
la via alla scienza e all'indagine scientifica. »



Disciplina und Inventio in der Philosophie 423

Terminologie geschaffen habe, die das gegenseitige Verstehen ihrer
Vertreter wesentlich erleichtere. Aber selbst die Scholastiker sind weit
davon entfernt, ihre gemeinsamen Fachausdrücke immer im gleichen
Sinne zu nehmen. Man vergleiche nur einmal ihre Begriffsbestimmungen
miteinander. So nehmen nicht einmal die Anhänger der gleichen Schule
die Begriffe « Idee » und « gegenständlicher Begriff » im gleichen Sinne.
Welche Folgen das Übersehen solcher verschiedener Gebrauchsweisen
desselben Wortes hat, braucht nicht eigens gesagt zu werden. Worte
gleichen Schalen, die mit den verschiedensten Inhalten gefüllt werden
können. So spricht auch Spinoza von einem Gott, aber sein Gott ist die
Welt ; andere reden von einer Vorsehung, meinen aber damit ein dunkles
Fatum. Daher ist es für jeden, der nach dem Studium eines Lehrbuches
sein Wissen durch das Lesen anderer Bücher erweitern und
vervollkommnen will, die erste Aufgabe, zuzusehen, wie die ihm schon
bekannten philosophischen Ausdrücke von dem Philosophen, den er
gerade vor sich hat, genommen werden. Sonst macht ihn das Lesen
anderer Bücher nur verwirrt. In den scholastischen Lehrbüchern besteht
der löbliche Brauch, daß die in einem Beweise verwendeten Begriffe
erst erklärt werden. In nichtscholastischen Büchern und Abhandlungen
fehlt diese Begriffsbestimmung leider sehr oft, und muß daher der Sinn
mancher Worte aus ihrem wiederholten Gebrauch mühsam erschlossen
werden. Ein gutes Beispiel für das Gesagte ist der Gebrauch des

Wortes « Existenz » in der neuesten Philosophie.
Der andere Fehler beim Streben nach Weiterbildung liegt darin,

daß neue Fragen und Erkenntnisse nicht an der richtigen Stelle des

bereits Gewußten eingereiht werden. Wir sagten im vorausgehenden,
daß in keiner anderen Wissenschaft die Probleme so eng und untrennbar
zusammenhängen wie in der Philosophie. Aber das ist nicht so zu
verstehen, als ob nun alle Fragen einander gleichnahe seien. Wie im
Menschen Herz und Kopf so voneinander abhängen, daß das Herz
nicht ohne den Kopf, und dieser nicht ohne das Herz funktionieren
kann, und doch andere Organe dem Herzen näher sind als der Kopf,
so liegen auch zwischen den Hauptproblemen der Philosophie viele
andere von untergeordneter Bedeutung, die aber deswegen nicht
vernachlässigt werden dürfen. Leider gibt es nicht nur Sammler seltener
und schöner Steine, sondern auch Sammler schöner philosophischer
Ideen. Aber wie man mit einer reichen Steinsammlung noch kein Haus
bauen kann, so reichen auch die schönsten Ideen nicht hin, um ein
philosophisches System zu bilden. Neues Wissen mit altem organisch



424 Disciplina und Inventio in der Philosophie

verbinden ist eine währe Kunst. Schon im Aufsuchen der Stelle, an
der eine neue Erkenntnis am besten eingereiht wird, steckt ein gutes
Stück selbständiger geistiger Arbeit. Auch dabei kann ein Lehrbuch
gute Dienste leisten. Denn jedes Lehrbuch hat außer einer Inhaltsangabe,

aus der man einen Überblick über seine Anlage und die in ihm
behandelten Fragen gewinnen kann, auch ein Sachverzeichnis, in dem
der Inhalt unter die wichtigsten Fachausdrücke zusammengefaßt ist ;

und mittels ihrer kann man leicht alle Stellen im Buche finden, an denen

von der gleichen Sache die Rede ist, z. B. von Seele, Substanz, Sittlichkeit

und Recht. Diese Fachausdrücke sind die ersten Ordnungsprinzipien

neuer Erkenntnisse. In einem jeden einigermaßen brauchbaren
Sachverzeichnis sind auch schon die wichtigsten Unterabteilungen
angegeben, so daß mit Hilfe der Inhaltsangabe leicht wieder alle im
Lehrbuch behandelten Fragen in die Erinnerung zurückgerufen werden
können. Sind die Ergänzungen nur von geringem Umfang, dann genügt
ein Zettelkasten, dessen Inhalt nach den Nummern des benützten
Lehrbuches geordnet ist. Für längere Ausführungen neuer Erkenntnisse
empfiehlt es sich, Mappen anzulegen, in denen aber auch eine gewisse Ordnung
einzuhalten ist. Eine Möglichkeit besteht z. B. darin, daß man die
einzelnen Beiträge einer jeden Mappe mit Zahlen versieht und mittels
eines Erinnerungswortes in seinen Zettelkasten einordnet. Auf diese

Weise scheint mir in der Philosophie Goethes Mahnung befolgt zu
werden :

« Was du ererbt von deinen Vätern hast,
erwirb es, um es zu besitzen. »


	Disciplina und Inventio in der Philosophie

