Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Disciplina und Inventio in der Philosophie
Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762214

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Disciplina
und Inventio in der Philosophie

Von P. Matthias THIEL O.S.B., Rom (S. Anselmo)

In jeder Giiterlehre unterscheidet man zwischen geistigen und
kérperlichen Giitern. Ein groBer Unterschied dieser beiden Gattungen
liegt auch in ihrem Weitergeben von Mensch zu Mensch. Wihrend die
korperlichen Giiter von einem Menschen dem andern so hinterlassen
werden konnen, daB dieser sofort in ihren vollen Besitz gelangt, nimmt
jeder alle seine geistigen Giiter ins Jenseits mit, und muB daher der
Sohn des groSten Gelehrten ebenso mit dem ABC beginnen, wie der
eines Analphabeten.

DaB Kunst und Wissenschaft trotzdem immer vollkommener wer-
den, hat zwei Griinde. Der eine ist das Gesetz der Vererbung, nach dem
Eltern ihren Kindern wenigstens eine besondere Veranlagung zu einer
bestimmten Kunst oder Wissenschaft ins Leben mitgeben und ihnen so
das Aneignen dieser bedeutend erleichtern kénnen. So war es gewil
kein reiner Zufall, daBl die Familien BAcH und STRAUSS so viele hervor-
ragende Musiker hervorgebracht haben, oder daB HSLDERLIN, UHLAND,
MORIKE, SCHELLING, HEGEL, THEODOR Fi1SCHER, HAUFF, SCHWAB und
OtTiLIE WILDERMUTH Nachkommen desselben Elternpaares waren,
namlich des Tiibinger Professors der Medizin, BARDILI (um 1600) und
der Tochter des Professors der Logik, BURKHARD 1.

Der andere Grund fiir die iiberindividuelle Entwicklung von Kunst
und Wissenschaft liegt darin, daB ein Mensch den anderen in dem
Erwerben geistiger Giiter wenigstens unterstiitzen kann. Der hl. Thomas
behandelt die schwierige Frage, wie einer dem anderen die Wahrheits-
erkenntnis erleichtern kénne, besonders im ersten Artikel der elften

! Vgl. STAHLIN, Grundlagen der Erziehung bei Platon und in der Gegen-
wart. Rektoratsrede. Erlangen 1921.



412 Disciplina und Inventio in der Philosophie

Frage in seiner Quaestio disputata de veritate : Utrum homo docere
possit et dici magister, vel Deus solus. Und er beweist die Moglichkeit
des Lehrens daraus, daB es im Menschen geistige Fihigkeiten gibt, die
zum Teil von innen und zum Teil von aullen entwickelt werden miissen,
dhnlich wie ein kranker Organismus nur wieder gesund werde, wenn
ihm von auBen eine Medizin zugefithrt wird und er selbst diese ver-
arbeitet. Die gleiche Losung gibt er in seiner Theologischen Summe
(I 117, 1 ad 3), indem er schreibt : « Magister ... movet discipulum per
suam doctrinam ad hoc, ut ipse per virtutem sui intellectus formet
inteligibiles conceptiones, quarum sibi signa proponit exterius. »

Aber niemand kann von anderen alles lernen. Vielmehr setzt jedes
Lernen von anderen schon gewisse Kenntnisse voraus!. Manche Er-
kenntnisse werden auch von jedem so leicht erworben, daB der beste
Lehrer zu spit kommt. Auf Grund dieser Erfahrungstatsache unter-
scheidet der Doctor communis in der genannten Quaestio eine doppelte
Weise, auf die einer in den Besitz einer Wahrheit und Wissenschaft
gelangen kann. Die eine nennt er «inventio », d. h. Selbstfinden, und
die andere « disciplina », d. h. Lehre oder Unterricht. Wie weit einer
neue Wahrheiten selbst finden kann, und wie weit er eines Lehrers
bedarf, hingt von seiner Begabung ab. Ein weniger begabtes Kind muB3
mehr unterrichtet werden als ein begabtes. Aber die Begabung allein
geniigt niemals, um es in einer Wissenschaft oder Kunst auch nur bis
zur MittelmaBigkeit zu bringen. Zur Begabung muf} der Flei3 hinzu-
kommen. Und dieser zeigt sich nicht zuletzt in der Bereitschaft und
dem Verlangen, von anderen zu lernen.

Wie die Geschichte des Unterrichtswesens beweist, ist es eine grofe
Kunst, so zu lehren, da die Schiiler zugleich angeregt werden, die
gehorten Wahrheiten nun auch selbst zu erwerben. Darin scheint zu-
nichst ein Widerspruch zu liegen. Aber es scheint nur so. Denn wie
es nicht selten vorkommt, daB einer die Ansicht eines anderen zuerst
entschieden verwirft, dann aber auf Grund eigener Erfahrung zu ihr
zurilickkehrt, so steht auch nichts im Wege, daBB einer die gleiche Er-
kenntnis, die er in der Schule nur gliubig hingenommen oder gelernt
hat, sich allmihlich so zu eigen macht, da die Autoritit des Lehrers
mehr und mehr an Bedeutung verliert und an ihre Stelle die objektive
Evidenz tritt.

! TroMmas, In Anal. post. I lect. 2 n. 1: Omnis disciplina ex praeexistenti
fit cognitione.



Disciplina und Inventio in der Philosophie 413

Wir sagten schon, niemand sei so begabt, dal er ganz aus eigener
Kraft zu einer hoheren Geisteskultur gelangen kénne. Das gilt in erster
Linie fiir die Philosophie, die ja anerkanntermaBen die schwerste aller
natiirlichen Wissenschaften ist. Und das aus drei Griinden : nimlich
erstens, weil sie allein nach den schlechthin letzten Griinden aller Dinge
forscht ; sodann, weil sie die universalste aller Wissenschaften ist ; und
endlich, weil in keiner anderen Wissenschaft alle Fragen so eng zu-
sammenhingen wie in ihr. Man teilt zwar auch die Philosophie in sehr
verschiedene Disziplinen oder Ficher ein. So ist die Logik eine andere
Wissenschaft als die Naturphilosophie. Aber unter diesen philosophischen
Fichern nimmt die Metaphysik eine solche iibergeordnete Stellung ein,
daB ohne Zuhilfenahme ihrer Lehren und Prinzipien iiberhaupt keine
philosophische Frage ganz befriedigend beantwortet werden kann. So
kann einer wohl schon bis zu einem gewissen Grade die richtige Ant-
wort auf die naturphilosophische Frage nach den letzten Seinsprinzipien
des physischen Korpers finden, bevor er Metaphysik studiert hat. Aber
mit dieser naturphilosophischen Kenntnis kann er noch lange nicht
alle Fragen lésen, die uns ein Kérper stellt. Vielmehr gehért dazu auch,
daB einer weiB, wie die Seinsprinzipien des physischen Korpers, die
nach der Lehre des Hylemorphismus Stoff und Form sind, aufeinander
wirken, und was erforderlich ist, damit im Stoff eine bestimmte Form
entsteht. Durch diese Fragen werden wir schon tief in die metaphy-
sische Ursachenlehre hineingefithrt. In dieser ist die wichtigste Unter-
scheidung die zwischen Gott als Erstursache und den Geschépfen als
Zweitursachen. Gott ist sowohl die erste Wirkursache als das letzte
Ziel aller Dinge. Das hat zur Folge, daB Gott bei allem, was immer
geschieht, mitbeteiligt sein muf. Und daher kommt einer, der das Sein
und Entstehen eines physischen Koérpers mdoglichst nach allen Seiten
betrachten will, nicht daran vorbei, sich auch iiber dessen Beziehung
zu Gott Klarheit zu verschaffen. Ein anderes Beispiel. In der Kriterio-
logie wird die Frage gestellt nach der BewuBtseinsjenseitigkeit unserer
Erkenntnisgegenstinde. Auch ohne von den iibrigen Fragen der Philo-
sophie viel zu verstehen, kann einer dazu kommen, den Idealismus fiir
falsch und den kriteriologischen Realismus fiir richtig zu halten. Aber
wie der Idealismus so lange nicht befriedigt, als er nicht erklirt, wie
unser Verstand aus sich in die AuBenwelt kommt, so umgekehrt auch der
Realismus nicht, soweit er die Frage ungelost 1at, wie BewuBtseins-
jenseitiges in unser BewuBtsein gelangen kann. Wenn es kein Wesen
gibt, in dem Erkenntniswahrheit und Seinswahrheit vollkommen eins



414 Disciplina und Inventio in der Philosophie

sind, und das allen Geschopfen eine Seinswahrheit, dem menschlichen
Verstande aber dazu auch die Fihigkeit zu einer Erkenntniswahrheit
mitgeteilt hat, dann bleibt zwischen der Seinsordnung und der Erkennt-
nisordnung eine uniiberbriickte Kluft. So fithrt auch das Erkenntnis-
problem notwendig zum Gottesproblem.

Im folgenden mdochten wir einen kleinen Beitrag liefern zur Beant-
wortung der Frage, wie einer in der Philosophie die inventio itben und
so aus dem im Unterricht mehr oder weniger nur gliubig iibernommenen
Ideengut der Scholastik oder immerwihrenden Philosophie selbster-
worbene Erkenntnisse machen kann. Wir setzen dabei voraus, daBl er
durch seinen Unterricht wenigstens bereits einen allgemeinen Uberblick
iiber die Hauptfragen der Philosophie erlangt hat, wie er mittels eines
jeden einigermaBen vollstindigen Lehrbuches gegeben wird. Was ein
Lehrbuch ist, erkliart uns OrTo WILLMANN gut in seinem Buche « Aus
Hérsaal und Schulstube » 1 durch folgende morgenlindische Erzidhlung :
« Es wird von einem Koénig im Morgenland berichtet, er habe so viele
Biicher besessen, dafl, wenn er seinen Sitz wechselte, 101 Kamele er-
forderlich gewesen, sie wegzutragen. Da habe er, um minder schwer-
fallig zu reisen, die Weisen seines Landes berufen, 101 an der Zahl,
fir jedes Kamel einen, und ihnen aufgetragen, aus all den Biichern
einen Auszug zu machen, den ein starker Maulesel forttragen konne.
Aber auch das sei thm zuviel geworden, und er habe den Weisen
befohlen, abermals den Auszug auszuziehen und in die Form eines
bequemen Biichleins zu bringen, das er selber tragen konne. Jene
101 Weisen haben eine zahlreiche Nachkommenschaft gehabt, die unauf-
hérlich tatig ist, Ausziige und Ausziige der Ausziige — auch wohl
Kompendien oder Abrisse genannt — zu Nutz und Frommen der Lernen-
den zu machen, der groBen wie der kleinen. » Es gibt jetzt kein Fach,
in dem es nicht viele solcher Ausziige gibe, «die einen fiir Kamels-
riicken berechnet, die anderen fiir Eselsriicken, bis zum Westentaschen-
format ... Und Tausende von Lernenden glauben, daB die Vdlker
vergangener Zeiten und deren grofe Ménner ihre Taten gleich im Aus-
zug vollbracht, und auch die Dichter in Ausziigen gesungen hitten und
das Menschenherz in fritheren Tagen in kompendiarisch abgekiirzter Form
gehofft und gebangt, gejubelt und getrauert habe.» Denn Tausende
gehen niemals iiber das hinaus, was sie in derartigen Lehrbiichern
gefunden haben.

! Freiburg i. Br. 1904, 157.



Disciplina und Inventio in der Philosophie 415

Solche Ausziige oder Kompendien haben eine Schattenseite, die be-
achtet werden muB3, um ihren Wert nicht zu iiberschitzen. Der heilige
Thomas erkldrt in seiner Theologischen Summe (I 89, 1) sehr schén,
wie die geistigen Wesen um so mehr Erkenntnisformen bendtigen, je
unvollkommener sie sind, und daB die niederen geistigen Wesen mit
den umfassenderen Erkenntnisformen der hoheren nur eine allgemeine
und verschwommene Erkenntnis der Dinge erwerben wiirden. Das zeige
sich schon bei den Menschen. « Menschen mit schwicherem Verstande
erwerben sich durch die umfassenderen Begriffe geistig hoher stehender
Menschen keine vollkommene Erkenntnis, wenn ihnen nicht alles bis
ins Kleinste erklirt wird. » Nun fehlt gerade diese auf alle Einzelheiten
eingehende Erklirung in den Lehrbiichern. Als Kompendien miissen sie
alles Wissenswerte unter moglichst wenigen groBen Gedanken zusammen-
fassen. Denken wir z. B. an die klassischen Definitionen von Bewegung,
Seele und Wissen, iiber die sich Biicher schreiben lassen, und die doch
in den Lehrbiichern nur mit wenigen Worten erklart werden. Woher
soll ein Anfinger im Philosophieren die geistige Kraft haben, solche
groBe Gedanken gleich in ihrer ganzen Tragweite zu erfassen ? So ent-
steht leicht ein Geisteszustand, der an den kleinen David in der Riistung
des Riesen Goliath erinnert. Ein Lehrbuch der Philosophie mag noch
so einfach und klar geschrieben sein, kein Schiiler wird es schon gleich
beim ersten Durcharbeiten ganz verstehen. Wenn einer nach dem ersten
Studium eines Lehrbuches einen allgemeinen Uberblick iiber den unge-
heuren Fragenkomplex der Philosophie und auch der wichtigsten
Losungsversuche gewonnen hat, dann ist das schon viel.

Dadurch wird die Frage wachgerufen, wie einer dann dieses geistige
Erbe anderer sich so zu eigen macht, da man von ihm sagen kann,
er habe es sich selbst erworben. Um dahin zu gelangen, gibt es, wie
mir scheint, nur ein Mittel : ndmlich, daBl einer gewissermaBen sein
eigenes Lehrbuch schreibt, indem er alles, was er zuerst aus einem
fremden Lehrbuch gelernt hat, nun mit eigenen Worten auszudriicken
sucht. Wenn jemand andere in der Philosophie unterrichten muB, dann
ist er durch diese Aufgabe férmlich dazu gezwungen, fiir alles, was in
seinem Handbuch gesagt ist, andere, gleichwertige und leichter ver-
stindliche Ausdriicke zu suchen. Daraus erklirt sich die nie aufhérende
Kette von Lehrbiichern, von denen jedes neue besser sein soll, als alle
bis dahin vorhandenen. Aber auch wenn jemand nicht unterrichtet und
gar nicht daran denkt, die Zahl der gedruckten Lehrbiicher noch um
ein weiteres zu vermehren, sollte er sich darin iiben, iiberlieferte Formeln



416 Disciplina und Inventio in der Philosophie

moglichst mit eigenen Worten wiederzugeben. Diese Ubung besteht
nicht etwa darin, daB man sich krampfhaft bemiiht, alles anders zu
sagen, als alle anderen Menschen, sondern ist viel einfacher. Jedem
denkenden Menschen kommen Augenblicke, fiir gewdhnlich ganz uner-
wartet, in denen ihm auf einmal etwas klar wird, iiber das er schon
manchmal nachgedacht hat, ohne zu einer befriedigenden Erklirung zu
kommen. Die meisten Menschen freuen sich iiber solche neue Ein-
sichten, teilen sie vielleicht auch einem guten Freunde mit, dann aber
vergessen sie dieselben ebenso wie man z. B. eine Zeitungsmeldung ver-
giBt. Und doch sind solche selbstgefundenen Erkenntnisse zuweilen
niitzlicher als ein ganzes Buch. Denn eine jede von ihnen bedeutet
einen geistigen Fortschritt. Und jedem sollte alles daran liegen, nicht
wieder in den fritheren Zustand der Unklarheit zuriickzufallen. Das
einzige Mittel aber dagegen ist, daB man die so gewonnene neue Er-
kenntnis kurz niederschreibt. Der Mensch ist von Natur aus so auf
die Wahrheit hingeordnet, dal ihn jede neue tiefere Einsicht innerlich
warm macht ; und in diesem Zustand der Begeisterung findet er auch
leicht einen entsprechenden Ausdruck. Ob dieser Ausdruck wirklich neu
ist, oder der gleiche wie im Lehrbuch, nur mit dem Unterschied, dal er
jetzt die Frucht eigener Einsicht ist, spielt keine Rolle. Diese selbst-
gefundenen Ausdrucksformen sind im Anfang vielleicht noch weit unvoll-
kommener als die iiberlieferten. Aber sie haben den Vorzug, daB sie
sich dem Gedéichtnis tiefer einprigen, und, wenn auch sie dem Geddcht-
nis entfallen, leichter wiedergefunden werden. Man lasse sich auch nicht
dadurch entmutigen, daB solche eigenen Formulierungen einem selbst
nach einigen Jahren sehr mangelhaft, naiv und des Aufhebens nicht mehr
wert vorkommen. Das beweist nicht, daB sie zu der Zeit, wo sie nieder-
geschrieben wurden, wertlos waren. Ohne sie wire einer spéter vielleicht
niemals zu der besseren Erkenntnis gekommen.

Wie aber, so kann einer hier weiter fragen, komme ich so weit,
daB mir das, was in den scholastischen Lehrbiichern so apodiktisch und
dogmatisch vorgelegt wird, wirklich einleuchtet und ich dadurch fihig
werde, es mit eigenen Worten auszudriicken ? Antwort : Dahin fiithrt
nur ein Weg, und dieser heiBt Evfahrung. Denn wie alle unsere natiir-
lichen Erkenntnisse durch die &uBeren und inneren Sinne in den Verstand
eingehen miissen, so leuchtet uns auch nichts ein, was nicht als ganz
mit dem tbereinstimmend erkannt wird, was wir mit den Sinnen wahr-
nehmen. Daher kann es fiir ein fruchtbares Studium der scholastischen
Philosophie nichts Wichtigeres geben als das Bestreben, alles im Lichte



Disciplina und Inventio in der Philosophie 417

der tdglichen Erfahrung zu betrachten. Die scholastische Philosophie
achtet die Erfahrung so hoch, daB sich in ihr keine Lehre findet, die nicht
unmittelbar oder mittelbar aus der Erfahrung gewonnen wire. Um
das zu zeigen, wihlen wir ein Beispiel aus der Logik, also aus dem Teile
der Philosophie, dessen eigentiimlicher Gegenstand reine Gedankendinge
sind, nimlich die Ordnung unserer menschlichen Denkinhalte, und daher
von keinem Sinne wahrgenommen wird. Gredt beginnt seine materielle
Logik mit der Frage nach der Notwendigkeit des Studiums der Logik.
Wie schon diese Fragestellung anzeigt, handelt es sich hier nicht um die
natiirliche Logik, d. h. die dem menschlichen Verstande angeborene
Kraft des richtigen Denkens, sondern um die kunstmaBige Logik, die
eine vom Verstande sachlich verschiedene Fertigkeit ist und in der
Schule gelehrt wird. Beziiglich dieser stellt Gredt die These auf, sie
sei unbedingt notwendig, um andere Wissenschaften im Zustande der
Vollkommenheit zu besitzen, nicht aber zu einem nur unvollkommenen
Besitz derselben. Diese These ist deshalb gut geeignet, das Gesagte zu
beleuchten, weil Gredt in ihr alle drei Formen scholastischer Beweis-
fiihrung anwendet : nimlich den aus der unmittelbaren Erfahrung, den
aus einem allgemeinen Prinzip und den aus der Natur der Sache.

Jede These setzt ein Problem voraus. Ein Problem ist mehr als eine
einfache Frage. Andernfalls hiatten kleine Kinder die meisten Probleme.
Ein Problem unterscheidet sich von der einfachen Frage dadurch, daB
bereits eine oder mehrere Antworten vorliegen, von denen aber keine
unmittelbar evident ist und daher die eine Antwort die andere zweifel-
haft macht. Die These ist eine dieser Antworten und mul3 daher erst
bewiesen werden, damit sie als die wirkliche Lésung des Problems an-
gesehen werden darf. Und so stehen sich auch in der Frage nach der
Notwendigkeit der kunstméBigen Logik verschiedene Antworten gegen-
iiber. EpikUR und PETRUS GASSENDI hielten die Logik nicht einmal
fiir niitzlich, die Donatisten und LUTHER sogar fiir schiadlich. Diese
beiden Ansichten werden von Gredt nicht eigens widerlegt, weil ihre
Falschheit ohne weiteres einleuchtet, sobald bewiesen ist, dal man ohne
Logik nicht in den vollkommenen Besitz einer Wissenschaft gelangen
kann. Von den Scholastikern glaubte DE AGUIRRE, die Logik sei fiir
jeden Erwerb einer Wissenschaft unbedingt notwendig, also auch fiir
den unvollkommenen. Die Conimbricenser dagegen lehrten, man kénne
ohne kunstmiBige Logik sogar in den vollkommenen Besitz anderer
Wissenschaften gelangen. Indem also GREDT zwischen einer Wissenschaft
im Zustande der Unvollkommenheit und einer Wissenschaft im Zu-



418 Disciplina und Inventio in der Philosophie

stande der Unvollkommenheit unterscheidet, und die kunstmiBige Logik
nur fiir die erste als unbedingt notwendig bezeichnet, schligt er eine
Mittelldsung vor.

Schauen wir nun zu, wie Gredt diese seine These beweist. Wir
geben seine Beweise nicht wortlich wieder, sondern gleich mit einem
Kommentar dazu, damit sie leichter verstanden werden. In der Schul-
sprache nennt man den unmittelbaren Erfahrungsbeweis « demonstratio
a posteriori » oder « demonstratio inductiva », d. h. aufsteigenden Beweis.
Der Erfahrungsbeweis fiir die relative Notwendigkeit der kunstmiBigen
Logik wird so gefiihrt : Die tagliche Erfahrung lehrt, daB auch Menschen,
die niemals etwas von Gesetzen oder Regeln des richtigen SchluBfolgerns
gehort haben und daher nur ihren gesunden Menschenverstand ge-
brauchen, selbst in Fragen, die Gegenstand der Philosophie oder der
Theologie sind, so richtig schluBfolgernd denken, daB verniinftigerweise
nichts dagegen eingewendet werden kann. So wenn ein Mann mit bloBer
Volksschulbildung einem Leugner der menschlichen Willensfreiheit er-
widert, da3 ohne Willensfreiheit die ganze staatliche Gesetzgebung ein
Unsinn sei. Ein gutes Beispiel liefert uns der Evangelist Johannes
durch seine Erzdhlung vom Blindgeborenen (9, 32). Diesen von Jesus
wunderbar geheilten jungen Mann wollten die Pharisier und Schrift-
gelehrten bestimmen, in Jesus nur einen Gesetzesiibertreter zu sehen.
Aber er entgegnet jenen Theologen des Alten Bundes, die glaubten,
Moses und die Propheten folgerichtig zu Ende gedacht zu haben : « So-
lange die Welt steht, hat man nicht gehort, daB jemand einem Blind-
geborenen die Augen gedffnet hat. Wire dieser nicht Gott, so hitte
er nichts ausrichten kénnen. » In dieser Antwort steckt ein so richtiges
schluBfolgerndes Denken, dafl niemand mehr etwas dagegen zu sagen
wubte, und die Herren vom Synedrium sich fiir ihre geistige Niederlage
nur durch AusschlieBung des Geheilten aus der Synagoge richen konnten.

Aber auf der anderen Seite lehrt die Erfahrung auch, daB einem
Menschen ohne genauere Kenntnis der Denkgesetze die Fahigkeit fehlt,
solche richtige SchluBfolgerungen naher zu begriinden : er erkennt zwar
ganz klar, da3 es so sein mul3, wie er sagt, aber er weill nicht, warum
es nicht anders sein kann, weil ihm die tiefere Einsicht in die Verbindung
der Gedanken abgeht. Mit anderen Worten, er hat nur klare, und
keine deutlichen Begriffe. Und das ist schon ein Mangel. Die Folge
davon ist, daB solche Menschen dennoch leichter in Irrtum gefiihrt
werden, weil sie mehr von der o6ffentlichen Meinung abhingen. Man
denke nur an die Wirkung der Presse auf den gewdhnlichen Mann.



Disciplina und Inventio in der Philosophie 419

Endlich fillt es jedem, der nicht logisch gut geschult ist, sehr schwer,
lingere wissenschaftliche Darlegungen und Beweise zu verstehen. Wer
wire mit seiner angeborenen Fahigkeit des richtigen Denkens z. B.
schon imstande, sich im Streite zwischen Thomisten und Molinisten ein
Urteil zu bilden, wer von ihnen im Rechte ist ?

Das alles zusammengenommen, beweist, daB man in der Frage nach
der Notwendigkeit der kunstmaBigen Logik wirklich unterscheiden muB
zwischen einem vollkommenen und einem unvollkommenen Besitz der
Wissenschaften. Unvollkommen kann man eine Wissenschaft auch ohne
kunstmiBige Logik erwerben, aber vollkommen nicht. Und wenn je-
mand eine Wissenschaft auch im Zustande der Vollkommenheit ohne
besonderes Studium einer Schullogik erwirbt, dann ist das nur eine
andere Weise, sich zugleich auch diese anzueignen. Denn, wie wir
bereits sagten, gehért zu einem vollkommenen Wissen auch die Evidenz,
gegen kein Gesetz des richtigen Denkens verstoBen zu haben.

Diesen aufsteigenden oder induktiven Erfahrungsbeweis sucht Gredt
nun durch zwei absteigende Beweise zu vervollkommnen. Der erste ist
gegen die Ansicht der Conimbricenser gerichtet, man konne auch ohne
kunstmiBige Logik andere Wissenschaften im Zustande der Vollkommen-
heit besitzen. Er ist ein Beispiel, wie man eine Erkenntnis aus einem
allgemeinen Prinzip ableitet. Das allgemeine Prinzip, von dem Gredt
ausgeht, und das jeder leicht selbst aus der Erfahrung gewinnen kann,
lautet : Jede besondere Fertigkeit setzt die allgemeine Fertigkeit voraus,
der sie untergeordnet ist. So ist das Tanzen eine besondere Fertigkeit,
die der Fertigkeit der Selbstbewegung untergeordnet ist. Daher setzt sie
diese voraus. Wer sich tiberhaupt nicht bewegen kann, kann erst recht
nicht tanzen. Ebenso ist das Singen dem Sprechen untergeordnet und
daher in gleicher Weise von diesem abhéngig. Nun sind alle anderen
Wissenschaften der Logik untergeordnet wie besondere Fertigkeiten einer
gemeinsamen allgemeinen. Denn wiahrend in allen anderen Wissenschaften
die Gesetze des richtigen Denkens auf besondere Stoffgebiete nur ange-
wandt werden und daher deren Kenntnis schon vorausgesetzt ist, hat die
kunstmiBige Logik gerade die Erforschung dieser Gesetze zum Gegen-
stand. Und deshalb ist die Logik die Kunst des richtigen Denkens 7iber-
haupt. Folglich mull man sagen : nur so weit einer sich die kunstmiBige
Logik angeeignet hat und durch sie iiberhaupt richtig zu denken vermag,
kann er auch in den anderen Wissenschaften richtig denken. Das aber
bedeutet so viel wie, ohne kunstméBige Logik ist es einfach unmaéglich,
eine andere Wissenschaft im Zustande der Vollkommenheit zu besitzen.



420 Disciplina und Inventio in der Philosophie

Der dritte Beweis ist gegen DE AGUIRRES Ansicht gerichtet, nach
der man ohne kunstmiBige Logik eine Wissenschaft nicht einmal im
Zustande der Unvollkommenheit besitzen kann. Dieser Beweis ist ein
Beispiel fiir einen absteigenden Beweis, der nicht von einem allgemeinen
Prinzip ausgeht, sondern von der Natur der Sache, um die es sich
handelt. In unserem Falle heit die Sache, deren Notwendigkeit in
Frage gestellt ist, kunstmaBige Logik. Wie schon das Beiwort « kunst-
miBig » anzeigt und im vorausgehenden ausdriicklich bemerkt wurde,
ist hier nicht die angeborene, sondern die nachtriglich erworbene Fertig-
keit des richtigen schlufolgernden Denkens gemeint. Die kunstmiBige
Logik gehort also zu den habitus acquisiti, d. h. den erworbenen Fertig-
keiten. Wie aber werden solche erworbene Fertigkeiten erworben ?
Machen wir uns das durch ein Beispiel aus der Ethik klar. Dort wird
in dem Abschnitt iiber die sittlichen Tugenden eigens gefragt, wie der
Mensch in ihren Besitz gelange. Und es wird mit Platon, Aristoteles
und Thomas geantwortet, das geschehe mittels der Gewohnheit, d. h.
in der Weise, dal die den einzelnen Tugenden entsprechenden Tatig-
keiten immer wieder neu gesetzt werden. Aristoteles macht das klar
durch die beiden Beispiele vom Zitherspieler und Baumeister. Man wird
ein Zitherspieler nur durch Zitherspielen und ein Baumeister nur durch
Bauen. Denken wir z. B. an einen Trinker, dem man das viele Trinken
abgewohnen und ihn so in den Besitz der Tugend der MadBigkeit bringen
will. Das geschieht offenbar nicht gleich dadurch, daBl man ihn einmal
unbetrunken nach Hause bringt, sondern so, dal man ihn mehr und
mehr daran gewdhnt, sich freiwillig des Alkoholgenusses zu enthalten.
Je ofter ein solcher Trinker sich im Trinken maBigt, desto mehr kommt
er in den Besitz der Tugend der MadBigkeit. Der Unterschied zwischen
den Tétigkeiten, die einer vor dem vollkommenen Besitz einer erwor-
benen Fertigkeit setzt und durch die er sich diese erst erwirbt, und
den Titigkeiten, die er in deren vollem Besitz setzt, liegt darin, daB
die ersten dem Menschen schwer fallen, die zweiten dagegen leicht.
So hort der vollkommen miBige Mensch fast gedankenlos auf, weiter zu
trinken, sobald sein Durst geléscht ist, wihrend der noch nicht ganz
maBige das nur mit einer gewissen Anstrengung fertig bringt. Wenden
wir das nun auf die kunstmiBige Logik an. Als erworbene bzw. zu
erwerbende Fertigkeit mufl auch sie Tatigkeiten zum Gegenstande
haben, die der Mensch schon vor ihrem vollen Besitze setzen kann.
Denn wie soll er sie sonst erwerben ? Kann aber der Mensch die Tatig-
keiten, zu denen die kunstmiBige Logik den Menschen befihigt, bereits



Disciplina und Inventio in der Philosophie 421

setzen, bevor er diese vollkommen besitzt, ndmlich richtig denken und
schluBfolgern, dann kann er auch ohne vollkommenen Besitz der kunst-
miBigen Logik andere Wissenschaften bis zu einem gewissen Grade
besitzen, ist also die Logik nur zum vollkommenen Besitz der anderen
Wissenschaften unbedingt notwendig.

Vergleichen wir nun die drei angefiihrten Beweise miteinander, so
sehen wir, daB auch die beiden absteigenden in der Erfahrung begriindet
sind. Sie unterscheiden sich von dem ersten, eigentlichen Erfahrungs-
beweis nur dadurch, daB sie nicht unmittelbar von der Erfahrung aus-
gehen, sondern von einem aus der Erfahrung gewonnenen allgemeinen
Prinzip oder von der Natur einer aus der Erfahrung wenigstens so weit
bekannten Sache, daB wir sie begrifflich bestimmen kénnen. So wissen
wir aus der Erfahrung, daB man zwischen einer angeborenen, mit dem
gesunden Menschenverstand eins seienden und einer kiinstlich erwor-
benen Logik unterscheiden muf8 und nur die Notwendigkeit der zweiten
bezweifelt werden kann.

Diese Feststellung, daB siamtliche scholastischen Beweise in der
Erfahrung begriindet sind, ist deshalb sehr wichtig, weil sie die schola-
stische deduktive Beweisfiihrung wesentlich von der kantischen unter-
scheidet. Auch Kant unterscheidet zwischen Erkenntnissen a priori und
Erkenntnissen a posteriori. Aber nach ihm sind nur die zweiten aus der
Erfahrung gewonnen oder gewinnbar. Die ersten sind von der Erfahrung
vollstindig unabhingig. So ist das Urteil, daB die gerade Linie die
kiirzeste sei zwischen zwei Punkten, nach Kant ein synthetisches Urteil
a priori, dessen notwendige Geltung nicht aus der Erfahrung gewonnen
werden kann. Nach scholastischer Lehre ist auch dieses Urteil ein analy-
tisches Urteil, dessen Wahrheit aus der Natur der geraden Linie erkannt
wird. Was aber eine gerade Linie ist, wissen wir aus der Erfahrung.

Leider wird diese Begriindung der gesamten scholastischen Philo-
sophie aus der Erfahrung nicht immer genug im Auge behalten. Man
beweist aus schwindelnder Héhe herab, ohne sich dariiber Rechenschaft
zu geben, daB der Mensch nicht iiber den Wolken geboren ist, sondern
hier auf Erden, und daher niemand hinabsteigen kann, bevor er hinauf-
gestiegen ist. Wiirden sich alle Scholastiker die Miihe geben, ihre Prin-
zipien aus der Erfahrung zu gewinnen, dann wiirde der Vorwurf bald
verstummen, ihre Philosophie sei lebensfremd. Keine andere Philosophie
ist das so wenig wie die scholastische.

In der Zuriickfithrung aller Prinzipien auf die Erfahrung liegt auch
das beste Mittel, wahre Kritik zu iiben. Die scholastische Philosophie



422 Disciplina und Inventio in der Philosophie

ist gar nicht so dogmatisch wie manche glauben. Thre Kritik ist nur
eine andere als die kantische. Wahrend Kant die Fdhigkei der mensch-
lichen Vernunft kritisiert, kritisiert die Scholastik deren richtigen Ge-
brauch nach den Gesetzen der Logik . Diese Gesetze aber sind alle
aus der Erfahrung gewonnen.

Ist jemand so weit, daB er sich den Inhalt eines Lehrbuches selbst
erarbeitet hat, dann hat er schon einen guten Anfang in der Philosophie
gemacht. Aber es ist immer nur ein Anfang. Und als solcher wird er
auch empfunden. Der Grund dafiir ist leicht zu erkennen. Als Auszug
aus vielen Biichern gleicht jedes Lehrbuch einem Geriist, das noch aus-
gefiillt werden muB. Das hat solche Schwierigkeiten, daB auch die besten
Lehrbiicher vieles zu wiinschen iibrig lassen. Die einen sind zu ober-
flachlich, die anderen zu unklar, die dritten fiir Anfinger za schwer.
Daher bedarf jedes Lehrbuch einer Erginzung. Diese wird ihm dadurch
gegeben, dafl man zu seinen Quellen zuriickkehrt, d. h. zu den Werken,
deren Inhalt das Lehrbuch nur kurz und summarisch wiedergibt. Damit
soll nicht gesagt sein, daBl man nun genau die gleichen Biicher studieren
miisse, die der Verfasser des Lehrbuches beniitzt hat, — wer kann
das wissen ? —, sondern daBl man die einschligige Literatur einsehen
muB. Es kommen da nicht nur die Werke der groBen Philosophen in
Betracht, wie Platon, Aristoteles, Augustinus und Thomas, sondern alle
Werke kleineren wie groferen Umfanges, die etwas zum besseren Ver-
stindnis einer Lehre beitragen konnen. Das aber kann zuweilen schon
eine kleine Rezension.

Bei dieser Weiterbildung werden leider besonders zwei groe Fehler
gemacht, die schuld sind, daB viele, statt durch das Lesen anderer
Philosophen ihr Wissen zu vertiefen und zu kldren, nur verschwommene
Vielwisser werden. Der erste Fehler liegt in einem Ubersehen der vielen
Bedeutungen, in denen derselbe philosophische Ausdruck genommen
werden kann. Man rithmt der Scholastik nach, da3 sie eine einheitliche

1 Toccaronp:r E. T. O. P., La religiosita della filosofia e I'importanza del
problema della conoscenza per l'affermazione dei valori religiosi, in Angelicum
(Vol. XXV) 1948, 339 : « Possiamo dire che prima di Kant il metodo adoperato
dai filosofi nell’occuparsi del problema della conoscenza, fu critico con un signi-
ficato criteriologico e dialettico proprio dell’arte logica, applicata sopratutto alla
metafisica. Significd cioé l'arte di discutere o la discussione basata su criteri
infallibili di verita (o ritenuti tali), deducendo tutte le conseguenze di alcune pre-
messe, interrogando o rispondendo, provando le asserzioni al martello della critica,
ribattendo le opposizioni, mostrando gli errori, rimuovendo i dubbi, sgombrando
la via alla scienza e all’indagine scientifica. »



Disciplina und Inventio in der Philosophie 493

Terminologie geschaffen habe, die das gegenseitige Verstehen ihrer Ver-
treter wesentlich erleichtere. Aber selbst die Scholastiker sind weit
davon entfernt, ihre gemeinsamen Fachausdriicke immer im gleichen
Sinne zu nehmen. Man vergleiche nur einmal ihre Begriffsbestimmungen
miteinander. So nehmen nicht einmal die Anhénger der gleichen Schule
die Begriffe « Idee » und « gegenstdndlicher Begriff » im gleichen Sinne.
Welche Folgen das Ubersehen solcher verschiedener Gebrauchsweisen
desselben Wortes hat, braucht nicht eigens gesagt zu werden. Worte
gleichen Schalen, die mit den verschiedensten Inhalten gefiillt werden
kénnen. So spricht auch Spinoza von einem Gott, aber sein Gott ist die
Welt ; andere reden von einer Vorsehung, meinen aber damit ein dunkles
Fatum. Dabher ist es fiir jeden, der nach dem Studium eines Lehrbuches
sein Wissen durch das Lesen anderer Biicher erweitern und vervoll-
kommnen will, die erste Aufgabe, zuzusehen, wie die ihm schon
bekannten philosophischen Ausdriicke von dem Philosophen, den er
gerade vor sich hat, genommen werden. Sonst macht ihn das Lesen
anderer Biicher nur verwirrt. In den scholastischen Lehrbiichern besteht
der lobliche Brauch, daB die in einem Beweise verwendeten Begriffe
erst erklart werden. In nichtscholastischen Biichern und Abhandlungen
fehlt diese Begriffsbestimmung leider sehr oft, und muf3 daher der Sinn
mancher Worte aus ihrem wiederholten Gebrauch miihsam erschlossen
werden. Ein gutes Beispiel fiir das Gesagte ist der Gebrauch des
Wortes « Existenz » in der neuesten Philosophie.

Der andere Fehler beim Streben nach Weiterbildung liegt darin,
daB neue Fragen und Erkenntnisse nicht an der richtigen Stelle des
bereits GewuBten eingereiht werden. Wir sagten im vorausgehenden,
daB in keiner anderen Wissenschaft die Probleme so eng und untrennbar
zusammenhidngen wie in der Philosophie. Aber das ist nicht so zu
verstehen, als ob nun alle Fragen einander gleichnahe seien. Wie im
Menschen Herz und Kopf so voneinander abhingen, daB das Herz
nicht ohne den Kopf, und dieser nicht ohne das Herz funktionieren
kann, und doch andere Organe dem Herzen niher sind als der Kopf,
so liegen auch zwischen den Hauptproblemen der Philosophie viele
andere von untergeordneter Bedeutung, die aber deswegen nicht ver-
nachlissigt werden diirfen. Leider gibt es nicht nur Sammler seltener
und schéner Steine, sondern auch Sammler schéner philosophischer
Ideen. Aber wie man mit einer reichen Steinsammlung noch kein Haus
bauen kann, so reichen auch die schoénsten Ideen nicht hin, um ein
philosophisches System zu bilden. Neues Wissen mit altem organisch



424 Disciplina und Inventio in der Philosophie

verbinden ist eine wahre Kunst. Schon im Aufsuchen der Stelle, an
der eine neue Erkenntnis am besten eingereiht wird, steckt ein gutes
Stiick selbstindiger geistiger Arbeit. Auch dabei kann ein Lehrbuch
gute Dienste leisten. Denn jedes Lehrbuch hat auBer einer Inhalts-
angabe, aus der man einen Uberblick {iber seine Anlage und die in ihm
behandelten Fragen gewinnen kann, auch ein Sachverzeichnis, in dem
der Inhalt unter die wichtigsten Fachausdriicke zusammengefalBt ist ;
und mittels ihrer kann man leicht alle Stellen im Buche finden, an denen
von der gleichen Sache die Rede ist, z. B. von Seele, Substanz, Sittlich-
keit und Recht. Diese Fachausdriicke sind die ersten Ordnungsprinzi-
pien neuer Erkenntnisse. In einem jeden einigermalen brauchbaren
Sachverzeichnis sind auch schon die wichtigsten Unterabteilungen an-
gegeben, so daB mit Hilfe der Inhaltsangabe leicht wieder alle im
Lehrbuch behandelten Fragen in die Erinnerung zuriickgerufen werden
konnen. Sind die Erginzungen nur von geringem Umfang, dann geniigt
ein Zettelkasten, dessen Inhalt nach den Nummern des beniitzten Lehr-
buches geordnet ist. Fiir lingere Ausfithrungen neuer Erkenntnisse emp-
fiehlt es sich, Mappen anzulegen, in denen aber auch eine gewisse Ordnung
einzuhalten ist. Eine Moglichkeit besteht z. B. darin, daBl man die ein-
zelnen Beitrige einer jeden Mappe mit Zahlen versieht und mittels
eines Erinnerungswortes in seinen Zettelkasten einordnet. Auf diese
Weise scheint mir in der Philosophie Goethes Mahnung befolgt zu
werden :

« Was du ererbt von deinen Vitern hast,
erwirb es, um es zu besitzen. »



	Disciplina und Inventio in der Philosophie

