
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: "In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus" : zu
einer neuen Interpretation und deren Kritik

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


« In statu viae Deum per essentiam

amamus, non autem videmus »

Zu einer neuen Interpretation und deren Kritik

Von Heinrich STIRNIMANN 0. P.

Die besondere Gegenwart Gottes, auf Grund der Gnade, wird
allgemein als Gegenwart des erkannten und geliebten Gegenstandes
bestimmt 1. Besonders einleuchtend ist die Verwirklichung dieser Gegenwart

in der Schau. Hier sind alle damit einverstanden : auf Grund der
Schau kommt eine besondere, reale, objektive Gegenwart zustande.

Gegenwart besagt Unmittelbarkeit, Gegenwart des Erkannten, unmittelbare

Erkenntnis. Die Schau aber ist unmittelbare Erkenntnis. Ferner
vertritt Gott selber, seine Wesenheit, die Stelle der species zur Erkenntnis.

Also kommt in der Schau nicht nur eine unmittelbare intentionale,
sondern zugleich auch eine unmittelbar reale Vereinigung mit dem
Erkannten zustande. Also ist Gott in denen, die ihn schauen, unmittelbar
real gegenwärtig.

Auf Erden aber verhält es sich anders. Hier kann Gott normalerweise

weder in der natürlichen noch in der übernatürlichen Ordnung
unmittelbar durch sein Wesen erkannt werden. Wie kann also trotzdem

von einer objektiven, realen Gegenwart gesprochen werden
Leichter scheint es, wenn wir hier von der Liebe ausgehen. Deshalb
versuchte man die göttliche Einwohnung auf Erden mehr als Gegenwart

des Geliebten denn als Gegenwart des Erkannten zu erklären.
Wir lassen hier den in dieser Richtung liegenden, bekannten Versuch

von Suarez 2 und neueren Autoren 3 beiseite.

1 I q. 8 a. 3 ; q. 43 a. 3.
2 F. Suarez, In I P. Summae Theol. De SS. Trin. myst. L. XII, c. 5. Besonders

nn. 12, 13, 14.
3 Zuletzt I. G. Menéndez-Reigada O. P. in BullThom 6 (1929) 425 und

zu Juan de S. Tomas, Los Dones, Madrid 1948, Nota B, S. 107/108.



396 « In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

Die Liebe richtet sich nicht in allen Punkten nach der Erkenntnis.
Trotz der Mittelbarkeit der Erkenntnis kann doch der ihr entsprechende
Akt der Liebe mittellos sein 1. Also kann man sich, und mit Recht,
fragen, ob die besondere Gegenwart nicht, wie in der Schau auf Grund
der unmittelbaren Erkenntnis, so in statu viae auf Grund der Unmittelbarkeit

der Liebe zustande kommen kann. Wie man sieht, geht es hier
bei diesem Versuch, zunächst um den Vergleich zwischen dem

jenseitigen Akt der Schau und dem diesseitigen der übernatürlichen Liebe :

« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus. »2

Bei Thomas geht es aber an der betreffenden Stelle nicht um die

Erklärung der besonderen Gegenwart 3.

I
In diesem Zusammenhang finden wir die genannte Gegenüberstellung

bei Suarez. Er spricht zwar nicht, wie er selber betont, von
einem Vergleich im strengen Sinne, sondern von einem Beispiel. Ferner

geht sein Hauptmerk deutlich nicht auf die objektive Seite, sondern

auf die subjektive, d. h. auf die Prinzipien, der beiden Akte. Wie nämlich

dort, bei der Schau, das lumen gloriae, die reale Gegenwart Gottes

nicht eigentlich bewirkt, sondern sie, als ultima dispositio, gewissermaßen

erfordert, so, — fragt sich Suarez, — kann wohl auch die
übernatürliche Liebe als Freundschaft die reale Gegenwart Gottes als Freund
gewissermaßen erfordern4. Der Vergleich bezieht sich also bei ihm
nicht direkt auf die Unmittelbarkeit der beiden Akte.

Diesen Gesichtspunkt fassen etwas später die Salmanticenser 5 ins

1 Quod cognoscitur in alio, potest in seipso amari. In Sent. III, d. 27 q. 3

a. 1 ad 2.
2 In Sent. III d. 34 q. 1 a. 1 ad 5.
3 Sondern um den Vergleich zwischen der übernatürlichen Liebe und den

Gaben.
4 F. Suarez, De SS. Trin. myst., Lugduni 1617, L. XII c. 5 n. 14 : Quod

potest etiam declarari exemplo beatorum, nam ex vi luminis gloriae habent Deum
peculiari modo suis mentibus praesentem Ubi lumen gloriae non facit quidem
per se ipsum novam unionem physicam inter intellectum et Deum tarnen
est talis dispositio, quae natura sua postulat talem praesentiam, etiam praecisa
consideratione immensitatis. Cur ergo non poterit gratia et Caritas esse similis
dispositio alio titulo iam declarato

5 Zu einer Kontroverse der Interpretation der Ansicht der Salmanticenser
vgl. T. Zilienski O. C. D., Doctrina Salmanticensium de modo inhabitationis
SS. Trinitatis in anima iusti, DivThom(Pi) 45 (1942) 373-394 und Enrico di
S. Teresa O. C. D., Dio in noi secondo i Salmaticesi, Vita Carm, Nov. 1943, S. 64-78.

— Zilienski ist der Ansicht, daß die Salmanticenser mehr in der Linie von Johannes



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus » 397

Auge. In der Disputatio III, De Processione divini amoris 1, stellen
sie sich die Frage, ob Gott in der ewigen Seligkeit nicht, wie im Verstand,
so auch im Willen auf ganz besondere Weise gegenwärtig sei. Im
Verstand vertritt er die species. Könnte er nicht auch, fragen sie ausdrücklich,

im Willen den terminus immanens, die sogenannte « res amoris »,

ersetzen 2 Es wird also nicht mehr, wie bei Suarez, das subjektive
(die Prinzipien : lumen gloriae und habitus der Liebe), sondern mehr
das objektive Moment (die immanenten termini der beiden Akte)
betrachtet. Die Möglichkeit aber einer solchen besonderen Gegenwart im
Willen wird abgelehnt. « Probabile erit, quod Deus nequeat in ratione
huius termini amoris uniri. » 3 Gott ist also, « wahrscheinlich », einzig
im Verstand der Seligen unmittelbar, als immanenter terminus,
gegenwärtig.

In der Disputatio XIX, De missione divinarum personarum 4, stellen
sie die Frage nach der Art und Weise der besonderen Gegenwart Gottes.
In der prima via 5 finden wir dort ausdrücklich das Argument von
Suarez, d. h. den Beweis durch die Liebe als Freundschaft. Bei der
secunda via6 aber gehen sie direkt von der ewigen Seligkeit aus. Dem
vollkommensten Akt im Verstand, führen sie aus, folgt der vollkommenste

Akt von Seiten des Willens. Wie dort, im Verstand, Gott auf
innigste Art und physisch-real gegenwärtig ist, so, sagen sie, ist auch
hier, im Willen, Gott auf innigste Art real-physisch gegenwärtig. « Erunt-
que duo ista », lesen wir in Sperrdruck, « nempe Caritas et Deus secundum

substantiam unita per modum virtutis amativae vel amoris et
obiecti illius »7. Sie sprechen hier nicht mehr deutlich von einem
terminus immanens, sie sagen einfach, Gott wird unmittelbar als Gegenstand

gegenwärtig sein. Durch die spezifische Einheit der Liebe schließen
sie vom jenseitigen Akt auf den diesseitigen in statu viae. Was für den
Verstand nicht möglich ist, wird vom Willen, beziehungsweise von

a S. Thoma stehen als in der von Suarez. Man wird aus unseren Ausführungen
leicht entnehmen, wie dies zu beurteilen ist.

1 Salmanticenses, De SS. Trin. myst. Disp. III, Dub. 1, § 12, n. 39.
2 Si semel servanda est paritas, quae videtur postulari inter obiectum intel-

lectus et voluntatis, tunc probabile est, quod sicut divina essentia potest uniri
cum intellectu beatorum in ratione verbi, ita Dei bonitas poterit etiam uniri cum
voluntate beatorum in ratione termini dilecti. A. a. O. Ausg. Paris 1870 fi.

3 Daselbst.
4 De SS. Trin. myst., Disp. XIX, Dub. 5, § 2, nn. 81-91.
6 Daselbst n. 84 ff.
6 Daselbst n. 87 ff.
7 A. a. O. n. 87.



398 « In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

der übernatürlichen Liebe, bejaht : Gott ist unmittelbar und physischreal

als Gegenstand im Akt gegenwärtig.
Dieselbe Stellung nimmt auch Rudioff, in Divus Thomas, Freiburg

1930 1, ein. Die besondere Gegenwart Gottes auf Erden wird folgendermaßen

bestimmt : Gott ist real seiner Substanz nach gegenwärtig,
erstens « per modum obiecti radicaliter visibilis », und zweitens « per mo-
dum obiecti, tarn radicaliter quam proxime, diligibilis, nec non et actu
dilecti » 2. Was also für den Verstand bezüglich der Schau nur wurzelhaft

da ist, wird für den Willen durch die übernatürliche Liebe schon
hier auf Erden verwirklicht. Der Grund liegt in der Unmittelbarkeit
der Liebe. — Damit sind wir mit unserer Frage da angelangt, wo Dockx,
in seinem Buch, « Fils de Dieu par grâce » s, sie aufgreift.

II
Was die Salmanticenser auf der einen Seite als « weniger

wahrscheinlich » ablehnten, auf der anderen aber doch irgendwie
durchblicken ließen, was Rudioff in einem gewissen Sinn andeuten konnte,
das stellt nun Dockx in helles Licht. Er geht natürlich noch bedeutend
weiter. Seine These lautet : Gott ist schon auf Erden als « terminus
immanens amoris » im übernatürlichen Akt der Liebe gegenwärtig. Mit
anderen Worten : Es kann schon hier auf Erden für den übernatürlichen
Akt der Liebe, der sich unmittelbar auf Gott in sich bezieht, keinen «

terminus creatus, productus a voluntate » geben.

Damit wäre der Weg zur besonderen Gegenwart offen. Wie Gott
seiner ganzen Wirklichkeit nach den Seligen unmittelbar im Akt der
Schau gegenwärtig ist, so wäre er auch hier schon auf Erden, im Akt
der übernatürlichen Liebe, unmittelbar und seiner ganzen Wirklichkeit
nach gegenwärtig. Die Frage also nach dem eigentlichen Formalgrund
der Einwohnung wäre gelöst, der Beweis der spezifisch neuen Gegenwart

zwingend. Beide Male unmittelbar realer Kontakt — Wir müssen
aber schauen, ob die Voraussetzung einer solchen Erklärung
angenommen werden kann.

Zunächst hebt der genannte Verfasser mit großer Klarheit die

Analogie zwischen Verstand und Wille insofern hervor, als beide in

1 L. Rudloff O. S. B., Des hl. Thomas Lehre von der Formalursache der
Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten. DivThom(Fr) 8 (1930) 175-191,
bes. S. 190.

2 Vgl. dazu Salmanticenses, a. a. O. n. 89.
3 S. J. Dockx O. P., Fils de Dieu par grâce. Paris 1948.



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus » 399

actu secundo einen terminus hervorbringen, der unmittelbar, immanent,
diesen Akt begrenzt1. Beim Verstand handelt es sich um die « species »,

um die « intentio », um das « innere Wort », beim Willen um die « res
amoris », um eine vom Willen erzeugte « Wirklichkeit der Liebe ». Der
Akt, sowohl des Verstandes als auch des Willens, unterscheidet sich
nicht, wie eine Sache von einer Sache, von der Potenz, sondern bildet
mit ihr, wie die Vollkommenheit mit dem zu Vervollkommnenden,
eine Einheit. Der terminus immanens aber unterscheidet sich nicht nur
sachlich, sondern als an und für sich getrennte Wirklichkeit, vom Akt.
Sowohl das innere Wort, als auch die res amoris, unterscheidet sich

vom Akt, als von diesem hervorgebracht, wie das Erzeugte von dem,
das es erzeugt.

Auch die Natur der beiden termini wird bestimmt. Das innere
Wort ist eine gewisse Ähnlichkeit des Erkannten, die res amoris ein
« impulsus » dynamischer Natur, der uns zum geliebten Gegenstand
hinneigt. Das Wort ist zugleich « quo » und « quod ». Die res amoris ist,
eben wegen der Dynamik zur äußeren Wirklichkeit des Geliebten hin,
einzig ein « quo » 2.

Auf verschiedenen Gedankengängen versucht man nun darzulegen,
daß im Willensakt der übernatürlichen Liebe keine « Wirklichkeit der
Liebe » vom Willen hervorgebracht wird, sondern daß Gott selber, als
höchstes Gut, terminus immanens des Aktes sei 3.

Das Hauptargument scheint uns im folgenden zu liegen. Zwei
Gründe führen uns zur Annahme eines immanenten, hervorgebrachten
terminus. Erstens, daß die Wirklichkeit des Objektes außerhalb des

Subjektes liegt, und zweitens, daß das Objekt in sich nicht den
erforderten Grund von Intelligibilität besitzt, um unmittelbar einen rein
geistigen und immanenten Akt « begrenzen » zu können 4. Für Gott

1 A. a. O. SS. 60-65. — Dazu auch S. J. Dockx O. P., Note sur la procession
de terme dans la volonté. Angel 15 (1938) 419-428.

2 A. a. O. S. 65.
3 Dieu est-il, ici-bas, la réalité d'amour par laquelle nous puissions l'aimer

d'un amour immédiat S. 52. — Pourtant, la charité dépasse la foi et l'espérance
du fait que, non seulement elle atteint ainsi Dieu immédiatement d'une immé-
diateté objective, mais encore immédiatement selon l'immédiateté d'immanence,
alors que la foi et le désir de l'espérance, né de la possession imparfaite de la foi,
n'atteignent Dieu que par le truchement des concepts. La charité, par contre,
n'interpose aucune réalité d'amour entre son acte et l'objet de son amour. C'est Dieu
lui-même qui est présent au sein de la volonté « ut amatum in amante », par manière
de terme immanent. S. 71.

1 S. 63.



400 « In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

aber fallen beide Einschränkungen dahin. Er ist nicht außerhalb,
sondern innerhalb, und zweitens ist er sowohl « in summo intelligibili-
tatis » als auch « in summo diligibilitatis ». Also kann Gott unmittelbar,
als immanenter terminus, den immanenten Akt begrenzen. Daß dies de

facto geschieht, dazu braucht es nach der Auffassung, die wir hier
besprechen, einzig für den Verstand das lumen gloriae und für den

Willen die übernatürliche Liebe 1.

Betrachten wir aber mehr die Art und Weise, wie die Gedanken

dargelegt und entwickelt werden 2, so kommt der Beweisgang auf folgendes

heraus. Die Liebe gibt mehr als Glaube und Hoffnung, sie bringt
die besondere Gegenwart Gottes. Diese ist « sicut cognitum in cognoscente

» und « sicut amatum in amante ». Die intentionale Liebe, durch
eine hervorgebrachte res amoris, verbindet uns nicht direkt mit der
Wirklichkeit des Geliebten. Also kann einzig dadurch Gott «

gegenwärtig » werden, daß er direkt durch sich, als terminus immanens, den

Akt begrenzt 3. Thomas lehrt an verschiedenen Stellen, daß der Akt
der übernatürlichen Liebe direkt von der Wirklichkeit Gottes begrenzt
werde. Also, schließt der genannte Verfasser, vertritt in diesem Akt
Gott selber die Stelle der res amoris und wird somit unmittelbar, seiner

Wirklichkeit nach, berührt. Nicht genug, man zögert nicht, diese

Auslegung auch als Lehre von Thomas hinzustellen 4. — Hier beginnen
wir die Krisis.

1 La dilection ne conçoit un terme immanent d'amour que si l'objet aimé
lui-même n'atteint pas l'immatérialité requise pour subsister au sein de la volonté
immatérielle, comme l'intelligence ne produit de verbe que si l'objet connu ne
peut terminer par lui-même immatériellement l'intellect en acte seconde. Or,
Dieu subsiste immatériellement comme réalité d'amour en acte seconde. Il pourra
donc terminer par lui-même l'acte de dilection. Pour que la chose se réalise en fait,
il faut et il suffit que la volonté soit élevée par une vertu surnaturelle (la charité) qui
la dispose. S. 77/78. — Dazu auch S. 85-87.

2 Besonders S. 67-71.
3 Si Dieu est réellement présent en raison de la charité, ce ne peut être que

parce que Dieu est atteint immédiatement par celle-ci, autrement nous n'aurions
qu'une présence purement affective, semblable à celle que nous pouvons avoir
des choses matérielles que nous aimons sans les posséder en leur être physique.
Mais la présence immédiate du pur diligible, « Deus Caritas est », ne peut se faire
qu'à condition que Dieu soit en nous la « res amoris », la réalité d'amour, terme
immanent de notre acte de dilection. S. 69.

4 lorsque saint Thomas nous dit que Dieu est réellement présent dans
l'âme juste, « ut cognitum in cognoscente et amatum in amante », c'est d'une
présence par manière d'objet immédiatement atteint qu'il entend parler. Cette
immédiateté du côté de l'objet requiert la présence de l'objet connu ou aimé par
manière de terme immanent. S. 68. — Qu'entre Dieu et nous il n'y a pas d'inter-



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus » 401

III
Thomas sagt an manchen Stellen \ daß die göttliche Liebe, im

Unterschied zu Glaube und Hoffnung, sich unmittelbar auf Gott beziehe.
Diese Unmittelbarkeit ist aber für ihn eine objektive und nicht eine

subjektive.
Auch der Glaube bezieht sich auf Gott in sich, dies jedoch durch

die « propositiones fidei ». Auch diese gehören zum Objekt des Glaubens 2.

Bei der Liebe aber geht der Akt direkt auf die Wirklichkeit Gottes 3.

Diese ist einziges Objekt in diesem Fall. Das « immediate attingere »

besagt hier, daß die Wirklichkeit Gottes selber unmittebar « obiectum
formale » sei 4. Damit ist aber nichts gesagt von der subjektiven und
ontologisch-psychologischen Struktur des Aktes.

Dockx rechnet schon den terminus immanens zur objektiven
Ordnung. Tuen wir dies, so müssen wir aber streng zwischen der
schlechthin-objektiven und der immanent-objektiven Ordnung unterscheiden,

d. h. zwischen der Wirklichkeit in sich des Erkannten und
Geliebten und den, jener entsprechenden, termini in Intellekt und Wille.
Damit entgegnen wir Dockx, wenn er De car., q. 1 a. 1 ad 3 zitiert5.
Thomas sagt dort, daß die Liebe ex parte subiecti nicht unmittelbar
sei, sondern durch den geschaffenen habitus der Liebe zustande komme.
Ex parte obiecti jedoch, führt er aus, sei der Akt unmittelbar auf Gott

médiaire peut sembler une théorie peu conforme à l'enseignement de saint Thomas,
c'est pourtant ce qu'il affirme explicitement. S. 69.

1 Vgl. I-II q. 66 a. 6 ; II-II q. 23 a. 6 ; q. 27 a. 4.
2 II-II q. 1 a. 2.
3 Dazu bes. II-II q. 27 a. 4 : Utrum Deus in hac vita possit immediate amari.
4 Fides autem et spes attingit quidem Deum secundum quod ex ipsi pro-

venit nobis vel cognitio veri vel adeptio boni : sed Caritas attingit ipsum Deum
ut in ipso sistat, non ut ex eo aliquid nobis proveniat. II-II q. 23 a. 6.

Dilectio etiam in statu viae tendit in Deum primo, et ex hoc ipso
derivator ad alia : et secundum hoc Caritas Deum immediate diligit, alia vero mediante
Deo. II-II q. 27 a. 4.

In diesem Sinn hat auch Cajetan die Unmittelbarkeit der Liebe verstanden.
Deus secundum seipsum est immediatus et primus terminus amoris caritatis
etiam in via, quia est obiectum formale eius ; ideo etiam in via immediate amatur.
In II-II q. 27 a. 4.

5 A. a. O. S. 69. — Die vollständige Antwort lautet : Ad tertium dicendum,
quod cum dicitur : « Qui adhaeret Deo, unus spiritus est » ; non designatur unitas
substantiae ; sed unitas afiectus, quae est inter amantem et amatum. Qua quidem
unione habitus caritatis magis se habet ut principium amationis quam ut medium
inter amantem et amatum ; nam actus dilectionis immediate transit (Dockx :

atteint immédiatement) in Deum ut in amatum, non autem immediate in habitum
caritatis.



402 « In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

bezogen. Dockx kommentiert : unmittelbar ex parte obiecti, also

unmittelbar als terminus, als res amoris — Thomas sagt aber nicht,
daß er mit der Unmittelbarkeit ex parte obiecti die immanent-objektive
Ordnung, den immanenten terminus, beziehungsweise das
Nichtvorhandensein eines solchen, meine.

Ja, wir müssen noch weiter gehen. Thomas braucht dies nicht zu

sagen, da es klar ist, daß er von der nichtimmanenten Ordnung spricht.
Für den Verstand gehört der terminus zur objektiven Ordnung, da er
nicht nur « quo », sondern « quod » ist. Für den Willen aber verhält
es sich anders. Auch hier ist gewiß der terminus de facto « sicut res
a re » von Akt und Potenz verschieden. Trotzdem aber gehört er nicht
zur objektiven Ordnung im eigentlichen Sinn, da er kein « quod »,

sondern « quo » ist. Die res amoris vertritt nicht die Wirklichkeit des

Geliebten, sondern ist Tendenz und Hinneigung zu ihr. Wir können
also hier im strengen Sinn nur von einem einzigen Objekt sprechen, der
Wirklichkeit in sich des Geliebten — Sagt also Thomas, daß der Akt
ex parte obiecti unmittelbar sei, so bezieht sich dies deutlich genug
auf den Gegenstand in sich und nicht auf die res amoris. Wir können
also daraus kein Argument für eine « immanente Unmittelbarkeit »

ziehen 1.

1 S. 70, 71 zitiert man ad 4 und ad 5 desselben a. 1, De Carit. Unter « dilectio
increata » versteht man die Gottheit als res amoris. Gemäß der Lehre des Korpus
bezieht sich aber dieser Ausdruck auf die motio Dei : Nee tarnen per hoc excluditur
quin Spiritus Sanctus, qui est Caritas increata, sit in homine caritatem habente,
movens animam ad actum dilectionis, sicut Deus movet omnia ad suas operationes.

In einem neuen Artikel « Du fondement propre de la présence réelle de Dieu
dans l'âme juste», NouvRTh 82 (1950) 674-689, versucht Dockx folgendermaßen
seine Theorie mit Thomas in Einklang zu bringen. Er geht vom Traktat De Carit.
II-II q. 27 aa. 3 u. 4 aus. Die Titel lauten : Utrum Deus sit propter seipsum ex
caritate diligendus (a. 3). Utrum Deus in hac vita possit immediate amari (a. 4).
Beide Male geht es um eine gewisse Unmittelbarkeit der Liebe. Dockx
unterscheidet eine doppelte. Entweder bedeutet Gott unmittelbar lieben, Gott in sich,
seiner Gottheit nach, lieben, oder aber Gott unmittelbar, d. h. ohne res amoris,
lieben. « Immédiat peut donc avoir un double sens : comme signifiant que Dieu
même est atteint ou comme signifiant qu'il n'y a pas d'intermédiaire créé entre
l'opération et son objet » (S. 686). Würde also im a. 4 nicht von der immanenten
Unmittelbarkeit gesprochen, so würde dieselbe Frage wie in a. 3, d. h. zweimal
dieselbe, gestellt. Dies ist nicht anzunehmen. Also spricht Thomas in a. 4 von der
immanenten Unmittelbarkeit der Liebe. Also schließt er schon hier auf Erden
für den Akt der übernatürlichen Liebe die res amoris aus.

Lesen wir aber genau den betreffenden Artikel, so finden wir nichts von
einer solchen Behauptung. Die res amoris wird nicht erwähnt, also auch nicht
ausgeschlossen.

Ferner geht es um die allgemeine Dynamik des Willens « ad extra », gegen-



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus » 403

Wir kehren zurück und wenden uns dem ersten und fundamentalen

Beweisgang von Dockx zu. Der Hauptpunkt lag darin : Gott ist
immanent und zugleich « in summo intellectualitatis ». Also kann er
den immanenten terminus sowohl des Verstandes als auch des Willens
vertreten. Daß dies de facto geschieht, dazu braucht es einzig lumen
gloriae und übernatürliche Liebe.

Aber — schon für die visio braucht es mehr Das lumen gloriae
und die Tatsache, daß Gott « in summo intelligibilitatis in actu secundo »

existiert, genügen noch nicht, um de facto jedes « medium creatum »

auszuschließen. Das entscheidende Argument liegt doch in der Unmöglichkeit

einer species creata Für die res amoris liegt aber gerade hier
der Unterschied. Diese muß nicht die Unendlichkeit Gottes darstellen.
Also ist ein hervorgebrachter terminus nicht unmöglich. Also können
wir nicht von der Möglichkeit ex parte Dei, von der Diligibilität in actu
secundo, direkt auf die Tatsache schließen, Gott sei als immanenter
terminus im Akt der Liebe gegenwärtig.

Wie verhält es sich aber mit dem allgemeinen Prinzip, das Dockx,
um seine These zu begründen, aufstellt : Ist der Gegenstand gegenwärtig,
immanent, und besitzt er die erforderte Immaterialität, so verdrängt
er einen durch den Akt hervorgebrachten terminus — Dies scheint
in einem gewissen Sinn vom Verstandesakt allgemein zu gelten. Für
den Willen aber sehen wir die Notwendigkeit einer solchen Behauptung
nicht ein.

Trotzdem gibt es aber auch für die Erkenntnis Schwierigkeiten,
z. B. die Selbsterkenntnis der rein geistigen Wesen. Keine species

impressa Der Gegenstand ist immanent und in actu intelligibile Trotzdem

wird aber auch hier, in actu secundo, allgemein ein immanenter,
hervorgebrachter terminus angenommen 1.

Dies sind also die beiden Hauptschwierigkeiten, die wir gegen den
Beweisgang vorlegen möchten : Erstens mangelhafte Analogie zwischen der
visio und dem Akt der übernatürlichen Liebe. Zweitens nicht unbedingte
Einsicht und allgemeine Gültigkeit des zum Beweis vorausgesetzten Prinzips.

über der Erkenntnisrichtung « ad intra ». Würde auf Grund dieser ein immanenter
terminus ausgeschlossen, so müßte ja dies von jedem beliebigen Akt des Willens
gelten. Die Frage nach einem Sonderfall der übernatürlichen Liebe erübrigte sich.
Wir werden später auf den eigentlichen Sinn des Artikels zurückkommen.

1 Etiam quando mens intelligit seipsam, eius conceptio non est ipsa mens,
sed aliquid expressum a notitia mentis. De Verit. q. 4 a. 2. — Dazu bes. auch
C. Gent. IV c. 11. — Ferner R. Garrigou-Lagrange, Utrum mens seipsam per
essentiam cognoscat, an per aliquam speciem. Angel 5 (1928) 37-54, bes. S. 46 ff.



404 « In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

IV

Gegen die These an und für sich bringen wir folgende Bedenken vor.
Erstens ist sicher die Liebe sowohl im Himmel als auch auf Erden

spezifisch dieselbe. Trotzdem aber ist der Akt im Himmel verschieden.

Wir sprechen von « amor fruitivus ». Der Akt der einfachen Liebe aber
und der der genießenden scheint in sich eine andere Struktur zu besitzen.
Dieser besagt einfach Hinneigung, Konnaturalität, jener aber wesentlich

Ruhe. Diese Verschiedenheit der beiden Akte kann weder von der

Potenz, noch vom habitus, noch vom Gegenstand1 herkommen. Also,
scheint es, daß wir sie durch einen veränderten immanenten terminus
erklären müssen. Vertritt aber Gott schon auf Erden die res amoris,

so ist dies unmöglich.
Man könnte darauf sagen, daß Gott auf verschiedene Weise den

Akt begrenzen kann. — Wir entgegnen : Entweder begrenzt er ihn
unmittelbar, oder nicht. Wenn ja, so nur auf eine einzige Weise,

unmittelbar, genau wie es diesbezüglich auch für den Verstand nur
eine einzige Unmittelbarkeit geben kann : diejenige von Angesicht zu

Angesicht — Diese Schwierigkeit berührt, wie man sieht, die These

von Dockx nur in statu viae
Zweitens scheint es eine gewisse Beziehung zwischen Prinzip und

terminus des immanenten Aktes zu geben. Bei der visio ist Gott schon

als Prinzip der Erkenntnis (als species impressa) unmittelbar
gegenwärtig, also, schließt man a fortiori, auch als terminus. Bei der Liebe
aber kann Gott unmöglich Prinzip sein. Das wird ausdrücklich
zugegeben 2. Also, auch kaum als terminus Die Schwierigkeit ist ja
hier in einem gewissen Sinn noch größer. Auch bei der Selbsterkenntnis
der reinen Geister wird nichts als Prinzip hervorgebracht, wohl aber
als terminus. Ferner besteht bei der visio diesbezüglich eine ganz
besondere Schwierigkeit, Gott « an Stelle » der species expressa zu
bezeichnen. Man sagt in diesem Fall : nicht insofern sie hervorgebracht
wird, sondern einzig insofern sie das Erkannte darstellt 3. Von der res
amoris wird aber gerade die Darstellung ausgeschlossen. Also scheint

es unmöglich zu sein, Gott als terminus immanens des Willens, als

res amoris, aufzufassen.

1 Wir sprechen natürlich hier einzig vom obiectum formale terminativum
und nicht vom obiectum motivum. Dazu Cajetan, In II-II q. 24 a. 7 n. 22.

2 Dockx, a. a. O. S. 84.
3 Dazu J. Ramirez O. P., De hominis beatitudine. T. III, Matriti 1947.

N. 248, S. 412/413.



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus » 405

Drittens liegt aber die große Schwierigkeit in der Natur der res
amoris selber. Sie ist nicht, wie das innere Wort, im eigentlichen Sinn
Objekt, sondern Tendenz zum Gegenstand der Liebe. Sie ist nicht
« quod », sondern « quo ». Thomas sagt : « voluntas non habet aliquid
progrediens a seipsa quod in ea sit, nisi per modum operationis. » 1 Wir
können gewiß auch bei der res amoris vom Hervorgebracht-Werden
abstrahieren, was aber von ihr bleibt, ist einzig : non nisi per modum
operationis. Dies scheint kaum von Gott vertreten werden zu können.

Erstens wegen der Erhabenheit und Unwandelbarkeit seines Wesens.

— Man insistiert auf die « reine Begrenzung », auf den terminus purus. —
Wir sagen, daß es sich de facto um einen terminus handelt, daß dieser
aber seiner Natur nach impulsus, impetus, per modum operationis sei.
Dies scheint uns nicht von Gott unmittelbar vertreten werden zu
können.

Zweitens wegen der besonderen Eigenart des Liebesaktes selber.
Es handelt sich um einen Akt des Willens, um einen vitalen und, auf
Erden, um den freien. — Man sagt, es genüge zur Freiheit, daß das

Prinzip und der Akt ab intrinseco seien, der terminus aber könne von
außen kommen 2. — Aber auch hier ist, abgesehen vom Problem der
Freiheit, das « per modum operationis » entscheidend. Was nach Art
der Tätigkeit ist, ist wesentlich mit dem tätigen Subjekt verbunden
und geht von ihm aus : procedit. « Amor (d. h. die res amoris) (signi-
ficatur) ut operatio procedens » 3

Damit kommen wir zum traditionellen Argument gegen die von
Dockx erneute These. Auch Johannes a S. Thoma 4 fragt sich, ob der
vom Willen hervorgebrachte terminus amoris von Gott vertreten werden
kann. Er antwortet : « non est ibi aliquid quod essentia divina suppléât
per semetipsum : quia impulsus iste non potest esse impulsus et pondus
unitum, sed vitale et vitaliter seu ab intra voluntati impressum : quia

1 De Verit. q. 4 a. 2 ad 7. — Die Piana liest aber : « voluntas non habet
aliquid quod in ea sit per modum operationis », was offensichtlich dem Schluß
der Antwort widerspricht. I., Chevalier Notule de critique textuelle thomiste,
DivThom(Pi) 15 (1938) 63-68, konsultierte 11 Mss. Zwei davon lasen wie die
Piana, neun aber : « voluntas non habet aliquid quod in ea sit, nisi per modum
operationis ». Auch wird die Leonina, deren Text zu De Verit. bereit liegt « non
nisi » lesen. — Dockx erwähnt diese Stelle S. 141.

2 Dockx, a. a. O. S. 84.
3 De Verit. q. 4 a. 2 ad 7.
4 Johannes a S. Thoma, Cursus Theol., In I q. 27 Disp. 32 a. 7 nn. 17, 18.

— Vgl. auch n. 9. — Hat er sich selber, als erster, diese Hypothese gestellt, oder
woher kommt sie



406 « In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

intantum pondérât inquantum, est voluntarium et non ab extra. »1 Wir
haben schon erwähnt, daß auch die Salmanticenser2 die These von
Dockx als Hypothese erwägen. Sie lehnen sie aber mit folgenden
Worten « als weniger wahrscheinlich » ab : « de ratione termini voluntatis,

quia est inclinatio voluntaria ipsius voluntatis, debeat esse, ut
sit a principio intrinseco, nempe ab ilia voluntate, quae per earn in-
clinatur in bonum dilectum. »3

Wir fassen folgendermaßen die Schwierigkeiten gegen die erwähnten

Ausführungen zusammen. Erstens Verwischung der objektiven und
immanent objektiven Ordnung. Wir haben hervorgehoben, wie man
überhaupt kaum von einer immanent-objektiven Ordnung in Bezug auf den

Willen sprechen kann, da hier der terminus productus nicht im eigentlichen

Sinn Objekt ist. — Zweitens in den entscheidenden Punkten
mangelhafte Analogie zwischen Verstand und Wille. Das innere Wort stellt
das Erkannte dar. Also Unmöglichkeit eines hervorgebrachten Wortes
für die visio. Die res amoris aber stellt das Geliebte nicht dar. Also
keine Notwendigkeit, den hervorgebrachten terminus direkt durch Gott
ersetzen zu müssen. — Ferner ist das Wesen der res amoris « nach Art
der Tätigkeit ». Also wird sie vom tätigen Subjekt erzeugt, kann also

nicht von ihm getrennt und von Gott vertreten werden

Wir sagen nicht, — und wir möchten auf keinen Fall
mißverstanden werden, — daß die Sache uns vollkommen klar sei. Wir sagen

nur, daß es erstens keine Notwendigkeit gibt, die These von Dockx
anzunehmen, und, daß zweitens die Gründe, die man gegen die
Wahrscheinlichkeit seiner These vorbringen kann, uns mehr überzeugen 4.

1 A. a. O. n. 18. Ausg. Paris 1931 ff.
2 Wir zitierten Salmanticenses, De SS. Trin. myst. Disp. III, Dub. 1, § 12,

nn. 38, 39 ; Disp. XIX, Dub. 5, § 2, nn. 81-91. Dazu ist noch De Carit., Disp. IV,
Dub. 1, § 5, nn. 19, 20 anzugeben.

8 De SS. Trin. myst. Disp. III, Dub. 1, § 12, n. 39.
4 Bisher wurde das Buch wie folgt beurteilt :

« Nous accordons en principe le bien-fondé d'une pareille position, qui demanderait,

croyons-nous, une élaboration précise, rigoureuse, infiniment délicate. »

M. J. Le Guillou O. P., RScPhTh 34 (1950) 418.
« A la vérité, on semble se rapprocher plus de saint Thomas avec le P. Dockx

qu'avec beaucoup d'autres.» Année Théol. 11 (1950) 172.
« Un exposé consciencieux et nuancé de la doctrine de saint Thomas. » G.

Philips, EphThLov (1949) 416.
Eine wohlwollende aber zugleich sachliche Besprechung gibt A. M. Landgraf.

Auf jeden Fall stellt er klar die Frage, « ob wir es hier wirklich mit der Lehre
des hl. Thomas zu tun haben. Der Methode des V. scheint hier ein durchschlagender

Beweis versagt zu sein. » ThR 46 (1950) Sp. 101.
Demnächst wird auch in dieser Zeitschrift noch eine Besprechung erscheinen.



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus » 407

Man wäre wohl kaum, ohne Offenbarung, zur Erkenntnis einer
durch den Akt des Willens hervorgebrachten Wirklichkeit gekommen.
Es handelt sich in dieser Beziehung schon beim Begriff der res amoris
um ein natürliches Geheimnis. Dadurch wird die ganze Spekulation
über die übernatürliche Liebe in einem nicht geringen Maß erschwert.

Wir müssen aber, wenigstens kurz, noch erwähnen, wie Dockx
seine These weiter entwickelt. Er sagt, die besondere Gegenwart im
Akt der Liebe sei nicht nur eine Gegenwart Gottes, als höchstes Gut,
sondern direkt eine Gegenwart des Heiligen Geistes h Diese Behauptung
aber können wir hier, im Rahmen eines einfachen Artikels, weder
bejahen, noch weiterhin ausführen. Es geht um die bekannte Frage
nach der besonderen Einwohnung einer einzelnen Person.

Stets aber käme der Hauptpunkt der besprochenen These nur für
die Gegenwart im Akt der Liebe, in actu secundo, in Frage, da wir
nur in diesem Fall von einem immanenten terminus, und infolgedessen

von einem Vertreten desselben, sprechen können. Die Einwohnung aber,
d. h. die besondere Gegenwart Gottes, ist unabhängig von den Akten
der Liebe und Erkenntnis. Die habituelle Erkenntnis und Liebe genügt
Also wird die These auch in dieser Hinsicht, d. h. ex falsa consequentia,

fraglich.

V

Da aber der Verfasser sich ausdrücklich auf die Seite von Thomas
stellt und unter seinem Patronat die These veröffentlicht, müssen wir
uns noch fragen, wie diese sich gegenüber der Lehre des Magisters
verhält. — Wir können hier mit größerer Entschiedenheit sprechen.

Erstens ist es klar, daß für Thomas die besondere Gegenwart,
« sicut cognitum et amatum », einen einzigen modus der Gegenwart
darstellt. Das Erkannte wird geliebt und das Geliebte erkannt, und als

Erkannt-Geliebtes ist der Gegenstand gegenwärtig. Er unterscheidet
die besondere Gegenwart nicht, wie die allgemeine, wiederum in
verschiedene modi. Nach der Ansicht von Dockx aber wäre die Gegenwart
auf Grund der Liebe von der auf Grund der Erkenntnis verschieden,
und dies nicht nur ex parte Dei, sondern auch vom Geschöpf aus ;

wir müßten also in diesem Fall von zwei real verschiedenen Modalitäten
sprechen 2.

1 Dockx, a. a. O. S. 112.
2 Ferner braucht es nach Thomas zur objektiven, realen Gegenwart

experimentelle Erkenntnis und Liebe. Bei der genannten These aber kann man von



408 « In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

Zweitens ist die besondere Gegenwart für Thomas objektiv, « per
modum obiecti ». Die Wirklichkeit der Liebe aber ist nicht Gegenstand

der Liebe. Wäre also Gott als Wirklichkeit der Liebe besonders

gegenwärtig, so wäre er nicht mehr im strengen Sinne objektiv
gegenwärtig.

Drittens ist die Lehre des terminus productus a voluntate bei
Thomas mit Vorsicht aufzunehmen. Wir zweifeln zwar keinen Augenblick,

daß diesbezüglich seine Lehre im Traktat De SS. Trinitate deutlich

vorliegt. Bei der Anwendung aber auf andere Gebiete muß mit
einer gewissen Sorgfalt vorgegangen werden. Wir fanden diese Lehre
bei der übernatürlichen Liebe nirgends besonders erwähnt. Der
Verfasser sucht sie unter dem Ausdruck « Unmittelbarkeit der Liebe ».

Was versteht aber Thomas darunter
In zwei Artikeln 1 spricht er formell davon, in verschiedenen

Antworten 2 kommt er darauf zu sprechen. Am klarsten ist der Ausdruck
in De Verit. q. 10 a. 11 ad 6 : « possumus diligere Deum immediate,
nullo alio praedilecto », währenddem wir Gott in statu viae nicht « nullo
alio praecognito » erkennen können. — Es ist also klar, daß es sich

hier nicht um eine subjektive, sondern um eine objektive Unmittelbarkeit

der Liebe handelt3.
Auch das Prinzip dieser Aussage wird angegeben : « ubi terminatur

operatio intellectus, ibi incipit operatio affectus. »4 Es geht um die
bekannte Lehre der « circulatio » 5. Wie der Verstand dort beginnt, wo
die Sinne aufhören, d. h. bei der Einbildungskraft und deren Phantasma,
ebenso beginnt auch der Wille dort, wo der Verstand aufhört, d. h. bei
den rein geistigen Dingen und letztlich bei Gott 8. Also kann Gott

diesen Begriffen abstrahieren. Wir haben von der res amoris keine Erfahrung,
also auch nicht davon, daß Gott sie ersetzt. — Damit leugnen wir natürlich nicht,
daß man, die These vorausgesetzt, auf ihr eine gewisse Erfahrung aufbauen könnte.
Es geht aber nicht darum, sondern um den Formalgrund des Gegenwärtig-Seins.

1 In Sent. III d. 27 q. 3 a. 1 ; II-II q. 27 a. 4.
2 z. B. : De Verit. q. 10 a. 11 ad 6 ; De Carit. a. 2 ad 11 ; I-II q. 66 a. 6 ad 1 ;

II-II q. 23 a. 6 ad 1 ; q. 26 a. 1 ad 2.
3 So sagt Thomas : « terminus cognitionis est in eo quod est maxime a sensu

remotum » (II-II q. 27 a. 4). Daraus ergibt sich, daß der terminus auch für die
Liebe, von der er spricht, das « medium in quo », d. h. das objektive, und nicht
das « medium per quod », d. h. das subjektive, ist. — Dasselbe, wenn er in
demselben Artikel sagt : « dilectio tendit in Deum primo, et ex ipso derivatur
ad alia : et secundum hoc Caritas Deum immediate diligit. »

4 In Sent. III d. 27 q. 3 a. 1.
5 II-II q. 27 a. 4 ad 2.
6 Dazu bes. ausführlich In Sent. III d. 27 q. 3 a. 1.



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus » 409

schon hier auf Erden unmittelbar geliebt werden, trotzdem er immer
nur mittelbar erkannt wird. Wir sehen, die ganze Argumentation
beruht für Thomas auf der Natur des Willens : « diligens trahitur ad
rem dilectam. »1 Also keine Sonderstellung der übernatürlichen Liebe 2.

Also schließt diese nach Thomas die Wirklichkeit der Liebe nicht aus

Wir können die übernatürlichen Tätigkeiten unter einem
dreifachen Gesichtspunkt betrachten : entweder von Seiten des habitus,
oder von Seiten der Potenz, oder von Seiten des Aktes. Beim habitus
geht es um die metaphysische Proportion zum Objekt, d. h. darum,
daß sämtliche göttliche Tugenden sich auf Gott gemäß seiner Gottheit
beziehen. Bei der Potenz geht es um das besondere ontologische
Verhältnis der einzelnen Fähigkeit zur Wirklichkeit des Gegenstandes. Beim
Akt aber um dessen dreifache, innere, psychologische Struktur : Prinzip,
Akt und terminus.

Wie schon betont wurde, sprechen wir von einem doppelten
terminus : von einem subjektiven, immanenten, und von einem objektiven.
Der objektive kann wiederum mittelbar und unmittelbar sein. Alle
göttlichen Tugenden besitzen denselben objektiven terminus : Gott in
sich. Auch der Glaube erreicht diesen terminus3. Er erreicht ihn aber
als terminus ultimus, durch Gedanken und Vorstellungen mittelbar. Die
Liebe jedoch erreicht ihn als terminus ultimus immediatus. Sie geht,
gemäß der Tendenz des Willens, unmittelbar auf die Wirklichkeit
Gottes in sich : « utpote essentialiter existens ipsa bonitas » 4. — Damit
wird aber für Liebe und Glauben ein immanenter terminus nicht
ausgeschlossen. Dieser wird erst für die Schau von Gott selber vertreten.
— Wir sehen also, daß die Liebe in der Mitte steht zwischen Glauben
und Schauen. Sie besitzt eine gewisse objektive Unmittelbarkeit, und
insofern übersteigt sie den Glauben. Subjektiv aber bleibt sie, wie der
Glaube, mittelbar, und insofern steht sie unter der Schau.

1 I-II q. 66 a. 6 ad 1. Ferner I q. 16. a. 1 ; q. 82 a. 3.
2 In De Verit. q. 10 a. 11 ad 6 spricht Thomas ausdrücklich von der natürlichen

Erkenntnis und Liebe, und, infolgedessen, von der Unmittelbarkeit, die
schon der natürlichen Liebe zukommt : « Intellectus autem ex effectibus in causas
procedens, tandem pervenit in ipsius Dei cognitionem aliqualem, cognoscens de eo
quid non est ; et sic afifectus fertur in id quod ei per intellectum offertur, sine hoc
quod necesse habeat redire per omnia media per quae intellectus transivit. »

3 Dazu II-II q. 1 a. 2 ad 2.
4 II-II q. 27 a. 4.

Divus Thomas 28



410 « In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

Wir können also einen dreifachen Gebrauch des Begriffes « Unmittelbarkeit

» unterscheiden. Erstens in bezug auf die Tugend. Dann besagt
unmittelbar obiectum per se. — In bezug auf den Akt der betreffenden

Tugenden kann ein Doppeltes gemeint sein. Entweder die objektive
Unmittelbarkeit, auf Grund der Eigenart der Potenz, in Hinblick auf
den transsubjektiven terminus des Aktes. — Oder die subjektive
Unmittelbarkeit, auf Grund der inneren Struktur des Aktes, in Hinblick
auf den immanenten terminus des Aktes.

Im ersten Sinn sind sämtliche göttlichen Tugenden unmittelbar,
auch der Glaube. Darüber hinaus besitzt aber die Liebe eine eigene

Unmittelbarkeit, im Akt und objektiv. Diese beiden Arten gelten auch

von der Schau. Diese jedoch besitzt ihrerseits noch eine dritte, die

ihr allein zukommt, im Akt und subjektiv. Alle drei aber, Glaube,
Liebe und Schau, sind immer insofern noch mittelbar zu nennen, als
sie zur vollen Vereinigung mit Gott einen eigenen, geschaffenen Akt
benötigen L

Damit kehren wir zurück zum Text von Thomas, von dem wir
ausgingen : « In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem
videmus. » 2 Die Interpretation, die wirklich dem Zusammenhang, und
besonders den beiden diesbezüglich formellen Stellen 3, entspricht, ist
folgende. Es wird von der Liebe, gegenüber dem Glauben, die objektive
Mittelbarkeit ausgeschlossen. In dieser objektiven Unmittelbarkeit
gleicht die Liebe der Schau, und in diesem Sinn muß der Vergleich als

strenge Analogie, im eigentlichen Sinn, genommen werden. — In bezug
auf die subjektive Seite ist der Akt der Schau vom Akt der Liebe
verschieden.

1 Damit antworten wir auf Dockx, NouvRTh 82 (1950) 686. Spricht Thomas
II-II q. 27 a. 3 von einer Unmittelbarkeit, so ist damit die erste, allgemeine
gemeint, unmittelbar obiectum per se. Daraus folgt aber nicht, daß er
deswegen in a. 4 von der subjektiven Unmittelbarkeit spricht. Er kann, « um eine
Wiederholung zu vermeiden », sowohl von der objektiven als auch von der
subjektiven sprechen. Daß er de facto von der ersten spricht, haben wir oben
nachgewiesen.

2 Von Docks S. 73 u. 98 zitiert.
3 In Sent. III d. 27 q. 3 a. 1 ; II-II q. 27 a. 4.


	"In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus" : zu einer neuen Interpretation und deren Kritik

