Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: "In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus" : zu
einer neuen Interpretation und deren Kritik

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

« In statu viae Deum per essentiam
amamus, non autem videmus »

Zu einer neuen Interpretation und deren Kritik

Von Heinrich STIRNIMANN O. P.

Die besondere Gegenwart Gottes, auf Grund der Gnade, wird all-
gemein als Gegenwart des erkannten und geliebten Gegenstandes be-
stimmt !. Besonders einleuchtend ist die Verwirklichung dieser Gegen-
wart in der Schau. Hier sind alle damit einverstanden : auf Grund der
Schau kommt eine besondere, reale, objektive Gegenwart zustande.
Gegenwart besagt Unmittelbarkeit, Gegenwart des Erkannten, unmittel-
bare Erkenntnis. Die Schau aber ist unmittelbare Erkenntnis. Ferner
vertritt Gott selber, seine Wesenheit, die Stelle der species zur Erkennt-
nis. Also kommt in der Schau nicht nur eine unmittelbare intentionale,
sondern zugleich auch eine unmittelbar reale Vereinigung mit dem
Erkannten zustande. Also ist Gott in denen, die ihn schauen, unmittelbar
real gegenwairtig.

Auf Erden aber verhilt es sich anders. Hier kann Gott normaler-
weise weder in der natiirlichen noch in der iibernatiirlichen Ordnung
unmittelbar durch sein Wesen erkannt werden. Wie kann also trotz-
dem von einer objektiven, realen Gegenwart gesprochen werden ?
Leichter scheint es, wenn wir hier von der Liebe ausgehen. Deshalb
versuchte man die gottliche Einwohnung auf Erden mehr als Gegen-
wart des Geliebten denn als Gegenwart des Erkannten zu erkliren.

~ Wir lassen hier den in dieser Richtung liegenden, bekannten Versuch
von Suarez ? und neueren Autoren 3 beiseite.

11q.8a.3; q.43 a.3.

2 F.Suarez, InI P. Summae Theol. De SS. Trin. myst. L. XII, ¢, 5. Besonders
nn. 12, 13, 14.

 Zuletzt I. G. MENENDEz-REIGADA O.P. in BullThom 6 (1929) 425 und
zu Juan DE S. Tom4s, Los Dones, Madrid 1948, Nota B, S. 107/108.



396 «In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

Die Liebe richtet sich nicht in allen Punkten nach der Erkenntnis.
Trotz der Mittelbarkeit der Erkenntnis kann doch der ihr entsprechende
Akt der Liebe mittellos sein . Also kann man sich, und mit Recht,
fragen, ob die besondere Gegenwart nicht, wie in der Schau auf Grund
der unmittelbaren Erkenntnis, so in statu viae auf Grund der Unmittel-
barkeit der Liebe zustande kommen kann. Wie man sieht, geht es hier
bei diesem Versuch, zundchst um den Vergleich zwischen dem jen-
seitigen Akt der Schau und dem diesseitigen der iibernatiirlichen Liebe :
« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus. »
Bei Thomas geht es aber an der betreffenden Stelle nicht um die Er-
klirung der besonderen Gegenwart 3.

I

In diesem Zusammenhang finden wir die genannte Gegeniiber-
stellung bei Suarez. Er spricht zwar nicht, wie er selber betont, von
einem Vergleich im strengen Sinne, sondern von einem Beispiel. Ferner
geht sein Hauptmerk deutlich nicht auf die objektive Seite, sondern
auf die subjektive, d. h. auf die Prinzipien, der beiden Akte. Wie nim-
lich dort, bei der Schau, das lumen gloriae, die reale Gegenwart Gottes
nicht eigentlich bewirkt, sondern sie, als ultima dispositio, gewisser-
maben erfordert, so, — fragt sich Suarez, — kann wohl auch die iiber-
natiirliche Liebe als Freundschaft die reale Gegenwart Gottes als Freund
gewissermaBen erfordern®. Der Vergleich bezieht sich also bei ihm
nicht direkt auf die Unmittelbarkeit der beiden Akte.

Diesen Gesichtspunkt fassen etwas spiter die Salmanticenser ® ins

1 Quod cognoscitur in alio, potest in seipso amari. In Sent. III, d. 27 q. 3
a.1 ad 2.

2 In Sent. III d. 34 q.1 a. 1 ad 5.

3 Sondern um den Vergleich zwischen der i{ibernatiirlichen Liebe und den
Gaben.

% F. Suarez, De SS. Trin. myst.,, Lugduni 1617, L. XII c. 5 n. 14 : Quod
potest etiam declarari exemplo beatorum, nam ex vi luminis gloriae habent Deum
peculiari modo suis mentibus praesentem ... Ubi lumen gloriae non facit quidem
per se ipsum novam unionem physicam inter intellectum et Deum ... tamen
est talis dispositio, quae natura sua postulat talem praesentiam, etiam praecisa
consideratione immensitatis. Cur ergo non poterit gratia et caritas esse similis
dispositio alio titulo iam declarato ?

§ Zu einer Kontroverse der Interpretation der Ansicht der Salmanticenser
vgl. T. ZiLienskr O. C. D., Doctrina Salmanticensium de modo inhabitationis
SS. Trinitatis in anima iusti, DivThom(Pi) 45 (1942) 373-394 und ENRICO DI
S. TEresA O. C. D., Dio in noi secondo i Salmaticesi, Vita Carm, Nov. 1943, S. 64-78.
— Zilienski ist der Ansicht, daB die Salmanticenser mehr in der Linie von Johannes



«In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus» 397

Auge. In der Disputatio III, De Processione divini amoris?, stellen
sie sich die Frage, ob Gott in der ewigen Seligkeit nicht, wie im Verstand,
so auch im Willen auf ganz besondere Weise gegenwirtig sei. Im Ver-
stand vertritt er die species. Kdénnte er nicht auch, fragen sie ausdriick-
lich, im Willen den terminus immanens, die sogenannte «res amoris »,
ersetzen 2?7 Es wird also nicht mehr, wie bei Suarez, das subjektive
(die Prinzipien : lumen gloriae und habitus der Liebe), sondern mehr
das objektive Moment (die immanenten termini der beiden Akte) be-
trachtet. Die Moglichkeit aber einer solchen besonderen Gegenwart im
Willen wird abgelehnt. « Probabile erit, quod Deus nequeat in ratione
huius termini amoris uniri. »® Gott ist also, « wahrscheinlich », einzig
im Verstand der Seligen unmittelbar, als immanenter terminus,
gegenwartig.

In der Disputatio XIX, De missione divinarum personarum *, stellen
sie die Frage nach der Art und Weise der besonderen Gegenwart Gottes.
In der prima via® finden wir dort ausdriicklich das Argument von
Suarez, d.h. den Beweis durch die Liebe als Freundschaft. Bei der
secunda via ® aber gehen sie direkt von der ewigen Seligkeit aus. Dem
vollkommensten Akt im Verstand, fithren sie aus, folgt der vollkom-
menste Akt von Seiten des Willens. Wie dort, im Verstand, Gott auf
innigste Art und physisch-real gegenwirtig ist, so, sagen sie, ist auch
hier, im Willen, Gott auf innigste Art real-physisch gegenwirtig. « Erunt-
que duo ista », lesen wir in Sperrdruck, « nempe caritas et Deus secun-
dum substantiam unita per modum virtutis amativae vel amoris et
obiecti illius»? Sie sprechen hier nicht mehr deutlich von einem
terminus immanens, sie sagen einfach, Gott wird unmittelbar als Gegen-
stand gegenwartig sein. Durch die spezifische Einheit der Liebe schlieBen
sie vom jenseitigen Akt auf den diesseitigen in statu viae. Was fiir den
Verstand nicht méglich ist, wird vom Willen, beziehungsweise von

a S. Thoma stehen als in der von Suarez. Man wird aus unseren Ausfithrungen
leicht entnehmen, wie dies zu beurteilen ist.

! Salmanticenses, De SS. Trin. myst. Disp. III, Dub. 1, § 12, n. 39.

* Si semel servanda est paritas, quae videtur postulari inter obiectum intel-
lectus et voluntatis, tunc probabile est, quod sicut divina essentia potest uniri
cum intellectu beatorum in ratione verbi, ita Dei bonitas poterit etiam uniri cum
voluntate beatorum in ratione teymini dilecti. A.a.O. Ausg. Paris 1870 ff.

3 Daselbst.

* De SS. Trin. myst., Disp. XIX, Dub. 5, § 2, nn. 81-91.

5 Daselbst n. 84 ff.

® Daselbst n. 87 ff,

7 A a. O. n. 87.



398 «In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

der iibernatiirlichen Liebe, bejaht : Gott ist unmitielbar und physisch-
real als Gegemstand im Akt gegenwirtig.

Dieselbe Stellung nimmt auch Rudloff, in Divus Thomas, Freiburg
1930 1, ein. Die besondere Gegenwart Gottes auf Erden wird folgender-
malen bestimmt: Gott ist real seiner Substanz nach gegenwirtig,
erstens « per modum obiecti radicaliter visibilis », und zweitens « per mo-
dum obiecti, tam radicaliter quam proxime, diligibilis, nec non et actu
dilecti » 2. Was also fiir den Verstand beziiglich der Schau nur wurzel-
haft da ist, wird fiir den Willen durch die iibernatiirliche Liebe schon
hier auf Erden verwirklicht. Der Grund liegt in der Unmittelbarkeit
der Liebe. — Damit sind wir mit unserer Frage da angelangt, wo Dockx,
in seinem Buch, «Fils de Dieu par grice »3, sie aufgreift.

18 |

Was die Salmanticenser auf der einen Seite als « weniger wahr-
scheinlich » ablehnten, auf der anderen aber doch irgendwie durch-
blicken lieBen, was Rudloff in einem gewissen Sinn andeuten konnte,
das stellt nun Dockx in helles Licht. Er geht natiirlich noch bedeutend
weiter. Seine These lautet : Gott ist schon auf Erden als « terminus
immanens amoris » im {ibernatiirlichen Akt der Liebe gegenwirtig. Mit
anderen Worten : Es kann schon hier auf Evden fiir den iibernatiivlichen
Akt der Liebe, der sich unmitlelbar auf Gott in sich bezieht, keinen « ter-
minus creatus, productus a voluntate » geben.

Damit wire der Weg zur besonderen Gegenwart offen. Wie Gott
seiner ganzen Wirklichkeit nach den Seligen unmittelbar im Akt der
Schau gegenwirtig ist, so wire er auch hier schon auf Erden, im Akt
der iibernatiirlichen Liebe, unmittelbar und seiner ganzen Wirklichkeit
nach gegenwirtig. Die Frage also nach dem eigentlichen Formalgrund
der Einwohnung wire gelost, der Beweis der spezifisch neuen Gegen-
wart zwingend. Beide Male unmittelbar realer Kontakt | — Wir miissen
aber schauen, ob die Voraussetzung einer solchen Erklirung ange-
nommen werden kann.

Zunichst hebt der genannte Verfasser mit groBer Klarheit die
Analogie zwischen Verstand und Wille insofern hervor, als beide in

1 L. Ruprorr O.S.B., Des hl. Thomas Lehre von der Formalursache der
Einwohnung Gottes in der Seele der Gerechten. DivThom(Fr) 8 (1930) 175-191,
bes. S. 190.

? Vgl. dazu Salmanticenses, a.a.O. n. 89.

8 8. J. Dockx O. P., Fils de Dieu par griace. Paris 1948.



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus» 399

actu secundo einen terminus hervorbringen, der unmittelbar, immanent,
diesen Akt begrenzt !. Beim Verstand handelt es sich um die « species »,
um die «intentio», um das «innere Wort », beim Willen um die « res
amoris », um eine vom Willen erzeugte « Wirklichkeit der Liebe ». Der
Akt, sowohl des Verstandes als auch des Willens, unterscheidet sich
nicht, wie eine Sache von einer Sache, von der Potenz, sondern bildet
mit ihr, wie die Vollkommenheit mit dem zu Vervollkommnenden,
eine Einheit. Der terminus immanens aber unterscheidet sich nicht nur
sachlich, sondern als an und fiir sich getrennte Wirklichkeit, vom Akt.
Sowohl das innere Wort, als auch die res amoris, unterscheidet sich
vom Akt, als von diesem hervorgebracht, wie das Erzeugte von dem,
das es erzeugt.

Auch die Natur der beiden termini wird bestimmt. Das innere
Wort ist eine gewisse Ahnlichkeit des Erkannten, die res amoris ein
« impulsus » dynamischer Natur, der uns zum geliebten Gegenstand hin-
neigt. Das Wort ist zugleich « quo » und «quod». Die res amoris ist,
eben wegen der Dynamik zur duBeren Wirklichkeit des Geliebten hin,
einzig ein «quo » 2,

Auf verschiedenen Gedankengingen versucht man nun darzulegen,
daB im Willensakt der iibernatiirlichen Liebe keine « Wirklichkeit der
Liebe » vom Willen hervorgebracht wird, sondern daB Gott selber, als
hochstes Gut, terminus immanens des Aktes sei 2.

Das Hauptargument scheint uns im folgenden zu liegen. Zwei
Griinde fithren uns zur Annahme eines immanenten, hervorgebrachten
terminus. Erstens, daB die Wirklichkeit des Objektes auBerhalb des
Subjektes liegt, und zweitens, daB das Objekt in sich nicht den erfor-
derten Grund von Intelligibilitit besitzt, um unmittelbar einen rein
geistigen und immanenten Akt « begrenzen » zu koénnen 4. Fiir Gott

! A.a. 0. 8S. 60-65. — Dazu auch S. J. Dockx O. P., Note sur la procession
de terme dans la volonté. Angel 15 (1938) 419-428.

2 A a. 0. S. 65.

3 Dieu est-il, ici-bas, la réalité d’amour par laquelle nous puissions l'aimer
d'un amour immédiat ? S. 52. — Pourtant, la charité dépasse la foi et ’espérance
du fait que, non seulement elle atteint ainsi Dieu immédiatement d’une immé-
diateté objective, mais encore immédiatement selon l'immédiateté d’immanence,
alors que la foi et le désir de I’espérance, né de la possession imparfaite de la foi,
n’atteignent Dieu que par le truchement des concepts. La charité, par contre,
n'interpose aucune réalité d’amour entre son acte et I'objet de son amour. C'est Dieu
lui-méme qui est présent au sein de la volonté « ut amatum in amante », par maniére
de terme immanent. S. 71.

4 S. 63.



400 «In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

aber fallen beide Einschrinkungen dahin. Er ist nicht auBerhalb,
sondern innerhalb, und zweitens ist er sowohl « in summo intelligibili-
tatis » als auch «in summo diligibilitatis ». Also kann Gott unmittelbar,
als immanenter terminus, den immanenten Akt begrenzen. Dal} dies de
facto geschieht, dazu braucht es nach der Auffassung, die wir hier
besprechen, einzig fiir den Verstand das lumen gloriae und fiir den
Willen die {ibernatiirliche Liebe *.

Betrachten wir aber mehr die Art und Weise, wie die Gedanken
dargelegt und entwickelt werden 2, so kommt der Beweisgang auf folgen-
des heraus. Die Liebe gibt mehr als Glaube und Hoffnung, sie bringt
die besondere Gegenwart Gottes. Diese ist «sicut cognitum in cognos-
cente » und «sicut amatum in amante ». Die intentionale Liebe, durch
eine hervorgebrachte res amoris, verbindet uns nicht direkt mit der
Wirklichkeit des Geliebten. Also kann einzig dadurch Gott « gegen-
wartig » werden, daB er direkt durch sich, als terminus immanens, den
Akt begrenzt ®. Thomas lehrt an verschiedenen Stellen, daBl der Akt
der iibernatiirlichen Liebe direkt von der Wirklichkeit Gottes begrenzt
werde. Also, schlieBt der genannte Verfasser, vertritt in diesem Akt
Gott selber die Stelle der res amoris und wird somit unmittelbar, seiner
Wirklichkeit nach, beriihrt. Nicht genug, man zdgert nicht, diese Aus-
legung auch als Lehre von Thomas hinzustellen . — Hier beginnen
wir die Krisis.

1 La dilection ne congoit un terme immanent d’amour que si l'objet aimé
lui-méme n’atteint pas I'immatérialité requise pour subsister au sein de la volonté
immatérielle, comme l'intelligence ne produit de verbe que si 1'objet connu ne
peut terminer par lui-méme immatériellement l'intellect en acte seconde. Or,
Dieu subsiste immatériellement comme réalité d’amour en acte seconde. Il pourra
donc terminer par lui-méme ’acte de dilection. Pour que la chose se réalise en fait,
il faut et il suffit que la volonté soit élevée par une vertu surnaturelle (la charité) qui
la dispose. S. 77/78. — Dazu auch S. 85-87.

? Besonders S. 67-71.

 Si Dieu est réellement présent en raison de la charité, ce ne peut étre que
parce que Dieu est atteint immédiatement par celle-ci, autrement nous n’aurions
qu’une présence purement affective, semblable & celle que nous pouvons avoir
des choses matérielles que nous aimons sans les posséder en leur étre physique.
Mais la présence immédiate du pur diligible, « Deus caritas est», ne peut se faive
qu’a condition que Diew soit en nous la «ves amoris», la réalité d’amour, terme
immanent de notre acte de dilection. S. 69.

1 ... lorsque saint Thomas nous dit que Dieu est réellement présent dans
I’dme juste, «ut cognitum in cognoscente et amatum in amante», c’est d'une
présence par maniére d’objet immédiatement atteint qu’il entend parler. Cette
immédiateté du coté de 'objet requiert la présence de 1'objet connu ou aimé par
maniére de terme immanent. S. 68. — Qu’entre Dieu et nous il n'y a pas d’inter-



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus» 401

ITI

Thomas sagt an manchen Stellen?, daBl die géttliche Liebe, im
Unterschied zu Glaube und Hoffnung, sich unmittelbar auf Gott beziehe.
Diese Unmittelbarkeit ist aber fiir ihn eine objektive und nicht eine

subjektive.

Auch der Glaube bezieht sich auf Gott in sich, dies jedoch durch
die « propositiones fidei». Auch diese gehéren zum Objekt des Glaubens 2.
Bei der Liebe aber geht der Akt direkt auf die Wirklichkeit Gottes 3.
Diese ist einziges Objekt in diesem Fall. Das «immediate attingere »
besagt hier, daB die Wirklichkeit Gottes selber unmittebar « obiectum
formale » sei . Damit ist aber nichts gesagt von der subjektiven und
ontologisch-psychologischen Struktur des Aktes.

Dockx rechnet schon den terminus immanens zur objektiven
Ordnung. Tuen wir dies, so miissen wir aber streng zwischen der
schlechthin-objektiven und der immanent-objektiven Ordnung unterschei-
den, d. h. zwischen der Wirklichkeit in sich des Erkannten und Ge-
liebten und den, jener entsprechenden, termini in Intellekt und Wille.
Damit entgegnen wir Dockx, wenn er De car., q. 1 a. 1 ad 3 zitiert 5,
Thomas sagt dort, daB die Liebe ex parte subiecti nicht unmittelbar
sei, sondern durch den geschaffenen habitus der Liebe zustande komme.
Ex parte obiecti jedoch, fiihrt er aus, sei der Akt unmittelbar auf Gott

médiaire peut sembler une théorie peu conforme a I'enseignement de saint Thomas,
c’est pouvtant ce qu’il affirme explicitement. S. 69.
! Vgl. I-II q. 66 a. 6; II-II g. 23 a.6; q. 27 a. 4.

 [I-II q. 1 a. 2.
? Dazu bes. II-II q. 27 a. 4 : Utrum Deus in hac vita possit immediate amari.

4 Fides autem et spes attingit quidem Deum secundum quod ex ipsi pro-
venit nobis vel cognitio veri vel adeptio boni: sed caritas attingit ipsum Deum
ut im ipso sistat, non ut ex eo aliquid nobis proveniat. II-II q. 23 a. 6.

Dilectio ... etiam in statu viae tendit in Deum primo, et ex hoc ipso deri-
vatur ad alia : et secundum hoc carvitas Deum immediate diligit, alia vero mediante
Deo. II-II q. 27 a. 4.

In diesem Sinn hat auch CAJETAN die Unmittelbarkeit der Liebe verstanden.
Deus secundum seipsum est immediatus et primus terminus amoris caritatis
etiam in via, quia est obiectum formale eius, ideo etiam in via immediate amatur.
In II-IT q. 27 a. 4.

8 A.a.O. S. 69. — Die vollstindige Antwort lautet : Ad tertium dicendum,
quod cum dicitur : « Qui adhaeret Deo, unus spiritus est» ; non designatur unitas
substantiae ; sed unitas affectus, quae est inter amantem et amatum. Qua quidem
unione habitus caritatis magis se habet ut principium amationis quam ut medium
inter amantem et amatum ; nam actus dilectionis immediate transit (Dockx :
atteint immédiatement) in Deum ut in amatum, non autem immediate in habitum
caritatis.



402 «In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

bezogen. Dockx kommentiert : unmittelbar ex parte obiecti, also
unmittelbar als terminus, als res amoris ! — Thomas sagt aber nicht,
daB er mit der Unmittelbarkeit ex parte obiecti die immanent-objektive
Ordnung, den immanenten terminus, beziehungsweise das Nichtvor-
handensein eines solchen, meine.

Ja, wir miissen noch weiter gehen. Thomas braucht dies nicht zu
sagen, da es klar ist, daB er von der nichtimmanenten Ordnung spricht.
Fiir den Verstand gehort der terminus zur objektiven Ordnung, da er
nicht nur « quo», sondern « quod » ist. Fiir den Willen aber verhilt
es sich anders. Auch hier ist gewil der terminus de facto «sicut res
a re » von Akt und Potenz verschieden. Trotzdem aber gehért er nicht
zur objektiven Ordnung im eigentlichen Sinn, da er kein « quod »,
sondern « quo » ist. Die res amoris vertritt nicht die Wirklichkeit des
Geliebten, sondern ist Tendenz und Hinneigung zu ihr. Wir kénnen
also hier im strengen Sinn nur von einem einzigen Objekt sprechen, der
Wirklichkeit in sich des Geliebten ! — Sagt also Thomas, daB der Akt
ex parte obiecti unmittelbar sei, so bezieht sich dies deutlich genug
auf den Gegenstand in sich und nicht auf die res amoris. Wir kénnen
also daraus kein Argument fiir eine «immanente Unmittelbarkeit »
ziehen 1.

1 S. 70, 71 zitiert man ad 4 und ad 5 desselben a. 1, De Carit. Unter « dilectio
increata » versteht man die Gottheit als res amoris. Gemaf3 der Lehre des Korpus
bezieht sich aber dieser Ausdruck auf die motio Dei : Nec tamen per hoc excluditur
quin Spiritus Sanctus, qui est carifas increata, sit in homine caritatem habente,
movens animam ad actum dilectionis, sicut Deus movet omnia ad suas operationes.

In einem neuen Artikel « Du fondement propre de la présence réelle de Dieu
dans I'ame juste», NouvRTh 82 (1950) 674-689, versucht Dockx folgendermalen
seine Theorie mit Thomas in Einklang zu bringen. Er geht vom Traktat De Carit.
II-1T q. 27 aa. 3 u. 4 aus. Die Titel lauten : Utrum Deus sit propter seipsum ex
caritate diligendus (a. 3). Utrum Deus in hac vita possit immediate amari (a. 4).
Beide Male geht es um eine gewisse Unmittelbarkeit der Liebe. Dockx unter-
scheidet eine doppelte. Entweder bedeutet Gott unmittelbar lieben, Gott in sich,
seiner Gottheit nach, lieben, oder aber Gott unmittelbar, d. h. ohne res amoris,
lieben. « Immédiat peut donc avoir un double sens : comme signifiant que Dieu
méme est atteint ou comme signifiant qu’il n’y a pas d’intermédiaire créé entre
I'opération et son objet» (S. 686). Wiirde also im a. 4 nicht von der immanenten
Unmittelbarkeit gesprochen, so wiirde dieselbe Frage wie in a. 3, d. h. zweimal
dieselbe, gestellt. Dies ist nicht anzunehmen. Also spricht THoMAS in a. & von der
immanenten Unmittelbarkeit der Liebe. Also schlieBt er schon hier auf Erden
fiir den Akt der iibernatiirlichen Liebe die res amoris aus.

Lesen wir aber genau den betreffenden Artikel, so finden wir nichts von
einer solchen Behauptung. Die res amoris wird nicht erwihnt, also auch nicht
ausgeschlossen.

Ferner geht es um die allgemeine Dynamik des Willens « ad extra », gegen-



«In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus» 403

Wir kehren zuriick und wenden uns dem ersten und fundamen-
talen Beweisgang von Dockx zu. Der Hauptpunkt lag darin : Gott ist
immanent und zugleich «in summo intellectualitatis ». Also kann er
den immanenten terminus sowohl des Verstandes als auch des Willens
vertreten. Dal} dies de facto geschieht, dazu braucht es einzig lumen
gloriae und {iibernatiirliche Liebe.

Aber — schon fiir die visio braucht es mehr! Das lumen gloriae
und die Tatsache, daB Gott « in summo intelligibilitatis in actu secundo »
existiert, geniigen noch nicht, um de facto jedes « medium creatum »
auszuschlieBen. Das entscheidende Argument liegt doch in der Unmag-
lichkeit einer species creata ! Fiir die res amoris liegt aber gerade hier
der Unterschied. Diese muf3 nicht die Unendlichkeit Gottes darstellen.
Also ist ein hervorgebrachter terminus nicht unméglich. Also kénnen
wir nicht von der Méglichkeit ex parte Dei, von der Diligibilitit in actu
secundo, direkt auf die Tatsache schlieBen, Gott sei als immanenter
terminus im Akt der Liebe gegenwartig.

Wie verhilt es sich aber mit dem allgemeinen Prinzip, das Dockx,
um seine These zu begriinden, aufstellt : Ist der Gegenstand gegenwirtig,
immanent, und besitzt er die erforderte Immaterialitit, so verdringt
er einen durch den Akt hervorgebrachten terminus ? — Dies scheint
in einem gewissen Sinn vom Verstandesakt allgemein zu gelten. Fiir
den Willen aber sehen wir die Notwendigkeit einer solchen Behauptung
nicht ein.

Trotzdem gibt es aber auch fiir die Erkenntnis Schwierigkeiten,
z. B. die Selbsterkenntnis der rein geistigen Wesen. Keine species im-
pressa ! Der Gegenstand ist immanent und in actu intelligibile ! Trotz-
dem wird aber auch hier, in actu secundo, allgemein ein immanenter,
hervorgebrachter terminus angenommen *.

Dies sind also die beiden Hauptschwierigkeiten, die wir gegen den
Beweisgang vorlegen méchten : Erstens mangelhafte Analogie zwischen der
visio und dem Akt der iibernatiirlichen Liebe. Zweitens nicht unbedingte
Einsicht und allgemeine Giiltigkeit des zum Beweis vorausgesetzten Prinzips.

tiber der Erkenntnisrichtung « ad intra ». Wiirde auf Grund dieser ein immanenter
terminus ausgeschlossen, so miilte ja dies von jedem beliebigen Akt des Willens
gelten. Die Frage nach einem Sonderfall der iibernatiirlichen Liebe eriibrigte sich.
Wir werden spater auf den eigentlichen Sinn des Artikels zuriickkommen.

! Etiam quando mens intelligit seipsam, eius conceptio non est ipsa mens,
sed aliquid expressum a notitia mentis. De Verit. q. 4 a. 2. — Dazu bes. auch
C. Gent. IV c. 11. — Ferner R. GARRIGOU-LAGRANGE, Utrum mens seipsam per
essentiam cognoscat, an per aliquam speciem. Angel 5 (1928) 37-54, bes. S. 46 ff.



404 «In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

v

Gegen die These an und fiir sich bringen wir folgende Bedenken vor.

Erstens ist sicher die Liebe sowohl im Himmel als auch auf Erden
spezifisch dieselbe. Trotzdem aber ist der Akt im Himmel verschieden.
Wir sprechen von « amor fruitivus ». Der Akt der einfachen Liebe aber
und der der genieBenden scheint in sich eine andere Struktur zu besitzen.
Dieser besagt einfach Hinneigung, Konnaturalitit, jener aber wesent-
lich Ruhe. Diese Verschiedenheit der beiden Akte kann weder von der
Potenz, noch vom habitus, noch vom Gegenstand ! herkommen. Also,
scheint es, daB3 wir sie durch einen verinderten immanenten terminus
erkliren miissen. Vertritt aber Gott schon auf Erden die res amoris,
so ist dies unmdéglich.

Man kénnte darauf sagen, daBl Gott auf verschiedene Weise den
Akt begrenzen kann. — Wir entgegnen: Entweder begrenzt er ihn
unmittelbar, oder nicht. Wenn ja, so nur auf eine einzige Weise,
unmittelbar, genau wie es diesbeziiglich auch fiir den Verstand nur
eine einzige Unmittelbarkeit geben kann : diejenige von Angesicht zu
Angesicht | — Diese Schwierigkeit beriihrt, wie man sieht, die These
von Dockx nur in statu viae !

Zweitens scheint es eine gewisse Beziehung zwischen Prinzip und
terminus des immanenten Aktes zu geben. Bei der visio ist Gott schon
als Prinzip der Erkenntnis (als species impressa) unmittelbar gegen-
wirtig, also, schlieBt man a fortiori, auch als terminus. Bei der Liebe
aber kann Gott unmoglich Prinzip sein. Das wird ausdriicklich zu-
gegeben 2. Also, auch kaum als terminus! Die Schwierigkeit ist ja
hier in einem gewissen Sinn noch gréBer. Auch bei der Selbsterkenntnis
der reinen Geister wird nichts als Prinzip hervorgebracht, wohl aber
als terminus. Ferner besteht bei der visio diesbeziiglich eine ganz
besondere Schwierigkeit, Gott «an Stelle» der species expressa zu
bezeichnen. Man sagt in diesem Fall : nicht insofern sie hervorgebracht
wird, sondern einzig insofern sie das Erkannte darstellt 3. Von der res
amoris wird aber gerade die Darstellung ausgeschlossen. Also scheint
es unmoglich zu sein, Gott als terminus immanens des Willens, als
res amoris, aufzufassen.

1 Wir sprechen natiirlich hier einzig vom obiectum formale terminativum
und nicht vom obiectum motivum. Dazu Cajeran, In II-IT q: 24 a. 7 n. 22.

2 Dockx, a.a. O. S. 84.

8 Dazu J. Ramirez O.P., De hominis beatitudine. T.III, Matriti 1947.
N. 248, S. 412/413.



«In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus» 405

Drittens liegt aber die groBe Schwierigkeit in der Natur der res
amoris selber. Sie ist nicht, wie das innere Wort, im eigentlichen Sinn
Objekt, sondern Tendenz zum Gegenstand der Liebe. Sie ist nicht
«quod », sondern «quo». Thomas sagt : « voluntas non habet aliquid
progrediens a seipsa quod in ea sit, nist per modum operationis. » 1 Wir
konnen gewiB auch bei der res amoris vom Hervorgebracht-Werden
abstrahieren, was aber von ihr bleibt, ist einzig : non nisi per modum
operationis. Dies scheint kaum von Gott vertreten werden zu kénnen.

Erstens wegen der Erhabenheit und Unwandelbarkeit seines Wesens.
— Man insistiert auf die « reine Begrenzung », auf den terminus purus. —
Wir sagen, daB es sich de facto um einen terminus handelt, daB dieser
aber seiner Natur nach impulsus, impetus, per modum operationis sei.
Dies scheint uns nicht von Gott unmittelbar vertreten werden zu
koénnen.

Zweitens wegen der besonderen Eigenart des Liebesaktes selber.
Es handelt sich um einen Akt des Willens, um einen vitalen und, auf
Erden, um den freien. — Man sagt, es geniige zur Freiheit, daB3 das
Prinzip und der Akt ab intrinseco seien, der terminus aber kénne von
aullen kommen 2, — Aber auch hier ist, abgesehen vom Problem der
Freiheit, das « per modum operationis » entscheidend. Was nach Art
der Titigkeit ist, ist wesentlich mit dem téitigen Subjekt verbunden
und geht von ihm aus: procedit. « Amor (d. h. die res amoris) (signi-
ficatur) ut operatio procedens ! »3

Damit kommen wir zum traditionellen Argument gegen die von
Dockx erneute These. Auch Johannes a S. Thoma * fragt sich, ob der
vom Willen hervorgebrachte terminus amoris von Gott vertreten werden
kann. Er antwortet : « non est ibi aliquid quod essentia divina suppleat
per semetipsum : quia impulsus iste non potest esse impulsus et pondus
unitum, sed vitale et vitaliter seu ab intra voluntati impressum : quia

! De Verit. q. 4 a. 2 ad 7. — Die Piana liest aber: « voluntas non habet
aliquid ... quod in ea sit per modum operationis », was offensichtlich dem Schluf
der Antwort widerspricht. I., CHEvALIER Notule de critique textuelle thomiste,
DivThom(Pi) 15 (1938) 63-68, konsultierte 11 Mss. Zwei davon lasen wie die

Piana, neun aber : « voluntas non habet aliquid ... quod in ea sit, nisi per modum
operationis ». Auch wird die Leonina, deren Text zu De Verit. bereit liegt «non . . .
nisi » lesen. — Dockx erwiahnt diese Stelle S. 141.

* Dockx, a.a. O. S. 84.

? De Verit. q. 4 a. 2 ad 7.

¢ JoHANNES a S. Tuoma, Cursus Theol., In I q. 27 Disp. 32 a. 7 nn. 17, 18.
— Vgl. auch n. 9. — Hat er sich selber, als erster, diese Hypothese gestellt, oder
woher kommt sie ?



406 «In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

intantum ponderat inguantum, est voluntarium et non ab extra.»' Wir
haben schon erwihnt, daBl auch die Salmanticenser ? die These von
Dockx als Hypothese erwiagen. Sie lehnen sie aber mit folgenden
Worten « als weniger wahrscheinlich » ab : «de ratione termini volun-
tatis, quia est inclinatio volumiaria ipsius volumtatis, debeat esse, ut
sit a principio intrinseco, nempe ab illa voluntate, quae per eam in-
clinatur in bonum dilectum. » 3

Wir fassen folgendermaBen die Schwierigkeiten gegen die erwdhnten
Ausfithrungen zusammen. Erstens Verwischung der objektiven und im-
manent objektiven Ordnung. Wir haben hervorgehoben, wie man iiber-
haupt kaum von einer immanent-objektiven Ordnung in Bezug auf den
Willen sprechen kann, da hier der terminus productus nicht im eigent-
lichen Sinn Objekt ist. — Zweitens in den entscheidenden Punkten man-
gelhafte Analogie zwischen Verstand und Wille. Das innere Wort stellt
das Erkannte dar. Also Unmoglichkeit eines hervorgebrachten Wortes
fiir die visio. Die res amoris aber stellt das Geliebte nicht dar. Also
keine Notwendigkeit, den hervorgebrachten terminus direkt durch Gott
ersetzen zu miissen. — Ferner ist das Wesen der res amoris « nach Art
der Tatigkeit». Also wird sie vom titigen Subjekt erzeugt, kann also
nicht von ihm getrennt und von Gott vertreten werden !

Wir sagen nicht, — und wir moéchten auf keinen Fall milver-
standen werden, — daB die Sache uns vollkommen Kklar sei. Wir sagen
nur, daBl es erstens keine Notwendigkeit gibt, die These von Dockx
anzunehmen, und, dafl zweitens die Griinde, die man gegen die Wahr-
scheinlichkeit seiner These vorbringen kann, uns mehr iiberzeugen .

1 A a.O. n.18. Ausg. Paris 1931 fi.

? Wir zitierten Salmanticenses, De SS. Trin. myst. Disp. III, Dub. 1, § 12,
nn. 38, 39 ; Disp. XIX, Dub. 5, § 2, nn. 81-91. Dazu ist noch De Carit., Disp. IV,
Dub. 1, § 5, nn. 19, 20 anzugeben.

% De SS. Trin. myst. Disp. I1I, Dub. 1, § 12, n. 39.

4 Bisher wurde das Buch wie folgt beurteilt :

« Nous accordons en principe le bien-fondé d’une pareille position, qui deman-
derait, croyons-nous, une élaboration précise, rigoureuse, infiniment délicate. »
M. J. L Guirrou O. P., RScPhTh 34 (1950) 418.

« A la vérité, on semble se rapprocher plus de saint Thomas avec le P. Dockx
qu’avec beaucoup d’autres.» Année Théol. 11 (1950) 172.

« Un exposé consciencieux et nuancé de la doctrine de saint Thomas. » G. PHI-
Lips, EphThLov (1949) 416.

Eine wohlwollende aber zugleich sachliche Besprechung gibt A. M. LANDGRAF.
Auf jeden Fall stellt er klar die Frage, « ob wir es hier wirklich mit der Lehre
des hl. Thomas zu tun haben. Der Methode des V. scheint hier ein durchschlagen-
der Beweis versagt zu sein. » ThR 46 (1950) Sp. 101.

Demnéchst wird auch in dieser Zeitschrift noch eine Besprechung erscheinen.



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus» 407

Man wire wohl kaum, ohne Offenbarung, zur Erkenntnis einer
durch den Akt des Willens hervorgebrachten Wirklichkeit gekommen.
Es handelt sich in dieser Beziehung schon beim Begriff der res amoris
um ein natiirliches Geheimnis. Dadurch wird die ganze Spekulation
iiber die iibernatiirliche Liebe in einem nicht geringen MaB erschwert.

Wir miissen aber, wenigstens kurz, noch erwihnen, wie Dockx
seine These weiter entwickelt. Er sagt, die besondere Gegenwart im
Akt der Liebe sei nicht nur eine Gegenwart Gottes, als hochstes Gut,
sondern direkt eine Gegenwart des Heiligen Geistes *. Diese Behauptung
aber koénnen wir hier, im Rahmen eines einfachen Artikels, weder
bejahen, noch weiterhin ausfiihren. Es geht um die bekannte Frage
nach der besonderen Einwohnung einer einzelnen Person.

Stets aber kime der Hauptpunkt der besprochenen These nur fiir
die Gegenwart im Akt der Liebe, in actu secundo, in Frage, da wir
nur in diesem Fall von einem immanenten terminus, und infolgedessen
von einem Vertreten desselben, sprechen kénnen. Die Einwohnung aber,
d. h. die besondere Gegenwart Gottes, ist unabhingig von den Akten
der Liebe und Erkenntnis. Die habituelle Erkenntnis und Liebe geniigt !
Also wird die These auch in dieser Hinsicht, d. h. ex falsa consequentia,
fraglich.

\'

Da aber der Verfasser sich ausdriicklich auf die Seite von Thomas
stellt und unter seinem Patronat die These verdffentlicht, miissen wir
uns noch fragen, wie diese sich gegeniiber der Lehre des Magisters
verhilt. — Wir konnen hier mit groBerer Entschiedenheit sprechen.

Erstens ist es klar, daB fiir Thomas die besondere Gegenwart,
«sicut cognitum et amatum », einen einzigen modus der Gegenwart dar-
stellt. Das Erkannte wird geliebt und das Geliebte erkannt, und als
Erkannt-Geliebtes ist der Gegenstand gegenwiirtig. Er unterscheidet
die besondere Gegenwart nicht, wie die allgemeine, wiederum in ver-
schiedene modi. Nach der Ansicht von Dockx aber wire die Gegenwart
auf Grund der Liebe von der auf Grund der Erkenntnis verschieden,
und dies nicht nur ex parte Dei, sondern auch vom Geschépf aus ;
wir miillten also in diesem Fall von zwei real verschiedenen Modalititen
sprechen 2.

1 Dockx, a.a.O. S. 112.
? Ferner braucht es nach Thomas zur objektiven, realen Gegenwart experi-
mentelle Erkenntnis und Liebe. Bei der genannten These aber kann man von



408 «In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

Zweitens ist die besondere Gegenwart fiir Thomas objektiv, « per
modum obiecti ». Die Wirklichkeit der Liebe aber ist nicht Gegen-
stand der Liebe. Wire also Gott als Wirklichkeit der Liebe beson-
ders gegenwirtig, so wire er nicht mehr im strengen Sinne objektiv
gegenwartig.

Drittens ist die Lehre des terminus productus a voluntate bei
Thomas mit Vorsicht aufzunehmen. Wir zweifeln zwar keinen Augen-
blick, daf3 diesbeziiglich seine Lehre im Traktat De SS. Trinitate deut-
lich vorliegt. Bei der Anwendung aber auf andere Gebiete muB mit
einer gewissen Sorgfalt vorgegangen werden. Wir fanden diese Lehre
bei der iibernatiirlichen Liebe nirgends besonders erwiahnt. Der Ver-
fasser sucht sie unter dem Ausdruck « Unmittelbarkeit der Liebe ».
Was versteht aber Thomas darunter ?

In zwei Artikeln ! spricht er formell davon, in verschiedenen Ant-
worten ? kommt er darauf zu sprechen. Am klarsten ist der Ausdruck
in De Verit. q. 10 a. 11 ad 6: « possumus diligere Deum immediate,
nullo alio praedilecto », wihrenddem wir Gott in statu viae nicht «nullo
alio praecognito » erkennen koénnen. — Es ist also klar, daB es sich
hier nicht um eine subjektive, sondern um eine objektive Unmittel-
barkeit der Liebe handelt 3.

Auch das Prinzip dieser Aussage wird angegeben : « ubi terminatur
operatio intellectus, ibi incipit operatio affectus.»* Es geht um die
bekannte Lehre der « circulatio » 8. Wie der Verstand dort beginnt, wo
die Sinne aufhéren, d. h. bei der Einbildungskraft und deren Phantasma,
ebenso beginnt auch der Wille dort, wo der Verstand aufhért, d. h. bei
den rein geistigen Dingen und letztlich bei Gott ¢ Also kann Gott

diesen Begriffen abstrahieren. Wir haben von der res amoris keine Erfahrung,
also auch nicht davon, daBl Gott sie ersetzt. — Damit leugnen wir natiirlich nicht,
daB man, die These vorausgesetzt, auf ihr eine gewisse Erfahrung aufbauen kdinnte.
Es geht aber nicht darum, sondern um den Formalgrund des Gegenwirtig-Seins.

! In Sent. IIT d. 27 q. 3 a. 1; II-II q. 27 a. 4.

% z. B.: De Verit. q. 10 a. 11 ad 6 ; De Carit. a. 2ad 11; I-II q. 66 a. 6 ad 1 ;
II-II q. 23 a. 6 ad 1; q. 26 a.1 ad 2.

% So sagt THOMAS : « terminus cognitionis est in ¢o quod est maxime a sensu
remotum » (II-IT q. 27 a. 4). Daraus ergibt sich, daB der terminus auch fir die
Liebe, von der er spricht, das « medium in quo», d. h. das objektive, und nicht
das « medium per quod », d. h. das subjektive, ist. — Dasselbe, wenn er in dem-
selben Artikel sagt: «dilectio ... tendit in Deum primo, et ex ipso derivatur
ad alia: et secundum hoc caritas Deum immediate diligit. »

4 In Sent. III d. 27 q. 8 a. 1.

5 II-II q. 27 a. 4 ad 2.

¢ Dazu bes. ausfithrlich In Sent. III d. 27 q. 3 a. 1.



« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus» 409

schon hier auf Erden unmittelbar geliebt werden, trotzdem er immer
nur mittelbar erkannt wird. Wir sehen, die ganze Argumentation
beruht fiir Thomas auf der Natur des Willens: « diligens trahitur ad
rem dilectam. » ! Also keine Sonderstellung der iibernatiirlichen Liebe 2.
Also schlieBt diese nach Thomas die Wirklichkeit der Liebe nicht aus !

Wir koénnen die iibernatiirlichen Titigkeiten unter einem drei-
fachen Gesichtspunkt betrachten : entweder von Seiten des habitus,
oder von Seiten der Potenz, oder von Seiten des Aktes. Beim habitus
geht es um die metaphysische Proportion zum Objekt, d. h. darum,
daB simtliche géttliche Tugenden sich auf Gott gemil seiner Gottheit
beziehen. Bei der Potenz geht es um das besondere ontologische Ver-
héltnis der einzelnen Fihigkeit zur Wirklichkeit des Gegenstandes. Beim
Akt aber um dessen dreifache, innere, psychologische Struktur : Prinzip,
Akt und terminus.

Wie schon betont wurde, sprechen wir von einem doppelten ter-
minus : von einem subjektiven, immanenten, und von einem objektiven.
Der objektive kann wiederum mittelbar und unmittelbar sein. Alle
gottlichen Tugenden besitzen denselben objektiven terminus: Gott in
sich. Auch der Glaube erreicht diesen terminus . Er erreicht ihn aber
als terminus ultimus, durch Gedanken und Vorstellungen mittelbar. Die
Liebe jedoch erreicht ihn als terminus ultimus immediatus. Sie geht,
gemdlB der Tendenz des Willens, unmittelbar auf die Wirklichkeit
Gottes in sich : « utpote essentialiter existens ipsa bonitas » 4. — Damit
wird aber fiir Liebe und Glauben ein immanenter terminus nicht aus-
geschlossen. Dieser wird erst fiir die Schau von Gott selber vertreten.
— Wir sehen also, daB die Liebe in der Mitte steht zwischen Glauben
und Schauen. Sie besitzt eine gewisse objektive Unmittelbarkeit, und
insofern iibersteigt sie den Glauben. Subjektiv aber bleibt sie, wie der
Glaube, mittelbar, und insofern steht sie unter der Schau.

1 I-I1I q. 66 a. 6 ad 1. Ferner I q. 16. a.1; q. 82 a. 3.
? In De Verit. q. 10 a. 11 ad 6 spricht THomAs ausdriicklich von der natiir-

lichen Erkenntnis und Liebe, und, infolgedessen, von der Unmittelbarkeit, die
schon der natiirlichen Liebe zukommt : « Intellectus autem ex effectibus in causas
procedens, tandem pervenit in ipsius Dei cognitionem aliqualem, cognoscens de eo
quid non est ; et sic affectus fertur in id quod ei per intellectum offertur, sine hoc
quod necesse habeat redire per omnia media per quae intellectus transivit. »

3 Dazu II-II q. 1 a. 2 ad 2.

4 II-1I q. 27 a. 4.

Divus Thomas 28



410 «In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus »

Wir kénnen also einen dreifachen Gebrauch des Begriffes « Unmittel-
barkeit » unterscheiden. Erstens ¢n bezug auf die Tugend. Dann besagt
unmittelbar = obiectum per se. — In bezug auf den Akt der betreffenden
Tugenden kann ein Doppeltes gemeint sein. Entweder die objektive
Unmittelbarkeit, auf Grund der Eigenart der Potenz, in Hinblick auf
den transsubjektiven terminus des Aktes. — Oder die subjektive Un-
maittelbarkeit, auf Grund der inneren Struktur des Aktes, in Hinblick
auf den immanenten terminus des Aktes.

Im ersten Sinn sind simtliche gottlichen Tugenden unmittelbar,
auch der Glaube. Dariiber hinaus besitzt aber die Liebe eine eigene
Unmittelbarkeit, im Akt und objektiv. Diese beiden Arten gelten auch
von der Schau. Diese jedoch besitzt ihrerseits noch eine dritte, die
ihr allein zukommt, im Akt und subjektiv. Alle drei aber, Glaube,
Liebe und Schau, sind immer insofern noch mittelbar zu nennen, als
sie zur vollen Vereinigung mit Gott einen eigenen, geschaffenen Akt
bendtigen 1.

Damit kehren wir zuriick zum Text von Thomas, von dem wir
ausgingen : « In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem
videmus. » 2 Die Interpretation, die wirklich dem Zusammenhang, und
besonders den beiden diesbeziiglich formellen Stellen 3, entspricht, ist
folgende. Es wird von der Liebe, gegeniiber dem Glauben, die objektive
Mittelbarkeit ausgeschlossen. In dieser objektiven Unmittelbarkeit
gleicht die Liebe der Schau, und in diesem Sinn muB der Vergleich als
strenge Analogie, im eigentlichen Sinn, genommen werden. — In bezug
auf die subjektive Seite ist der Akt der Schau vom Akt der Liebe
verschieden.

1 Damit antworten wir auf Dockx, NouvRTh 82 (1950) 686. Spricht THoMAS
IT-II q. 27 a.3 von einer Unmittelbarkeit, so ist damit die erste, allgemeine
gemeint, unmittelbar = obiectum per se. Daraus folgt aber nicht, daB er des-
wegen in a. & von der subjektiven Unmittelbarkeit spricht. Er kann, « um eine
Wiederholung zu vermeiden », sowohl von der objektiven als auch von der sub-
jektiven sprechen. Daf er de facto von der ersten spricht, haben wir oben nach-
gewiesen.

? Von Docks S. 73 u. 98 zitiert.

3 In Sent. III d. 27 q. 3 a.1; II-II q. 27 a. 4.



	"In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus" : zu einer neuen Interpretation und deren Kritik

