Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff [Fortsetzung und
Schluss]

Autor: Stolz, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762212

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der dialektisch-personalistische

Kirchenbegriff

Kritische Studie zur Kirchenlehte Emil Brunners

Von Wilhelm STOLZ
Fortsetzung und Schlufs

2. Die Kirche als « Leib des Christus »

Emil Brunner meint, diese Formel hebe die Kirche am deutlichsten
ab von einer bloB geistigen GréBe im Sinn einer platonischen Idee
(GO 509) 1. In ihr kommt vornehmlich zum Ausdruck, daB8 der coetus
electorum sich konkret verwirklicht «in der mit der Inkarnation ein-
setzenden Vereinigung Christi mit denen, die er realiter an sich zieht
und die realiter mit ihm und untereinander zur Einheit verbunden sind »
(EK 8). Legt die Formel des coetus electorum das Hauptgewicht auf
den Einzelnen, sein Herausgerufen- und Auserwihltsein aus « diesem
verkehrten Geschlecht » und seine Zugehérigkeit zum « genus electum »,
so deutet diese zweite Wesensbestimmung der Kirche vor allem auf die
innere Einheit und den realen Zusammenhang aller Gliubigen mit
Christus und untereinander hin. Diese Lebenseinheit hat ihren Ursprung
und ihre Grundlage in Christus, dem Schépfer und Haupt seines geist-
lichen Leibes. Durch sein Verschnungswerk hat er dem Leib des Todes,
an dem jeder Mensch durch die Siinde Glied ist, den Leib des Lebens
gegeniibergestellt (WGM 96). Dieser Leib ist aber, analog dem coetus
electorum, nicht das genuine Werk des Erlosers, sondern vielmehr die
erlosungsmafige Waiederherstellung des wrspriinglichen, schopfungswivk-
lichen Menschheitsleibes. Wir sind schon «in der Schépfung individua-
lisierte, gegliederte Einheit, ein Leib mit vielen Gliedern » (MW 134). Im
fleischgewordenen Worte Gottes erkennen wir uns als die « urspriing-

1 Vgl. das Verzeichnis der hier verwendeten Abkiirzungen, Divus Thomas
(1950) 295, Anm. 1.

Divus Thomas 2b



364 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Wort zwar « eine durchaus bevorzugte und beherrschende Rolle, aber
nie die ausschlieBliche » (LHG 26). Auch dem Sakrament als dem « zwei-
ten medium gratiae » (OV 118) fillt hier eine bedeutsame Aufgabe zu ;
und zwar kommt da vor allem die Taufe, das « Sakrament der Glied-
werdung » (GO 516) in Betracht. « In einem realen Geschehen, im Tauf-
akt, ereignet sich auch ein reales pneumatisches Geschehen, die Mit-
teilung seines Geistes » (LHG 26). Wenn Brunner in dieser Ausdrucks-
weise fortfahrend lehrt, die Taufe sei « nicht bloB eine andere Form des
Wortes von Christus », sondern « zugleich eine Begegnung mit dem in
der Gemeinde durch den Heiligen Geist machtvoll gegenwirtigen Chri-
stus» (L. c. 27), so ist man geneigt, an eine spezifisch « sakramentale »,
d. h. instrumentale Gnadenvermittlung durch die Taufe zu denken. FaBt
man aber Funktionsweise und Wirkung dieses sog. « medium gratiae »
etwas naher ins Auge, so kommt man zum Ergebnis, daB die Bedeutung
dieses Sakramentes (wie auch des Abendmahls) im wesentlichen darin
aufgeht, « verbum visibile » zu sein : « Darauf allein kommt es an, daB
einer im Sakramente Gottes Wort vernimmt und annimmt.»! Und
warum dies ? Weil hier dem personlichen Glauben und nicht dem Sakra-
ment als solchem die entscheidende Wirkung bei der Gnadenvermittlung
zukommt — sonst hitten wir ja das katholische opus operatum, den
« magisch-hyperphysischen Vorgang », wie Brunner die katholische Sakra-
mentsspendung zu nennen beliebt 2. Auch auf das Sakrament wird also
die theologische Universalformel von der personalen Korrespondenz appli-
ziert ; so ist die Taufe «nicht nur Spende an den Menschen, sondern auch
aktives In-Empfang-Nehmen und Bekenntnis des Menschen » (WB 136).

Emil Brunner hilt somit durchaus am reformatorischen Grundsatz
fest : « Nullum sacramentum sine fide » ; « zwar macht nicht der Glaube
das Sakrament, aber das Sakrament ist nicht vollzogen, es ist kein
wahres Sakrament ohne den Glauben» (WB 137). Und wiederum :
« Nicht das Getauftsein, das opus operatum des Sakramentes, sondern

1 Unser Glaube ; Eine christliche Unterweisung, Ziirich u. Leipzig 1935, 134 ;
vgl. EK 18, wo BRUNNER sagt, dal3 das Gotteswort « im Sakrament eine besonders
sichtbare Gestalt gewinnt». Und weiter: « ... ebenso wie das Brot und der
Wein des Sakramentes wahrhaftig Gottes Wort ist, so gut wie die Schallwellen (!!)
durch die der Prediger das Wort Gottes verkiindet, oder die gedruckten Buch-
staben der Bibel ». Vgl. WGM 99-104 : « Das « sichtbare » Wort, die Sakramente. »
— Vgl. D. BONHOEFFER, Sanctorum Communio 146.

2 WB 146 ; GM 52 ; Die Mystik und das Wort, Tiibingen 1928, 388 : « ... das
magische Einstromen der Gnade im (katholischen *) Sakrament » usw. (Ein Stern
innerhalb einer Klammer bedeutet, dal das Eingeklammerte von mir stammt.)



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 365

erst die tm Glauben bejahte Taufverheifung macht den Christen. »* Kann
es also mit dem Sakrament eine wesentlich andere Bewandtnis haben
als eben die, daB in ihm das Wort Gottes « eine besonders sichtbare
Gestalt gewinnt », wodurch der Glaube des Christen bzw. sein Bekenntnis
besonders angeregt, belebt und gestdarkt wird ? 2 Weil demnach der
Taufe an sich keine besondere, vom Glauben unabhingige oder ver-
schiedene Gnadenwirkung zukommt, ist sie auch nicht unbedingt heils-
notwendig. Wohl betonen die Reformatoren die Zusammengehérigkeit
von Kirche und Sakrament, «aber sie sprechen keinem den Christen-
namen ab, der seiner nicht teilhaftig ist » 3. Fiir die Zugehorigkeit zur
Kirche ist nicht der Taufritus das Bestimmende, sondern das freie Be-
kenntnis des Menschen ; — « wer sich nicht zu Christus bekennen will,

! EK 20 (von mir gesperrt) ; vgl. 12. — Dazu S. KIERKEGAARD, AbschlieBende
unwissenschaftliche Nachschrift (Ges. Werke, hrsg. von H. Gottsched u. Chr.
Schrempf), Jena 1925, VII 61 : « Was ist die Taufe auBer Aneignung ? Ja, sie ist
die Moglichkeit davon, daB das getaufte Kind ein Christ werden kann, weder
mehr noch weniger. »

? Unser Glaube 139 ; vgl. GO 532 ; hier zitiert er Luther : « sacramenta non
implentur dum fiunt, sed dum creduntur » (WA II 715, 30). — Ahnlich K. BARTH,
Die kirchliche Lehre von der Taufe (Theol. Studien, H. 14), Zollikon/Ziirich 1947,
9 : Die Taufe «ist ein Element der kirchlichen Verkiindigung wie das Abendmahl,
wie die Predigt, wie das Gebet ... » S.19, 28 u. 35 spricht er von der « kognitiven
Kraft » des Sakramentes, ebenso 18 : « Nicht mit der causa, sondern mit der cognitio
salutis haben wir es in der Taufe zu tun.»

¥ GO 532. — Vgl. A. ScHADELIN, Die Taufe im Leben der Kirche, in : Der
GrundriB 5 (1943), 177-196, 187 : « Der Taufe eignet nicht ,Heilsnotwendigkeit’. »
178 : Sie ist « das Sakrament, durch das wir der Kindschaft Gottes gewi3 werden ».
Anderseits betont der Verfasser jedoch den sakramentalen Charakter der Taufe
stirker als Brunner und befirwortet die Kindertaufe; er verlangt im Subjekt,
wenigstens im Kind, keinen aktuellen Glauben, da Gott seine Gnade nicht an
menschliche Akte binde und uns mit derselben zuvorkomme. — K. BarTH, L. c. 15,
lehrt : « Die Taufe hat die Notwendigkeit eines uniiberhérbaren Gebotes (necessitas
praecepti), nicht aber die Notwendigkeit eines unumginglichen Mittels (necessitas
medii). » Wenn aber die Taufe einfach ein (wenn auch qualifiziertes) Element
der kirchlichen Verkiindigung sein soll und nur kognitive Bewandtnis hat, so ist
nicht einmal die necessitas praecepti voll und ganz einzusehen, sagt doch BArTH
(S. 16) selbst : « Gerade die Kraft der Wassertaufe beschrinkt sich nicht auf die
Wassertaufe.» (Wenn der Verfasser [S.15] beiliufig behauptet, die rémische
Dogmatik habe «im Mittelalter unter gewissen Vorbehalten sogar den Eintritt
in einen Ménchsorden als Taufersatz gelten lassen », so mochten wir ihn um einen
Beweis fir diese unhaltbare Behauptung bitten ; die Tatsache namlich, daB man
im Mittelalter die Ablegung der feierlichen Geliibde als eine Art zweiter [mystischer]
Taufe betrachtete, beweist noch durchaus nicht, daB man sie unter gewissen
Vorbehalten als Ersatz fiir die erste [sakramentale] Taufe gelten lieB. Die Auf-
fassung der katholischen Kirche bezgl. der Heilsnotwendigkeit der sakramentalen
Taufe hat sich nie gedndert.)



366 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

gehort nicht in die Kirche » (WB 141), — wo dieses vorhanden ist, kann
auf das erste, als ein duferes Zeichen der Kirchengliedschaft, gegebenen-
falls auch verzichtet werden.

DaB diese Taufauffassung, die fiir die Reformationskirchen bezeich-
nende Problematik der Sauglingstaufe im Gefolge hat, liegt auf der Hand.
Die Kindertaufe und ihre dogmatische Begriindung und Rechtfertigung
bedeutet tatsichlich fiir die Reformationstheologen — abgesehen davon,
daB sie in der Bibel nicht ausdriicklich erwihnt wird und darum auch
die Tradition fiir ihre « Legitimation » herangezogen werden muBl —
gewissermafBen die Quadratur des Kreises. Emil Brunner hat denn auch
die Schwierigkeit der Frage und die Unzuldnglichkeit der theoretischen
und praktischen Lésungen im Protestantismus vollauf erkannt und wagt
sogar den Ausspruch : « Die heutige Praxis der Sduglingstaufe kann nicht
wohl anders als skandalés genannt werden » (WB 140). Die Kindertaufe
hat fiir ihn konsequenterweise nur dann einen Sinn, erreicht nur dann
ihre eigentliche « Wirkung », wenn der Taufling spiter die Taufe als das
Zeichen der vorauslaufenden Gnade Gottes erkennt und anerkennt, und
das, was sie intentional meinte, in einem personlichen Bekenntnisakt
bejaht und sich real «aneignet». Indem Brunner auf diese Art das
« magische » Verstindnis durch das « geschichtliche » zu ersetzen sucht,
glaubt er die « Taufgnade » zu retten : « Wir wissen uns, sobald der Glaube
da ist, eins mit dem damals getauften Menschen, das damals gesprochene
Bundeswort wissen wir jetzt als das unserer jetzigen Lage voraus-
laufende Wort der gottlichen Gnade. » !

Wenn die Taufe als das « allem menschlichen Tun vorausgehende
gottliche Lieben », oder als das souverdne Handeln des gnddigen Gottes
bezeichnet wird 2, so sind wir so neugierig zu fragen, worin denn bei
der Kindertaufe die Wirkung dieses gottlichen Liebens und Handelns,
das ja immer schopferisch ist, eigentlich bestehe ? Hiebei ist zu bedenken,
daB die Taufe nach Brunner ein doppelseitiges Geschehen ist (vgl.
WB 136), das nur dann seine reinigende, neuschaffende und christus-
verbindende Wirkung erlangt, wenn der Mensch positiv diese Reinigung
an sich geschehen, sich in den Vers6hnungstod Christi hineinziehen 1Bt
und seinen Glauben und seine Zugehérigkeit zu Christus aktuell bekennt

1 GO 587, Anm. 13; vgl. GO 601, Anm. 7: « Geschichtliche Erbschaft ist
immer nur ,AnlaB’ zu eigenem geschichtlichem Sein, ebenso wie die Kindertaufe
nur Zeichen ist — freilich gottgegebenes Gnadenzeichen ! —, das nicht ex opere
operato wirkt, sondern nur sofern es spiter als dieses Zeichen erkannt wird. »

* Unser Glaube 138; vgl. 137 ; WB 136.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 367

— alles Dinge, die man von einem Séugling mit dem besten Willen nicht
verlangen kann. Und was ist die Folge davon ? DaB die « baptismale
Korrespondenz », wie man dies nennen konnte, gar nicht zustande-
kommt. Die « vorauslaufende Gnade» Gottes lduft also — als Tawuf-
gnade — faktisch gar nicht voraus, sondern wird lediglich im Zeichen des
Taufritus angedeutet ; Gott « handelt » noch gar nicht im eigentlichen
Sinne, er weist erst symbolisch auf sein spateres Handeln hin, dessen
Wirkung zudem an die Bedingung des gleichzeitigen menschlichen Mit-
handelns gekniipft ist. Die Siuglingstaufe hat mithin rein symbolisch-
prognostischen Simn, und auch diesen erreicht sie nur halbwegs. Wohl
mogen sich die beteiligten Gliubigen an der Taufzeremonie erbauen und
ihren Glauben an diesem « verbum visibile » stirken, aber der Haupt-
beteiligte, nimlich der Kleinkindtiufling selbst, der an diesem Gnaden-
zeichen an sich am meisten interessiert wire, gerade er zieht, fiir den
Augenblick wenigstens, keinerlei geistlichen Nutzen daraus !, und wenn
er stirbt, bevor er zur geistigen Entscheidungsfihigkeit gelangt, so hilft
ihm der Empfang der Taufe so viel wie nichts, da sie ja nicht ex opere
operato wirkte ; damit ist ein neues Problem wenigstens angedeutet.
Kommt er aber einmal zum Glauben und erweckt er die wahre Tauf-
gesinnung, so werden die beiden Elemente der baptismalen Korrespon-
denz : gottliches (sakramentales) Gnadenwort und menschliche Glaubens-
antwort, die zusammen doch ein Ganzes bilden — « nullum sacramentum
sine fide » | — zeitlich so weit auseinandergerissen, daB von einem ein-
heitlichen sakramentalen Geschehen unméglich mehr die Rede sein kann.
Wird dagegen diese Taufgesinnung vom T#ufling spater nicht erweckt,
das Taufgeliibde nicht abgelegt, dann bleibt die Taufe eine leere Zere-
monie, die in diesem Fall besser unterblieben wire 2.

Die zwinglisch-calvinische Erklirung der Siuglingstaufe vermittelst
des neutestamentlichen Bundesgedankens, wonach der Siugling durch
den « Glauben des Hauses » qualifiziert sei, «in den Bund Gottes auf-
genommen zu werden », wird von Brunner selbst zuriickgewiesen, weil

! Die Taufe hat auch keine Erbsiinde zu tilgen, da diese ja nach Brunner
im Grunde eine personlich-aktuelle Siinde ist, deren der Saugling noch gar nicht
fahig ist. Deshalb hat die Kirche « die biblische Linie nicht innegehalten, wenn
sie den Saugling als Stinder ansieht ...» MW 419, Anm. 3.

? Vgl. dazu E. BRUNNER selbst, WB 138 : Die Schwierigkeit mit der Sauglings-
taufe und ihrer biblischen Begriindung « wurde umso gréBer, je hiufiger und krasser
die Fille waren, wo Menschen, die als Siuglinge getauft, also mit in den Bund
Gottes aufgenommen wurden, zur eigenen Entscheidungsfihigkeit gelangt, der
Kirche und dem christlichen Glauben den Riicken kehrten ».



368 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

auf diese Weise Bund und Leib Christi auseinandergerissen wiirden.
« Denn wenn auch einer durch die Zugehérigkeit zum christlichen Haus
irgendwie dem Bund Gottes zugerechnet werden kann, so doch gewil3
nicht zum Leib Christi, zu dem niemand anders gehoért als die Glaubigen »
(WB 137). — Noch weniger befriedigt ihn die lutherische Erklirung,
die dem Kinde selbst einen gewissen Glauben zuschreibt, was selbst-
verstindlich mit seinem Personalismus unvereinbar ist ; « denn was heif3t
Glaube, wenn wir einem Sdugling, der sonst keines Aktes des Verstehens
oder der Zustimmung fahig ist, notitia, assensus und fiducia zuschrei-
ben ? »1 Vollends lehnt Brunner eine neueste Taufauffassung ab, « bei
der iiberhaupt nicht nach dem Glauben gefragt wird, da zum Sakrament
als solchem die Ausrichtung des VerheiBungswortes geniige » ; hier werde
die personale Korrespondenz iiberhaupt aufgegeben (WB 137 f.).

Die unbefriedigende Losung der Tauffrage durch die lutherische
und reformierte Kirche hat nach Emil Brunner zur Einfithrung der
« biblisch ganz unbegriindeten Konfirmation » gefithrt 2. In der Konfir-
mation werde sozusagen das in der Sduglingstaufe fehlende Antwort-
moment von Seite des Tauflings nachgeholt. Hiergegen macht er iiber-
raschenderweise einen &dhnlichen Einwand, wie wir ihn eben gegen
Brummer selbst ins Feld gefithrt haben : « Nun ist also das Ganze der
neutestamentlichen Taufe in zwei Hélften zerlegt : die objektive Gnaden-
spende in der Siuglingstaufe und das subjektive Glaubensbekenntnis in
der Konfirmation » (WB 138). — Im Hinblick auf die heutigen Verhalt-
nisse, wo jene geschlossene, grundsitzlich christliche Gemeinschaft, die
durch ihre Glaubensiiberzeugung und Kirchentreue die christliche Er-
ziehung der Kinder gewihrleistete, nicht mehr existiert, kommt Brunner
zum Ergebnis, daB die Sduglingstaufe mangels der notwendigen Voraus-

1 WB 137. — Nach D. BONHOEFFER, 1. ¢. 147, fordert an sich das Sakrament
Glauben, da aber das Kind noch keinen Glauben hat, « bleibt als solches das
Sakrament im Glauben aufnehmendes Subjekt der objektive Geist der Gemeinde ».
Bis jetzt galt allgemein derjenige als das das Sakrament aufnehmende Subjekt,
dem es gespendet wurde ! (Auf die obskure GroBe, die hier als « objektiver Geist
der Gemeinde » bezeichnet wird, kénnen wir nicht nidher eintreten.)

* WB 138 (von mir gesperrt). — Vgl. dazu wiederum BONHOEFFER, 1. c. 147,
Anm. 1: « Die Gemeinde gelobt bei der Taufe, die Kinder in der christlichen
Lehre zu erziehen und zu unterweisen, nicht aber kann sie geloben, die Kinder
zum freien Bekenntnis ihres Christenstandes zu bringen. Dementsprechend besta-
tigen die Kinder in der Konfirmation, von der Gemeinde unterrichtet zu sein (!)
und erzeigen damit ihre Dankbarkeit gegen sie. Die Gemeinde gelobt zum zweiten-
mal, sie als Glieder, nun unterrichtet, aufzunehmen und weil3 sich, fiir sie betend,
in voller Verantwortung fiir ihr Leben. »



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 369

setzungen zu einer « héchst fragwiirdigen Einrichtung» geworden sei,
die sich biblisch nicht mehr rechtfertigen lasse (WB 139). Abgesehen
von diesen duBeren Griinden, nimlich den ungiinstigen Zeitverhiltnissen,
ist hier indessen darauf hinzuweisen, daB sich die Sduglingstaufe auch
aus inneren Griinden, nimlich aus dem theologischen System Brunners
heraus, nicht rechtfertigen 1aBt. Nach seiner aktualistischen Person- und
Imagolehre hat ja das Kind, das noch nicht zum Vernunftgebrauch
gelangt ist, noch gar kein eigentliches Personsein und kann darum weder
Subjekt der Siinde noch der Rechtfertigung sein ; infolgedessen ist es
iiberhaupt noch gar nicht fihig, in die Personengemeinschaft der Kirche
aufgenommen zu werden. So erweist sich denn die Kindertaufe auch
von dieser Seite her als eine theologisch « hochst fragwiirdige Einrich-
tung », und es bleibt sinnvollerweise nur die Erwachsenentaufe®. Doch
auch sie hat im Grunde genommen nur symbolischen Wert und ist
daher nicht heilsentscheidend, da ja der Mensch auch durch den Glauben
allein in den Leib Christi eingegliedert und die personale Korrespondenz
mit Gott hergestellt werden kann.

Ubrigens sind nach Brunner selbst der Erwachsenentaufe gegeniiber
ernste Vorbehalte zu machen; sie ist namlich eine Eigentiimlichkeit der
sog. « Bekenntniskirche », die sich wohl auf das Neue Testament beruft,
dabei aber einerseits vergift, « daB das Neue Testament die Situation
der Mission voraussetzt, wo Eintritt durch Bekenntnis und Erwachsenen-
taufe selbstverstdndlich ist », und anderseits dem menschlichen offent-
lichen Bekenntnis und dem nachweisbaren Heiligungsstand eine Bedeu-
tung beimiBt, die mit der evangelischen Grunderkenntnis von der
Rechtfertigung allein aus Glauben unvereinbar ist (GO 535). — So
sehen wir, daBB das Taufproblem auch fiir Brunner eine Rechnung dar-
stellt, die nicht aufgehen will 2. Dies hat ihn wenigstens dazu gefiihrt,

! K. BartH hat die theologischen Konsequenzen, die sich angesichts der
exegetischen und dogmatischen Schwierigkeiten gegeniiber der Kindertaufe fiir den
Pyotestantismus ergeben, klar gezogen, wenn er schreibt: Was die Ordnung der
Taufe « verlangt, ist sehr schlicht: an Stelle der jetzigen Kindertaufe eine auch
auf Seiten des Tauflings veraniwortliche Taufe» (1. c. 40). Diese Konklusion ist
nun allerdings geradlinig und formell einwandfrei, — ob aber auch die Primissen
richtig seien, ist eine ganz andere und, angesichts der Tragweite fiir das Heil der
davon betroffenen Kinder, eine so schwerwiegende Frage, daB man dringend
wiinschte, die protestantische Theologie méchte — nicht zuletzt auch im Hinblick
auf das gewaltige Zeugnis der Tradition | — nochmals allen Ernstes darauf zuriick-
kommen !

? Vgl. H. FrEERICKS, Die Taufe im heutigen Protestantismus Deutschlands

(Miinsterische Beitrage zur Theologie, hrsg. von F. DiEkaMP und R. STAPPER, H. 6),
Miinster i. W. 1925. FREERICKS weist nach, daB es auch nicht einen einzigen



370 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

die Konsequenzen aus der reformatorischen Sakramentslehre zu ziehen
und durch die streng personalistische Interpretation des Grundsatzes :
Nullum sacramentum sine fide, auch den letzten Rest des «objekti-
vistischen Sakramentalismus » aus seiner Theologie auszumerzen. Damit
hat er wohl einmal mehr « die biblische Grundtatsache der personalen
Korrespondenz » (WB 139) zur Geltung gebracht, dabei aber leider —
wie es bei solchen Verabsolutierungen eines Grundprinzips unvermeidbar
ist — die spezifisch sakramentale Eigenbedeutung und -wirkung, welche
das Neue Testament der Taufe als dem Sakrament der Gliedwerdung
am Leibe Christi zuschreibt, griindlich iibersehen.

In der Tat wird im Neuen Testament, vorziiglich in den Paulus-
briefen, das grundlegende Moment der Taufe fiir das Christsein und die
Zugehorigkeit zur Kirche deutlich hervorgehoben. So bezeugt Tit. 3, 4 f. :
« Dann aber erschien die Giite und Menschenfreundlichkeit unseres gott-
lichen Heilandes und brachte uns das Heil, nicht etwa wegen der
gerechten Werke, die wir getan, sondern nach seinem Erbarmen : durch
das Bad der Wiedergeburt und durch die Erneuerung im Heiligen Geiste. »
Hier wird der Taufe die fundamentale Heilswirkung der Wiedergeburt,
die uns Christus einverleibt, zugeschrieben. Die Taufe bedeutet fiir
Paulus ein real-mystisches Einswerden des Christen mit dem gestorbenen
und auferstandenen Heiland (vgl. Rém. 6, 3-5; Kol. 2, 12); d. h. fiir
den Christusgldubigen konkret : tot sein fiir die Siinde und «leben fiir
Gott in Christus Jesus » (vgl. Rom. 6, 9-12) ; die Taufe begriindet somit
die neue Lebensgemeinschaft mit Christus. « Denn ihr alle, die ihr auf
Christus getauft seid, habt Christus angezogen» (Gal. 3, 27). Die
Christusgemeinschaft verwirklicht sich nicht anders als durch die Ein-
gliederung in seinen mystischen Leib, an dem er selbst das Haupt und
die Glaubigen die Glieder sind!. Die Eingliederung selbst geschieht
Lehrpunkt tiber das Wesen der Taufe gibt — um von Nebenfragen gar nicht zu
reden — der nicht von berufenen Vertretern des deutschen Protestantismus
bekimpft wiirde. Weder die Einsetzung der Taufe durch Christus, noch ihre
wesentlichen Bestandteile, noch ihre Wirkung scheint irgendwie gesichert; dem-
entsprechend weicht auch die Taufpraxis immer mehr von der apostolischen
Tradition ab. Besonders tiberraschen muf3 der iiberzeugende Nachweis des Ver-
fassers, daB die verschiedenen Auffassungen von der Taufe im Widerspruch zu den
theologischen Grundsitzen ihrer eigenen Vertreter stehen. Das zeigt sich natiir-
lich am klarsten bei der Kindertaufe, die ja, wie wir auch bei Brunner gesehen
haben, sowohl in ihrer Begriindung als auch in ihrer Wirksamkeit mit dem prote-
stantischen Formal- (sola scriptura) und Materialprinzip (sola fide) in Konflikt
gerdt und ein ungeldstes Ratsel bleibt.

1 1. Kor. 12, 27 : « Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder.»
Vgl. Rom. 12, 5; Eph. 5, 30; Gal. 3, 28.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 371

nach Paulus durch den Heiligen Geist in der Taufe : « Denn durch den
einen Geist wurden wir alle, Juden wie Heiden, Sklaven wie Freie zu
einem Leibe getauft » (1. Kor. 12, 13). Diese konstitutive Bedeutung der
Taufe fir die Bildung der Kirche ist ebenso deutlich ausgesprochen
Eph. 5, 25 1. : « Ihr Ménner liebt eure Frauen, wie Christus die Kirche
geliebt und sich fiir sie hingegeben hat, um sie durch das Wort in der
Wassertaufe zu reinigen und zu heiligen. So wollte er sich eine herrliche
Kirche bereiten ... »

Die realistischen Ausdriicke wie : « Bad der Wiedergeburt », « Be-
schneidung in Christus » (Kol. 2, 11), zu einem Leibe getauft werden,
mit Christus begraben werden und auferstehen, Christus anziehen, wo-
mit Paulus ausdriicklich, um nicht zu sagen ausschlieBlich, die Taufe
bzw. ihre Wesenswirkungen beschreibt, dringen zu der Konsequenz,
daB der Taufe eine spezifische Wirkung zukommen muB, die mit jener
des Glaubens nicht ohne weiteres identisch ist. Die katholische Theologie
bestimmt diese besondere Wirkung der Taufe in Anlehnung an die
Kirchenviter des ndheren als eine iibernatiirlich-reale Angleichung an
Christus, den Hohenpriester, und geheimnisvolle Verbindung mit dem
Haupt des mystischen Leibes. «Inchoativ und wurzelhaft geschieht
diese Eingliederung in Christus durch den Taufcharakter, der die
niederste Stufe der Teilnahme am hierarchischen Priestertum Christi dar-
stellt und eine werkzeugliche Potenz ist, die den Zweck hat, den von
Christus, dem priesterlichen Haupte ausgehenden, auf den Kult hinge-
ordneten motus gratiae aufzunehmen. Die vollendete und formale Ein-
gliederung in Christus geschieht aber durch die Taufgnade, die der
Taufcharakter nach sich zieht, wenn ihr kein Hindernis im Wege steht. »
Als mystisch-reales, der Geistseele (niherhin dem intellectus practicus)
unausléschlich eingepragtes Merkmal und signum configurativum et uni-
tivum cum Christo capite bildet der Taufcharakter das dauernde, ontische
Gliedschaftsprinzip am Leibe Christi, das physische Fundament der Ein-
gliederung des Glaubigen in die sichtbare Kultgemeinschaft der Kirche?2

! Tu. KAppeLl O. P., Zur Lehre des hl. Thomas von Aquin vom Corpus
Christi mysticum, Freiburg (Schw.) 1931, 90. — Vom Taufcharakter sagt Ephrim
(ca. 306-373) folgendes: « Spiritus Sanctus enim oleo signum suum ovibus suis
imprimit. Sicut anulus in ceram sigillum suum imprimit, sic occultum Spiritus
sigillum per oleum imprimitur in baptismo, illa vero in baptismo signata sunt.»
Hymni de oleo et oliva, 4; Rouer pE JourneL S. J., Enchiridion patristicum ;
Loci ss. Patrum, doctorum scriptorum ecclesiasticorum ; ed. 12% et 132, Friburgi
Brisgoviae 1942 (zit. EP), n. 712.

* Vgl. S. Th.III q. 63, besonders a.3. — Vgl. dazu A. Horvata O.P.,
Heiligkeit und Siinde im Lichte der thomistischen Theologie (Thomistische Studien,



372 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

DaB in den Briefen Pauli der Taufe neben dem Glauben tatsich-
lich eine besondere, namentlich ekklesiologische Wirkung beigemessen
wird, hat auch der protestantische Exeget W. Mundle erkannt, der
schreibt : « So bedeutet die Taufe fiir den Christen den Eintritt in die
Gemeinschaft mit Christus, den Empfang des Heiligen Geistes, und damit
werden die Christen Glieder am Leibe Christi, der Gemeinde ... »! Er
ist dem naturgemidfBen Zusammenhang zwischen Glauben, Taufe und
Kirchengliedschaft und deren Riickwirkung auf die Sichtbarkeit der
Kirche bei Paulus nachgegangen und kommt zu dem durch reiches
Material belegten Ergebnis: « Wie bei dem spiteren Katholizismus, so
ist auch schon bei Paulus die unlésliche Verbindung von Glaube, Sakra-
ment und Zugehorigkeit zur christlichen Gemeinschaft zu beobachten,
und diese Verbindung ist umso bedeutsamer als die spitere Unter-
scheidung von sichtbarer und unsichtbarer Kirche dem Apostel fremd
ist ; die Getauften sind als solche Glieder des Leibes Christi, der durch
die sichtbare Gemeinschaft der Glaubigen dargestellt wird und doch
zugleich mehr ist als eine sichtbare Gré8e, ndmlich die Wirklichkeit des
das cép.a, die Kirche durchdringenden pneumatischen Christus. » 2

DafB} die Taufe neben und mit dem Glauben (fiir die Erwachsenen)
als Wesensmoment zum Christwerden gehort, ist besonders aus der

I. Bd.), Freiburg (Schw.) 1943, 98 {. : « Die Kirche tragt die Ziige einer allgemeinen
Verahnlichung mit Christus an sich ... Der Dienst Christi hat sich in zweifacher
Hinsicht betatigt. Gott gegeniiber war es eine stindige Erfiillung des Willens
seines Vaters. Durch sein gottmenschliches Wesen war er mit Gott vereinigt.
Diese Seinsvereinigung sollte in den Werken seiner menschlichen Natur zu einem
bewuBten Dienst gestaltet und in derselben zu einer ununterbrochenen psychischen
Wirklichkeit werden. Auch die Glieder seines mystischen Leibes sollten zu diesem
Dienst geweiht werden. Dies geschieht durch den Tauf- und Firmungscharakter,
die eine dhnliche Weihe und Verpflichtung zum Gottesdienst bedingen, wie jene,
die in der Seinszugehorigkeit Christi zu Gott naturgemil eingeschlossen sind. Da-
her sind die beiden Weihen Abbilder des allgemeinen Priestertums Christi» usw.

1 W. MunpLE, Der Glaubensbegriff des Paulus; Eine Untersuchung zur
Dogmengeschichte des édltesten Christentums, Leipzig 1932, 129 ; vgl. ib. : « Die
Taufe erweist sich also als das grundlegende Ereignis, in dem die Christusgemein-
schaft der Christen begriindet ist.» 115: « ... die Christusgemeinschaft wird
dem Christen durch die Taufe vermittelt (Gal. 3, 27) » usw. Der Grund des sich
Straubens vieler Ausleger, diesen Tatbestand bei Paulus zu sehen und anzu-
erkennen, ist nach MUNDLE in ihrer ablehnenden Haltung sakramentalem Denken
gegeniiber zu suchen, vgl. 115 u. 137 ; 86, 129-134.

2 L.c.139;vgl. 175; 139 : « Wenn der rechtfertigende Glaube ‘das Christen-
tum’ bedeutet, Taufe und Zugehorigkeit zur christlichen Gemeinschaft in sich
begreift, so ist mit dem Satz, daB der Glaube rechtfertigt, nicht nur die Heils-
notwendigkeit der Taufe behauptet, sondern ebenso das Heil an die neue Gemein-
schaft gebunden, die als solche die Gemeinschaft der Gliubigen ist. »



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 373

Apostelgeschichte ersichtlich. Auf die Frage der Juden, was sie tun
miilten, um gerettet zu werden, gibt ihnen Petrus zur Antwort : « Be-
kehrt euch, und ein jeder von euch lasse sich taufen auf den Namen Jesu
Christi, auf daB ihr Vergebung eurer Siinden und die Gabe des Heiligen
Geistes empfanget » (Apg. 2, 38). BuBe tun und glauben allein geniigt
also nicht, um das Heil zu erlangen ; der Apostel verlangt iiberdies
ausdriicklich, daB jeder einzelne sich taufen lasse. Umgekehrt jedoch
geniigt die Taufe allein, ohne Glauben und BuBgesinnung, fiir den
Erwachsenen nicht, um ein lebendiges Glied Christi zu werden. In der
Folge erwihnt die Apostelgeschichte, wenn sie von Bekehrungen berich-
tet, mit der Annahme des Glaubens fast durchwegs auch den Tauf-
empfang oder auch nur diesen allein. So heillt es z. B. von Samaria,
wo Philippus das Wort Gottes verkiindet hatte : « Manner und Frauen
nahmen den Glauben an und lieBen sich taufen.»! Die Apostel haben
der Taufe bei der Bekehrung und beim Eintritt in die Kirche eine solch
entscheidende Bedeutung beigemessen, daB sie selbst jenen noch gespen-
det wurde, welche den Heiligen Geist bereits auf aulergewdhnliche
Weise empfangen hatten, wie dies Apg. 10, 44-48 vom Hauptmann Kor-
nelius und den Seinen berichtet.

Mit der allgemeinen Spendung der Taufe haben die Apostel nichts
anderes getan als den Befehl des Herrn ausgefiihrt : « Gehet hin und
lehret alle Volker : Taufet sie im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes» (Mt. 28, 19). Wie ernst dieser Taufbefehl
aufzufassen ist, erhellt aus dem Ausspruch Christi, wonach nur gerettet
wird, «wer glaubt und sich taufen 1iBt» (Mk. 16, 16). Damit hat Jesus
die Heilsnotwendigkeit der Taufe selber unmiBverstindlich ausgespro-
chen, was auch von Johannes bezeugt wird : « Wenn jemand nicht
wiedergeboren wird aus dem Wasser und dem (Heiligen) Geiste, so
kann er in das Reich Gottes nicht eingehen ». 2 Die Heilsnotwendigkeit
der Taufe steht in engstem Zusammenhang mit ihrer Wesenswirkung,
der ontischen (nicht allein moralischen) Eingliederung in den mystischen
Leib Christi. « Sie ist nicht nur als ein einmaliger, voriibergehender Akt

1 Apg. 8, 12; vgl. v.16; 2, 41: « Die nun sein Wort annahmen, wurden
getauft.» Vgl. 8, 35-38; 9, 18; 10, 48 ; 16, 15. 33 ; 18, 8.

? Joh. 3, 5; vgl. 1. Petr. 3, 21 : « So rettet euch jetzt das Gegenbild davon
(d. h. von der Arche), die Taufe.» — Vgl. dazu TERTULLIAN, De baptismo 12 :
« Praescribitur nemini sine baptismo competere salutem, ex illa maxime pro-
nuntiatione Domini qui ait : Nisi natus ex aqua quis erit, non habet vitam (Io. 3,
5).» EP n. 306.



374 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

zu werten, sondern als Grundlegung der forfdauernden mystischen Lebens-
gemeinschaft mit Christus. »?

Weil auch die Kinder zum Heil in Christus und somit zur Glied-
schaft an seinem Leibe berufen sind — «Lasset die Kinder zu mir
kommen und wehret es ihnen nicht, denn fiir solche ist das Himmel-
reich » (Mt. 19, 14), — und anderseits die Taufe als sakramentales
Mysterium wesentlich und primér die Heilstat Gottes ist, hat die katho-
lische Kirche, gestiitzt auf die apostolische Tradition, dieses Sakrament
von jeher auch den Kindern gespendet 2. Da indessen der fruchtbare
Empfang des Taufsakramentes an sich den Glauben und die Empfangs-
bereitschaft erfordert, — die Wirksamkeit des Sakramentes ex opere
operato schlieBt ndmlich, entgegen der irrigen Ansicht Brunners, eine
personhafte, dispositive Mitwirkung von Seite des Empfingers nicht aus,
sondern ein ! — die unmiindigen Kinder aber dazu noch nicht fihig
sind, ersetzt die Kirche mit ihrer fides und intentio die mangelnde
Disposition der Kinder 3. Schoéner und sinnvoller kénnte die Liebe und

1 F. JURGENSMEIER, Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der Asze-
tik 7, Paderborn 1938, 153. — Uber die Wirkung der Taufe sagt der Codex iuris
canonici, can. 87 Folgendes : « Durch die Taufe wird der Mensch Glied (persona)
der Kirche Christi mit allen Rechten und Pflichten eines Christen, es sei denn,
daB der Ausiibung der Rechte ein Hindernis entgegenstehe, welches die Verbindung
mit der kirchlichen Gemeinschaft hindert (ecclesiasticae communionis vinculum
impediens), oder eine von der Kirche verhingte Strafe (censura).»

? Vgl. OriGgeENEs, In Romanos comm. lib. 5, n. 9: « Ecclesia ab apostolis
traditionem suscepit, etiam parvulis baptismum dare ; sciebant enim illi, quibus
mysteriorum secreta commissa sunt divinorum quod essent in omnibus genuinae
sordes peccati, quae per aquam et Spiritum ablui deberent.» EP n. 501. In der
8. Homilie in Levit. (nach 244) n 3 schlieBt er aus dem Brauch der Kirche, auch
den Kindern die Taufe zu spenden, auf die Tatsache, daB sie von der (Erb-)Siinde
befleckt seien mit der Begriindung : « cum utique si nihil esset in parvulis quod
ad remissionem deberet et indulgentiam pertinere, gratia baptismi superflua
videretur.» EP n 496. Hier wird also die Taufe unter dem Gesichtspunkt der
Siindentilgung betrachtet. — CyPRi1AN schreibt an Fidus (252), ep. 59, daB3 dessen
Ansicht, wonach die Kinder nicht schon am zweiten oder dritten Tag nach ihrer
Geburt getauft werden miilten, von ihm und seinen Konzilskollegen durchaus
nicht geteilt wiirde. «In hoc enim quod tu putabas esse faciendum, nemo con-
sensit, sed universi potius iudicavimus nulli hominum nato misericordiam Dei
et gratiam denegandam.» EP n 585. Es kénnten noch weitere Kirchenviter als
Zeugen fir die Kindertaufe angefiihrt werden; so schreibt z. B. AuGUSTINUS,
Sermo 176, 2 : « Hoc (scil. baptisma parvulorum *) Ecclesia semper habuit, semper
tenuit, hoc a maiorum fide percepit; hoc usque in finem perseveranter custodit. »
J. P. MiGNE, Patrologiae cursus completus ; Series latina (= ML), Parisiis 1844 sqq.,
38, 950. — Series graeca (= MG), Parisiis 1857 sqq.

% Vgl. Tuomas, Comm. in ep. ad Gal. c. 3, lect. 9: « ... baptismus non fit
nisi in fide, sine qua effectum baptismi nullum consequimur.» S.Th. III q. 71



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 375

Heilssorge der Kirche als Mutter der Gldubigen und Braut Christi, wie
auch der von der Gemeinschaft der Heiligen untrennbare Gedanke der
Stellvertretung kaum zur Geltung kommen als gerade in der uralten
Praxis der Kindertaufe . Bei dieser Taufpraxis und -auffassung — aber
auch nur hier ! — kann tatsichlich von einer « vorauslaufenden Gnade
Gottes » 2 die Rede sein, insofern das ex opere operato wirkende Sakra-
ment die Taufgnade wirklich vermittelt. Hier wird auch ernst gemacht
mit der biblischen Wahrheit, daB Gott, der « Retter aller Menschen »
ist, auch der Kinder ; das gilt besonders fiir jene, die, bevor sie zum
Vernunftgebrauch gelangen, aus diesem Leben scheiden, fiir die es aber
(in Anbetracht ihrer Behaftung mit der Erbsiinde) ordentlicherweise
kein anderes medium salutis gibt als die Taufe. In diesem Sinne lehrt
schon Irendus: «Omnes venit (Christus *) per semetipsum salvare,
omnes inquam, qui per eum renascuntur in Deum, infantes, et par-
vulos et pueros, et iuvenes et seniores. » 3 Die katholische Kirche wagt
hier das «sola gratia» in einer so groBziigigen Weise anzuwenden, die
man bei protestantischen Theologen, auch bei Emil Brunner, — so
naheliegend das an sich wire ! — vergeblich sucht, und die umso an-
gebrachter ist, als bei der Rechtfertigung der Kinder eine subjektive
Mitwirkung ihrerseits unmoglich in Frage kommen kann, und darum
das paulinische « tustificati gratis per gratiam ipsius » (Rém. 3, 24), wenn
irgendeinmal, dann gerade hier, buchstidblich zu nehmen ist ! So findet

a.3 ad 3: «... dispositio sufficiens ad suscipiendam gratiam baptismalem est
fides et intentio, vel propria eius qui baptizatur, si sit adultus, vel Ecclesiae, si sit
parvulus. »

! S.Th. III q. 68 a. 9 ad 1 vergleicht THomAs die regeneratio spiritualis
durch die Taufe mit der nativitas carnalis und sagt: Wie die Kinder, die sich
noch im Mutterschof3 befinden, nicht selbst Nahrung zu sich nehmen konnen,
sondern von der Mutter ernihrt werden, so erlangen auch die Kinder, die den
Vernunftgebrauch noch nicht besitzen und gleichsam im SchoBe der Kirche sind,
das Heil nicht durch sich selbst, sondern durch den Akt der Kirche. Dann zitiert
er AucusTIiNUS (De peccatorum meritis et remissione lib.1 cap. 25 ca. fin.):
« Mater Ecclesia maternum os parvulis praebet, ut sacris mysteriis imbuantur,
quia nondum possunt corde proprio credere ad iustitiam, nec ore proprio confiteri
ad salutem » (cf. Rom. 10, 10).

2 vgl. WB 137; GO 535, 587, Anm. 13.

3 IReNAEUS, Adv. haeres. lib. 2, 22, 4; EP n 201 ; vgl. 1. Tim. 4, 10; 2, & ;
Tit. 2, 11; 2. Petr. 2, 9. — Uber das Sakrament der Taufe lehrt das Konzil von
Florenz folgendes : « Primum omnium sacramentorum locum tenet sanctum bap-
tisma quod vitae spiritualis ianua est: per ipsum enim membra Christi ac de
corpore efficimur Ecclesiae ... Huius sacramenti effectus est remissio omnis
culpae originalis et actualis, omnis quoque poenae, quae pro ipsa culpa debetur. »
Dn 696 ; vgl. n 712. — Conc. Trident. D nn 790 895, 933 ; usw.



376 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

die Glaubenswahrheit, da die Kirche als Leib Christi und die Glied-
schaft an ihm ein Gnadenwerk Gottes ist, gerade in der Kindertaufe
eine besonders eindriickliche Bestitigung, wie anderseits der legitime
Gedanke des neutestamentlichen Bundesvolkes, in das die Kinder durch
das Initialsakrament, die «Beschneidung in Christus» (Kol. 2, 11),
« organisch » hineinwachsen, auf diese Weise einen konkreten und an-
gemessenen Ausdruck gewinnt.

c) Die Problematik des Lerb Christi - Begriffes

Emil Brunners Verstindnis der Kirche als Leib Christi und die
Bedeutung, die er der Taufe als dem « Sakrament der Gliedwerdung »
beimiBt, offenbaren von einer neuen Seite den Spiritualismus und Perso-
nalismus, der seinem Kirchenbegriff zugrunde liegt. Den Spiritualismus
im Leib Christi-Begriff sehen wir hauptsichlich darin begriindet, daB
er das an sich rein geistige, unsichtbare Moment des Glaubens als das
effektiv entscheidende Gliedschaftsprinzip ausgibt, hinter dem das Sakra-
ment der Taufe wesentlich zurticktritt und jedenfalls nicht jene ekkle-
siologisch fundamentale Bedeutung erlangt, die ihm nach dem Zeugnis
des Neuen Testaments zukommt. Fiir Brunner ist Glaube «nichts
anderes als das Gliedwerden am Leibe Christi» . Wo einer Bulle tut
und den Glauben annimmt, « da wichst wieder ein neues Glied an dem
Leib, dessen Haupt Christus ist » 2. Auf die Frage, wie man in die
Kirche hineinkomme, antwortet er eindeutig : « Einzig und allein durch
den herzlichen Glauben und Gehorsam gegen das Wort Gottes. »®* Hier
stoBen wir auf die ekklesiologische Auswirkung des Glaubensmonismus,
der fiir die reformatorische Theologie typisch ist und in der Brunner-
schen Konzeption die Dimension des eigentlich Sakramentalen, das in
der Verbindung des signifikativen und kausativen, des noetischen und
ontischen Momentes besteht, schlechthin verdringt.

Mit dieser rein geistigen Einverleibung in den Leib Christi — die
Taufe kann ja als lediglich symbolisches Zeichen auch unterbleiben —
ist das Problem der Sichtbarkeit der Kirche gegeben. Dazu sagt Brunner

1 WB 124 ; vgl. 116 ; GM 52; LHG 27.

? Unser Glaube 132; vgl. GM 53; EK 19, 25: « Denn Kirche Christi ist
und bleibt allein der Leib des Christus, zu dem niemand gehoért als allein ‘die
berufenen Heiligen’, die von Herzen BuBe tun und glauben. »

8 Unser Glaube 132 ; vgl. GO 160 : « Glaube ist, wie es das Sein in Christo
ist, auch das Gliedsein an seinem Leibe, das Leben in der Gemeinde, das Ver-
bundensein mit denen, die ihm gehoren. »



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 377

einmal : « Die sichtbare Kirche ist die wahre Kirche, nur als diese sicht-
bare ist sie die wahre» (EK 19). Und wiederum : « Es gibt keine un-
sichtbare Kirche» (LHG 28). (Das hindert allerdings unseren Dialek-
tiker durchaus nicht, zwischenhinein zu behaupten : « ... darum ist die
wahre Kirche unsichtbar » [WB 141]. Welches von beiden gilt nun ? ?)
Da die Kirche nach Brunner nicht institutionell, sondern ganz und gar
personhaft aufzufassen ist, und sie anderseits eine wesentlich sichtbare
Gemeinschaft sein soll, miiBte sie als solche irgendwie i thren Gliedern
sichtbar werden, das heiBt, diese miiten durch ein einheitliches empi-
risch faBbares Merkmal oder ein spezifisch ekklesiologisches Faktum,
wie es z. B. der Empfang der Taufe darstellt, direkt und per se als
Glieder dieser Gemeinschaft feststellbar sein. Emil Brunner sieht nun
dieses Merkmal wesentlich in der nach auBen in Erscheinung tretenden
Wirkung des Glaubens und der Liebe. « Der unsichtbare Glaube schafft
die sichtbare, spiirbare, greifbare Frucht der Liebe und die erfahrbare
Wirklichkeit der von den Kriften des Heiligen Geistes durchwirkten
Gemeinschaft » (LHG 29). Diese Gemeinschaft ist also nicht an sich
sichtbar in dem Sinne, daB3 ihre Sichtbarkeit eine Eigenschaft wire, die
objektiv und unmittelbar mit dem Wesen dieser Gemeinschaft gegeben
ist, bzw. daf3 ihre Glieder an einem wesentlich sichtbaren Gliedschafts-
merkmal (wire es auch nur mehr virtuell sichtbar wie die bereits emp-
fangene Taufe und die mit ihr gegebenen kirchlichen Rechte) als solche
erkennbar wiren ; vielmehr wird sie erst dadurch sichtbar, daB sich das
an sich unsichtbare Gliedschaftsprinzip, der Glaube, mehr oder weniger
nach auBen auswirkt und irgendwie sozial kundgibt. Von einer eigent-
lichen, objektiven und unmittelbaren Sichtbarkeit der Kirche als Leib
Christi kann aber bei dieser Sachlage nicht die Rede sein. Was hier
eigentlich und direkt sichtbar ist, das sind die (zufilligen) Glaubens-
werke der Kirchenglieder, aber nicht die Gemeinschaft als solche.
Demgegeniiber hat es seinen besonderen Sinn, wenn der hl. Paulus
die Tatsache des « einen Leibes » mit der « einen Taufe » in Verbindung
bringt !, denn die eine Taufe ist nicht nur ein wesentliches (glied-
schaftliches) Konstitutivprinzip des Leibes Christi, sondern sie trigt als
sichtbarer, sakramentaler Ritus auch wesentlich dazu bei, seine Einheit
empirisch in Erscheinung treten zu lassen bzw. seine Einheit auch als
eine sichtbare zu dokumentieren ; so ist sie in der Tat ein Mittel, wo-
durch der Heilige Geist nach einem Wort Emil Brunners «ins Sichtbare

1 Vgl. Eph. 4, 41f.; 1. Kor. 1, 13; 12, 13.

Divus Thomas 26



378 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

wirkt und sichtbare Gemeinschaft schafft » 1. Diese Funktion hinwieder-
um kann die Taufe nur dann sinngemdlB ausiiben, wenn ihr Empfang
theologisch im Sinne einer conditio sine qua non der Kirchengliedschaft
gewertet wird, sodaB alle und nur jene, welche getauft sind (in re oder
in voto) und den Glauben nicht preisgegeben haben, actualiter zum Leib
Christi gehoren.

Dieser Leib Christi-Begriff erweist sich ferner auch darin als spiri-
tualistisch, daB seine soziologische Gliederung und Organisation wesent-
lich ethisch-pneumatischen Charakter hat. Ontisch gesehen ist dieser Leib
innerlich nicht differenziert, sondern gleicht eher einer homogenen Masse
und ist als solcher nicht viel mehr als die Summe seiner Glieder. Das
allgemeine Priestertum macht ja alle Glaubigen seinsmiBig zu gleich-
wertigen und gleichberechtigten Gliedern ohne irgendeine hierarchische
Unter- und Uberordnung. Damit geht aber der paulinische Gedanke
von der « organisch » differenzierten Struktur des Leibes Christi, wo sich
gewisse Glieder nicht nur oder gar ausschlieBlich funktionell, sondern
auch strukturell von den anderen unterscheiden, verloren : das hier-
archische Aufbauprinzip, das im Leib-Bild konkret ausgedriickt ist, ver-
schwindet. « Wiare der ganze Leib Auge, wo bliebe das Gehor ? Wiére
er ganz Gehor, wo bliebe der Geruchsinn ? So aber hat Gott jedem
Gliede seinen Platz am Leibe angewiesen, wie es ihm beliebte. Wiren
alle nur ein Glied, wo bliebe dann der Leib, so aber gibt es viele Glieder,
jedoch nur einen Leib» (1. Kor. 12, 17-20). Die Leib-Metapher ist
sicher auch, und zwar im paulinischen Gedankengang wohl zunichst
funktionell zu verstehen ; daneben aber weist sie unbestreitbar auch auf
eine seinshaft-« organische » Verschiedenartigkeit des Leibgefiiges bzw.
seiner Glieder hin ; d. h. es gibt bestimmte Glieder an diesem Leibe, die
wesentlich hoheren Glied- oder Organstufen angehéren — so spricht auch
Paulus selbst von edleren und geringeren Gliedern (l. c. vv. 22-25) —,
weil sie auf hohere Weise am Priestertum Christi teilnehmen und darum
objektiv enger mit dem Haupte verbunden sind und in stirkerem MaBe
dem Leibganzen die Lebens- und Wirkkrifte des Hauptes vermitteln

1 LHG 28. — Vgl. H. pE LuBac, Katholizismus als Gemeinschaft, Einsiedeln
1943, 76 f.: « Wenn das Wasser die Stirnen netzt, vollzieht sich nicht nur die
‘Einverleibung’ (incorporatio) der Einzelnen, sondern eine ‘Zusammenleibung’ (con-
corporatio) der ganzen Kirche in eine mystische Einheit. Die Wiedergeburt durch
die Taufe betrifft also letztendlich nicht eine vereinzelte Seele : ‘Wir alle’, sagt der
Apostel, ‘sind getauft worden in einem einzigen Geiste, um einen einzigen Leib
zu bilden’. »



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 379

als andere!. Wie die Gliedschaft am Leibe Christi selbst durch das
Sakrament der Taufe vermittelt wird, so kann eine weitere « organische »
Differenzierung und spezifische (ontisch-iibernatiirliche) Vervollkomm-
nung einzelner Glieder ebenfalls nur sakramental bewirkt werden. Nach
katholischer Lehre geschieht dies durch die konsekratorischen oder hier-
archischen Sakramente der Firmung und besonders der Priesterweihe,
die mittels des eigentiimlichen Charakters (character sacramentalis),
den sie dem Empfinger einprigen, denselben in besonderer Weise
Christus, dem Haupte, gleichgestalten und ihn zu einer umfassen-
deren, aktiven Teilnahme an seinem goéttlichen Priestertum einweihen
und befihigen 2.

Bei Emil Brunner wird die Struktur und Organisation des Leibes
Christi nicht ontisch-hierarchisch, sondern lediglich ethisch-pneumatisch
und charismatisch aufgefaBt. Sie ist m.a. W. nicht so gestaltet, daB
bestimmten Gliedern spezifisch eigene, unvertauschbare, ontisch-sakra-
mental begriindete Gliedfunktionen zukimen, sondern so, da3 den ver-
schiedenen Gliedern wohl verschiedene Aufgaben und Dienstleistungen
zubestimmt sind, die aber an sich auch von anderen verrichtet werden
konnen — es sei denn, daB ein Glied dank besonderer charismatischer
Ausstattung oder kraft seiner natiirlichen Individualitit fiir eine. be-

! Diese Verschiedenartigkeit und -wertigkeit der Glieder gehort zunichst und
wesentlich in die Dimension der objektiven Heiligkeit ; erst ex consequenti beriithrt
sie auch den Bereich der formalen (subjektiven) Heiligkeit, insofern eine héhere
Gliedwiirde von selbst auch einen héheren Grad der Heiligkeit fordert — ent-
sprechend der heilsbkonomischen Proportion zwischen Gabe und Aufgabe.

* Vgl. M. ]J. ScHEEBEN, Die Mysterien des Christentums; Ges. Schriften,
Bd. II, hrsg. von J. HOFER, Freiburg i. Br. 1941, 482 : Hierarchische Sakramente
«sind diejenigen, welche durch den Charakter, den sie eindriicken, einerseits die
Gliederung des mystischen Leibes Christi konstituieren, und anderseits durch diese
Konstitution in die betreffenden Glieder die Gnadenkraft des Hauptes derivieren :
Taufe, Firmung, Weihe»; vgl. ff. — Vgl. dazu die beachtenswerte Stelle aus
« Mystici Corporis Christi» von Prus XII., 10 f. : « Man darf jedoch nicht glauben,
dieser organische Aufbau des Leibes der Kirche beziehe und beschrinke sich allein
auf die Stufenfolge der kirchlichen Amter, noch auch, wie eine entgegengesetzte
Meinung behauptet, sie bestehe einzig aus Charismatikern, wenngleich solche mit
wunderbaren Gaben ausgestattete Menschen niemals in der Kirche fehlen werden. »
Demgegeniiber betont das Rundschreiben ausdriicklich und billigt es, daB «die
Kirchenviter, wenn sie die Dienstleistungen, Stufen, Berufe, Stellungen, Ord-
nungen und Amter dieses Leibes hervorheben, nicht nur jene vor Augen (haben *),
die heilige Weihen empfangen haben, sondern auch alle jene ..., die als Laien
zur Ausbreitung des Reiches Christi der kirchlichen Hierarchie hilfreiche Hand
bieten ... » Hier ist der Gedanke der « organischen » mit dem der « funktionellen »
Gliederung verbunden.



380 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

stimmte Funktion besser priadisponiert sei als ein anderes !. Grundsitz-
lich sind aber alle Glaubigen fiir alle Gliedfunktionen, Swxxovixt, auf
Grund des allgemeinen Priestertums befihigt und befugt. — Der Persona-
lismus in der Brunnerschen Auffassung des Leibes Christi beruht vor
allem darin, daB3 der personliche, aktuelle Glaube als das entscheidende
Gliedschafts- und Konstitutivprinzip des Leibes Christi erklirt und in-
folgedessen das Sakramentale und Institutionelle stark in den Hinter-
grund gedringt wird. Hier kommt alles auf den im Glauben begriindeten
« Personzusammenhang » an. So ist ja auch die Taufe als Ausdruck des
freien Bekenninisses zu Christus « das die Zugehorigkeit des Einzelnen
zur Kirche Bestimmende » (WB 136). DaB mit der Verdringung des
sakramentalen und objektiven Elementes der Spiritualismus und Sub-
jektivismus, den Brunner doch selbst bekimpft (EK 13 f.; WB 43),
gefordert wird, scheint er nicht zu beachten.

Noch weniger driickt ihn anscheinend das Problem, wie es nach
seinen eigenen theologischen Grundsitzen mdéglich ist, daBl einerseits
« ein Sdugling und mancher Erwachsene, der zwar im christlichen Haus
aufgewachsen, aber vom Wort Gottes nicht richtig erfalt ist, nicht im
eigentlichen Sinn zur Gemeinde Christi gerechnet werden » kann, daB
er aber anderseits « doch irgendwie in den Bereich der Kirche hinein-
gehort, so lange er sich nicht direkt in negativer Entscheidung von ihr
loslost » (WB 143). Dieses « irgendwie-zur-Kirche-Gehéren » ist ein dia-
lektischer Awusweg, der nidher besehen fiir Brunner ein logischer und
theologischer Abweg ist, da er namlich «sozusagen mit einem noch
latenten Bekenntnis, einer Vorform der eigentlichen Glaubensentschei-
dung rechnet » (ib.). Was heillt da : ein «sozusagen latentes Bekennt-
nis» ? Lauft das fiir Brunner nicht sozusagen auf einen mehr oder
weniger latenten Widerspruch hinaus ? Was bedeutet diese « Vorform
der eigentlichen Glaubensentscheidung » ? Ungefdhr dies, daB « eigent-
lich » noch gar nicht entschieden ist ; ja fiir Brunner kann es gar nichts
anderes heien, wenn anders er seinem Glaubensaktualismus treu bleiben
will. Danach besteht aber der Glaube gerade nur in der aktuellen Ent-
scheidung ; wo dieses Entweder-oder nicht fillt, kann von einer Zu-
gehorigkeit zur Kirche weder im eigentlichen noch uneigentlichen Sinn

1 Vgl. WGM 105 £. : In der Kirche ist jeder « dieser besondere Einzelne und
darf es sein, aber er ist es nicht fiir sich und aus sich, sondern er ist aus Gott fiir
die anderen dieser besondere. Die Besonderheit wird zur besonderen Dienstaus-
riistung, zum charisma ; innerhalb der geistlichen Einheit des Leibes Christi gibt es

viele charismata, und jedes befugt und verpflichtet zu einem besonderen Dienst.
Diesen Geistesgaben entsprechen die diakoniai, die Dienstleistungen aufs genaueste ».



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 381

die Rede sein. Anders ausgedriickt : « Zur Kirche gehoren, actualiter,
nur diejenigen, die wiedergeboren sind, und potentialiter nur diejenigen,
die es sein werden » (EK 19). Das ist eine klarere (und geradezu thomi-
stisch anmutende) Sprache! Emil Brunner befindet sich in der ver-
zweifelt dialektischen Situation, daB er auf der einen Seite, gestiitzt
auf seine Lehre von der Gliedschaft am Leibe Christi, nur jene als
Kirchenglieder betrachten kann, welche den personlichen, aktuellen
Glauben haben !, und daB er auf der anderen Seite aus einem echt
christlichen Empfinden heraus sich doch nicht getraut, jenen Getauften,
die sich glaubensmiBig noch nicht entschieden haben, die Zugehoérigkeit
zur Kirche abzusprechen. Theoretisch wire tatsdchlich « das Kriterium
der Zugehorigkeit zur Kirche ... absolut scharf und bestimmt, unzwei-
deutig » (ib.), praktisch dagegen wagt man es nicht, dieses Kriterium
« unzweideutig » anzuwenden.

Der personalistische Kirchenbegriff mufp — sosehr das personhafte
Moment darin anzuerkennen ist — doch irgendwie versagen, weil er, im
Hinblick auf die Kirchengliedschaft, dem subjektiven Moment der per-
sonlichen Glaubensentscheidung gegeniiber dem objektiven des Tauf-
sakramentes einseitig den Vorzug gibt und damit eine dogmatische
Stellung einnimmt, die sich weder auf die Bibel noch auf die kirchliche
Tradition berufen kann. Aus der Tatsache, daB als gliedschaftliches
Konstitutivprinzip des Leibes Christi der aktualistische Glaube auftritt,
der bald entsteht und bald vergeht, folgt des weiteren die Inkonvenienz
einer soziologischen Unstetigkeit und Labilitit der kirchlichen Gemein-
schaft 2, die sich mit dem Stabilititsgedanken des neutestamentlichen
Kirchenbegriffs, zumal des Leib Christi-Bildes, schlechterdings nicht ver-
tragt. Der unbiblische Aktualismus des Glaubensverstindnisses ? ist so-
mit die Wurzel fiir den ebenso unbiblischen Aktualismus des Brunner-
schen Kirchenbegriffes.

Wenn Emil Brunner ferner von einer realen Verbundenheit der
Glieder mit dem Haupte, Christus, und untereinander spricht und die-

' Vgl. EK 19: « Nur wer sagen kann: Ich weiB, wer mein Erloser ist, nur
wer das aufrichtig, in herzlicher BuBe und herzlichem Vertrauen sagen kann, ist
Glied am Leibe Christi und wei3 es auch.»

* Vgl. GO 288: «Das wahrhaft personale Selbst und die Gemeinschaft ent-
stehen und vergehen im selben Akt» (d. h. im Glauben). GM 52 : « Kirche ist darum
keine irgendwie dinglich zu fassende, an sich bestehende GréBe, sondern sie ist
nur in der Aktualitit dieses Rufens und sich Entscheidens. »

? Vgl. dazu : L. VoLKEN, Der Glaube bei Emil Brunner (Studia Friburgensia,
Neue Folge, H. 1), Freiburg (Schw.) 1947, 160, 188-190.



382 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

selbe als « Lebensgemeinschaft, die vermoge des Glaubens durch den
Heiligen Geist geschaffen, vielmehr von ihm als ihrem Element gebildet
wird » (LHG 27), charakterisiert, so ist dieser « reale » Lebenszusammen-
hang mehr moralisch zu verstehen, als « Liebes- und Dienstgemeinschaft,
pneumatischer Kommunismus, realer Austausch des ganzen Lebens »
(ib.) ; dementsprechend wird denn auch die Kirche « das ethische Gemein-
schaftssubjekt » genannt !. Zu einer realen (ontischen) Lebensgemein-
schaft im vollen Sinne fehlt hier die iibernatiirliche, seinshaft-permanente
Gemeinschaftsbasis in den Kirchengliedern : der unausléschliche Tauf-
charakter, der die Glaubigen zur Ausiibung des Kultes Christi befahigt
und verpflichtet, und die Ausstattung mit der heiligmachenden Gnade,
welche zusammen das reale Fundament fiir eine wahrhaft iibernatiirliche
und vollwertige communicatio vitae im mystischen Leib Christi bilden 2.
Nur wenn die Lebensgemeinschaft der Kirche auf einer solchen ontisch-
habituellen Grundlage (deren Fortbestand allerdings, wenigstens hinsicht-
lich der Gnade, im einzelnen Glied von seinem ethischen Verhalten ab-
hiangt) ruht, wird jener fortwahrende geistliche Lebensaustausch zwischen
Haupt und Gliedern mdéglich, der im paulinischen Leib-Bild gemeint
ist. Dafiir fehlen jedoch bei Brunner die nétigen Voraussetzungen so-
wohl in der Glaubensauffassung wie im Leib Christi-Verstindnis.

3. Die Kirche als « communio fidelium (sanctorum) »

a) Wort Gottes und Glaube
als Konstitutivprinzipien der « Gemeinschaft der Glaubigen »

Der dritte Begriff, womit Emil Brunner das Wesen der Kirche zu
erfassen sucht, und der vorziiglich die « Personhaftigkeit der Beziehung

1 Mi 561 (von mir gesperrt); vgl. WB 125: « Zwischen Gemeinde und
Christus besteht ein Verhiltnis sui generis: ndmlich eben das des vertrauenden
Gehorsams und der Wiederliebe, wie denn auch unter den Gliedern dieses selbe
Verhaltnis besteht, daB einer dem anderen dient in Liebe.» Dieses Verhdltnis ist
also rein ethisch, personhaft und aktualistisch !

? Vgl. dazu TH. KREIDER O. S. B., Unsere Vereinigung mit Christus dog-
matisch gesehen, Freiburg (Schw.) 1941, 158 {. : « Der gleiche sakramentale Charak-
ter und die gleiche Gnade, die uns Christus dhnlich machen, sind es ..., die uns
mit Christus, ihrer Ursache, zu einer Einheit verschmelzen und verketten ... »
Das ist allerdings nicht «im Sinne einer unpersénlichen Einheitsmystik oder einer
ebenso unpersénlichen naturhaften Sakramentsmagie» zu verstehen, wie Emil
Brunner vielleicht sagen moéchte. Sinn und Ziel dieser ontisch-iibernatiirlichen
Beziehungs- und Wirkeinheit, zu deren Bildung oder Festigung das Sakrament
wirkursidchlich beitriagt, ist vielmehr eine moglichst innige personhafte Gemein-
schaft der Christen mit Christus und untereinander.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 383

unterstreicht » (EK 8), heilt : « communio (coetus) fidelium oder sanc-
torum » 1. « Kirche ist die Gemeinschaft der Gliubigen, die in Gottes
Wort begriindet ist » (WB 153). Das Wort Gottes ist gleichsam das
objektive, der personliche Glaube das subjektive Konstitutivprinzip der
Kirche ; daher auch die typischen Wendungen: « Wortkirche» —
« Glaubensgemeinschaft ». Kirche kann nur entstehen, wo das Wort
Gottes verkiindet und geglaubt wird,; denn «das Erschallen der gott-
lichen Botschaft macht noch keine Kirche, sondern erst die Glaubens-
antwort des Menschen auf diesen géttlichen Ruf. Kirche ist der ‘Ort’
der Glaubensentscheidung » (GO 510). Indem das Wort Gottes auf die
Erweckung des Glaubens zielt, zielt es eo ipso auf die Schaffung von
Gemeinschaft ; denn Glaube und Gemeinschaft sind ja fiir Brunner mit-
einander « identisch » (GM 52). Infolgedessen ist Kirche «nicht etwas,
was zum individuellen Glauben hinzukommt, als ein Zweites, das even-
tuell auch nicht hinzukommen kénnte, sondern Kirche ist zugleich mit
dem Glauben da » 2.

Der Wesenszusammenhang von Glauben und Kirche ist bei Brunner
damit gegeben, daB3 der Glaube die Person konstituiert, die wesentlich
gemeinschaftsbezogen ist ; sie hat ihren Bestand nur in der Gemeinschaft,
d. h. konkret in der Kirche. Indem der Einzelne durch den Glauben
aus seiner « Ich-Einsamkeit », die ihn von Gott und Menschen trennt,
herausgerissen wird, tritt er in die Gemeinschaft mit Gott und zugleich
mit den Menschen ein. Und umgekehrt : « Er wird nicht anders aus
seiner Ich-Isolierung herausgerissen, als indem er in die konkrete Gemein-
schaft hineingestellt wird.»® Es gibt also grundsitzlich kein « Solo-
christentum » ; «der kirchenlose ‘protestantische Individualismus’, das
christliche Einzelgdngertum ist unchristlich » ¢. — Ein weiterer Grund
fiir das Zusammen von Glauben und Gemeinschaft, Glauben und Kirche,
liegt fiir Brunner in der Geschichtlichkeit und Einmaligkeit der biblischen
Offenbarung, die zur Folge hat, daB man diese Offenbarung und ihr

1 Vgl. GO 510; EK 8f.; WB 142-144; OV 135f.; LHG 27; D I 170:
« Heilig ist die Kirche, ja sie besteht nach neutestamentlichem Sprachgebrauch
aus lauter &Yzm, lauter Heiligen (z. B. 1. Kor. 1, 2; 1. Petr. 2, 9), d. h. aus solchen,
die Gott als sein Eigentum aus der iibrigen Welt aussondert. »

* Mi 561 ; vgl. GM 49 : « Glaube und Kirche sind so unzertrennlich wie Feuer
und Licht ... »; vgl. fi.!

¥ WB 124 ; vgl. OV 135 : « Glaube ist Aufgeschlossenheit fiir das Du, ebenso
wie Nichtglaube das Verschlossensein im Ich ist.»

* Reformation und Gemeinschaft, in : Der Grundri 2 (1940), 286-293, 289 ;
vgl. EK 13.



384 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Heil nur empfangen kann im SchoBe der geschichtlichen Gemeinschaft
der Menschen. « Nur in der Bindung an die geschichtliche Gemeinschaft
der Mitglaubenden — genauer der vor mir Glaubenden und mir den
Glauben Bezeugenden — ist mein Glaube mdglich ... Denn nur die
Gemeinschaft bildet die Kontinuitit, die fortlaufende Kette des Zeug-
nisses durch die Jahrhunderte hindurch » (GM 64). Gottes Offenbarungs-
und Heilsveranstaltung ist keine private, sondern eine o6ffentliche und
soziale Angelegenheit ; der kirchlichen Gemeinschaft hat Christus die
Heilsvermittlung iibertragen und wer an Christus und seinem Heil teil-
haben will, muB3 sich an diese Gemeinschaft halten.

b) Umniversale und sichtbare communio ?

Wie weit erstreckt sich nun diese Heilsgemeinschaft aktuell, wo
sind die Grenzen der communio fidelium ? Oder anders gefragt: wo
finden wir konkret diese Gemeinschaft der Heiligen ? Brunners Antwort
heiBt zunichst allgemein : « Kirche ist dort, wo Jesus Christus durch
sein Wort und durch den Heiligen Geist gegenwirtig ist, sie ist iiberall
dort, und sie ist nirgends als dort. »* Und vielleicht noch deutlicher :
«Da, wo das geschieht — wo Menschen glidubig werden, und wiren es
nur ihrer ‘zwei oder drei, die in seinem Namen versammelt sind’ —
da ist Kirche. Was immer sonst noch von der Kirche zu sagen sein
mag : diesen Satz diirfen wir nicht umstoBen. » 2 Dieser Satz ist in der
Tat sehr wichtig und sehr bezeichnend fiir Emil Brunner und fiir die
protestantische Ekklesiologie {iberhaupt. « Wir haben jene ‘zwei oder
drei’ als wahre Kirche Christi anzuerkennen, mag auch diese Kirche
unvollkommen sein » (GO 514). Was heil}t da : « Mag auch diese Kirche
unvollkommen sein ? » Birgt dieser Nachsatz vielleicht die unausge-
sprochene Vermutung oder Befiirchtung, daBl zum Wesen der Kirche
doch noch etwas mehr gehéren kénnte ? Jedenfalls legt dieser ekklesio-
logische Leitsatz die Basis fiir den Partikularismus im protestantischen
Kirchenwesen. Denn wenn Kirche grundsitzlich iiberall da ist, wo
Christus durch sein Wort und seinen Geist gegenwdrtig ist (eine recht
elastische Formulierung !), wo also beispielsweise ein glaubiger Familien-
vater seiner Familie das Evangelium erklirt, oder wo nachts in einem
Stall «der Meister und der Knecht einer kalbernden Kuh ‘abwarten’

1 EK 46 ; vgl. 20 ; Die Kirchen, die Gruppenbewegung ... 5, usw.

2 GO 514 ; vgl. 676, Anm. 8 ; Theologie und Kirche, in: ZdZ 8 (1930), 398,
402. Die Kirche als Frage und Aufgabe der Gegenwart 16 ; Die Kirchen, die
Gruppenbewegung ... 43 ; Kirche im Alltag 31; OV 137, 140 ; usw.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 385

und dabei der Meister seinem Knecht ‘kapitelt’ »? — kurz, iiberall wo
Gottes Wort verkiindet und geglaubt wird, wo bleibt da, fragen wir,
der soziologische Zusammenhang, die objektive Bindung an die eine,
universale, sichtbare communio fidelium ? Jedes gliubige Konventikel
besitzt ja, was zum Wesen der Kirche gehort : das Wort Gottes und
den Glauben-in-Gemeinschaft. Auf die GréBe der Gemeinde kommt es
doch gewiB3 nicht an; wiinscht doch Luther selbst neben der Volks-
kirche « kleinere Versammlungen, zu denen die, die mit Ernst Christen
sein wollen, zusammenkommen, um in einer ‘feineren’ Weise mitein-
ander Bibel zu lesen, zu beten, Sakrament zu genielen und sich gegen-
seitig zu ermahnen und zu trésten » (EK 23). Emil Brunner wird uns
auf die gestellte Frage vielleicht antworten, daB die notwendige Kon-
tinuitit der « Kleinkirche » mit der Gesamtkirche, der « mater fidelium »,
vor allem dadurch gesichert ist, daf jene von dieser das Wort Goltes,
die Heilige Schrift empfingt. «Der Kirche als ganzer ist ja das Wort
Gottes anvertraut ; sie ist die Mutter der einzelnen Glaubigen. » * Wir
wollen noch nicht fragen, was, wer, wo diese « Kirche als ganze » sei,
sondern zunichst zugeben, daB eine Gemeinde von Glidubigen, sagen
wir die «ecclesiola », das Wort Gottes, die Bibel von der «ecclesia »,
«der Tragerin der Offenbarung» (OV 137) empfangen muB. Soweit
besteht tatsichlich eine Abhingigkeit, ein Zusammenhang, eine Bindung
der einen an die andere ; doch wie weit geht sie ? — Es ist weit mehr
eine Bindung in fieri, als in esse. Denn wenn die ecclesiola schon ein-
mal gegriindet und selbst im Besitz des Wortes Gottes ist, so ist sie
an sich von der ecclesia, der Gesamtkirche unabhiingig, sie hat ja alles
Wesentliche, was sie braucht — abgesehen davon, daBl die Einzelgemeinde
grundsitzlich autonom ist, wie noch zu zeigen sein wird®. Es kidme
hochstens noch eine Abhdngigkeit hinsichtlich des Verstindnisses und
der Auslegung des Wortes in Frage, und in diesem Sinn meint Brunner
immerhin, daB derjenige, der lebendiges und lebenweckendes Glaubens-
zeugnis geben wolle, in einer Gemeinde leben miisse, « die aus der ganzen

! OV 140 ; Brunner spielt hier auf eine bekannte Episode in Jeremias Gott-
helfs : « Uli der Knecht» an.

2 OV 156 (von mir gesperrt) ; vgl. 137 : « ... die Gemeinschaft der Gliubigen
hat den Auftrag und die Vollmacht zur Verkiindigung, weil und sofern sie das
Wort Gottes hat. Und sie hat das Wort Gottes, weil und sofern sie den Glauben
hat.» 139 : « Ohne Kirche keine Bibel. »

* Vgl. GO 678, Anm. 1: « Jede Gemeinde, so klein sie auch sein mag, ist
im Besitz aller Gaben und Rechte, die aus dem Evangelium flieBen ... » (Zitat
aus K. Horr).



386 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Auslegungstradition der Kirche geistlich gespeist » werde (OV 141). Das
klingt wohl sehr kirchen- und traditionsfreundlich, ist aber keineswegs
buchstiblich zu nehmen, denn wie wire das im Ernst mit dem von
Brunner anerkannten reformatorischen Grundprinzip vereinbar, wonach
« jedes Gemeindeglied miindiger Bibelleser, nach dem allgemeinen Prie-
stertum » (WB 148) und gestiitzt auf das innere Geistzeugnis, ist ?
Gilt das schon vom einzelnen Gemeindeglied, dann gilt es wohl a fortiori
von der ganzen Gemeinde! Diese «ganze Auslegungstradition » der
Kirche kann somit fiir die Einzelgemeinde bestenfalls direktive, nicht
aber streng prizeptive Bedeutung haben. In dhnlicher Weise ist die
Einzelgemeinde, bzw. ihre Glieder, in Bezug auf den Verkiindigungs-
auftrag nicht auf die Gesamtkirche angewiesen ; denn « dieser Auftrag
braucht kein von Menschen gegebener, er kann auch ein von Gott
unmittelbar empfangener sein » ; ja Christus « allein ist es, der Vollmacht
und Auftrag zur Verkiindigung seines Wortes gibt » (OV 141 u. 137).

Wir ersehen hieraus, daB3 die duBere, sichtbare Verbindung der
Einzelgemeinde mit der allgemeinen « Gemeinschaft der Glaubigen » auf
Grund des Wortes Gottes eine ziemlich lose ist. — Fragen wir nun
weiter, wer und wo die Gesamtkirche ist, die communio fidelium schlecht-
hin, welcher das « Wort Gottes nicht nur geschenkt, sondern auch auf-
getragen » ist, und von welcher die Einzelgemeinde dasselbe empfingt ;
jene umfassende « Gemeinschaft des Heils», die «zugleich gottliches
Mittel, gottliche Veranstaltung (ist *), um anderen dasselbe Heil zu
geben » 1! Damit ist ganz konkret und unausweichlich die Frage nach
der universalen Kirche und ihrer Sichtbarkeit gestellt. Darauf gibt uns
Emil Brunner eine typisch dialektische Antwort. Wohl kritisiert er die
« unheilvolle Begriffsverwirrung, die sich hinter der ebenso unheilvollen
Formel von der unsichtbaren und sichtbaren Kirche versteckt » 2, kommt
aber praktisch selbst nicht iiber die Konfusion hinaus; den Grund
hiefiir diirfte er selbst richtig angedeutet haben, wenn er schreibt :
« Die Konfusion steckt nicht blo8 im Denken, sondern in der (prote-
stantischen *) Kirche als Wirklichkeit » (EK 16).

1. 0OV 136; vgl. GO 518.

? EK 31. — Wenn Emil Brunner behauptet, Augustin habe durch die
sog. Zweikreise=Theorie das Problem der unsichtbar-sichtbaren Kirche, diese
« List des Teufels» (1. c. 16), geschaffen, so ist demgegeniiber festzustellen, daB
dieses Problem erst in der Reformation eigentlich aktuell geworden ist und daB
wie RIETSCHEL (Das Problem der unsichtbar-sichtbaren Kirche bei Luther 107,
vgl. 3, 104 usw.) bemerkt, MELANCHTHON als der eigentliche « Erfinder» der
Zweikreise=Theorie anzusehen ist.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 387

Auf der einen Seite heiBt es: Die Gemeinschaft der Heiligen ist
« sichtbar, d. h. empirisches Faktum, insofern jedermann diesen coetus
wahrnehmen und seine Auswirkungen im praktischen Leben feststellen
kann» (EK 18). Und wiederum : « Die Apostel reden von der éxxinoix
als der erfahrbaren, in ihren Wirkungen manifesten und im Austausch
der Gaben sich verwirklichenden Gemeinde und Gemeinschaft der Gliu-
bigen ... »! Auf der anderen Seite jedoch kann Brunner einen gewissen,
von Luther iiberkommenen Argwohn gegen die sichtbare Kirche nicht
unterdriicken, wenn er meint, die Kirche sei « ganz und gar unsichtbar
fiir den Ungldubigen, aber mit Vorbehalt sichtbar fiir den Gldubigen »
(EK 18). Ja, wir glauben, seine entscheidende Auffassung gehe dahin,
daB «die wahre Kirche unsichtbar » sei (WB 141). Was aber bedeutet
hier : « die wahre Kirche ? » Wenn wir Brunner recht verstehen, nichts
anderes als die allgemeine communio fidelium, von der er sagt: « Sie
ist keine Institution» (OV 137), und als deren Gliedschaftsprinzip wir
den (an und fiir sich) unsichtbaren Glauben kennengelernt haben.
Anderseits wird aus seiner Kirchenlehre klar ersichtlich, dall praktisch
nur die Einzelgemeinde, die « Kultgemeinde » oder der « Kultgemeinde-
verband » (z. B. Landeskirche) sichtbar ist, weil nur sie so aufgebaut
und organisiert ist, daB sie nach auBen als eine sichtbare soziologische
Einheit und Gemeinschaft, als eine wirkliche societas erscheint. Die
allgemeine communio fidelium oder sanctorum ist demnach eine rein
geistliche GroBe ; — und doch soll die Einzelgemeinde von ihr — sie
ist ja das « Primére auch der Gemeinde gegeniiber» (GO 517) — das
Wort Gottes, die Heilige Schrift haben ? Das ist offenbar nicht maglich ;
denn wie soll eine wesentlich pneumatische, unsichtbare Gemeinschaft,
die ja als solche gerade nicht ins Empirische hineinreicht, etwas Sicht-
bares und Handgreifliches wie die Bibel, das geschriebene Gotteswort
besitzen und dariiber « verfiigen » kénnen ? Es bleibt mithin nur diese
Alternative : Entweder ist die universale communio fidelium — entgegen
der Annahme Brunners — eine wesentlich sichtbare Gemeinschaft und
kann als solche wirklich die « Triagerin der Offenbarung » sein, — oder

1 'WB 118 ; vgl. Der Romerbrief ; iibersetzt und ausgelegt (Bibelhilfe fiir die
Gemeinde, neutestl. Reihe, 6. Bd.), Leipzig und Hamburg 1938, 137 : « Von einer
unsichtbaren Kirche wei Paulus nur insofern, als das Urteil dariiber, wer im
Endgericht Gottes als lebendiges Glied anerkannt wird, Gott allein zusteht. »
Mi 508 : Christus «hat den Neuen Bund gestiftet nicht als ecclesia invisibilis im
Sinne der Spiritualisten, sondern als ein wirkliches, wenn auch noch so unschein-
bares Volk, dessen Konstitution sein bundesstiftendes Blut sei». Unser Glaube
130 : « Christus will freilich keine unsichtbare Armee haben» usw.



388 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

sie ist wesentlich unsichtbar, und dann kann nicht sie die eigentliche
Tragerin und Vermittlerin des Wortes Gottes sein, sondern nur die
sichtbare, organisierte Kultgemeinde ; sie allein ist es, wie Brunner ja
selbst gesteht, «die fiir das ‘Laufen’ des Wortes Gottes besorgt ist »
(GO 523). — In diesem Fall wird jedoch die an sich biblische These
Brunners : «Der Kirche als ganzer st das Wort Golles anvertraut»
(OV 156), hinfillig — und damit auch die mit dieser These irgendwie
verbiirgte gesellschaftliche Einheit der Gesamtkirche .

Zum selben Ergebnis kommen wir, wenn wir die Kirche als jene Ge-
meinschaft betrachten, die den Glauben erzeugt und darum « die Mutter
unseres Glaubens » (OV 156) genannt werden kann. Was nidmlich Emil
Brunner vom Glauben des Einzelnen sagt, trifft wohl auch auf den
Glauben der Gemeindeglieder insgesamt zu. Nun aber lehrt er: « Die
Voraussetzung fiir den Glauben des Einzelnen ist die Gemeinde, die
Kirche, und zwar die an einem bestimmien Ort zu bestimmier Zeit
handelnde Gemeinde. »® Infolgedessen kann auch die Einzelgemeinde
ihren Glauben genetisch nicht von der Gesamtkirche herleiten, sondern
nur von einer ganz konkreten Einzelgemeinde. Darum kann faktisch
nur je die Einzelgemeinde und nicht die Gesamtkirche als « mater
fidelium » angesprochen werden ; jene ist es, die unmittelbar «den
Glauben erzeugt und die den Glaubenden in sich aufnimmt » 3. Somit
fehlt jede wesensbedingte sichtbare Bindung der Einzelgemeinde an die
Gesamtkirche als solche, sowohl von Seite des Wortes Gottes als auch
von Seite des Glaubens, und damit fdllt eine universale und wesentlich
sichtbare communio fidelium von selbst dahin. Das erhellt {ibrigens
auch aus der ekklesiologischen Grundthese Brunners: Jesus Christus
«in seiner Gegenwart bei Menschen — das ist die Kirche, nie und nie-
mals etwas anderes» (OV 137). Emil Brunner wird kaum bestreiten,
daB diese gottliche Gegenwart bei Menschen an sich unsichtbar ist,
mithin muBl auch die communio sanctorum als solche und ihre Einheit

! Tatsichlich konnen wir nur mit Bezug auf die partikulire Kultgemeinde
verstehen, was Emil Brunner von der Gemeinschaftsgebundenheit der Offenbarung
sagt: « Alle Verkiindigung des Wortes ist zugleich Tradition. Es ist ein Feuer
angeziindet worden an einem Ort; soll es von diesem einen geschichtlichen Ort
— im wirklichen, zeitriumlichen Sinne — an andere Orter gebracht werden,
so kann es nur dadurch geschehen, dafl es wirklich dahin gebracht wird ; es muB
die brennende Fackel von einer Hand zur anderen gereicht, es muf3 eine Fackel
wirklich, nicht nur symbolisch, an der anderen entziindet werden ... » GM 61 {.

2 GO 296 (von mir gesperrt) ; vgl. 523.

3 OV 136; vgl. GO 518 : « Die (missionierende) Gemeinde ist die Ursache
der erst sich bildenden Kirche. »



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 389

ebenfalls unsichtbar sein. Es bleibt also bei einer unsichtbar-pneu-
matischen Einheit der « Kirche des Glaubens », deren einzige Grundlage
« der gemeinsame Besitz, oder richtiger die gemeinsame Teilnahme an
dem in Christus geoffenbarten und geschenkten Heil» (1. Wesens-
moment im Begriff der communio sanctorum), oder kurz : der gemein-
same Glaube ist (EK 8). Von einer wirklichen Einheit des « diesseitig-
sichtbaren» Zusammenhangs, von dem Brunner schreibt (vgl. GO 511), ist
jedenfalls, wie wir noch weiter sehen werden, so gut wie nichts vorhanden!

Wenn Brunner dagegen einwendet, der Glauwbe werde in den Friich-
ten der Liebe sichtbar, vor allem im realen « Austausch dessen, was ein
jeder hat, an den, der es nicht hat, der geistlichen sowohl wie der natiir-
lichen Gditer » (2. Wesensmoment der communio sanctorum) !, so handelt
es sich lediglich um ein mittelbares Sichtbarwerden der Glaubensgemein-
schaft, das iiberdies fiir gewohnlich auf den Kreis der Einzelgemeinde
beschrankt bleibt und nicht fiir die ganze communio fidelium als solche
aktuell wird ; denn nur in jenem Kreis ist faktisch ein solcher Austausch
moglich. Infolgedessen kommt es auch nur unter den Gliedern der
Einzelgemeinde zu aktueller und direkter Personbeziehung, zu konkreter
« communio » ; den iibrigen Gliedern der Gesamtkirche gegeniiber bleiben
diese Beziehungen meist potentiell. Brunner gibt das selber zu, wenn
er z. B. sagt, daB jeder nur einen Teil der Glaubigen kenne (EK 17).
Gerade von hier aus diirfte neuerdings einsichtig werden, wie der perso-
nalistische Kirchengedanke notwendig zum kirchlichen Partikularismus
fithrt, insofern ja nur die jeweiligen aktuellen Personbeziehungen kon-
krete Gemeinschaft zu gestalten vermégen und — nach den gegebenen
Voraussetzungen — das BewuBtsein der communio sanctorum immer
nur in einem solchen bestimmten und begrenzten Kreis wirklich lebendig
sein kann. Wenn man dazu noch bedenkt, daBl das « Einander-im-
Glauben-Kennen immer unter dem gottlichen Vorbehalt steht, dal sein
Urteil vielleicht anders lautet als unser Glaubensurteil » 2, dann ist diese
« communio » stets vom Schatten einer moglichen Fiktion behaftet und
kann sich schwerlich als jene ideale Lebensgemeinschaft auswirken, wie
Brunner sie schildert.

Betrachten wir diese Gemeinschaft der Heiligen in ihren konkreten
LebensduBerungen noch niher, so sehen wir vollends, daB sie sozusagen

1 EK 9; vgl. GO 520.

* EK 17. — Vgl. dazu W. ELERT, Morphologie des Luthertums ; I. Bd. Theo-
logie und Weltanschauung des Luthertums, Miinchen 1931, 226 : « Ich kenne sie
ja nicht, die Heiligen. »



390 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

nur in der Einzelgemeinde ihre volle, sichtbar-reale Gestalt gewinnt.
Das erhellt schon daraus, daB, wenn bei Emil Brunner von der com-
munio sanctorum die Rede ist, sehr oft die Einzelgemeinde mehr oder
weniger deutlich gemeint ist; ja als empirisch handelndes Gemein-
schaftssubjekt kann praktisch nur die Einzelgemeinde (oder héchstens
der Gemeinde-Verband) auftreten, weil nur sie empirische Wirklichkeit
besitzt. Sie ist es, die das Evangelium verkiindet und anhort ; in ihrem
Kreis vollzieht sich die « mutua conversatio und consolatio fratrum »
(EK 17), die « participatio omnium bonorum » (MW 297) ; sie ist es vor
allem auch, welche die Sakramente spendet, in deren Geben und Nehmen
die Gemeinschaft der Heiligen sich als « Kultgemeinschaft » erlebt.

c) Das Abendmahl als Sakrament der communicatio

Die wechselseitige communicatio verwirklicht sich im A bendmahl
besonders eindrucksvoll 1. « Das Abendmahl hat eine ganz besondere
Beziehung zur christlichen Gemeinde, zur Gemeinschaft, zur Kirche ...
Da ist ein Geben und Nehmen zwischen Menschen, da sind also Menschen,
die im Auftrag Gottes etwas miteinander zu tun haben. » 2 Das Abend-
mahl ist fiir Brunner eine Gemeinschaftshandlung sowohl in sich selbst
als auch in ihrer Wirkung, denn wir sollen dadurch «nicht nur mit
Christus eins werden, sondern auch mit den Mitmenschen » 3. Im Voll-
zug des Herrenmahls soll den Gldubigen die Bedeutung des christlichen
Glaubens als einer totalen Lebensgemeinschaft mit Christus und mit
den Mitglaubenden, die Lebenseinheit der christlichen Gemeinde auf-
gehen. «Durch das Abendmahl werden wir immer aufs neue dieser
Gemeinde Christi einverleibt, im woértlichen Sinn des Wortes. » 4 Diese
« Einverleibung » ist zunéchst im Sinne einer Festigung und Vertiefung
der kirchlichen Verbundenheit zu verstehen. Emil Brunner betont in

1 Vom Abendmahl muB8 Brunner zwar gestehen: « Es ist nicht nur dem
Kirchenvolk, sondern es ist auch vielen Pfarrern eine grofle Verlegenheit.» Die
Bedeutung des Abendmahls ; Vortrag vor der aarg. Synode, Kolliken, 30. Oktober
1933, Bern und Leipzig, 4. Und doch wire eigentlich die christliche Gemeinde
«vor allem eine Abendmahlsgemeinde»! WGM 101.

? Die Bedeutung des Abendmahls 12 f.; vgl. GM 66. — F. KATTENBUSCH,
Die Doppelschichtigkeit in Luthers Kirchenbegriff, in : Lutherana V, Gotha 1928,
305, Anm. 1: « Nie ist Luther 8o gewiB, daB die sancti Ein « Leib» mit Christus
als « Haupt » sind, wie im Abendmahl, Vollinnewerdung der communio sanctorum
mit dem der sie verbiivgt und ihr den Inhalt, den « Geist » gibt. Er kimpfte auf Leben
und Tod mit Zwingli, weil er Christus, das Haupt der Seinen, nur in der Ferne sehe. »

8 Unser Glaube 143 ; vgl. WGM 100.

% Die Bedeutung des Abendmahls 13.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 391

diesem Zusammenhang die gemeinschaftsbildende und -stirkende Kraft
des Sakramentes iiberhaupt. Man mul zusammenkommen, um das
Abendmahl zu halten ; «darum hat der Herr die Sakramente gestiftet,
daB wir aus seinem Wort nicht wieder (!) eine Privatangelegenheit
machen, sondern nun tatsachlich, nicht bloB ‘im Geist’ zusammen-
kommen miissen. Die Sakramente binden uns an die Gemeinde » (Unser
Glaube 1351f.). Schon im blo8en gemeinsamen Vollzug des duBeren
Ritus liegt ein soziales Moment, dem allerdings auch nur die Bedeutung
eines duleren Bandes fiir die Einzelgemeinde innewohnt.

Innerlich und wesentlich aber geschieht diese « Einverleibung »
hauptsichlich im Sinne einer Glaubensstéirkung und -erweckung mittels
des verbum visibile. Das Wort Gottes gewinnt ja, wie wir schon friiher
festgestellt haben, im « Sakrament eine besonders sichtbare Gestalt » 1,
In seiner Anschaulichkeit und Pragmatik hat es dem horbaren Wort
vieles voraus; «so eine feierliche Handlung ist nicht so bald getan,
gesehen und vergessen. Wir sind nun einmal Augenmenschen, und was
uns nicht durch die Augen eingeht, das geht uns nicht recht ein. »2
Wichtiger noch als dieses psychologisch-didaktische Moment ist jedoch
das dogmatische, die Offenbarungsfunktion des Sakramentes. Hier erfahren
wir, dal Gottes Reden zugleich ein Tun, Gottes Offenbaren zugleich
die Verséhnung ist. «Christus handelt mit uns, mit einem jeden von
uns im Abendmahl. Er ist gegenwirtig, er ist wirksam, er speist uns
und trinkt uns wirklich mit seinem Geist und Wort. »® Doch handelt
es sich hier keineswegs um eine spezifisch «sakramentale» Gnaden-
wirkung, die von jener des Wortes Gottes schlechthin verschieden wire.
Denn dieses Brot und dieser Wein sind ja bloBe « Zeichen, Gleichnisse »,
«illustriertes Wort Gottes», die, so wenig sie Christus wirklich und
wesentlich enthalten ¢, ebenso wenig als «media gratiae» im katho-

' EK 18; vgl. WGM 99-104 : Das «sichtbare Wort », die Sakramente. GO 515 :
Das Sakrament ist « der elementar-leibhaftige Hinweis auf die géttliche Heilsgabe ».

* Die Bedeutung des Abendmabhls 8 ; vgl. Unser Glaube 134 ; 141 : « Das Abend-
mahl ist ... kein Zauber, sondern sozusagen ein ‘illustriertes Wort Gottes,” » usw.

? Die Bedeutung des Abendmahls 11; vgl. OV 118: « ... im Sakrament
kommt zum Ausdruck, daB Gottes Wort die handelnde, schenkende Persongegen-
wart Jesu Christi ist. »

* Vgl. Die Bedeutung des Abendmabhls 11 : « Nicht leiblich ist er da — davon
weill die Bibel nichts (so ? ?) und wollen wir darum auch nichts wissen ; aber
geistig ist er da, und das heiB3t nicht : bloB in Gedanken, sondern das hei3t : wirksam
in seinem Wort, handelnd, schaffend, beschenkend.» — Ist es nicht interessant,
dafB der « Jiinger » die Realprisenz des Leibes Christi im Abendmahl als schrift-
widrig ablehnt, wihrend der « Meister » — wir meinen hier LuTHER — lehrte :



392 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

lischen Sinne in Frage kommen. Ihre Wesensfunktion erschépft sich
darin, «daB Gott zu uns sein Wort spricht, und wir es im Glauben
empfangen und essen » 1. (Man beachte, wie der Offenbarungsmonismus
in dieser Sakramentslehre sich auswirkt !)

Die Abendmahlshandlung ist zugleich ein Jffentliches Bekenninis der
Zugehorigkeit zu Christus und seiner Gemeinde und erweist sich auch in
dieser Eigenschaft als eine Stirkung des Zusammengehdrigkeitsbewult-
seins der Gemeinde. Von spezifisch ekklesiologischen Wirkungen, welche
die communio sanctorum tnnerlich und unmittelbar berithrten, kann bei
dieser Auffassung vom Abendmahl (wie auch von der Taufe) kaum die
Rede sein ; es sind mehr dullere Gemeinschaftsmomente, die durch den
Sakramentsgottesdienst als solchen, das heillt, sofern er sich von der
reinen Wortverkiindigung unterscheidet, erzeugt, gepflegt und geférdert
werden. Die Gemeinde, die innerlich einzig durch den Liebesglauben
geeint ist, wird dadurch auch duBerlich enger zusammengehalten. Dafiir
ist das Bild der « Klammern », womit Brunner die Sakramente einmal
vergleicht (Unser Glaube 133), gerade recht. — Dariiber hinaus sind die
Sakramente fiir ihn ein Bollwerk gegen dem Individualismus in der
Kirche. Die Schrift kénne man wohl verschieden auslegen, nicht aber
die Sakramente. (Hat Brunner vielleicht vergessen, da3 die drei Refor-
matoren iiber das Abendmahl grundverschieden lehrten ?) «In wie

« Weil es nicht wider die schrifft noch glauben ist, daB die Wort Christi nach
unserm Verstand ym ersten abendmal Christi leib geben, so sehen wir auch keine
ursache, warum es ynn andern abendmalen solte widder schrifft und glauben sein. »
WA 26, 286. — Vgl. zur lutherischen Lehre von der Realprisenz: W. ELERT,
l.c. 264 ff. — W. KOHLER, Das Religionsgespriach zu Marburg 1529, in: Zwing-
liana, 5. Bd. 81-102. Philipp von Hessen dringte zur Annahme folgender « Ein-
heitsformel » im Abendmahlsstreit zwischen Luther und Zwingli : « Wir bekennen,
dalB aus Vermogen dieser Worte : ,Das ist mein Leib, das ist mein Blut’, der Leib
und das Blut wahrhaftiglich, hoc est substantive et essentialiter, non autem quan-
titative vel qualitative vel localiter im Nachtmahl gegenwirtig sei und gegeben
werde. » Doch Zwingli trat nicht darauf ein. « Diese Redeweise werde ich meiner
Kiyche nicht heimbringen », erkliarte er. 1. c. 98 f.

1 Unser Glaube 142. — Von der katholischen Auffassung der Eucharistie
weill Emil Brunner Folgendes zu «erzihlen»: « Aus einem rein personhaften
Vorgang ... ist eine Praktik vo6llig unpersonlicher, physisch-hyperphysischer Art
geworden. Die Hostie ist ein Objekt, das der Priester oder durch den Priester
die Kirche kraft des Amtes und kraft eines gemurmelten Wortes herstellt (!!) ..
und tber dieses Objekt verfiigt nun, so wie sie will, die Kirche in einer Weise, die
mit der eines dinglichen Medikamentes, also eines Objektes mindestens groBte
Ahnlichkeit hat.» WB 16 ; OV 158. Bei einer solchen Redeweise ist schwer zu
sagen, was mehr zu bedauern sei: der Mangel an Sachkenntnis oder an Pietit
gegeniiber der Glaubensiiberzeugung von Mitchristen !



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 393

mancher Kirche sind heute die Sakramente das einzig wirklich Biblische,
was die Willkiir eines Herrn Pfarrers, der aus eigener Weisheit statt aus
der Schrift lebt, iibriggelassen hat. An sie hat er sich doch nicht gewagt,
und sie sind wie sie sind. »?

Gestiitzt auf die Tatsache, daB die Sakramente als solche unmiitel-
bar nur dubere spezifisch ekklesiologische Wirkungen hervorbringen (die
innere Wirkung haben sie ja mit der Predigt gemeinsam), gewinnen
sie nur gerade fiir die bestimmte Gemeinde, in der sie gespendet und
empfangen werden, direkte soziale Bedeutung. Ja, sie erfiillen ihren
Sinn und Zweck schon dort, wo nur zwei oder drei in Christi Namen
versammelt sind ; {iber den Rahmen der Gemeinde hinaus geht ihre
sichtbare, eigentlich ekklesiologische Bedeutung jedenfalls nicht 2. Somit
ist auch Brunners Sakramentstheorie nicht geeignet, den kirchlichen
Partikularismus positiv zu iiberwinden.

Fiir die communio sanctorum als ganze bleibt mithin allein der
Glaube als Einheils- und Gemeinschaftsprinzip iibrig. Die « participatio
geschieht durch eben das, wodurch die Partizipanten d&ywor, Heilige
werden : durch die Mitteilung des Heiligen Geistes vermége des Wortes
im Glauben » (EK 8). Weil aber der Glaube in sich selbst unsichtbar
ist, nur in seinen Wirkungen offenbar wird, und dies auch nur in einer
raumzeitlich beschrinkten Gemeinschaft; da ferner die « Glaubens-
wirkungen » kein untriigliches Kriterium fiir die wahre Glaubigkeit und
Zugehorigkeit der Einzelnen zur Kirche bilden und diese Zugehdérigkeit
auBerdem infolge des Glaubensaktualismus immer wieder in Frage
gestellt ist, so erweist sich die universale communio fidelium als eine
spiritualistische und fluktuierende Grofe, der die objektiven soziolo-
gischen Grundlagen fehlen, um als geschlossene Einheit und solidarisches
Ganzes, als wirkliche Gemeinschaft sichtbar in Erscheinung treten zu
koénnen, weshalb man hier von einer Gemeinschaft der Glaubigen im

1 Unser Glaube 133 ; vgl. GM 66 : « Erst durch das Sakrament ist vom Wort
Gottes jede MiBdeutung im Sinn des Individualismus radikal beseitigt.» Vgl.
dagegen, was oben iiber die verschiedenen Auffassungen von der Taufe in der
modernen protestantischen Theologie gesagt wurde !

® Wesentlich anders ist dies bei der katholischen Eucharistie, wo mit dem
duBeren das innere, gemeinschaftsstiftende und -stirkende Element (die gratia
uniens oder das corpus Christi mysticum — vgl. S. Th. III q. 73 a. 3) unmittelbar
verbunden ist, und so das sakramentale Geschehen in seinem &AuBeren Ritus
direkt zur Manifestation der inneren Verbundenheit der ganzen communio sanc-
torum wird. Das MeBopfer wird denn auch ausdriicklich im Namen der ganzen
Kirche und fiir die ganze Gemeinschaft der Gliubigen dargebracht ; siehe rémischer
MeBkanon.

Divus Thomas 27



394 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

eigentlichen Sinne nicht sprechen kann. Denn mit der Personhaftigkeit
dieser Gemeinschaft allein ist es noch nicht getan ! Wer sind denn diese
fideles ? Es sind Menschen mit Fleisch und Blut, keine reinen Geister ;
demzufolge mull auch die von ihnen gebildete Gemeinschaft eine wahr-
haft menschliche sein, und zwar in dem Sinne, daB3 sie durch gewisse,
von Christus, ihrem Stifter selbst gegebene (iibernatiirliche) gesellschaft-
liche Ordnungs- und Strukturprinzipien als eine einzige, in sich ge-
schlossene und als solche aller Welt sichtbare Gemeinschaft (societas)
konstituiert wird. Nach Brunners Anschauung sind es jedoch nur die
einzelnen Gemeinden, in denen die communio sanctorum jeweils zu
konkreter, sichtbarer Darstellung gelangt, deren Summe aber, mangels
einer aus dem Wesen der Kirche selbst flieBenden, einheitlichen und
universalen Organisation nie den kompakten Organismus einer allum-
fassenden, sichtbaren Glaubensgemeinschaft ergeben kann. Eine solche
Auffassung der communio fidelium ist weder mit dem paulinischen
Begriff der Ecclesia Dei als « Leib Christi» noch als « Volk Gottes »
vereinbar. Wir gehen ganz mit Brunner einig, wenn er meint, « Gott
hat es auch im Neuen genau wie im Alten Bund mit einem auserwahlten
Volk, nicht mit Einzelnen (also auch nicht mit Einzelgemeinden ! *) als
solchen zu tun» (GM 52). — Gut! dann soll man aber mit diesem
« Volks »- gedanken auch wirklich ernst machen und dieses « Volk », das
innerlich zwar (durch den Glauben) geeint ist, nicht duBerlich in unzih-
lige « Volklein » (d. h. Einzelgemeinden) aufsplittern, sondern es als jene
einheitliche soziologische Gré8e gelten lassen, die nach innen wie nach
aullen als die in Christus, ihrem Haupte, festgefiigte und unteilbare,
sichtbare « Gemeinschaft der Glaubigen » auftritt !

Ist es nicht letztlich das tiefste Anliegen der ékumenischen Bewe-
gung, auf dieses Kirchenideal — wenigstens als Fernziel — hinzustreben ?
Ruft denn nicht die gesuchte Einheit im Glauben naturgemaf einer ent-
sprechenden sichtbaren Einheit im Kult und in der gesellschaftlichen
Organisation der Kirche ? Die Verwirklichung dieses Zieles scheint aber
durch Emil Brunners Kirchenbegriff, bei aller Anerkennung seiner wert-
vollen Momente, die besonders in der Betonung des personhaft-pneuma-
tischen und gemeinschaftsethischen Elementes liegen, leider weniger ge-
fordert als eher gehemmt zu werden ; und dies hauptsichlich deshalb,
weil ihm infolge Vernachlissigung des neutestamentlich fundierten, uni-
versalkivchlichen Gesellschaftsaspektes die Wesenstendenz zur Einzelge-
meinde, zur ecclesiola, statt zur Gesamitkirche, zur Ecclesia Dei, innewohnt.



	Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff [Fortsetzung und Schluss]

