
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff [Fortsetzung und
Schluss]

Autor: Stolz, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der dialektisch-personalistische
Kirchenbegriff

Kritische Studie zur Kirchenlehre Emil Brunners

Von Wilhelm STOLZ

Fortsetzung und Schluß

2. Die Kirche als « Leib des Christus »

Emil Brunner meint, diese Formel hebe die Kirche am deutlichsten
ab von einer bloß geistigen Größe im Sinn einer platonischen Idee

(GO 509) 1. In ihr kommt vornehmlich zum Ausdruck, daß der coetus

electorum sich konkret verwirklicht « in der mit der Inkarnation
einsetzenden Vereinigung Christi mit denen, die er realiter an sich zieht
und die realiter mit ihm und untereinander zur Einheit verbunden sind »

(EK 8). Legt die Formel des coetus electorum das Hauptgewicht auf
den Einzelnen, sein Herausgerufen- und Auserwähltsein aus « diesem

verkehrten Geschlecht » und seine Zugehörigkeit zum « genus electum »,

so deutet diese zweite Wesensbestimmung der Kirche vor allem auf die
innere Einheit und den realen Zusammenhang aller Gläubigen mit
Christus und untereinander hin. Diese Lebenseinheit hat ihren Ursprung
und ihre Grundlage in Christus, dem Schöpfer und Haupt seines
geistlichen Leibes. Durch sein Versöhnungswerk hat er dem Leib des Todes,

an dem jeder Mensch durch die Sünde Glied ist, den Leib des Lebens

gegenübergestellt (WGM 96). Dieser Leib ist aber, analog dem coetus

electorum, nicht das genuine Werk des Erlösers, sondern vielmehr die

erlösungsmäßige Wiederherstellung des ursprünglichen, schöpfungswirklichen

Menschheitsleibes. Wir sind schon « in der Schöpfung individualisierte,

gegliederte Einheit, ein Leib mit vielen Gliedern » (MW 134). Im
fleischgewordenen Worte Gottes erkennen wir uns als die « ursprüng-

1 Vgl. das Verzeichnis der hier verwendeten Abkürzungen, Divus Thomas
(1950) 295, Anm. 1.

Divus Thomas 25



364 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Wort zwar « eine durchaus bevorzugte und beherrschende Rolle, aber
nie die ausschließliche » (LHG 26). Auch dem Sakrament als dem « zweiten

medium gratiae » (OV 118) fällt hier eine bedeutsame Aufgabe zu ;

und zwar kommt da vor allem die Taufe, das « Sakrament der Glied-

werdung » (GO 516) in Betracht. « In einem realen Geschehen, im Taufakt,

ereignet sich auch ein reales pneumatisches Geschehen, die
Mitteilung seines Geistes » (LHG 26). Wenn Brunner in dieser Ausdrucksweise

fortfahrend lehrt, die Taufe sei « nicht bloß eine andere Form des

Wortes von Christus », sondern « zugleich eine Begegnung mit dem in
der Gemeinde durch den Heiligen Geist machtvoll gegenwärtigen Christus

» (1. c. 27), so ist man geneigt, an eine spezifisch « sakramentale »,

d. h. instrumentale Gnadenvermittlung durch die Taufe zu denken. Faßt
man aber Funktionsweise und Wirkung dieses sog. « medium gratiae »

etwas näher ins Auge, so kommt man zum Ergebnis, daß die Bedeutung
dieses Sakramentes (wie auch des Abendmahls) im wesentlichen darin
aufgeht, « verbum visibile » zu sein : « Darauf allein kommt es an, daß

einer im Sakramente Gottes Wort vernimmt und annimmt. »1 Und

warum dies Weil hier dem persönlichen Glauben und nicht dem Sakrament

als solchem die entscheidende Wirkung bei der Gnadenvermittlung
zukommt — sonst hätten wir ja das katholische opus operatum, den

« magisch-hyperphysischen Vorgang », wie Brunner die katholische Sakra-

mentsspendung zu nennen beliebt2. Auch auf das Sakrament wird also

die theologische Universalformel von der personalen Korrespondenz appliziert

; so ist die Taufe « nicht nur Spende an den Menschen, sondern auch

aktives In-Empfang-Nehmen und Bekenntnis des Menschen » (WB 136).

Emil Brunner hält somit durchaus am reformatorischen Grundsatz
fest : « Nullum sacramentum sine fide » ; « zwar macht nicht der Glaube
das Sakrament, aber das Sakrament ist nicht vollzogen, es ist kein
wahres Sakrament ohne den Glauben» (WB 137). Und wiederum:
«Nicht das Getauftsem, das opus operatum des Sakramentes, sondern

1 Unser Glaube ; Eine christliche Unterweisung, Zürich u. Leipzig 1935, 134 ;

vgl. EK 18, wo Brunner sagt, daß das Gotteswort « im Sakrament eine besonders
sichtbare Gestalt gewinnt ». Und weiter : «... ebenso wie das Brot und der
Wein des Sakramentes wahrhaftig Gottes Wort ist, so gut wie die Schallwellen
durch die der Prediger das Wort Gottes verkündet, oder die gedruckten
Buchstaben der Bibel ». Vgl. WGM 99-104 : « Das « sichtbare » Wort, die Sakramente. »

— Vgl. D. BonhoEffer, Sanctorum Communio 146.
2 WB 146 ; GM 52 ; Die Mystik und das Wort, Tübingen 1928, 388 : « das

magische Einströmen der Gnade im (katholischen *) Sakrament » usw. (Ein Stern
innerhalb einer Klammer bedeutet, daß das Eingeklammerte von mir stammt.)



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 365

erst die im Glauben bejahte Taufverheißung macht den Christen. » 1 Kann
es also mit dem Sakrament eine wesentlich andere Bewandtnis haben
als eben die, daß in ihm das Wort Gottes « eine besonders sichtbare
Gestalt gewinnt », wodurch der Glaube des Christen bzw. sein Bekenntnis
besonders angeregt, belebt und gestärkt wird 2 Weil demnach der
Taufe an sich keine besondere, vom Glauben unabhängige oder
verschiedene Gnadenwirkung zukommt, ist sie auch nicht unbedingt
heilsnotwendig. Wohl betonen die Reformatoren die Zusammengehörigkeit
von Kirche und Sakrament, « aber sie sprechen keinem den Christennamen

ab, der seiner nicht teilhaftig ist » 3. Für die Zugehörigkeit zur
Kirche ist nicht der Taufritus das Bestimmende, sondern das freie
Bekenntnis des Menschen ; — « wer sich nicht zu Christus bekennen will,

1 EK 20 (von mir gesperrt) ; vgl. 12. — Dazu S. Kierkegaard, Abschließende
unwissenschaftliche Nachschrift (Ges. Werke, hrsg. von H. Gottsched u. Chr.
Schrempf), Jena 1925, VII 61 : «Was ist die Taufe außer Aneignung Ja, sie ist
die Möglichkeit davon, daß das getaufte Kind ein Christ werden kann, weder
mehr noch weniger. »

2 Unser Glaube 139 ; vgl. GO 532 ; hier zitiert er Luther : « sacramenta non
implentur dum hunt, sed dum creduntur » (WA II 715, 30). — Ähnlich K. Barth,
Die kirchliche Lehre von der Taufe (Theol. Studien, H. 14), Zollikon/Zürich 1947,
9 : Die Taufe « ist ein Element der kirchlichen Verkündigung wie das Abendmahl,
wie die Predigt, wie das Gebet ...» S. 19, 28 u. 35 spricht er von der « kognitiven
Kraft » des Sakramentes, ebenso 18 : « Nicht mit der causa, sondern mit der cognitio
salutis haben wir es in der Taufe zu tun. »

3 GO 532. — Vgl. A. Schädelin, Die Taufe im Leben der Kirche, in : Der
Grundriß 5 (1943), 177-196, 187 : «Der Taufe eignet nicht ,Heilsnotwendigkeit'. »

178 : Sie ist « das Sakrament, durch das wir der Kindschaft Gottes gewiß werden ».

Anderseits betont der Verfasser jedoch den sakramentalen Charakter der Taufe
stärker als Brunner und befürwortet die Kindertaufe ; er verlangt im Subjekt,
wenigstens im Kind, keinen aktuellen Glauben, da Gott seine Gnade nicht an
menschliche Akte binde und uns mit derselben zuvorkomme. — K. Barth, 1. c. 15,
lehrt : « Die Taufe hat die Notwendigkeit eines unüberhörbaren Gebotes (nécessitas
praecepti), nicht aber die Notwendigkeit eines unumgänglichen Mittels (nécessitas
medii). » Wenn aber die Taufe einfach ein (wenn auch qualifiziertes) Element
der kirchlichen Verkündigung sein soll und nur kognitive Bewandtnis hat, so ist
nicht einmal die nécessitas praecepti voll und ganz einzusehen, sagt doch Barth
(S. 16) selbst : « Gerade die Kraft der Wassertaufe beschränkt sich nicht auf die
Wassertaufe. » (Wenn der Verfasser [S. 15] beiläufig behauptet, die römische
Dogmatik habe « im Mittelalter unter gewissen Vorbehalten sogar den Eintritt
in einen Mönchsorden als Taufersatz gelten lassen », so möchten wir ihn um einen
Beweis für diese unhaltbare Behauptung bitten ; die Tatsache nämlich, daß man
im Mittelalter die Ablegung der feierlichen Gelübde als eine Art zweiter [mystischer]
Taufe betrachtete, beweist noch durchaus nicht, daß man sie unter gewissen
Vorbehalten als Ersatz für die erste [sakramentale] Taufe gelten ließ. Die
Auffassung der katholischen Kirche bezgl. der Heilsnotwendigkeit der sakramentalen
Taufe hat sich nie geändert.)



366 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

gehört nicht in die Kirche » (WB 141), — wo dieses vorhanden ist, kann
auf das erste, als ein äußeres Zeichen der Kirchengliedschaft, gegebenenfalls

auch verzichtet werden.
Daß diese Taufauffassung, die für die Reformationskirchen bezeichnende

Problematik der Säuglingstaufe im Gefolge hat, liegt auf der Hand.
Die Kindertaufe und ihre dogmatische Begründung und Rechtfertigung
bedeutet tatsächlich für die Reformationstheologen — abgesehen davon,
daß sie in der Bibel nicht ausdrücklich erwähnt wird und darum auch
die Tradition für ihre « Legitimation » herangezogen werden muß —
gewissermaßen die Quadratur des Kreises. Emil Brunner hat denn auch
die Schwierigkeit der Frage und die Unzulänglichkeit der theoretischen
und praktischen Lösungen im Protestantismus vollauf erkannt und wagt
sogar den Ausspruch : « Die heutige Praxis der Säuglingstaufe kann nicht
wohl anders als skandalös genannt werden » (WB 140). Die Kindertaufe
hat für ihn konsequenterweise nur dann einen Sinn, erreicht nur dann
ihre eigentliche « Wirkung », wenn der Täufling später die Taufe als das

Zeichen der vorauslaufenden Gnade Gottes erkennt und anerkennt, und
das, was sie intentional meinte, in einem persönlichen Bekenntnisakt
bejaht und sich real « aneignet ». Indem Brunner auf diese Art das

« magische » Verständnis durch das « geschichtliche » zu ersetzen sucht,
glaubt er die « Taufgnade » zu retten : « Wir wissen uns, sobald der Glaube
da ist, eins mit dem damals getauften Menschen, das damals gesprochene
Bundeswort wissen wir jetzt als das unserer jetzigen Lage
vorauslaufende Wort der göttlichen Gnade. »1

Wenn die Taufe als das « allem menschlichen Tun vorausgehende

göttliche Lieben », oder als das souveräne Handeln des gnädigen Gottes
bezeichnet wird 2, so sind wir so neugierig zu fragen, worin denn bei
der Kindertaufe die Wirkung dieses göttlichen Liebens und Handelns,
das ja immer schöpferisch ist, eigentlich bestehe Hiebei ist zu bedenken,
daß die Taufe nach Brunner ein doppelseitiges Geschehen ist (vgl.
WB 136), das nur dann seine reinigende, neuschaffende und
christusverbindende Wirkung erlangt, wenn der Mensch positiv diese Reinigung
an sich geschehen, sich in den Versöhnungstod Christi hineinziehen läßt
und seinen Glauben und seine Zugehörigkeit zu Christus aktuell bekennt

1 GO 587, Anm. 13 ; vgl. GO 601, Anm. 7 : « Geschichtliche Erbschaft ist
immer nur .Anlaß' zu eigenem geschichtlichem Sein, ebenso wie die Kindertaufe
nur Zeichen ist — freilich gottgegebenes Gnadenzeichen —, das nicht ex opere
operato wirkt, sondern nur sofern es später als dieses Zeichen erkannt wird. »

3 Unser Glaube 138 ; vgl. 137 ; WB 136.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 367

— alles Dinge, die man von einem Säugling mit dem besten Willen nicht
verlangen kann. Und was ist die Folge davon Daß die «baptismale
Korrespondenz », wie man dies nennen könnte, gar nicht zustandekommt.

Die «vorauslaufende Gnade» Gottes läuft also —- als Tauf-
gnade — faktisch gar nicht voraus, sondern wird lediglich im Zeichen des

Taufritus angedeutet ; Gott « handelt » noch gar nicht im eigentlichen
Sinne, er weist erst symbolisch auf sein späteres Handeln hin, dessen

Wirkung zudem an die Bedingung des gleichzeitigen menschlichen
Mithandelns geknüpft ist. Die Säuglingstaufe hat mithin rein
symbolischprognostischen Sinn, und auch diesen erreicht sie nur halbwegs. Wohl

mögen sich die beteiligten Gläubigen an der Taufzeremonie erbauen und
ihren Glauben an diesem « verbum visibile » stärken, aber der

Hauptbeteiligte, nämlich der Kleinkindtäufling selbst, der an diesem Gnadenzeichen

an sich am meisten interessiert wäre, gerade er zieht, für den

Augenblick wenigstens, keinerlei geistlichen Nutzen daraus1, und wenn
er stirbt, bevor er zur geistigen Entscheidungsfähigkeit gelangt, so hilft
ihm der Empfang der Taufe so viel wie nichts, da sie ja nicht ex opere
operato wirkte ; damit ist ein neues Problem wenigstens angedeutet.
Kommt er aber einmal zum Glauben und erweckt er die wahre
Taufgesinnung, so werden die beiden Elemente der baptismalen Korrespondenz

: göttliches (sakramentales) Gnadenwort und menschliche Glaubensantwort,

die zusammen doch ein Ganzes bilden — « nullum sacramentum
sine fide » — zeitlich so weit auseinandergerissen, daß von einem
einheitlichen sakramentalen Geschehen unmöglich mehr die Rede sein kann.
Wird dagegen diese Taufgesinnung vom Täufling später nicht erweckt,
das Taufgelübde nicht abgelegt, dann bleibt die Taufe eine leere
Zeremonie, die in diesem Fall besser unterblieben wäre 2.

Die zwinglisch-calvinische Erklärung der Säuglingstaufe vermittelst
des neutestamentlichen Bundesgedankens, wonach der Säugling durch
den « Glauben des Hauses » qualifiziert sei, « in den Bund Gottes

aufgenommen zu werden », wird von Brunner selbst zurückgewiesen, weil

1 Die Taufe hat auch keine Erbsünde zu tilgen, da diese ja nach Brunner
im Grunde eine persönlich-aktuelle Sünde ist, deren der Säugling noch gar nicht
fähig ist. Deshalb hat die Kirche « die biblische Linie nicht innegehalten, wenn
sie den Säugling als Sünder ansieht ...» MW 419, Anm. 3.

2 Vgl. dazu E. Brunner selbst, WB 138 : Die Schwierigkeit mit der Säuglingstaufe

und ihrer biblischen Begründung « wurde umso größer, je häufiger und krasser
die Fälle waren, wo Menschen, die als Säuglinge getauft, also mit in den Bund
Gottes aufgenommen wurden, zur eigenen Entscheidungsfähigkeit gelangt, der
Kirche und dem christlichen Glauben den Rücken kehrten ».



368 Der dialektisch-personalistische KirchenbegrifE

auf diese Weise Bund und Leib Christi auseinandergerissen würden.
« Denn wenn auch einer durch die Zugehörigkeit zum christlichen Haus

irgendwie dem Bund Gottes zugerechnet werden kann, so doch gewiß
nicht zum Leib Christi, zu dem niemand anders gehört als die Gläubigen »

(WB 137). — Noch weniger befriedigt ihn die lutherische Erklärung,
die dem Kinde selbst einen gewissen Glauben zuschreibt, was
selbstverständlich mit seinem Personalismus unvereinbar ist ; « denn was heißt
Glaube, wenn wir einem Säugling, der sonst keines Aktes des Verstehens
oder der Zustimmung fähig ist, notitia, assensus und fiducia zuschreiben

?»1 Vollends lehnt Brunner eine neueste Taufauffassung ab, « bei
der überhaupt nicht nach dem Glauben gefragt wird, da zum Sakrament
als solchem die Ausrichtung des Verheißungswortes genüge » ; hier werde
die personale Korrespondenz überhaupt aufgegeben (WB 137 f.).

Die unbefriedigende Lösung der Tauffrage durch die lutherische
und reformierte Kirche hat nach Emil Brunner zur Einführung der
« biblisch ganz unbegründeten Konfirmation » geführt2. In der Konfirmation

werde sozusagen das in der Säuglingstaufe fehlende Antwortmoment

von Seite des Täuflings nachgeholt. Hiergegen macht er
überraschenderweise einen ähnlichen Einwand, wie wir ihn eben gegen

Brunner selbst ins Feld geführt haben : « Nun ist also das Ganze der

neutestamentlichen Taufe in zwei Hälften zerlegt : die objektive Gnadenspende

in der Säuglingstaufe und das subjektive Glaubensbekenntnis in
der Konfirmation » (WB 138). — Im Hinblick auf die heutigen Verhältnisse,

wo jene geschlossene, grundsätzlich christliche Gemeinschaft, die
durch ihre Glaubensüberzeugung und Kirchentreue die christliche
Erziehung der Kinder gewährleistete, nicht mehr existiert, kommt Brunner
zum Ergebnis, daß die Säuglingstaufe mangels der notwendigen Voraus-

1 WB 137. — Nach D. Bonhoeffer, 1. c. 147, fordert an sich das Sakrament
Glauben, da aber das Kind noch keinen Glauben hat, « bleibt als solches das
Sakrament im Glauben aufnehmendes Subjekt der objektive Geist der Gemeinde ».

Bis jetzt galt allgemein derjenige als das das Sakrament aufnehmende Subjekt,
dem es gespendet wurde (Auf die obskure Größe, die hier als « objektiver Geist
der Gemeinde » bezeichnet wird, können wir nicht näher eintreten.)

2 WB 138 (von mir gesperrt). — Vgl. dazu wiederum Bonhoeffer, 1. c. 147,
Anm. 1 : « Die Gemeinde gelobt bei der Taufe, die Kinder in der christlichen
Lehre zu erziehen und zu unterweisen, nicht aber kann sie geloben, die Kinder
zum freien Bekenntnis ihres Christenstandes zu bringen. Dementsprechend bestätigen

die Kinder in der Konfirmation, von der Gemeinde unterrichtet zu sein
und erzeigen damit ihre Dankbarkeit gegen sie. Die Gemeinde gelobt zum zweitenmal,

sie als Glieder, nun unterrichtet, aufzunehmen und weiß sich, für sie betend,
in voller Verantwortung für ihr Leben. »



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 369

Setzungen zu einer « höchst fragwürdigen Einrichtung » geworden sei,
die sich biblisch nicht mehr rechtfertigen lasse (WB 139). Abgesehen

von diesen äußeren Gründen, nämlich den ungünstigen Zeitverhältnissen,
ist hier indessen darauf hinzuweisen, daß sich die Säuglingstaufe auch

aus inneren Gründen, nämlich aus dem theologischen System Brunners
heraus, nicht rechtfertigen läßt. Nach seiner aktualistischen Person- und
Imagolehre hat ja das Kind, das noch nicht zum Vernunftgebrauch
gelangt ist, noch gar kein eigentliches Personsein und kann darum weder

Subjekt der Sünde noch der Rechtfertigung sein ; infolgedessen ist es

überhaupt noch gar nicht fähig, in die Personengemeinschaft der Kirche
aufgenommen zu werden. So erweist sich denn die Kindertaufe auch

von dieser Seite her als eine theologisch « höchst fragwürdige Einrichtung

», und es bleibt sinnvollerweise nur die Erwachsenentaufe 1. Doch
auch sie hat im Grunde genommen nur symbolischen Wert und ist
daher nicht heilsentscheidend, da ja der Mensch auch durch den Glauben

allein in den Leib Christi eingegliedert und die personale Korrespondenz
mit Gott hergestellt werden kann.

Übrigens sind nach Brunner selbst der Erwachsenentaufe gegenüber

ernste Vorbehalte zu machen; sie ist nämlich eine Eigentümlichkeit der

sog. « Bekenntniskirche », die sich wohl auf das Neue Testament beruft,
dabei aber einerseits vergißt, « daß das Neue Testament die Situation
der Mission voraussetzt, wo Eintritt durch Bekenntnis und Erwachsenentaufe

selbstverständlich ist », und anderseits dem menschlichen öffentlichen

Bekenntnis und dem nachweisbaren Heiligungsstand eine Bedeutung

beimißt, die mit der evangelischen Grunderkenntnis von der

Rechtfertigung allein aus Glauben unvereinbar ist (GO 535). — So

sehen wir, daß das Taufproblem auch für Brunner eine Rechnung
darstellt, die nicht aufgehen will2. Dies hat ihn wenigstens dazu geführt,

1 K. Barth hat die theologischen Konsequenzen, die sich angesichts der
exegetischen und dogmatischen Schwierigkeiten gegenüber der Kindertaufe für den
Protestantismus ergeben, klar gezogen, wenn er schreibt : Was die Ordnung der
Taufe « verlangt, ist sehr schlicht : an Stelle der jetzigen Kindertsmie eine auch
auf Seiten des Täuflings verantwortliche Taufe» (1. c. 40). Diese Konklusion ist
nun allerdings geradlinig und formell einwandfrei, — ob aber auch die Prämissen
richtig seien, ist eine ganz andere und, angesichts der Tragweite für das Heil der
davon betroffenen Kinder, eine so schwerwiegende Frage, daß man dringend
wünschte, die protestantische Theologie möchte — nicht zuletzt auch im Hinblick
auf das gewaltige Zeugnis der Tradition — nochmals allen Ernstes darauf
zurückkommen

2 Vgl. H. Freericks, Die Taufe im heutigen Protestantismus Deutschlands
(Münsterische Beiträge zur Theologie, hrsg. von F. Diekamp und R. Stapper, H. 6),
Münster i. W. 1925. Freericks weist nach, daß es auch nicht einen einzigen



370 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

die Konsequenzen aus der reformatorischen Sakramentslehre zu ziehen

und durch die streng personalistische Interpretation des Grundsatzes :

Nullum sacramentum sine fide, auch den letzten Rest des «

objektivistischen Sakramentalismus » aus seiner Theologie auszumerzen. Damit
hat er wohl einmal mehr « die biblische Grundtatsache der personalen
Korrespondenz » (WB 139) zur Geltung gebracht, dabei aber leider —
wie es bei solchen Verabsolutierungen eines Grundprinzips unvermeidbar
ist — die spezifisch sakramentale Eigenbedeutung und -Wirkung, welche
das Neue Testament der Taufe als dem Sakrament der Gliedwerdung
am Leibe Christi zuschreibt, gründlich übersehen.

In der Tat wird im Neuen Testament, vorzüglich in den Paulusbriefen,

das grundlegende Moment der Taufe für das Christsein und die

Zugehörigkeit zur Kirche deutlich hervorgehoben. So bezeugt Tit. 3, 4 f. :

« Dann aber erschien die Güte und Menschenfreundlichkeit unseres
göttlichen Heilandes und brachte uns das Heil, nicht etwa wegen der

gerechten Werke, die wir getan, sondern nach seinem Erbarmen : durch
das Bad der Wiedergeburt und durch die Erneuerung im Heiligen Geiste. »

Hier wird der Taufe die fundamentale Heilswirkung der Wiedergeburt,
die uns Christus einverleibt, zugeschrieben. Die Taufe bedeutet für
Paulus ein real-mystisches Emswerden des Christen mit dem gestorbenen
und auferstandenen Heiland (vgl. Rom. 6, 3-5 ; Kol. 2, 12) ; d. h. für
den Christusgläubigen konkret : tot sein für die Sünde und « leben für
Gott in Christus Jesus » (vgl. Rom. 6, 9-12) ; die Taufe begründet somit
die neue Lebensgemeinschaft mit Christus. « Denn ihr alle, die ihr auf
Christus getauft seid, habt Christus angezogen » (Gal. 3, 27). Die
Christusgemeinschaft verwirklicht sich nicht anders als durch die

Eingliederung in seinen mystischen Leib, an dem er selbst das Haupt und
die Gläubigen die Glieder sind1. Die Eingliederung selbst geschieht

Lehrpunkt über das Wesen der Taufe gibt — um von Nebenfragen gar nicht zu
reden — der nicht von berufenen Vertretern des deutschen Protestantismus
bekämpft würde. Weder die Einsetzung der Taufe durch Christus, noch ihre
wesentlichen Bestandteile, noch ihre Wirkung scheint irgendwie gesichert ;

dementsprechend weicht auch die Taufpraxis immer mehr von der apostolischen
Tradition ab. Besonders überraschen muß der überzeugende Nachweis des
Verfassers, daß die verschiedenen Auffassungen von der Taufe im Widerspruch zu den
theologischen Grundsätzen ihrer eigenen Vertreter stehen. Das zeigt sich natürlich

am klarsten bei der Kindertaufe, die ja, wie wir auch bei Brunner gesehen
haben, sowohl in ihrer Begründung als auch in ihrer Wirksamkeit mit dem
protestantischen Formal- (sola scriptura) und Materialprinzip (sola fide) in Konflikt
gerät und ein ungelöstes Rätsel bleibt.

1 1. Kor. 12, 2 7 : « Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder. »

Vgl. Rom. 12, 5 ; Eph. 5, 30 ; Gal. 3, 28.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 371

nach Paulus durch den Heiligen Geist in der Taufe : « Denn durch den
einen Geist wurden wir alle, Juden wie Heiden, Sklaven wie Freie zu
einem Leibe getauft » (1. Kor. 12, 13). Diese konstitutive Bedeutung der

Taufe für die Bildung der Kirche ist ebenso deutlich ausgesprochen
Eph. 5, 25 f. : « Ihr Männer liebt eure Frauen, wie Christus die Kirche
geliebt und sich für sie hingegeben hat, um sie durch das Wort in der
Wassertaufe zu reinigen und zu heiligen. So wollte er sich eine herrliche
Kirche bereiten ...»

Die realistischen Ausdrücke wie : « Bad der Wiedergeburt », «

Beschneidung in Christus» (Kol. 2, 11), zu einem Leibe getauft werden,
mit Christus begraben werden und auferstehen, Christus anziehen, womit

Paulus ausdrücklich, um nicht zu sagen ausschließlich, die Taufe
bzw. ihre Wesenswirkungen beschreibt, drängen zu der Konsequenz,
daß der Taufe eine spezifische Wirkung zukommen muß, die mit jener
des Glaubens nicht ohne weiteres identisch ist. Die katholische Theologie
bestimmt diese besondere Wirkung der Taufe in Anlehnung an die

Kirchenväter des näheren als eine übernatürlich-reale Angleichung an
Christus, den Hohenpriester, und geheimnisvolle Verbindung mit dem

Haupt des mystischen Leibes. « Inchoativ und wurzelhaft geschieht
diese Eingliederung in Christus durch den Taufcharakter, der die
niederste Stufe der Teilnahme am hierarchischen Priestertum Christi
darstellt und eine werkzeugliche Potenz ist, die den Zweck hat, den von
Christus, dem priesterlichen Haupte ausgehenden, auf den Kult
hingeordneten motus gratiae aufzunehmen. Die vollendete und formale
Eingliederung in Christus geschieht aber durch die Taufgnade, die der
Taufcharakter nach sich zieht, wenn ihr kein Hindernis im Wege steht. »1

Als mystisch-reales, der Geistseele (näherhin dem intellectus practicus)
unauslöschlich eingeprägtes Merkmal und signum configurativum et uni-
tivum cum Christo capite bildet der Taufcharakter das dauernde, ontische

Gliedschaftsprinzip am Leibe Christi, das physische Fundament der
Eingliederung des Gläubigen in die sichtbare Kultgemeinschaft der Kirche2.

1 Th. Käppeli O. P., Zur Lehre des hl. Thomas von Aquin vom Corpus
Christi mysticum, Freiburg (Schw.) 1931, 90. •— Vom Taufcharakter sagt Ephram
(ca. 306-373) folgendes : « Spiritus Sanctus enim oleo signum suum ovibus suis
imprimit. Sicut anulus in ceram sigillum suum imprimit, sie occultum Spiritus
sigillum per oleum imprimitur in baptismo, illa vero in baptismo signala sunt. »

Hymni de oleo et oliva, 4; Rouet de Journel S. J., Enchiridion patristicum ;

Loci ss. Patrum, doctorum scriptorum ecclesiasticorum ; ed. 12a et 13a, Friburgi
Brisgoviae 1942 (zit. EP), n. 712.

2 Vgl. S. Th. III q. 63, besonders a. 3. — Vgl. dazu A. Horvath O. P.,
Heiligkeit und Sünde im Lichte der thomistischen Theologie (Thomistische Studien,



372 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Daß in den Briefen Pauli der Taufe neben dem Glauben tatsächlich

eine besondere, namentlich ekklesiologische Wirkung beigemessen

wird, hat auch der protestantische Exeget W. Mundle erkannt, der
schreibt : « So bedeutet die Taufe für den Christen den Eintritt in die
Gemeinschaft mit Christus, den Empfang des Heiligen Geistes, und damit
werden die Christen Glieder am Leibe Christi, der Gemeinde ...»1 Er
ist dem naturgemäßen Zusammenhang zwischen Glauben, Taufe und
Kirchengliedschaft und deren Rückwirkung auf die Sichtbarkeit der
Kirche bei Paulus nachgegangen und kommt zu dem durch reiches

Material belegten Ergebnis : « Wie bei dem späteren Katholizismus, so

ist auch schon bei Paulus die unlösliche Verbindung von Glaube, Sakrament

und Zugehörigkeit zur christlichen Gemeinschaft zu beobachten,
und diese Verbindung ist umso bedeutsamer als die spätere
Unterscheidung von sichtbarer und unsichtbarer Kirche dem Apostel fremd
ist ; die Getauften sind als solche Glieder des Leibes Christi, der durch
die sichtbare Gemeinschaft der Gläubigen dargestellt wird und doch

zugleich mehr ist als eine sichtbare Größe, nämlich die Wirklichkeit des

das oUtra, die Kirche durchdringenden pneumatischen Christus. » 2

Daß die Taufe neben und mit dem Glauben (für die Erwachsenen)
als Wesensmoment zum Christwerden gehört, ist besonders aus der

I. Bd.), Freiburg (Schw.) 1943, 98 f. : « Die Kirche trägt die Züge einer allgemeinen
Verähnlichung mit Christus an sich Der Dienst Christi hat sich in zweifacher
Hinsicht betätigt. Gott gegenüber war es eine ständige Erfüllung des Willens
seines Vaters. Durch sein gottmenschliches Wesen war er mit Gott vereinigt.
Diese Seinsvereinigung sollte in den Werken seiner menschlichen Natur zu einem
bewußten Dienst gestaltet und in derselben zu einer ununterbrochenen psychischen
Wirklichkeit werden. Auch die Glieder seines mystischen Leibes sollten zu diesem
Dienst geweiht werden. Dies geschieht durch den Tauf- und Firmungscharakter,
die eine ähnliche Weihe und Verpflichtung zum Gottesdienst bedingen, wie jene,
die in der Seinszugehörigkeit Christi zu Gott naturgemäß eingeschlossen sind. Daher

sind die beiden Weihen Abbilder des allgemeinen Priestertums Christi » usw.
1 W. Mundle, Der Glaubensbegriff des Paulus ; Eine Untersuchung zur

Dogmengeschichte des ältesten Christentums, Leipzig 1932, 129 ; vgl. ib. : « Die
Taufe erweist sich also als das grundlegende Ereignis, in dem die Christusgemeinschaft

der Christen begründet ist. » 115 : «... die Christusgemeinschaft wird
dem Christen durch die Taufe vermittelt (Gal. 3, 27) » usw. Der Grund des sich
Sträubens vieler Ausleger, diesen Tatbestand bei Paulus zu sehen und
anzuerkennen, ist nach Mundle in ihrer ablehnenden Haltung sakramentalem Denken
gegenüber zu suchen, vgl. 115 u. 137 ; 86, 129-134.

2 L. c. 139 ; vgl. 175 ; 139 : « Wenn der rechtfertigende Glaube 'das Christentum'

bedeutet, Taufe und Zugehörigkeit zur christlichen Gemeinschaft in sich
begreift, so ist mit dem Satz, daß der Glaube rechtfertigt, nicht nur die
Heilsnotwendigkeit der Taufe behauptet, sondern ebenso das Heil an die neue Gemeinschaft

gebunden, die als solche die Gemeinschaft der Gläubigen ist. »



Der dialektisch-personalistische KirchenbegrifE 373

Apostelgeschichte ersichtlich. Auf die Frage der Juden, was sie tun
müßten, um gerettet zu werden, gibt ihnen Petrus zur Antwort : «

Bekehrt euch, und ein jeder von euch lasse sich taufen auf den Namen Jesu
Christi, auf daß ihr Vergebung eurer Sünden und die Gabe des Heiligen
Geistes empfanget» (Apg. 2, 38). Buße tun und glauben allein genügt
also nicht, um das Heil zu erlangen ; der Apostel verlangt überdies
ausdrücklich, daß jeder einzelne sich taufen lasse. Umgekehrt jedoch
genügt die Taufe allein, ohne Glauben und Bußgesinnung, für den
Erwachsenen nicht, um ein lebendiges Glied Christi zu werden. In der
Folge erwähnt die Apostelgeschichte, wenn sie von Bekehrungen berichtet,

mit der Annahme des Glaubens fast durchwegs auch den

Taufempfang oder auch nur diesen allein. So heißt es z. B. von Samaria,
wo Philippus das Wort Gottes verkündet hatte : « Männer und Frauen
nahmen den Glauben an und ließen sich taufen. »1 Die Apostel haben
der Taufe bei der Bekehrung und beim Eintritt in die Kirche eine solch
entscheidende Bedeutung beigemessen, daß sie selbst jenen noch gespendet

wurde, welche den Heiligen Geist bereits auf außergewöhnliche
Weise empfangen hatten, wie dies Apg. 10, 44-48 vom Hauptmann
Kornelius und den Seinen berichtet.

Mit der allgemeinen Spendung der Taufe haben die Apostel nichts
anderes getan als den Befehl des Herrn ausgeführt : « Gehet hin und
lehret alle Völker : Taufet sie im Namen des Vaters und des Sohnes

und des Heiligen Geistes » (Mt. 28, 19). Wie ernst dieser Taufbefehl
aufzufassen ist, erhellt aus dem Ausspruch Christi, wonach nur gerettet
wird, «wer glaubt und sich taufen läßt» (Mk. 16, 16). Damit hat Jesus
die Heilsnotwendigkeit der Taufe selber unmißverständlich ausgesprochen,

was auch von Johannes bezeugt wird : « Wenn jemand nicht
wiedergeboren wird aus dem Wasser und dem (Heiligen) Geiste, so

kann er in das Reich Gottes nicht eingehen ».2 Die Heilsnotwendigkeit
der Taufe steht in engstem Zusammenhang mit ihrer Wesenswirkung,
der ontischen (nicht allein moralischen) Eingliederung in den mystischen
Leib Christi. « Sie ist nicht nur als ein einmaliger, vorübergehender Akt

1 Apg. 8, 12; vgl. v. 16; 2, 41 : «Die nun sein Wort annahmen, wurden
getauft. » Vgl. 8, 35-38 ; 9, 18 ; 10, 48 ; 16, 15. 33 ; 18, 8.

2 Joh. 3, 5 ; vgl. 1. Petr. 3, 21 : « So rettet euch jetzt das Gegenbild davon
(d.h. von der Arche), die Taufe.» —• Vgl. dazu Tertullian, De baptismo 12 :

« Praescribitur nemini sine baptismo competere salutem, ex illa maxime pro-
nuntiatione Domini qui ait ; Nisi natus ex aqua quis erit, non habet vitam (Io. 3,
5). » EP n. 306.



374 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegrifi

zu werten, sondern als Grundlegung der fortdauernden mystischen
Lebensgemeinschaft mit Christus. »1

Weil auch die Kinder zum Heil in Christus und somit zur
Gliedschaft an seinem Leibe berufen sind — « Lasset die Kinder zu mir
kommen und wehret es ihnen nicht, denn für solche ist das Himmelreich

» (Mt. 19, 14), — und anderseits die Taufe als sakramentales

Mysterium wesentlich und primär die Heilstat Gottes ist, hat die katholische

Kirche, gestützt auf die apostolische Tradition, dieses Sakrament

von jeher auch den Kindern gespendet 2. Da indessen der fruchtbare
Empfang des Taufsakramentes an sich den Glauben und die
Empfangsbereitschaft erfordert, — die Wirksamkeit des Sakramentes ex opere
operato schließt nämlich, entgegen der irrigen Ansicht Brunners, eine

personhafte, dispositive Mitwirkung von Seite des Empfängers nicht aus,
sondern ein — die unmündigen Kinder aber dazu noch nicht fähig
sind, ersetzt die Kirche mit ihrer fides und intentio die mangelnde
Disposition der Kinder 3. Schöner und sinnvoller könnte die Liebe und

1 F. Jürgensmeier, Der mystische Leib Christi als Grundprinzip derAsze-
tikPaderborn 1938, 153. — Über die Wirkung der Taufe sagt der Codex iuris
canonici, can. 87 Folgendes: «Durch die Taufe wird der Mensch Glied (persona)
der Kirche Christi mit allen Rechten und Pflichten eines Christen, es sei denn,
daß der Ausübung der Rechte ein Hindernis entgegenstehe, welches die Verbindung
mit der kirchlichen Gemeinschaft hindert (ecclesiasticae communionis vinculum
impediens), oder eine von der Kirche verhängte Strafe (censura). »

2 Vgl. Origenes, In Romanos comm. lib. 5, n. 9 : « Ecclesia ab apostolis
traditionem suscepit, etiam parvulis baptismum dare ; sciebant enim illi, quibus
mysteriorum secreta commissa sunt divinorum quod essent in omnibus genuinae
sordes peccati, quae per aquam et Spiritum ablui deberent. » EP n. 501. In der
8. Homilie in Levit. (nach 244) n 3 schließt er aus dem Brauch der Kirche, auch
den Kindern die Taufe zu spenden, auf die Tatsache, daß sie von der (Erb-) Sünde
befleckt seien mit der Begründung : « cum utique si nihil esset in parvulis quod
ad remissionem deberet et indulgentiam pertinere, gratia baptismi superflua
videretur. » EP n 496. Hier wird also die Taufe unter dem Gesichtspunkt der
Sündentilgung betrachtet. — Cyprian schreibt an Fidus (252), ep. 59, daß dessen

Ansicht, wonach die Kinder nicht schon am zweiten oder dritten Tag nach ihrer
Geburt getauft werden müßten, von ihm und seinen Konzilskollegen durchaus
nicht geteilt würde. « In hoc enim quod tu putabas esse faciendum, nemo con-
sensit, sed universi potius iudicavimus nulli hominum nato misericordiam Dei
et gratiam denegandam. » EP n 585. Es könnten noch weitere Kirchenväter als
Zeugen für die Kindertaufe angeführt werden ; so schreibt z. B. Augustinus,
Sermo 176, 2 : « Hoc (seil, baptisma parvulorum *) Ecclesia semper habuit, semper
tenuit, hoc a maiorum fide pereepit ; hoc usque in finem perseveranter custodit. »

J. P. Migne, Patrologiae cursus completus ; Series latina ML), Parisiis 1844 sqq.,
38, 950. — Series graeca MG), Parisiis 1857 sqq.

3 Vgl. Thomas, Comm. in ep. ad Gal. c. 3, lect. 9 : «... baptismus non fit
nisi in fide, sine qua effectum baptismi nullum consequimur. » S. Th. III q. 71



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 375

Heilssorge der Kirche als Mutter der Gläubigen und Braut Christi, wie
auch der von der Gemeinschaft der Heiligen untrennbare Gedanke der
Stellvertretung kaum zur Geltung kommen als gerade in der uralten
Praxis der Kindertaufe 1. Bei dieser Taufpraxis und -auffassung — aber
auch nur hier — kann tatsächlich von einer « vorauslaufenden Gnade
Gottes »2 die Rede sein, insofern das ex opere operato wirkende Sakrament

die Taufgnade wirklich vermittelt. Hier wird auch ernst gemacht
mit der biblischen Wahrheit, daß Gott, der « Retter aller Menschen »

ist, auch der Kinder ; das gilt besonders für jene, die, bevor sie zum
Vernunftgebrauch gelangen, aus diesem Leben scheiden, für die es aber

(in Anbetracht ihrer Behaftung mit der Erbsünde) ordentlicherweise
kein anderes medium salutis gibt als die Taufe. In diesem Sinne lehrt
schon Irenäus : « Omnes venit (Christus *) per semetipsum salvare,

omnes inquam, qui per eum renascuntur in Deum, infantes, et par-
vulos et pueros, et iuvenes et seniores. » 3 Die katholische Kirche wagt
hier das « sola gratia » in einer so großzügigen Weise anzuwenden, die

man bei protestantischen Theologen, auch bei Emil Brunner, — so

naheliegend das an sich wäre — vergeblich sucht, und die umso
angebrachter ist, als bei der Rechtfertigung der Kinder eine subjektive
Mitwirkung ihrerseits unmöglich in Frage kommen kann, und darum
das paulinische « iustificati gratis per gratiam ipsius » (Rom. 3, 24), wenn
irgendeinmal, dann gerade hier, buchstäblich zu nehmen ist So findet

a. 3 ad 3 : « dispositio sufficiens ad suscipiendam gratiam baptismalem est
fides et intentio, vel propria eius qui baptizatur, si sit adultus, vel Ecclesiae, si sit
parvulus. »

1 S. Th. III q. 68 a. 9 ad 1 vergleicht Thomas die regeneratio spiritualis
durch die Taufe mit der nativitas carnalis und sagt : Wie die Kinder, die sich
noch im Mutterschoß befinden, nicht selbst Nahrung zu sich nehmen können,
sondern von der Mutter ernährt werden, so erlangen auch die Kinder, die den
Vernunftgebrauch noch nicht besitzen und gleichsam im Schöße der Kirche sind,
das Heil nicht durch sich selbst, sondern durch den Akt der Kirche. Dann zitiert
er Augustinus (De peccatorum meritis et remissione lib. 1 cap. 25 ca. fin.) :

« Mater Ecclesia maternum os parvulis praebet, ut sacris mysteriis imbuantur,
quia nondum possunt corde proprio credere ad iustitiam, nec ore proprio confiteri
ad salutem » (cf. Rom. 10, 10).

2 Vgl. WB 137 ; GO 535, 587, Anm. 13.
3 Irenaeus, Adv. haeres. lib. 2, 22, 4 ; EP n 201 ; vgl. 1. Tim. 4, 10 ; 2, 4 ;

Tit. 2, 11 ; 2. Petr. 2, 9. — Über das Sakrament der Taufe lehrt das Konzil von
Florenz folgendes : « Primum omnium sacramentorum locum tenet sanctum bap-
tisma quod vitae spiritualis ianua est : per ipsum enim membra Christi ac de

corpore effieimur Ecclesiae Huius sacramenti effectus est remissio omnis
culpae originalis et actualis, omnis quoque poenae, quae pro ipsa culpa debetur. »

D n 696 ; vgl. n 712. — Cone. Trident. D nn 790 895, 933 ; usw.



376 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

die Glaubenswahrheit, daß die Kirche als Leib Christi und die
Gliedschaft an ihm ein Gnadenwerk Gottes ist, gerade in der Kindertaufe
eine besonders eindrückliche Bestätigung, wie anderseits der legitime
Gedanke des netdestamenttichen Bundesvolkes, in das die Kinder durch
das Initialsakrament, die « Beschneidung in Christus» (Kol. 2, 11),
« organisch » hineinwachsen, auf diese Weise einen konkreten und

angemessenen Ausdruck gewinnt.

c) Die Problematik des Leib Christi - Begriffes

Emil Brunners Verständnis der Kirche als Leib Christi und die

Bedeutung, die er der Taufe als dem « Sakrament der Gliedwerdung »

beimißt, offenbaren von einer neuen Seite den Spiritualismus und
Personalismus, der seinem Kirchenbegriff zugrunde liegt. Den Spiritualismus
im Leib Christi-Begriff sehen wir hauptsächlich darin begründet, daß

er das an sich rein geistige, unsichtbare Moment des Glaubens als das

effektiv entscheidende Gliedschaftsprinzip ausgibt, hinter dem das Sakrament

der Taufe wesentlich zurücktritt und jedenfalls nicht jene ekkle-

siologisch fundamentale Bedeutung erlangt, die ihm nach dem Zeugnis
des Neuen Testaments zukommt. Für Brunner ist Glaube « nichts
anderes als das Gliedwerden am Leibe Christi » h Wo einer Buße tut
und den Glauben annimmt, « da wächst wieder ein neues Glied an dem

Leib, dessen Haupt Christus ist » 2. Auf die Frage, wie man in die

Kirche hineinkomme, antwortet er eindeutig : « Einzig und allein durch
den herzlichen Glauben und Gehorsam gegen das Wort Gottes. »

3 Hier
stoßen wir auf die ekklesiologische Auswirkung des Glaubensmonismus,
der für die reformatorische Theologie typisch ist und in der Brunner-
schen Konzeption die Dimension des eigentlich Sakramentalen, das in
der Verbindung des signifikativen und kausativen, des noetischen und
ontischen Momentes besteht, schlechthin verdrängt.

Mit dieser rein geistigen Einverleibung in den Leib Christi — die

Taufe kann ja als lediglich symbolisches Zeichen auch unterbleiben —
ist das Problem der Sichtbarkeit der Kirche gegeben. Dazu sagt Brunner

1 WB 124 ; vgl. 116 ; GM 52 ; LHG 27.
2 Unser Glaube 132 ; vgl. GM 53 ; EK 19, 25 : « Denn Kirche Christi ist

und bleibt allein der Leib des Christus, zu dem niemand gehört als allein 'die
berufenen Heiligen', die von Herzen Buße tun und glauben. »

3 Unser Glaube 132 ; vgl. GO 160 : « Glaube ist, wie es das Sein in Christo
ist, auch das Gliedsein an seinem Leibe, das Leben in der Gemeinde, das
Verbundensein mit denen, die ihm gehören. »



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 377

einmal : « Die sichtbare Kirche ist die wahre Kirche, nur als diese sichtbare

ist sie die wahre » (EK 19). Und wiederum : « Es gibt keine
unsichtbare Kirche » (LHG 28). (Das hindert allerdings unseren Dialektiker

durchaus nicht, zwischenhinein zu behaupten : « darum ist die
wahre Kirche unsichtbar » [WB 141]. Welches von beiden gilt nun
Da die Kirche nach Brunner nicht institutionell, sondern ganz und gar
personhaft aufzufassen ist, und sie anderseits eine wesentlich sichtbare
Gemeinschaft sein soll, müßte sie als solche irgendwie in ihren Gliedern

sichtbar werden, das heißt, diese müßten durch ein einheitliches empirisch

faßbares Merkmal oder ein spezifisch ekklesiologisches Faktum,
wie es z. B. der Empfang der Taufe darstellt, direkt und per se als

Glieder dieser Gemeinschaft feststellbar sein. Emil Brunner sieht nun
dieses Merkmal wesentlich in der nach außen in Erscheinung tretenden

Wirkung des Glaubens und der Liebe. « Der unsichtbare Glaube schafft
die sichtbare, spürbare, greifbare Frucht der Liebe und die erfahrbare

Wirklichkeit der von den Kräften des Heiligen Geistes durchwirkten
Gemeinschaft » (LHG 29). Diese Gemeinschaft ist also nicht an sich

sichtbar in dem Sinne, daß ihre Sichtbarkeit eine Eigenschaft wäre, die

objektiv und unmittelbar mit dem Wesen dieser Gemeinschaft gegeben

ist, bzw. daß ihre Glieder an einem wesentlich sichtbaren Gliedschaftsmerkmal

(wäre es auch nur mehr virtuell sichtbar wie die bereits
empfangene Taufe und die mit ihr gegebenen kirchlichen Rechte) als solche

erkennbar wären ; vielmehr wird sie erst dadurch sichtbar, daß sich das

an sich unsichtbare Gliedschaftsprinzip, der Glaube, mehr oder weniger
nach außen auswirkt und irgendwie sozial kundgibt. Von einer eigentlichen,

objektiven und unmittelbaren Sichtbarkeit der Kirche als Leib
Christi kann aber bei dieser Sachlage nicht die Rede sein. Was hier
eigentlich und direkt sichtbar ist, das sind die (zufälligen) Glaubenswerke

der Kirchenglieder, aber nicht die Gemeinschaft als solche.

Demgegenüber hat es seinen besonderen Sinn, wenn der hl. Paulus
die Tatsache des « einen Leibes » mit der « einen Taufe » in Verbindung
bringt1, denn die eine Taufe ist nicht nur ein wesentliches (glied-
schaftliches) Konstitutivprinzip des Leibes Christi, sondern sie trägt als

sichtbarer, sakramentaler Ritus auch wesentlich dazu bei, seine Einheit
empirisch in Erscheinung treten zu lassen bzw. seine Einheit auch als
eine sichtbare zu dokumentieren ; so ist sie in der Tat ein Mittel,
wodurch der Heilige Geist nach einem Wort Emil Brunners « ins Sichtbare

1 Vgl. Eph. 4, 4 f. ; 1. Kor. 1, 13 ; 12, 13.

Divus Thomas 26



378 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

wirkt und sichtbare Gemeinschaft schafft »x. Diese Funktion hinwiederum

kann die Taufe nur dann sinngemäß ausüben, wenn ihr Empfang
theologisch im Sinne einer conditio sine qua non der Kirchengliedschaft
gewertet wird, sodaß alle und nur jene, welche getauft sind (in re oder
in voto) und den Glauben nicht preisgegeben haben, actualiter zum Leib
Christi gehören.

Dieser Leib Christi-Begriff erweist sich ferner auch darin als spiri-
tualistisch, daß seine soziologische Gliederung und Organisation wesentlich

ethisch-pneumatischen Charakter hat. Ontisch gesehen ist dieser Leib
innerlich nicht differenziert, sondern gleicht eher einer homogenen Masse

und ist als solcher nicht viel mehr als die Summe seiner Glieder. Das

allgemeine Priestertum macht ja alle Gläubigen seinsmäßig zu
gleichwertigen und gleichberechtigten Gliedern ohne irgendeine hierarchische
Unter- und Überordnung. Damit geht aber der paulinische Gedanke

von der « organisch » differenzierten Struktur des Leibes Christi, wo sich

gewisse Glieder nicht nur oder gar ausschließlich funktionell, sondern
auch strukturell von den anderen unterscheiden, verloren : das
hierarchische Aufbauprinzip, das im Leib-Bild konkret ausgedrückt ist,
verschwindet. « Wäre der ganze Leib Auge, wo bliebe das Gehör Wäre
er ganz Gehör, wo bliebe der Geruchsinn So aber hat Gott jedem
Gliede seinen Platz am Leibe angewiesen, wie es ihm beliebte. Wären
alle nur ein Glied, wo bliebe dann der Leib, so aber gibt es viele Glieder,
jedoch nur einen Leib » (1. Kor. 12, 17-20). Die Leib-Metapher ist
sicher auch, und zwar im paulinischen Gedankengang wohl zunächst
funktionell zu verstehen ; daneben aber weist sie unbestreitbar auch auf
eine seinshaft-« organische » Verschiedenartigkeit des Leibgefüges bzw.
seiner Glieder hin ; d. h. es gibt bestimmte Glieder an diesem Leibe, die

wesentlich höheren Glied- oder Organstufen angehören — so spricht auch
Paulus selbst von edleren und geringeren Gliedern (1. c. vv. 22-25) —,
weil sie auf höhere Weise am Priestertum Christi teilnehmen und darum

objektiv enger mit dem Haupte verbunden sind und in stärkerem Maße

dem Leibganzen die Lebens- und Wirkkräfte des Hauptes vermitteln

1 LHG 28. — Vgl. H. de Lubac, Katholizismus als Gemeinschaft, Einsiedeln
1943, 76 f. : «Wenn das Wasser die Stirnen netzt, vollzieht sich nicht nur die
'Einverleibung' (incorporatio) der Einzelnen, sondern eine 'Zusammenleibung' (con-
corporatio) der ganzen Kirche in eine mystische Einheit. Die Wiedergeburt durch
die Taufe betrifft also letztendlich nicht eine vereinzelte Seele : 'Wir alle', sagt der
Apostel, 'sind getauft worden in einem einzigen Geiste, um einen einzigen Leib
zu bilden'. »



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 379

als andere 1. Wie die Gliedschaft am Leibe Christi selbst durch das
Sakrament der Taufe vermittelt wird, so kann eine weitere « organische »

Differenzierung und spezifische (ontisch-übernatürliche) Vervollkommnung

einzelner Glieder ebenfalls nur sakramental bewirkt werden. Nach
katholischer Lehre geschieht dies durch die konsekratorischen oder
hierarchischen Sakramente der Firmung und besonders der Priesterweihe,
die mittels des eigentümlichen Charakters (character sacramentalis),
den sie dem Empfänger einprägen, denselben in besonderer Weise
Christus, dem Haupte, gleichgestalten und ihn zu einer umfassenderen,

aktiven Teilnahme an seinem göttlichen Priestertum einweihen
und befähigen 2.

Bei Emil Brunner wird die Struktur und Organisation des Leibes
Christi nicht ontisch-hierarchisch, sondern lediglich ethisch-pneumatisch
und charismatisch aufgefaßt. Sie ist m. a. W. nicht so gestaltet, daß
bestimmten Gliedern spezifisch eigene, unvertauschbare, ontisch-sakra-
mental begründete Gliedfunktionen zukämen, sondern so, daß den
verschiedenen Gliedern wohl verschiedene Aufgaben und Dienstleistungen
zubestimmt sind, die aber an sich auch von anderen verrichtet werden
können — es sei denn, daß ein Glied dank besonderer charismatischer
Ausstattung oder kraft seiner natürlichen Individualität für eine be-

1 Diese Verschiedenartigkeit und -Wertigkeit der Glieder gehört zunächst und
wesentlich in die Dimension der objektiven Heiligkeit ; erst ex consequenti berührt
sie auch den Bereich der formalen (subjektiven) Heiligkeit, insofern eine höhere
Gliedwürde von selbst auch einen höheren Grad der Heiligkeit fordert —
entsprechend der heilsökonomischen Proportion zwischen Gabe und Aufgabe.

2 Vgl. M. J. Scheeben, Die Mysterien des Christentums; Ges. Schriften,
Bd. II, hrsg. von J. Höfer, Freiburg i. Br. 1941, 482 : Hierarchische Sakramente
« sind diejenigen, welche durch den Charakter, den sie eindrücken, einerseits die
Gliederung des mystischen Leibes Christi konstituieren, und anderseits durch diese
Konstitution in die betreffenden Glieder die Gnadenkraft des Hauptes derivieren :

Taufe, Firmung, Weihe » ; vgl. ff. — Vgl. dazu die beachtenswerte Stelle aus
« Mystici Corporis Christi » von Pius XII., 10 f. : « Man darf jedoch nicht glauben,
dieser organische Aufbau des Leibes der Kirche beziehe und beschränke sich allein
auf die Stufenfolge der kirchlichen Ämter, noch auch, wie eine entgegengesetzte
Meinung behauptet, sie bestehe einzig aus Charismatikern, wenngleich solche mit
wunderbaren Gaben ausgestattete Menschen niemals in der Kirche fehlen werden. »

Demgegenüber betont das Rundschreiben ausdrücklich und billigt es, daß « die
Kirchenväter, wenn sie die Dienstleistungen, Stufen, Berufe, Stellungen,
Ordnungen und Ämter dieses Leibes hervorheben, nicht nur jene vor Augen (haben *),
die heilige Weihen empfangen haben, sondern auch alle jene die als Laien
zur Ausbreitung des Reiches Christi der kirchlichen Hierarchie hilfreiche Hand
bieten ...» Hier ist der Gedanke der « organischen » mit dem der « funktionellen »

Gliederung verbunden.



380 Der dialektisch-personälistische Kirchenbegriff

stimmte Funktion besser prädisponiert sei als ein anderes h Grundsätzlich

sind aber alle Gläubigen für alle Gliedfunktionen, Siaxovlai, auf
Grund des allgemeinen Priestertums befähigt und befugt. — Der Personalismus

in der Brunnerschen Auffassung des Leibes Christi beruht vor
allem darin, daß der persönliche, aktuelle Glaube als das entscheidende
Gliedschafts- und Konstitutivprinzip des Leibes Christi erklärt und
infolgedessen das Sakramentale und Institutionelle stark in den Hintergrund

gedrängt wird. Hier kommt alles auf den im Glauben begründeten
« Personzusammenhang » an. So ist ja auch die Taufe als Ausdruck des

freien Bekenntnisses zu Christus « das die Zugehörigkeit des Einzelnen

zur Kirche Bestimmende» (WB 136). Daß mit der Verdrängung des

sakramentalen und objektiven Elementes der Spiritualismus und
Subjektivismus, den Brunner doch selbst bekämpft (EK 13 f. ; WB 43),

gefördert wird, scheint er nicht zu beachten.
Noch weniger drückt ihn anscheinend das Problem, wie es nach

seinen eigenen theologischen Grundsätzen möglich ist, daß einerseits
« ein Säugling und mancher Erwachsene, der zwar im christlichen Haus

aufgewachsen, aber vom Wort Gottes nicht richtig erfaßt ist, nicht im
eigentlichen Sinn zur Gemeinde Christi gerechnet werden » kann, daß

er aber anderseits « doch irgendwie in den Bereich der Kirche
hineingehört, so lange er sich nicht direkt in negativer Entscheidung von ihr
loslöst» (WB 143). Dieses « irgendwie-zur-Kirche-Gehören » ist ein
dialektischer Ausweg, der näher besehen für Brunner ein logischer und
theologischer Abweg ist, da er nämlich « sozusagen mit einem noch
latenten Bekenntnis, einer Vorform der eigentlichen Glaubensentscheidung

rechnet » (ib.). Was heißt da : ein « sozusagen latentes Bekenntnis

» Läuft das für Brunner nicht sozusagen auf einen mehr oder

weniger latenten Widerspruch hinaus Was bedeutet diese « Vorform
der eigentlichen Glaubensentscheidung » Ungefähr dies, daß « eigentlich

» noch gar nicht entschieden ist ; ja für Brunner kann es gar nichts
anderes heißen, wenn anders er seinem Glaubensaktualismus treu bleiben
will. Danach besteht aber der Glaube gerade nur in der aktuellen

Entscheidung ; wo dieses Entweder-oder nicht fällt, kann von einer
Zugehörigkeit zur Kirche weder im eigentlichen noch uneigentlichen Sinn

1 Vgl. WGM 105 f. : In der Kirche ist jeder « dieser besondere Einzelne und
darf es sein, aber er ist es nicht für sich und aus sich, sondern er ist aus Gott für
die anderen dieser besondere. Die Besonderheit wird zur besonderen Dienstausrüstung,

zum Charisma ; innerhalb der geistlichen Einheit des Leibes Christi gibt es

viele charismata, und jedes befugt und verpflichtet zu einem besonderen Dienst.
Diesen Geistesgaben entsprechen die diakoniai, die Dienstleistungen aufs genaueste ».



Der dialektisch-personalistische KirchenbegrifE 381

die Rede sein. Anders ausgedrückt : « Zur Kirche gehören, actualiter,
nur diejenigen, die wiedergeboren sind, und potentialiter nur diejenigen,
die es sein werden » (EK 19). Das ist eine klarere (und geradezu thomi-
stisch anmutende) Sprache Emil Brunner befindet sich in der
verzweifelt dialektischen Situation, daß er auf der einen Seite, gestützt
auf seine Lehre von der Gliedschaft am Leibe Christi, nur jene als

Kirchenglieder betrachten kann, welche den persönlichen, aktuellen
Glauben haben 1, und daß er auf der anderen Seite aus einem echt
christlichen Empfinden heraus sich doch nicht getraut, jenen Getauften,
die sich glaubensmäßig noch nicht entschieden haben, die Zugehörigkeit
zur Kirche abzusprechen. Theoretisch wäre tatsächlich « das Kriterium
der Zugehörigkeit zur Kirche absolut scharf und bestimmt, unzweideutig

» (ib.), praktisch dagegen wagt man es nicht, dieses Kriterium
« unzweideutig » anzuwenden.

Der personalistische Kirchenbegriff muß — sosehr das personhafte
Moment darin anzuerkennen ist — doch irgendwie versagen, weil er, im
Hinblick auf die Kirchengliedschaft, dem subjektiven Moment der
persönlichen Glaubensentscheidung gegenüber dem objektiven des

Taufsakramentes einseitig den Vorzug gibt und damit eine dogmatische
Stellung einnimmt, die sich weder auf die Bibel noch auf die kirchliche
Tradition berufen kann. Aus der Tatsache, daß als gliedschaftliches
Konstitutivprinzip des Leibes Christi der aktualistische Glaube auftritt,
der bald entsteht und bald vergeht, folgt des weiteren die Inkonvenienz
einer soziologischen Unstetigkeit und Labilität der kirchlichen Gemeinschaft

2, die sich mit dem Stabilitätsgedanken des neutestamentlichen
Kirchenbegriffs, zumal des Leib Christi-Bildes, schlechterdings nicht
verträgt. Der unbiblische Aktualismus des Glaubensverständnisses 3 ist
somit die Wurzel für den ebenso unbiblischen Aktualismus des Brunner-
schen Kirchenbegriffes.

Wenn Emil Brunner ferner von einer realen Verbundenheit der
Glieder mit dem Haupte, Christus, und untereinander spricht und die-

1 Vgl. EK 19 : «Nur wer sagen kann : Ich weiß, wer mein Erlöser ist, nur
wer das aufrichtig, in herzlicher Buße und herzlichem Vertrauen sagen kann, ist
Glied am Leibe Christi und weiß es auch. »

2 Vgl. GO 288: «Das wahrhaft personale Selbst und die Gemeinschaft
entstehen und vergehen im selben Akt » (d. h. im Glauben). GM 52 : « Kirche ist darum
keine irgendwie dinglich zu fassende, an sich bestehende Größe, sondern sie ist
nur in der Aktualität dieses Rufens und sich Entscheidens. »

3 Vgl. dazu : L. Volken, Der Glaube bei Emil Brunner (Studia Friburgensia,
Neue Folge, H. 1), Freiburg (Schw.) 1947, 160, 188-190.



382 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegrifi

selbe als « Lebensgemeinschaft, die vermöge des Glaubens durch den

Heiligen Geist geschaffen, vielmehr von ihm als ihrem Element gebildet
wird » (LHG 27), charakterisiert, so ist dieser « reale » Lebenszusammenhang

mehr moralisch zu verstehen, als « Liebes- und Dienstgemeinschaft,
pneumatischer Kommunismus, realer Austausch des ganzen Lebens »

(ib.) ; dementsprechend wird denn auch die Kirche « das ethische Gemeinschaf

tssubjekt » genannt h Zu einer realen (ontischen) Lebensgemeinschaft

im vollen Sinne fehlt hier die übernatürliche, seinshaft-permanente
Gemeinschaftsbasis in den Kirchengliedern : der unauslöschliche
Taufcharakter, der die Gläubigen zur Ausübung des Kultes Christi befähigt
und verpflichtet, und die Ausstattung mit der heiligmachenden Gnade,
welche zusammen das reale Fundament für eine wahrhaft übernatürliche
und vollwertige communicatio vitae im mystischen Leib Christi bilden 2.

Nur wenn die Lebensgemeinschaft der Kirche auf einer solchen ontisch-
habituellen Grundlage (deren Fortbestand allerdings, wenigstens hinsichtlich

der Gnade, im einzelnen Glied von seinem ethischen Verhalten
abhängt) ruht, wird jener fortwährende geistliche Lebensaustausch zwischen

Haupt und Gliedern möglich, der im paulinischen Leib-Bild gemeint
ist. Dafür fehlen jedoch bei Brunner die nötigen Voraussetzungen
sowohl in der Glaubensauffassung wie im Leib Christi-Verständnis.

3. Die Kirche als « communio fidelium (sanctorum) »

a) Wort Gottes und Glaube

als Konstitutivprinzipien der « Gemeinschaft der Gläubigen »

Der dritte Begriff, womit Emil Brunner das Wesen der Kirche zu
erfassen sucht, und der vorzüglich die « Personhaftigkeit der Beziehung

1 Mi 561 (von mir gesperrt) ; vgl. WB 125: «Zwischen Gemeinde und
Christus besteht ein Verhältnis sui generis : nämlich eben das des vertrauenden
Gehorsams und der Wiederliebe, wie denn auch unter den Gliedern dieses selbe
Verhältnis besteht, daß einer dem anderen dient in Liebe. » Dieses Verhältnis ist
also rein ethisch, personhaft und aktualistisch

2 Vgl. dazu Th. Kreider O. S. B., Unsere Vereinigung mit Christus
dogmatisch gesehen, Freiburg (Schw.) 1941, 158 f. : « Der gleiche sakramentale Charakter

und die gleiche Gnade, die uns Christus ähnlich machen, sind es die uns
mit Christus, ihrer Ursache, zu einer Einheit verschmelzen und verketten ...»
Das ist allerdings nicht « im Sinne einer unpersönlichen Einheitsmystik oder einer
ebenso unpersönlichen naturhaften Sakramentsmagie » zu verstehen, wie Emil
Brunner vielleicht sagen möchte. Sinn und Ziel dieser ontisch-übernatürlichen
Beziehungs- und Wirkeinheit, zu deren Bildung oder Festigung das Sakrament
wirkursächlich beiträgt, ist vielmehr eine möglichst innige personhafte Gemeinschaft

der Christen mit Christus und untereinander.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 383

unterstreicht » (EK 8), heißt : « communio (coetus) fidelium oder
sanctorum » x. « Kirche ist die Gemeinschaft der Gläubigen, die in Gottes
Wort begründet ist » (WB 153). Das Wort Gottes ist gleichsam das

objektive, der persönliche Glaube das subjektive Konstitutivprinzip der
Kirche ; daher auch die typischen Wendungen : « Wortkirche » —
« Glaubensgemeinschaft ». Kirche kann nur entstehen, wo das Wort
Gottes verkündet und geglaubt wird ; denn « das Erschallen der
göttlichen Botschaft macht noch keine Kirche, sondern erst die Glaubensantwort

des Menschen auf diesen göttlichen Ruf. Kirche ist der 'Ort'
der Glaubensentscheidung » (GO 510). Indem das Wort Gottes auf die

Erweckung des Glaubens zielt, zielt es eo ipso auf die Schaffung von
Gemeinschaft ; denn Glaube und Gemeinschaft sind ja für Brunner
miteinander «identisch» (GM 52). Infolgedessen ist Kirche «nicht etwas,
was zum individuellen Glauben hinzukommt, als ein Zweites, das eventuell

auch nicht hinzukommen könnte, sondern Kirche ist zugleich mit
dem Glauben da » 2.

Der Wesenszusammenhang von Glauben und Kirche ist bei Brunner
damit gegeben, daß der Glaube die Person konstituiert, die wesentlich
gemeinschaftsbezogen ist ; sie hat ihren Bestand nur in der Gemeinschaft,
d. h. konkret in der Kirche. Indem der Einzelne durch den Glauben
aus seiner « Ich-Einsamkeit », die ihn von Gott und Menschen trennt,
herausgerissen wird, tritt er in die Gemeinschaft mit Gott und zugleich
mit den Menschen ein. Und umgekehrt : « Er wird nicht anders aus
seiner Ich-Isolierung herausgerissen, als indem er in die konkrete Gemeinschaft

hineingestellt wird. » 3 Es gibt also grundsätzlich kein «

Solochristentum » ; « der kirchenlose 'protestantische Individualismus', das

christliche Einzelgängertum ist unchristlich » i. — Ein weiterer Grund
für das Zusammen von Glauben und Gemeinschaft, Glauben und Kirche,
liegt für Brunner in der Geschichtlichkeit und Einmaligkeit der biblischen

Offenbarung, die zur Folge hat, daß man diese Offenbarung und ihr

1 Vgl. GO 510; EK 8 f. ; WB 142-144; OV 135 f. ; LHG 27 ; D I 170 :

« Heilig ist die Kirche, ja sie besteht nach neutestamentlichem Sprachgebrauch
aus lauter aytot, lauter Heiligen (z. B. 1. Kor. 1, 2 ; 1. Petr. 2, 9), d. h. aus solchen,
die Gott als sein Eigentum aus der übrigen Welt aussondert. »

2 Mi 561 ; vgl. GM 49 : « Glaube und Kirche sind so unzertrennlich wie Feuer
und Licht ...» ; vgl. ff.

3 WB 124 ; vgl. OV 135 : « Glaube ist Aufgeschlossenheit für das Du, ebenso
wie Nichtglaube das Verschlossensein im Ich ist. »

4 Reformation und Gemeinschaft, in : Der Grundriß 2 (1940), 286-293, 289 ;
vgl. EK 13.



384 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Heil nur empfangen kann im Schöße der geschichtlichen Gemeinschaft
der Menschen. « Nur in der Bindung an die geschichtliche Gemeinschaft
der Mitglaubenden — genauer der vor mir Glaubenden und mir den

Glauben Bezeugenden — ist mein Glaube möglich Denn nur die

Gemeinschaft bildet die Kontinuität, die fortlaufende Kette des
Zeugnisses durch die Jahrhunderte hindurch » (GM 64). Gottes Offenbarungsund

Heilsveranstaltung ist keine private, sondern eine öffentliche und
soziale Angelegenheit ; der kirchlichen Gemeinschaft hat Christus die

Heilsvermittlung übertragen und wer an Christus und seinem Heil
teilhaben will, muß sich an diese Gemeinschaft halten.

b) Universale und sichtbare communio

Wie weit erstreckt sich nun diese Heilsgemeinschaft aktuell, wo
sind die Grenzen der communio fidelium Oder anders gefragt : wo
finden wir konkret diese Gemeinschaft der Heiligen Brunners Antwort
heißt zunächst allgemein : « Kirche ist dort, wo Jesus Christus durch
sein Wort und durch den Heiligen Geist gegenwärtig ist, sie ist überall
dort, und sie ist nirgends als dort. »1 Und vielleicht noch deutlicher :

« Da, wo das geschieht — wo Menschen gläubig werden, und wären es

nur ihrer 'zwei oder drei, die in seinem Namen versammelt sind' —
da ist Kirche. Was immer sonst noch von der Kirche zu sagen sein

mag : diesen Satz dürfen wir nicht umstoßen. » 2 Dieser Satz ist in der

Tat sehr wichtig und sehr bezeichnend für Emil Brunner und für die

protestantische Ekklesiologie überhaupt. « Wir haben jene 'zwei oder

drei' als wahre Kirche Christi anzuerkennen, mag auch diese Kirche
unvollkommen sein » (GO 514). Was heißt da : « Mag auch diese Kirche
unvollkommen sein » Birgt dieser Nachsatz vielleicht die
unausgesprochene Vermutung oder Befürchtung, daß zum Wesen der Kirche
doch noch etwas mehr gehören könnte Jedenfalls legt dieser ekklesio-

logische Leitsatz die Basis für den Partikularismus im protestantischen
Kirchenwesen. Denn wenn Kirche grundsätzlich überall da ist, wo
Christus durch sein Wort und seinen Geist gegenwärtig ist (eine recht
elastische Formulierung wo also beispielsweise ein gläubiger Familienvater

seiner Familie das Evangelium erklärt, oder wo nachts in einem

Stall « der Meister und der Knecht einer kalbernden Kuh 'abwarten'

1 EK 46 ; vgl. 20 ; Die Kirchen, die Gruppenbewegung 5, usw.
2 GO 514 ; vgl. 676, Anm. 8 ; Theologie und Kirche, in : ZdZ 8 (1930), 3 98,

402. Die Kirche als Frage und Aufgabe der Gegenwart 16 ; Die Kirchen, die
Gruppenbewegung 43 ; Kirche im Alltag 31 ; OV 137, 140 ; usw.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 385

und dabei der Meister seinem Knecht 'kapitelt' »1 — kurz, überall wo
Gottes Wort verkündet und geglaubt wird, wo bleibt da, fragen wir,
der soziologische Zusammenhang, die objektive Bindung an die eine,
universale, sichtbare communio fidelium Jedes gläubige Konventikel
besitzt ja, was zum Wesen der Kirche gehört : das Wort Gottes und
den Glauben-in-Gemeinschaft. Auf die Größe der Gemeinde kommt es

doch gewiß nicht an ; wünscht doch Luther selbst neben der Volkskirche

« kleinere Versammlungen, zu denen die, die mit Ernst Christen
sein wollen, zusammenkommen, um in einer 'feineren' Weise miteinander

Bibel zu lesen, zu beten, Sakrament zu genießen und sich gegenseitig

zu ermahnen und zu trösten » (EK 23). Emil Brunner wird uns
auf die gestellte Frage vielleicht antworten, daß die notwendige
Kontinuität der « Kleinkirche » mit der Gesamtkirche, der « mater fidelium »,

vor allem dadurch gesichert ist, daß jene von dieser das Wort Gottes,

die Heilige Schrift empfängt. « Der Kirche als ganzer ist ja das Wort
Gottes anvertraut ; sie ist die Mutter der einzelnen Gläubigen. » 2 Wir
wollen noch nicht fragen, was, wer, wo diese « Kirche als ganze » sei,
sondern zunächst zugeben, daß eine Gemeinde von Gläubigen, sagen
wir die « ecclesiola », das Wort Gottes, die Bibel von der « ecclesia »,

« der Trägerin der Offenbarung » (OV 137) empfangen muß. Soweit
besteht tatsächlich eine Abhängigkeit, ein Zusammenhang, eine Bindung
der einen an die andere ; doch wie weit geht sie — Es ist weit mehr
eine Bindung in fieri, als in esse. Denn wenn die ecclesiola schon
einmal gegründet und selbst im Besitz des Wortes Gottes ist, so ist sie

an sich von der ecclesia, der Gesamtkirche unabhängig, sie hat ja alles

Wesentliche, was sie braucht — abgesehen davon, daß die Einzelgemeinde

grundsätzlich autonom ist, wie noch zu zeigen sein wird3. Es käme
höchstens noch eine Abhängigkeit hinsichtlich des Verständnisses und
der Auslegung des Wortes in Frage, und in diesem Sinn meint Brunner
immerhin, daß derjenige, der lebendiges und lebenweckendes Glaubenszeugnis

geben wolle, in einer Gemeinde leben müsse, « die aus der ganzen

1 OV 140 ; Brunner spielt hier auf eine bekannte Episode in Jeremias Gott-
helfs : « Uli der Knecht » an.

2 OV 156 (von mir gesperrt) ; vgl. 137 : « die Gemeinschaft der Gläubigen
hat den Auftrag und die Vollmacht zur Verkündigung, weil und sofern sie das
Wort Gottes hat. Und sie hat das Wort Gottes, weil und sofern sie den Glauben
hat. » 139 : « Ohne Kirche keine Bibel. »

3 Vgl. GO 678, Anm. 1 : « Jede Gemeinde, so klein sie auch sein mag, ist
im Besitz aller Gaben und Rechte, die aus dem Evangelium fließen ...» (Zitat
aus K. Holl).



386 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Auslegungstradition der Kirche geistlich gespeist » werde (OV 141). Das

klingt wohl sehr kirchen- und traditionsfreundlich, ist aber keineswegs
buchstäblich zu nehmen, denn wie wäre das im Ernst mit dem von
Brunner anerkannten reformatorischen Grundprinzip vereinbar, wonach
« jedes Gemeindeglied mündiger Bibelleser, nach dem allgemeinen Prie-
stertum » (WB 148) und gestützt auf das innere Geistzeugnis, ist
Gilt das schon vom einzelnen Gemeindeglied, dann gilt es wohl a fortiori
von der ganzen Gemeinde Diese « ganze Auslegungstradition » der

Kirche kann somit für die Einzelgemeinde bestenfalls direktive, nicht
aber streng präzeptive Bedeutung haben. In ähnlicher Weise ist die

Einzelgemeinde, bzw. ihre Glieder, in Bezug auf den Verkündigungsauftrag

nicht auf die Gesamtkirche angewiesen ; denn « dieser Auftrag
braucht kein von Menschen gegebener, er kann auch ein von Gott
unmittelbar empfangener sein » ; ja Christus « allein ist es, der Vollmacht
und Auftrag zur Verkündigung seines Wortes gibt » (OV 141 u. 137).

Wir ersehen hieraus, daß die äußere, sichtbare Verbindung der

Einzelgemeinde mit der allgemeinen « Gemeinschaft der Gläubigen » auf
Grund des Wortes Gottes eine ziemlich lose ist. — Fragen wir nun
weiter, wer und wo die Gesamtkirche ist, die communio fidelium schlechthin,

welcher das « Wort Gottes nicht nur geschenkt, sondern auch

aufgetragen » ist, und von welcher die Einzelgemeinde dasselbe empfängt ;

jene umfassende « Gemeinschaft des Heils », die « zugleich göttliches
Mittel, göttliche Veranstaltung (ist *), um anderen dasselbe Heil zu
geben »1 Damit ist ganz konkret und unausweichlich die Frage nach
der universalen Kirche und ihrer Sichtbarkeit gestellt. Darauf gibt uns
Emil Brunner eine typisch dialektische Antwort. Wohl kritisiert er die
« unheilvolle Begriffsverwirrung, die sich hinter der ebenso unheilvollen
Formel von der unsichtbaren und sichtbaren Kirche versteckt » 2, kommt
aber praktisch selbst nicht über die Konfusion hinaus ; den Grund
hiefür dürfte er selbst richtig angedeutet haben, wenn er schreibt :

«Die Konfusion steckt nicht bloß im Denken, sondern in der
(protestantischen *) Kirche als Wirklichkeit » (EK 16).

1 OV 136; vgl. GO 518.
2 EK 31. —- Wenn Emil Brunner behauptet, Augustin habe durch die

sog. Zweikreise=Theorie das Problem der unsichtbar-sichtbaren Kirche, diese
«List des Teufels» (I.e. 16), geschaffen, so ist demgegenüber festzustellen, daß
dieses Problem erst in der Reformation eigentlich aktuell geworden ist und daß
wie Riktschel (Das Problem der unsichtbar-sichtbaren Kirche bei Luther 107,

vgl. 3, 104 usw.) bemerkt, Melanchthon als der eigentliche « Erfinder » der
Zweikreise=Theorie anzusehen ist.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 387

Auf der einen Seite heißt es : Die Gemeinschaft der Heiligen ist
« sichtbar, d. h. empirisches Faktum, insofern jedermann diesen coetus
wahrnehmen und seine Auswirkungen im praktischen Leben feststellen
kann » (EK 18). Und wiederum : «Die Apostel reden von der sxxXYjafa
als der erfahrbaren, in ihren Wirkungen manifesten und im Austausch
der Gaben sich verwirklichenden Gemeinde und Gemeinschaft der Gläubigen

» 1 Auf der anderen Seite jedoch kann Brunner einen gewissen,

von Luther überkommenen Argwohn gegen die sichtbare Kirche nicht
unterdrücken, wenn er meint, die Kirche sei « ganz und gar unsichtbar
für den Ungläubigen, aber mit Vorbehalt sichtbar für den Gläubigen »

(EK 18). Ja, wir glauben, seine entscheidende Auffassung gehe dahin,
daß « die wahre Kirche unsichtbar » sei (WB 141). Was aber bedeutet
hier : « die wahre Kirche » Wenn wir Brunner recht verstehen, nichts
anderes als die allgemeine communio fidelium, von der er sagt : « Sie

ist keine Institution » (OV 137), und als deren Gliedschaftsprinzip wir
den (an und für sich) unsichtbaren Glauben kennengelernt haben.
Anderseits wird aus seiner Kirchenlehre klar ersichtlich, daß praktisch
nur die Einzelgemeinde, die « Kultgemeinde » oder der « Kultgemeindeverband

» (z. B. Landeskirche) sichtbar ist, weil nur sie so aufgebaut
und organisiert ist, daß sie nach außen als eine sichtbare soziologische
Einheit und Gemeinschaft, als eine wirkliche societas erscheint. Die
allgemeine communio fidelium oder sanctorum ist demnach eine rein
geistliche Größe ; — und doch soll die Einzelgemeinde von ihr — sie

ist ja das « Primäre auch der Gemeinde gegenüber » (GO 517) — das

Wort Gottes, die Heilige Schrift haben Das ist offenbar nicht möglich ;

denn wie soll eine wesentlich pneumatische, unsichtbare Gemeinschaft,
die ja als solche gerade nicht ins Empirische hineinreicht, etwas Sichtbares

und Handgreifliches wie die Bibel, das geschriebene Gotteswort
besitzen und darüber « verfügen » können Es bleibt mithin nur diese

Alternative : Entweder ist die universale communio fidelium —• entgegen
der Annahme Brunners — eine wesentlich sichtbare Gemeinschaft und
kann als solche wirklich die « Trägerin der Offenbarung » sein, — oder

1 WB 118 ; vgl. Der Römerbrief ; übersetzt und ausgelegt (Bibelhilfe für die
Gemeinde, neutestl. Reihe, 6. Bd.), Leipzig und Hamburg 1938, 137 : «Von einer
unsichtbaren Kirche weiß Paulus nur insofern, als das Urteil darüber, wer im
Endgericht Gottes als lebendiges Glied anerkannt wird, Gott allein zusteht. »

Mi 508 : Christus « hat den Neuen Bund gestiftet nicht als ecclesia invisibilis im
Sinne der Spiritualisten, sondern als ein wirkliches, wenn auch noch so unscheinbares

Volk, dessen Konstitution sein bundesstiftendes Blut sei». Unser Glaube
130: «Christus will freilich keine unsichtbare Armee haben» usw.



388 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

sie ist wesentlich unsichtbar, und dann kann nicht sie die eigentliche
Trägerin und Vermittlerin des Wortes Gottes sein, sondern nur die

sichtbare, organisierte Kultgemeinde ; sie allein ist es, wie Brunner ja
selbst gesteht, « die für das 'Laufen' des Wortes Gottes besorgt ist »

(GO 523). —- In diesem Fall wird jedoch die an sich biblische These

Brunners : « Der Kirche als ganzer ist das Wort Gottes anvertraut »

(OV 156), hinfällig — und damit auch die mit dieser These irgendwie
verbürgte gesellschaftliche Einheit der Gesamtkirche 1.

Zum selben Ergebnis kommen wir, wenn wir die Kirche als jene
Gemeinschaft betrachten, die den Glauben erzeugt und darum « die Mutter
unseres Glaubens » (OV 156) genannt werden kann. Was nämlich Emil
Brunner vom Glauben des Einzelnen sagt, trifft wohl auch auf den

Glauben der Gemeindeglieder insgesamt zu. Nun aber lehrt er : « Die
Voraussetzung für den Glauben des Einzelnen ist die Gemeinde, die

Kirche, und zwar die an einem bestimmten Ort zu bestimmter Zeit
handelnde Gemeinde. » 2 Infolgedessen kann auch die Einzelgemeinde
ihren Glauben genetisch nicht von der Gesamtkirche herleiten, sondern

nur von einer ganz konkreten Einzelgemeinde. Darum kann faktisch
nur je die Einzelgemeinde und nicht die Gesamtkirche als « mater
fidelium » angesprochen werden ; jene ist es, die unmittelbar « den
Glauben erzeugt und die den Glaubenden in sich aufnimmt » 3. Somit
fehlt jede wesensbedingte sichtbare Bindung der Einzelgemeinde an die
Gesamtkirche als solche, sowohl von Seite des Wortes Gottes als auch

von Seite des Glaubens, und damit fällt eine universale und wesentlich
sichtbare communio fidelium von selbst dahin. Das erhellt übrigens
auch aus der ekklesiologischen Grundthese Brunners : Jesus Christus
« in seiner Gegenwart bei Menschen — das ist die Kirche, nie und
niemals etwas anderes» (OV 137). Emil Brunner wird kaum bestreiten,
daß diese göttliche Gegenwart bei Menschen an sich unsichtbar ist,
mithin muß auch die communio sanctorum als solche und ihre Einheit

1 Tatsächlich können wir nur mit Bezug auf die partikuläre Kultgemeinde
verstehen, was Emil Brunner von der Gemeinschaftsgebundenheit der Offenbarung
sagt : « Alle Verkündigung des Wortes ist zugleich Tradition. Es ist ein Feuer
angezündet worden an einem Ort ; soll es von diesem einen geschichtlichen Ort
— im wirklichen, zeiträumlichen Sinne — an andere Örter gebracht werden,
so kann es nur dadurch geschehen, daß es wirklich dahin gebracht wird ; es muß
die brennende Fackel von einer Hand zur anderen gereicht, es muß eine Fackel
wirklich, nicht nur symbolisch, an der anderen entzündet werden ...» GM 61 f.

2 GO 296 (von mir gesperrt) ; vgl. 523.
3 OV 136; vgl. GO 518: «Die (missionierende) Gemeinde ist die Ursache

der erst sich bildenden Kirche. »



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 389

ebenfalls unsichtbar sein. Es bleibt also bei einer unsichtbar-pneumatischen

Einheit der « Kirche des Glaubens », deren einzige Grundlage
« der gemeinsame Besitz, oder richtiger die gemeinsame Teilnahme an
dem in Christus geoffenbarten und geschenkten Heil» (1.
Wesensmoment im Begriff der communio sanctorum), oder kurz : der gemeinsame

Glaube ist (EK 8). Von einer wirklichen Einheit des «

diesseitigsichtbaren» Zusammenhangs, von dem Brunner schreibt (vgl. GO 511), ist
jedenfalls, wie wir noch weiter sehen werden, so gut wie nichts vorhanden

Wenn Brunner dagegen einwendet, der Glaube werde in den Früchten

der Liebe sichtbar, vor allem im realen « Austausch dessen, was ein

jeder hat, an den, der es nicht hat, der geistlichen sowohl wie der natürlichen

Güter » (2. Wesensmoment der communio sanctorum) \ so handelt
es sich lediglich um ein mittelbares Sichtbarwerden der Glaubensgemeinschaft,

das überdies für gewöhnlich auf den Kreis der Einzelgemeinde
beschränkt bleibt und nicht für die ganze communio fidelium als solche

aktuell wird ; denn nur in jenem Kreis ist faktisch ein solcher Austausch

möglich. Infolgedessen kommt es auch nur unter den Gliedern der
Einzelgemeinde zu aktueller und direkter Personbeziehung, zu konkreter
« communio » ; den übrigen Gliedern der Gesamtkirche gegenüber bleiben
diese Beziehungen meist potentiell. Brunner gibt das selber zu, wenn
er z. B. sagt, daß jeder nur einen Teil der Gläubigen kenne (EK 17).
Gerade von hier aus dürfte neuerdings einsichtig werden, wie der perso-
nalistische Kirchengedanke notwendig zum kirchlichen Partikularismus
führt, insofern ja nur die jeweiligen aktuellen Personbeziehungen
konkrete Gemeinschaft zu gestalten vermögen und — nach den gegebenen

Voraussetzungen — das Bewußtsein der communio sanctorum immer
nur in einem solchen bestimmten und begrenzten Kreis wirklich lebendig
sein kann. Wenn man dazu noch bedenkt, daß das « Einander-im-
Glauben-Kennen immer unter dem göttlichen Vorbehalt steht, daß sein

Urteil vielleicht anders lautet als unser Glaubensurteil » 2, dann ist diese

« communio » stets vom Schatten einer möglichen Fiktion behaftet und
kann sich schwerlich als jene ideale Lebensgemeinschaft auswirken, wie
Brunner sie schildert.

Betrachten wir diese Gemeinschaft der Heiligen in ihren konkreten
Lebensäußerungen noch näher, so sehen wir vollends, daß sie sozusagen

1 EK 9 ; vgl. GO 520.
2 EK 17. — Vgl. dazu W. Elert, Morphologie des Luthertums ; I. Bd. Theologie

und Weltanschauung des Luthertums, München 1931, 226 : « Ich kenne sie
ja nicht, die Heiligen. »



390 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

nur in der Einzelgemeinde ihre volle, sichtbar-reale Gestalt gewinnt.
Das erhellt schon daraus, daß, wenn bei Emil Brunner von der com-
munio sanctorum die Rede ist, sehr oft die Einzelgemeinde mehr oder

weniger deutlich gemeint ist ; ja als empirisch handelndes Gemein-

schaftssubjekt kann praktisch nur die Einzelgemeinde (oder höchstens
der Gemeinde-Verband) auftreten, weil nur sie empirische Wirklichkeit
besitzt. Sie ist es, die das Evangelium verkündet und anhört ; in ihrem
Kreis vollzieht sich die « mutua conversatio und consolatio fratrum »

(EK 17), die « participatio omnium bonorum » (MW 297) ; sie ist es vor
allem auch, welche die Sakramente spendet, in deren Geben und Nehmen
die Gemeinschaft der Heiligen sich als « Kultgemeinschaft » erlebt.

c) Das Abendmahl als Sakrament der communicatio

Die wechselseitige communicatio verwirklicht sich im Abendmahl
besonders eindrucksvoll1. « Das Abendmahl hat eine ganz besondere

Beziehung zur christlichen Gemeinde, zur Gemeinschaft, zur Kirche
Da ist ein Geben und Nehmen zwischen Menschen, da sind also Menschen,
die im Auftrag Gottes etwas miteinander zu tun haben. » 2 Das Abendmahl

ist für Brunner eine Gemeinschaftshandlung sowohl in sich selbst
als auch in ihrer Wirkung, denn wir sollen dadurch « nicht nur mit
Christus eins werden, sondern auch mit den Mitmenschen »3. Im Vollzug

des Herrenmahls soll den Gläubigen die Bedeutung des christlichen
Glaubens als einer totalen Lebensgemeinschaft mit Christus und mit
den Mitglaubenden, die Lebenseinheit der christlichen Gemeinde
aufgehen. « Durch das Abendmahl werden wir immer aufs neue dieser
Gemeinde Christi einverleibt, im wörtlichen Sinn des Wortes. » 4 Diese

« Einverleibung » ist zunächst im Sinne einer Festigung und Vertiefung
der kirchlichen Verbundenheit zu verstehen. Emil Brunner betont in

1 Vom Abendmahl muß Brunner zwar gestehen : « Es ist nicht nur dem
Kirchenvolk, sondern es ist auch vielen Pfarrern eine große Verlegenheit. » Die
Bedeutung des Abendmahls ; Vortrag vor der aarg. Synode, Kölliken, 30. Oktober
1933, Bern und Leipzig, 4. Und doch wäre eigentlich die christliche Gemeinde
«vor allem eine Abendmahlsgemeinde»! WGM 101.

2 Die Bedeutung des Abendmahls 12 f. ; vgl. GM 66. — F. Kattenbusch,
Die Doppelschichtigkeit in Luthers Kirchenbegriff, in : Lutherana V, Gotha 1928,
305, Anm. 1 : «Nie ist Luther ào gewiß, daß die sancti Ein «Leib» mit Christus
als « Haupt » sind, wie im Abendmahl, FoKinnewerdung der communio sanctorum
mit dem der sie verbürgt und ihr den Inhalt, den « Geist » gibt. Er kämpfte auf Leben
und Tod mit Zwingli, weil er Christus, das Haupt der Seinen, nur in der Ferne sehe. »

3 Unser Glaube 143 ; vgl. WGM 100.
4 Die Bedeutung des Abendmahls 13.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 391

diesem Zusammenhang die gemeinschaftsbildende und -stärkende Kraft
des Sakramentes überhaupt. Man muß zusammenkommen, um das
Abendmahl zu halten ; « darum hat der Herr die Sakramente gestiftet,
daß wir aus seinem Wort nicht wieder eine Privatangelegenheit
machen, sondern nun tatsächlich, nicht bloß 'im Geist' zusammenkommen

müssen. Die Sakramente binden uns an die Gemeinde » (Unser
Glaube 135 f.). Schon im bloßen gemeinsamen Vollzug des äußeren
Ritus liegt ein soziales Moment, dem allerdings auch nur die Bedeutung
eines äußeren Bandes für die Einzelgemeinde innewohnt.

Innerlich und wesentlich aber geschieht diese « Einverleibung »

hauptsächlich im Sinne einer Glaubensstärkung und -erweckung mittels
des verbum visibile. Das Wort Gottes gewinnt ja, wie wir schon früher
festgestellt haben, im « Sakrament eine besonders sichtbare Gestalt »k
In seiner Anschaulichkeit und Pragmatik hat es dem hörbaren Wort
vieles voraus ; « so eine feierliche Handlung ist nicht so bald getan,
gesehen und vergessen. Wir sind nun einmal Augenmenschen, und was
uns nicht durch die Augen eingeht, das geht uns nicht recht ein. » 2

Wichtiger noch als dieses psychologisch-didaktische Moment ist jedoch
das dogmatische, die Offenbarungsfunktion des Sakramentes. Hier erfahren
wir, daß Gottes Reden zugleich ein Tun, Gottes Offenbaren zugleich
die Versöhnung ist. « Christus handelt mit uns, mit einem jeden von
uns im Abendmahl. Er ist gegenwärtig, er ist wirksam, er speist uns
und tränkt uns wirklich mit seinem Geist und Wort. » 3 Doch handelt
es sich hier keineswegs um eine spezifisch « sakramentale »

Gnadenwirkung, die von jener des Wortes Gottes schlechthin verschieden wäre.
Denn dieses Brot und dieser Wein sind ja bloße « Zeichen, Gleichnisse »,

« illustriertes Wort Gottes », die, so wenig sie Christus wirklich und
wesentlich enthalten i, ebenso wenig als « media gratiae » im katho-

1 EK 18 ; vgl. WGM 99-104 : Das «sichtbare Wort », die Sakramente. GO 515 :

Das Sakrament ist « der elementar-leibhaftige Hinweis auf die göttliche Heilsgabe ».
2 Die Bedeutung des Abendmahls 8 ; vgl. Unser Glaube 134 ; 141 : «Das Abendmahl

ist kein Zauber, sondern sozusagen ein 'illustriertes Wort Gottes," » usw.
3 Die Bedeutung des Abendmahls 11 ; vgl. OV 118 : «... im Sakrament

kommt zum Ausdruck, daß Gottes Wort die handelnde, schenkende Persongegenwart

Jesu Christi ist. »

1 Vgl. Die Bedeutung des Abendmahls 11 : « Nicht leiblich ist er da — davon
weiß die Bibel nichts (so und wollen wir darum auch nichts wissen ; aber
geistig ist er da, und das heißt nicht : bloß in Gedanken, sondern das heißt : wirksam
in seinem Wort, handelnd, schaffend, beschenkend. » — Ist es nicht interessant,
daß der « Jünger» die Realpräsenz des Leibes Christi im Abendmahl als schriftwidrig

ablehnt, während der « Meister » — wir meinen hier Luther — lehrte :



392 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

lischen Sinne in Frage kommen. Ihre Wesensfunktion erschöpft sich

darin, « daß Gott zu uns sein Wort spricht, und wir es im Glauben

empfangen und essen » 1. (Man beachte, wie der Offenbarungsmonismus
in dieser Sakramentslehre sich auswirkt

Die Abendmahlshandlung ist zugleich ein öffentliches Bekenntnis der

Zugehörigkeit zu Christus und seiner Gemeinde und erweist sich auch in
dieser Eigenschaft als eine Stärkung des Zusammengehörigkeitsbewußtseins

der Gemeinde. Von spezifisch ekklesiologischen Wirkungen, welche

die communio sanctorum innerlich und unmittelbar berührten, kann bei
dieser Auffassung vom Abendmahl (wie auch von der Taufe) kaum die
Rede sein ; es sind mehr äußere Gemeinschaftsmomente, die durch den

Sakramentsgottesdienst als solchen, das heißt, sofern er sich von der

reinen Wortverkündigung unterscheidet, erzeugt, gepflegt und gefördert
werden. Die Gemeinde, die innerlich einzig durch den Liebesglauben
geeint ist, wird dadurch auch äußerlich enger zusammengehalten. Dafür
ist das Bild der « Klammern », womit Brunner die Sakramente einmal

vergleicht (Unser Glaube 133), gerade recht. — Darüber hinaus sind die

Sakramente für ihn ein Bollwerk gegen den Individualismus in der
Kirche. Die Schrift könne man wohl verschieden auslegen, nicht aber
die Sakramente. (Hat Brunner vielleicht vergessen, daß die drei
Reformatoren über das Abendmahl grundverschieden lehrten « In wie

« Weil es nicht wider die schrifft noch glauben ist, daß die Wort Christi nach
unserm Verstand ym ersten abendmal Christi leib geben, so sehen wir auch keine
Ursache, warum es ynn andern abendmalen solte widder schrifft und glauben sein. »

WA 26, 286. — Vgl. zur lutherischen Lehre von der Realpräsenz : W. Elert,
1. c. 264 ff. — W. Köhler, Das Religionsgespräch zu Marburg 1529, in : Zwing-
liana, 5. Bd. 81-102. Philipp von Hessen drängte zur Annahme folgender
«Einheitsformel » im Abendmahlsstreit zwischen Luther und Zwingli : « Wir bekennen,
daß aus Vermögen dieser Worte : ,Das ist mein Leib, das ist mein Blut', der Leib
und das Blut wahrhaftiglich, hoc est substantive et essentialiter, non autem
quantitative vel qualitative vel localiter im Nachtmahl gegenwärtig sei und gegeben
werde. » Doch Zwingli trat nicht darauf ein. « Diese Redeweise werde ich meiner
Kirche nicht heimbringen », erklärte er. 1. c. 98 f.

1 Unser Glaube 142. — Von der katholischen Auffassung der Eucharistie
weiß Emil Brunner Folgendes zu « erzählen » : « Aus einem rein personhaften
Vorgang ist eine Praktik völlig unpersönlicher, physisch-hyperphysischer Art
geworden. Die Hostie ist ein Objekt, das der Priester oder durch den Priester
die Kirche kraft des Amtes und kraft eines gemurmelten Wortes herstellt
und über dieses Objekt verfügt nun, so wie sie will, die Kirche in einer Weise, die
mit der eines dinglichen Medikamentes, also eines Objektes mindestens größte
Ähnlichkeit hat. » WB 16 ; OV 158. Bei einer solchen Redeweise ist schwer zu
sagen, was mehr zu bedauern sei : der Mangel an Sachkenntnis oder an Pietät
gegenüber der Glaubensüberzeugung von Mitchristen



Der dialektisch-personalistische KirchenbegrifE 393

mancher Kirche sind heute die Sakramente das einzig wirklich Biblische,
was die Willkür eines Herrn Pfarrers, der aus eigener Weisheit statt aus
der Schrift lebt, übriggelassen hat. An sie hat er sich doch nicht gewagt,
und sie sind wie sie sind. »1

Gestützt auf die Tatsache, daß die Sakramente als solche unmittelbar

nur äußere spezifisch ekklesiologische Wirkungen hervorbringen (die
innere Wirkung haben sie ja mit der Predigt gemeinsam), gewinnen
sie nur gerade für die bestimmte Gemeinde, in der sie gespendet und
empfangen werden, direkte soziale Bedeutung. Ja, sie erfüllen ihren
Sinn und Zweck schon dort, wo nur zwei oder drei in Christi Namen
versammelt sind ; über den Rahmen der Gemeinde hinaus geht ihre
sichtbare, eigentlich ekklesiologische Bedeutung jedenfalls nicht2. Somit
ist auch Brunners Sakramentstheorie nicht geeignet, den kirchlichen
Partikularismus positiv zu überwinden.

Für die communio sanctorum als ganze bleibt mithin allein der
Glaube als Einheits- und Gemeinschaftsprinzip übrig. Die « participatio
geschieht durch eben das, wodurch die Partizipanten ayioi, Heilige
werden : durch die Mitteilung des Heiligen Geistes vermöge des Wortes
im Glauben» (EK 8). Weil aber der Glaube in sich selbst unsichtbar
ist, nur in seinen Wirkungen offenbar wird, und dies auch nur in einer
raumzeitlich beschränkten Gemeinschaft ; da ferner die «

Glaubenswirkungen » kein untrügliches Kriterium für die wahre Gläubigkeit und
Zugehörigkeit der Einzelnen zur Kirche bilden und diese Zugehörigkeit
außerdem infolge des Glaubensaktualismus immer wieder in Frage
gestellt ist, so erweist sich die universale communio fidelium als eine

spiritualistische und fluktuierende Größe, der die objektiven soziologischen

Grundlagen fehlen, um als geschlossene Einheit und solidarisches

Ganzes, als wirkliche Gemeinschaft sichtbar in Erscheinung treten zu
können, weshalb man hier von einer Gemeinschaft der Gläubigen im

1 Unser Glaube 133 ; vgl. GM 66 : « Erst durch das Sakrament ist vom Wort
Gottes jede Mißdeutung im Sinn des Individualismus radikal beseitigt. » Vgl.
dagegen, was oben über die verschiedenen Auflassungen von der Taufe in der
modernen protestantischen Theologie gesagt wurde

2 Wesentlich anders ist dies bei der katholischen Eucharistie, wo mit dem
äußeren das innere, gemeinschaftsstiftende und -stärkende Element (die gratia
uniens oder das corpus Christi mysticum — vgl. S. Th. III q. 73 a. 3) unmittelbar
verbunden ist, und so das sakramentale Geschehen in seinem äußeren Ritus
direkt zur Manifestation der inneren Verbundenheit der ganzen communio
sanctorum wird. Das Meßopfer wird denn auch ausdrücklich im Namen der ganzen
Kirche und für die ganze Gemeinschaft der Gläubigen dargebracht ; siehe römischer
Meßkanon.

Divus Thomas 27



394 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

eigentlichen Sinne nicht sprechen kann. Denn mit der Personhaftigkeit
dieser Gemeinschaft allein ist es noch nicht getan Wer sind denn diese

fideles Es sind Menschen mit Fleisch und Blut, keine reinen Geister ;

demzufolge muß auch die von ihnen gebildete Gemeinschaft eine wahrhaft

menschliche sein, und zwar in dem Sinne, daß sie durch gewisse,

von Christus, ihrem Stifter selbst gegebene (übernatürliche) gesellschaftliche

Ordnungs- und Strukturprinzipien als eine einzige, in sich
geschlossene und als solche aller Welt sichtbare Gemeinschaft (societas)
konstituiert wird. Nach Brunners Anschauung sind es jedoch nur die

einzelnen Gemeinden, in denen die communio sanctorum jeweils zu
konkreter, sichtbarer Darstellung gelangt, deren Summe aber, mangels
einer aus dem Wesen der Kirche selbst fließenden, einheitlichen und
universalen Organisation nie den kompakten Organismus einer
allumfassenden, sichtbaren Glaubensgemeinschaft ergeben kann. Eine solche

Auffassung der communio fidelium ist weder mit dem paulinischen
Begriff der Ecclesia Dei als « Leib Christi » noch als « Volk Gottes »

vereinbar. Wir gehen ganz mit Brunner einig, wenn er meint, « Gott
hat es auch im Neuen genau wie im Alten Bund mit einem auserwählten

Volk, nicht mit Einzelnen (also auch nicht mit Einzelgemeinden *) als

solchen zu tun » (GM 52). — Gut dann soll man aber mit diesem

« Volks »- gedanken auch wirklich ernst machen und dieses « Volk », das

innerlich zwar (durch den Glauben) geeint ist, nicht äußerlich in unzählige

« Völklein » (d. h. Einzelgemeinden) aufsplittern, sondern es als jene
einheitliche soziologische Größe gelten lassen, die nach innen wie nach
außen als die in Christus, ihrem Haupte, festgefügte und unteilbare,
sichtbare « Gemeinschaft der Gläubigen » auftritt

Ist es nicht letztlich das tiefste Anliegen der ökumenischen Bewegung,

auf dieses Kirchenideal — wenigstens als Fernziel — hinzustreben

Ruft denn nicht die gesuchte Einheit im Glauben naturgemäß einer

entsprechenden sichtbaren Einheit im Kult und in der gesellschaftlichen

Organisation der Kirche Die Verwirklichung dieses Zieles scheint aber

durch Emil Brunners Kirchenbegriff, bei aller Anerkennung seiner
wertvollen Momente, die besonders in der Betonung des personhaft-pneumatischen

und gemeinschaftsethischen Elementes liegen, leider weniger
gefördert als eher gehemmt zu werden ; und dies hauptsächlich deshalb,

weil ihm infolge Vernachlässigung des neutestamentlich fundierten,
universalkirchlichen Gesellschaftsaspektes die Wesenstendenz zur Einzelgemeinde,

zur ecclesiola, statt zur Gesamtkirche, zur Ecclesia Dei, innewohnt.


	Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff [Fortsetzung und Schluss]

