Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Nicolas de Cotrone et les sources du Contra errores Graecorum de
Saint Thomas

Autor: Dondaine, Antoine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762211

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nicolas de Cotrone
et les sources du Contra errores Graecorum
de Saint Thomas

Par Antoine DONDAINE, O. P.

L’énigme posée par le Libellus que le pape Urbain IV soumit a
I’examen de saint Thomas — ce qui nous a valu le « Contra errores
Graecorum » — n’est pas résolue ; beaucoup, méme parmi les spécia-
listes, en ignorent encore l'identité !. Cependant, quoique 1'éditeur du
« Liber de Processione Spiritus Sancti et fide Trinitatis contra errores
Graecorum » n’ait pas rempli jusqu'au bout sa promesse de signaler,
par un artifice typographique, les textes cités par saint Thomas dans
son opuscule, il n’est pas possible d’élever le moindre doute sur l'iden-
tification avancée par P. A. Uccelli : le Liber de processione Spiritus
Sancti est bien le Libellus proposé au jugement du théologien domi-
nicain 2.

Cet ouvrage est un florilege de prétendues autorités patristiques
grecques favorables aux dogmes de ’Eglise latine. Convaincu de 1'authen-
ticité des textes, saint Thomas, dans la premiére partie de sa réponse,
s’efforca de justifier, ou au moins d’exposer « reverenter » les dits des
Péres 3; dans la deuxiéme, il exploita l'apport du Libellus. Cette
seconde partie, malgré 1'injuste sort qui était fait a la science du saint
Docteur par un donné équivoque, constitue la plus constructive, en
méme temps que la plus systématique des ceuvres latines opposées par

1 Ainsi, I'auteur de l'article Tvinité dans le Dictionnaire de théologie catho-
lique, fasc. 142-143. Paris 1947, col. 1758.

? Le texte est édité dans P. A. UcceLLi, S. Thomae Aquinatis. .. In Isaiam
prophetam. . ., accedit Anonymi Liber de Fide sanctae Trinitatis. .. Romae 1880,
PP- 359-442. Le texte préparé par I’abbé Uccelli fut publié seulement aprés sa mort,
par les soins de V. Ligiez, O. P.

3 L’humilité intellectuelle de saint Thomas est ici admirable; malgré les
difficultés auxquelles il se heurte, il se soumet 4 un donné qu’il croit authentique :
« Sed quia praesumptuosum est tantorum doctorum tam expressis auctoritatibus
contraire, possumus quidem dicere... », liv. I, ch. 10.



314 Nicolas de Cotrone

le moyen age a la doctrine des Grecs sur la procession du Saint-Esprit.
Son succes fut considérable et son influence sur la polémique se perpétua
jusqu’a I'Union signée a Florence en 1439 !. Aujourd’hui, le discrédit
jeté sur la source atteint en méme temps l'ceuvre de I’ « expositor »;
il y aurait lieu pourtant de faire le départ entre les textes patristiques
authentiques et ceux qui ne l'étaient pas dans le matériel utilisé ; le
Contra errores Graecorum vaut encore le patient labeur d’une telle
enquéte. Mais d’ou venait le Libellus, qui doit & saint Thomas sa célé-
brité immeéritée ?

Dans une étude qui fait encore autorité aprés soixante ans,
F. H. Reusch crut pouvoir affirmer que l'auteur était un dominicain
d’Orient 2. Reusch ne donna point les motifs de ce jugement, mais il
est facile de les deviner. Son étude du traité de saint Thomas et du
Libellus lui fit étendre son enquéte & un autre écrit de la polémique
anti-grecque, le Thesaurus veritatis fidei du dominicain Buonaccorsi
de Bologne, missionnaire en Orient dans la seconde moitié du XIII® siécle?,
lequel utilise largement et le traité de saint Thomas et le Libellus. Mais
ces deux ouvrages ne sont pas les seules sources de Buonaccorsi, tant
s’en faut ; parmi les autres ouvrages ot il puisa, on remarque en premier
lieu le Contra errores Graecorum, composé en 1252 par un dominicain
du couvent de Constantinople, autre élément bien connu de la polé-
mique 4. Cette conjonction dans le Thesaurus des traités de saint
Thomas, du dominicain de Constantinople et du Libellus, conduitait

! Ce succeés et cette influence se traduisent matériellement par le nombre
fort important des manuscrits ou le Contra errores Graecorum a été conservé,
et par les deux genres de familles de ces manuscrits : les collections d’opuscules
de saint Thomas d'une part, les collections de traités de la polémique contre les
Grecs, d’autre part. Ce deuxiéme groupe a été constitué principalement a la fin
du XIVe et au début du XVe siécles, au temps des Conciles qui préparérent et
aboutirent & 1’Union de Florence.

* F. H. ReuscH, Die Falschungen in dem Tractat des Thomas von Aquin
gegen die Griechen, Abhandlungen der k. bayer. Akad. der Wiss. III Cl. xviir.
Bd. III. Abth., Miinchen 1889, pp. 675-742 : v. p. 676.

3 Sur cet auteur et son ceuvre, outre Reusch, voir Script. Ord. Praed. I,
156-159, et R. LoeENERTZ, O. P., Autour du traité de fr. Barthélemy de Constanti-
nople contre les Grecs, Arch. Frat. Praed. VI 1936, pp. 365 ss. Puisque nous citons
le R. P. Loenertz, nous saisissons cette occasion pour le remercier du concours
fraternel qu’il nous a prété au cours de ce travail.

4 Sur ce traité, voir R. LOENERTZ, loc. cit., et, du méme, I'Epitre de Théorien
le Philosophe aux prétres d’Oréiné, dans Mémorial Louis Petit, Bucarest 1948,
pp. 317-325. Nous devons cependant marquer une réserve sur l’attribution du traité
a Barthélemy de Constantinople ; celui-ci n’est peut-étre que I’éditeur d'un remanie-
ment postérieur !



et les sources du Contra errores Graecorum 315

par une pente facile & la conclusion de Reusch : le Libellus devait sortir
du méme milieu, et comme il était farci de termes grecs, ce milieu était
évidemment celui de la mission dominicaine d’Orient. Une simple obser-
vation suffit & énerver cette induction : il n’y a aucun rapport entre le
traité du dominicain de Constantinople et le Libellus. Si ces deux
ouvrages provenaient du méme milieu intellectuel, il serait bien surpre-
nant que le plus récent ne portit pas la trace du plus ancien. C’est en
effet un caractére des écrits de la polémique que tous dépendent plus
ou moins les uns des autres ; les exceptions se comptent par deux ou
trois unités 1. P. A. Uccelli avait cependant soulevé une piste intéres-
sante dans une note de sa préface a 1'édition du Libellus 2; si elle avait
été connue du savant allemand, nul doute qu'il ne 'elt vérifiée avant
d’écrire, sans donner aucune preuve, que 'auteur était un dominicain.
Uccelli faisait état d’une lettre de 'empereur Michel VIII Paléologue
au pape Urbain IV, dans laquelle il est question d'un évéque de Cotrone
qui avait exposé a l'empereur la parfaite concordance de la foi de
I'Eglise latine avec celle de I'Eglise grecque en s’appuyant sur les Péres.
Or, la liste des Péres grecs énumérés par la lettre suit de fort prés 'ordre
du Libellus, d’ou le soupgon émis par Uccelli que 'auteur du traité
était cet évéque de Cotrone, dont il parait d’ailleurs avoir ignoré le
nom 3. Plus prés de nous, le R. P. R. Loenertz, O. P., a fait sienne cette
hypothése et 1'a enrichie de 'appui d'informations nouvelles par lesquelles
elle prend consistance * : 'évéque de Cotrone serait Nicolas de Durazzo.
C’est cette piste que nous voudrions suivre ici pour tenter de tirer 1’affaire
au clair. L’on déterminera d’abord les caractéres propres du Libellus
qui peuvent aider & préciser la personnalité de son auteur et les exclu-
sions qu'ils imposent. Ensuite, I'enquéte rassemblera les informations
historiques que nous possédons sur Nicolas de Cotrone et, finalement,
la confrontation des données acquises de part et d’autre mettra en
lumiére la conclusion a tirer.

! Le Libellus en est une. Nous pouvons encore signaler le Contra Grecos de
Raymond Lulle, totalement indépendant des autres travaux de la polémique.
Sur ce dernier traité, cf. J. H. SBARALEA, Supplementum. .. ad Scriptores trium
ord. S. Francisci. .., €d. nova, Pars III, Romae 1936, p. 30, n. 207, ou l'on trou-
vera la bibliographie.

2 UcceLrl, p. 365, n. 2.

3 Sur I'édition d’Uccelli et les problémes connexes, voir 1'étude de S. MERKLE,
Antonio Uccelli und Thomas Contra errores Graecorum, Romische Quartalschrift 35,
1927, pp. 209-239. Merkle adopte les conclusions de Reusch sur le Libellus.

* R. LoENERTZ, Autour du traité de fr. Barthélemy..., pp. 369-370.



316 Nicolas de Cotrone

Le Libellus

La premiére démarche qui s'impose est de limiter 'enquéte dans
le temps ; une simple précision d’ordre chronologique peut condamner
sans retour une attribution trop hative. S'il n’est pas possible de dater
le Libellus de maniére parfaitement exacte, une approximation trés
suffisante pour la nature de notre recherche peut étre atteinte. D’une
part le terme-limite antérieur de I’époque de sa composition est fixé
par le moment ou fut décelée pour la premiére fois par les Latins d’Occi-
dent l'erreur des Grecs concernant la doctrine du Purgatoire. Ce fait
remonte A la fin de I’année 1231, ou bien au début de 1232, lors d’une
conférence au monastére grec de Casole, en Calabre 1. Le Libellus ayant
un chapitre consacré a l'affirmation de la doctrine de I'Eglise latine du
Purgatoire 2, il est assuré que sa composition est postérieure & I’hiver
1231-1232.

L’autre terme ne peut dépasser 1256-1257, car un des textes pseudo-
cyrilliens du traité est utilisé par saint Thomas dans le « Contra impu-
gnantes Dei cultum et religionem », dont la date est assurée 3. Toutefois,
la dépendance n’est pas absolument certaine. Il reste possible en effet
que saint Thomas et 'auteur du Libellus aient utilisé une source com-
mune. Mais c’est 14 une concession bien théorique ; on ne connait aucune
source latine du Libellus, si ce n’est pour un fragment attribué par lui
a saint Grégoire *. Cependant, si cet élément de comparaison se révélait
caduc, on en trouverait d’autres quelques années plus tard avec les
citations faites par le méme saint Thomas dans des ceuvres achevées

! Cf. M. Jucie A. A, Theologia dogmatica christianorum orientalium. ..,
t. IV. Paris 1931, pp. 36-38 ; G. GoLuBovicH, O. F. M., Biblioteca Bio-Bibliogra-
fica della Terra Santa..., t. I, Quaracchi 1906, pp. 170-175. Cependant, chez ce
dernier, la correction de la date est insuffisante ; au lieu de 1236, lire hiver 1231-1232.

? UcceLLl, pp. 440-441.

3 Sur la date de ce traité, cf. M. GRABMANN, Die Werke des hl. Thomas von
Aquin, Beitrige z. Geschichte der Philos u. Theol. des Mittelalters, Bd. XXII,
Heft 14, Miinster Westf. 1949, p. 329 ; P. GLoriEUX, Le « Contra impugnantes »
de saint Thomas. .., Mélanges Mandonnet I, Paris 1930, pp. 51-81. Le traité est
au plus tét de juillet-septembre 1256. La citation en question est au chapitre III.
Ed. P. MANDONNET, Opuscula Omnia s. Thomae Aquinatis, t. IV. Paris 1927,
p- 29 (cf., p. 41) ; ed. Parmae 1864, t. XV, p. 12 (cf. p. 16) : texte emprunté au
Libellus, UcceLL1, p. 429.

* Sur ce fragment voir ci-aprés, p. 321. Cf. R. LoENERTZ, I’Epitre de Théo-
rien, loc. cit., pp. 323-324, 333-335, et Autour du traité de fr. Barthélemy...,
loc. cit., pp. 370-371.



et les sources du Contra errores Graecorum 317

avant 12651; mais le Contra errores Graecorum est lui-méme con-
temporain : le Libellus est donc nécessairement plus ancien.

Dans l'intervalle de vingt-cing ans séparant les dates ainsi acquises,
il semblera que le Libellus vit le jour vers la fin. Du moins n’est-il venu
entre les mains de saint Thomas qu’au terme de cette période. Or, si
'on se souvient du souci du saint Docteur pour se procurer de nouvelles
sources patristiques grecques, de nouvelles traductions, et des apports
qu’il a lui-méme provoqués en ce domaine, il est permis de penser
que le Libellus est de date récente lorsqu’il fait apparition dans son
bagage d’autorités ; nul doute qu'’il ne 'edit utilisé dans son commentaire
du premier livre des Sentences, o1 le probléme de la procession du Saint-
Esprit lui donnait d’exceptionnelles occasions de puiser a cette source
si riche, si elle avait été connue dés ce moment. D’autre part, si
Urbain IV soumit en 1263 le Libellus au jugement d’un théologien,
c’est évidemment que I'ceuvre était de date récente ; 4 coup sir plus
proche de cet instant que de 1232.

Cette limitation dans le temps acquise, voyons si quelque trait
de l'ouvrage, quelque donnée interne ne permettrait pas aussi de cir-
conscrire l’espace d’exploration sur la carte géographique littéraire.
Ici une chance exceptionnelle nous sert, car il est peu d’ouvrages a pro-
curer d'un coup sur leur auteur inconnu une détermination aussi déci-
sive que celle-ci : le Libellus est I'ceuvre d'un Grec. Le filet se ferme
presque aussitot jeté, car il n’y a jamais eu une pléiade de Grecs pour
défendre les théses latines, surtout a4 ce moment du siécle.

Le Libellus est connu par un seul manuscrit et dans un texte latin 2 ;
comment peut-on dire qu’il fut écrit par un Grec ? La chose est simple.
Il suffit de lire une colonne ou deux de I'édition d’Uccelli pour se con-
vaincre du fait : le texte latin est manifestement la traduction d'un
original grec 3. Pour enlever toute hésitation au lecteur, voici, presque
pris au hasard dans le début de 1'ouvrage, quelques-uns des termes
grecs dont s’émaille la recension latine. Ces termes grecs sont reproduits

1 E. g. IV Sent,, dist. 24, qu. 3, a. 2, ql. 3, Sed cont. 2. — Cont. Gent. IV,
cp. 69. — Catena aurea in Matth. cp. XVI, vers. 18; cp. XXVI, vers. 26 (ed.
Parmae, t. XI. 1861, p. 198 b; p. 301 b).

* Ms Vatic. lat. 808, fol. 47r-65v. Ce volume est du XVe siécle et la copie
défectueuse.

¥ Déja V. Ligiez faisait la remarque : « Inconsultum fortasse poterit cui-
piam videri huiusmodi scriptum ex inferiori graecitate in infimam latinitatem,
nescio quo interprete, versum (seu potius perversum) praelo subiecisse ... »
(UccELLl, p. 442).



318 Nicolas de Cotrone

en caracteres latins dans le manuscrit et sous forme souvent corrompue ;
nous les ferons précéder de la forme grecque correspondante?:
Caomg : zozis idest viventis nature (Uccelli 377 a).
puowxdv uotxdc : phisicon fisicos idest naturale naturaliter (U. 377 b).
Urmootdoewy : ypostaseon idest personarum (U. 377 b).
&vapyov : anarython (leg. anarchon) idest inprincip{idatum (U. 378 a).
®cdv Aébyov : th{edon logon (ms thoulogon) idest verbum genitum
deum (U. 378 a).
ouvdvapyov : sinanarchon idest co{ijnpricipiatum (U. 378 a).
odoLwd&e : usiodos idest essentialiter (U. 378 b).
évépyeiav : energiam idest operationem (U. 378 b).
dvepynmixéy : energiticon idest operantem (ms. operationem : U. 378 b).
&vBpwmivyy @bow : antropian phisin idest humanam naturam (U. 378 b).

En voild plus qu’il n’en faut pour prouver que la recension latine
est traduite du grec. Notons toutefois que I'expérience pourrait porter
sur n'importe quelle section de l'ouvrage, le résultat serait le méme.
Mais voici une objection. Puisque les textes dont est formé le Libellus
seraient d’origine patristique grecque, il est impossible de rien conclure
de la présence de ces termes touchant 'auteur du recueil ! La difficulté
n’est pas aussi pressante qu’elle ne parait de prime abord. Si en effet
tous ces textes avaient les origines qu’on veut leur faire endosser, c’est-a-
dire s’ils étaient d’authentiques autorités tirées des Péres grecs, il res-
terait encore la maniére de les traduire pour révéler la qualité du tra-
ducteur, comme nous allons le voir a I'instant. Mais le Libellus est beau-
coup plus vulnérable encore. Les fragments authentiques y sont noyés
dans les ampliations arbitraires du compilateur, a tel point qu’il y a
des difficultés presque insurmontables & faire le départage entre le vrai
et le faux. La langue de 'ouvrage n’est plus celle des personnages aux-
quels I'auteur est censé donner la parole, Athanase, Basile, Chrysostome,
etc., mais bien la sienne propre. Dans ces conditions, les mots grecs qui
fourmillent dans le Libellus dénoncent vraiment sa langue originelle :
il fut d’abord écrit en grec.

Ceci accordé, il reste qu'un Latin, missionnaire en Orient, pouvait
rédiger en grec un traité destiné aux Byzantins | Deuxiéme temps : le
Libellus fut pensé par un Grec. La preuve de ce fait pourrait étre admi-
nistrée par quelques observations sur les équivalences de certains termes
proposés par 'auteur dans sa traduction. Un théologien latin n’aurait

1 Nous donnons les formes d’aprés le ms. ; elles feront mieux ressortir la nature
de la source que I'édition d’Uccelli, lequel corrigeait souvent sans avertir le lecteur.



et les sources du Contra errores Graecorum 319

pas songé A rendre époodelog par « coessentialis », terme qui n’avait
pas droit de cité dans la langue technique de I'Ecole ; il aurait proposé
« consubstantialis ». Et serait-ce par pur hasard que dans le traité de
la primatie du Siége romain !, il est toujours parlé du T7éne apostolique,
du trés saint T7éne des pontifes romains, du Tréne de Pierre, etc. Un
Latin aurait rendu le grec Opévog par le terme ecclésiastique traditionnel
« Sedes » : le Siége apostolique, le Saint-Si¢ge, le Siége de Pierre, etc.

Il y a mieux encore. Dans un cas oli, a travers les termes grecs,
reconnaissables dans la recension latine, on retrouve une source occi-
dentale primitive, cette source originelle a été déformée par I'intermé-
diaire du grec. C’est donc que l'auteur n’a pas compris le sens précis
du latin primitif, et par conséquent qu’il n’était pas lui-méme de culture
latine. Il s’agit d’un texte apocryphe de saint Cyrille dans lequel se
relévent les termes de latin ecclésiastique capitulum, electio, affirma-
ti0 2. Grace au Thesaurus de Buonaccorsi, nous possédons la recension
grecque du passage ; une simple comparaison des deux textes, mis en
paralléle par l'édition bilingue du Thesaurus, révéle immédiatement
que la recension grecque est la source du texte latin, identique chez
Buonaccorsi et dans le Libellus 2. Les équivalents grecs des trois termes
sont xegalatov, €xhoyn, SwBefaiwotg. Le xepddatov, capitulum, c’est
la réunion des chanoines d’'une cathédrale, d'une collégiale, des repré-
sentants d'un ordre religieux en vue d’une élection, &xhoy¥), laquelle
demande confirmation, ratification (SixPefaiworc), par un supérieur
hiérarchique. De toute évidence, comme le remarquait déja J. Echard,
une source occidentale se devine sous le grec 4, sinon littéraire du moins
verbale. Or, un quatriéme terme (cuvaywyr), joint au premier, est tra-
duit dans le Libellus latin par synagoga, alors qu’il fallait manifestement
congregatio, terme technique se substituant & capitulum dans certaines
circonstances déterminées. Le contexte latin exigeant congregatio, le

1 UcceLLr1, pp. 421-435.

? « ... affirmantes in omni doctrina Petrum loco Domini {esse), et eius
Ecclesie ; eidem dantes locum in omni capitulo et synagoga, in omni electione et
affirmatione, secundum quod et divus ille veracissimus scribit in Evangelio Lucas
sanctus, qui facta maiorum et sociorum narravit ... » (Uccgerri, p. 429 a). —
Affirmatio dans le sens (peu usité) de confirmatio,; ou bien faute de copiste.

3 Cf. ReuscH, loc. cit., p. 695.

4 Scriptores Ordinis Praedicatorum, t. I. Paris 1719, p. 159 a. Capitulum
n'a pas d’équivalent réel en grec. Les moines grecs d’Italie disent odvodog pour
la réunion, et ouvoddv pour la salle. Electio se dit yeipotovix, et confirmatio
gmxdpwote.



320 Nicolas de Cotrone

terme synagoga suppose nécessairement l'intermédiaire grec entre lui
et sa source primitive. En effet, synagogue a le méme sens en latin ecclé-
siastique qu’en frangais et désigne la synagogue juive ; l'association
« in omni capitulo et synagoga, in omni electione et affirmatione »
était impossible pour un esprit de culture latine médiévale, c’est-a-dire
ecclésiastique : par ot l'auteur du Libellus a trahi son origine.

L’auteur du Libellus, disons-nous, a moins qu’il ne s’agisse d’un
tiers, qui serait responsable de la traduction latine ; car l'identité de
l'auteur et du traducteur n’est pas prouvée. Mais loin d’infirmer notre
thése, ce dédoublement lui donnerait un nouvel appui. Serait-il con-
cevable qu'un théologien latin ait pensé et écrit son traité en grec, et
laissé 4 un Grec le soin de le rendre en latin, sa langue maternelle ?
L’hypothése ne mérite pas de retenir I'attention. Par contre, il serait
beaucoup plus plausible d’admettre que l'auteur grec ait fait faire la
version en latin par un compatriote plus habile que lui dans la langue
de Rome. Toutefois, il parait vraisemblable que l'auteur a donné lui-
méme 1’édition bilingue de son traité ; s’il pouvait prendre la défense
de la doctrine de 1’Eglise latine, nous pouvons croire qu’il était quelque
peu familiarisé avec la langue de sa tradition patristique et théologique 1.

L’auteur du Libellus était un Grec: singuliére conclusion ! Ne suppose-
t-elle pas que ce personnage de culture byzantine était rallié 4 'Eglise
de Rome, puisqu'il se fait le champion de sa doctrine en Orient ? Or,
le ralliement individuel a Rome n’était guére a I'ordre du jour a Byzance
au temps supposé ou fut écrit le Libellus. Le cercle des personnes a
interroger est décidément des plus restreints. Mais voici plus singulier
encore !

Il a été fait plus haut allusion & un texte original latin dans le Libel-
lus, ot il figure sous le nom de saint Grégoire (le Grand). L’affaire
n’aurait rien d’insolite si le fragment était authentique : 1'autorité de
saint Grégoire était recue des Grecs & 'égale de celle de leur propre tra-
dition patristique. Le Dialogue en effet avait été traduit en grec dés
le milieu du VIII® siécle par le pape Zacharie et avait connu une trés
grande diffusion en Orient : Gregorius Dialogus y était devenu le nom
de saint Grégoire. Mais il parait bien que le fragment n’appartient a

1 Quelques éléments de I'édition bilingue nous ont été conservés par
Buonaccorsi. Son Thesaurus veritatis fidei se lit en double recension dans les mss.
Paris, BN., gr. 1251 et 1252. Grec seul dans I’Ambrosianus gr. D. 78 sup. ; et latin
seul Vatic., Palat. lat. 679. On peut voir quelques citations du Libellus gréco-
latin par Buonaccorsi dans REuscH, pp. 694 ss.



et les sources du Contra errores Graecorum 321

aucune ceuvre du saint, 4 tout le moins sous la forme qu’il prend dans
le Libellus. Sa finale ici est un emprunt au commentaire de saint
Jérome sur saint Matthieu!. La source latine du fragment combiné
pseudo-Grégoire—saint Jérome est connue ; il s’agit du florilege d’Albin
de Milan 2. Or, et c’est ce qui corse l'affaire, I'unique copie de ce flori-
lege était conservée aux Archives de la Chambre apostolique depuis
la mort de son auteur 3, car il renfermait dans une de ses parties le
role des redevances au Siége romain, le Liber Censuum %, et aucun
autre exemplaire, et pour cause, ne fut mis en circulation. Du fragment
du pseudo-Grégoire on ne connait que deux citations intégrales en
latin 3 : I'une est faite par le Libellus ; I'autre, par un écrit polémique
bilingue anti-latin, écrit par Nicolas d’Otrante, abbé de Casole, lequel
inséra dans son ouvrage des éléments d'une controverse tenue a Cons-
tantinople en 1206 entre les Latins, présidés par le légat Benoit, car-
dinal de Saint-Ange, et les représentants de 1’Eglise grecque. Nicolas
d’Otrante servait d’interpréte et il recueillit le texte d’Albin cité comme
autorité par le cardinal dans le débat sur I’Azyme ¢. Que le légat se
soit muni d'un bagage d’autorités avant de partir pour Constantinople,
rien d’anormal, et qu’il ait eu en mains le manuscrit d’Albin, rien
d’extraordinaire ; ce qui I'est davantage, c’est qu'un Grec, 'auteur du
Libellus, ait eu accés aux Archives de la Chambre apostolique pour
consulter lui aussi le fameux manuscrit. Voild certes qui fut sans doute
un privilége fort rare pour un Grec !

Mais voici venir 1'objection : le morceau pouvait circuler isolément,
a preuve la lettre de Théorien le philosophe aux prétres d’Oréiné, ou
il figure en recension grecque ?; a preuve encore le traité de Nicolas
d’Otrante que 'on vient de citer ! Ces deux témoins sont inefficaces.

! Sur ce fragment, voir ci-dessus, p. 316, n. 4. Le second fragment, saint
Jérome, est cité par saint Thomas, sous sa véritable attribution, dans la Catena
aurea in Matth., cp. XIII, vers. 33 (ed. Parmae, t. XI, p. 173 a).

* Cf. UcceLLy, p. 438, n. B. Voir également R. LoENERTZ, I’Epitre de Théo-
rien..., p. 323.

3 L’actuel ms Vatic., Ottoboni lat. 3057.

4 Cf. P. FABRE - L. DUCHESNE, Le « Liber Censuum » de 1’Eglise romaine,
t. I. Introduction, Paris 1910, pp. 2, 32; t. II, p. 87.

§ Nous disons intégrales, car le dominicain de Constantinople donne le
premier élément dans son Contra errores Graecorum : Migne, PG 140, col. 524 b
11 ss.

¢ Le traité de Nicolas d’Otrante est conservé en recension gréco-latine dans
les mss Vatic., Palat. gr. 232 et Firenze, Laurenz. Plut. V, cod. 36.

" Cf. R. LoeNERTz, I'Epitre de Théorien..., p. 833.

Divus Thomas 22



322 Nicolas de Cotrone

Et d’abord le cas de la lettre de Théorien. Le propre du recueil d’Albin
est de souder en un méme morceau par un texte de liaison deux fragments
d’origines différentes, celui du pseudo-Grégoire d’une part, celui de saint
Jéréome d’autre part. Or, la tradition représentée par la lettre de Théo-
rien ne connait que le pseudo-Grégoire, elle ne peut donc étre la source
du Libellus qui donne le texte long . Ce n'est pas davantage le traité
bilingue de Nicolas d’Otrante, car Buonaccorsi, qui emprunta la version
grecque du fragment long au Libellus, présente un texte grec différent
de celui de Nicolas ; si le Libellus avait pris sa recension latine chez ce
dernier, sa recension grecque aurait eu méme origine ; or, ce n’est pas le
cas, puisque le témoin Buonaccorsi différe 2. Il n’y a donc aucune trace
que le texte long d’Albin ait été connu de I'auteur da Libellus par un
intermédiaire. Logiquement, il faut conclure que cet auteur a eu accés
au manuscrit original, seule source discernable.

Arrivons a la fin du traité. Celui-ci s’achéve par un épilogue dont
personne ne niera l'intérét et le poids, car il contient des données qui
vont encore préciser d’étonnante fagon les traits du signalement de
I'auteur. En voici une, capitale : le Libellus est la réponse a la question
suivante posée a I'auteur par un empereur — évidemment un empereur
grec, puisque la réponse fut faite en grec — : Sur quelles autorités se fon-
dait I’Eglise romaine pour ajouter le « Filioque » au symbole de la foi3?
Si le Libellus a été écrit, comme nous le pensons, trés peu avant que
saint Thomas le connaisse (1257), il n’y a qu'un seul empereur i avoir
posé une telle question a un théologien catholique, Théodore II Lascaris,
qui régna a Nicée de 1254 a 1258. Voici donc l'auteur du Libellus en
relation avec la cour grecque avant la fin de I'empire latin de Constan-
tinople ! Comme, d’autre part, il parait avoir eu accés a la Curie ponti-
ficale, nous avons manifestement affaire a un personnage de quelque
importance. Si Théodore Lascaris, qui se piquait de théologie, s’est

1 11 n’est pas sans intérét de noter que le texte latin du dominicain de
Constantinople (cf. p. 321, n. 5) est de méme étendue que le fragment grec de
Théorien, et parait dépendre d’une recension de méme type. Cf. LOENERTZ, loc.
cit., p. 324.

2 Les deux textes grecs, de Nicolas d’Otrante et de Buonaccorsi, sont publiés
dans LOENERTZ, loc. cit., p. 334-335.

3 « Ecce luce clarius in presenti volumine iam habet theodecta tui sacri
imperii celsitudo, o pansophios, omnimode sapiens, clementissime imperator,
semper Auguste, quod sitibundo corde cupiebas audire, scilicet unde et a quibus
auctoritatibus sacrosancta catholica mater Ecclesia habuerit locum addendi in
sacro et divo symbolo divinorum et sanctorum Patrum « Filioque procedit »:
Libellus, epilog. (UcceLL1, p. 441 b).



et les sources du Contra errores Graecorum 323

adressé a notre auteur, c’est évidemment que celui-ci jouissait d’une
certaine notoriété. Comment son nom a-t-il pu étre oublié ?

11 y a lieu de noter au passage que si la question posée concernait
le « Filioque », la réponse déborda sur les autres objets controversés :
primat romain, matiére du sacrifice eucharistique (pain fermenté ou
pain azyme), et doctrine du Purgatoire ; les deux premiers tiers du
traité concernent la procession du Saint-Esprit ; le dernier est occupé
principalement par la primauté de Rome et secondairement par les deux
autres objets.

Une anomalie est encore A signaler, car elle fixe un trait particulier
du Libellus. L’épilogue, qui constituerait tout aussi bien une lettre-
préface, précise la nature des autorités sur lesquelles I’Eglise romaine
s’appuyait pour insérer le « Filioque » dans le « Credo » : autorités scriptu-
raires, autorités conciliaires et patristiques grecques, autorités patris-
tiques latines ; et I'accent est mis trés fortement sur 'accord commun
des Péres. La foi des docteurs latins Hilaire, Ambroise, Augustin, Jérome
et tant d’autres, est identique a celle d’Athanase, Basile, Grégoire de
Nazianze, Grégoire de Nysse, Chrysostome, Cyrille : puisque I'empereur
accepte la foi des uns, il doit recevoir pareillement celle des autres. Cette
affirmation de l'accord des Péres est répétée avec une telle insistance
qu’elle forme le motif central de 1'épilogue, et par conséquent est 1'expres-
sion de ce que 'auteur tendait & prouver dans son ouvrage. Or, et voici
I’anomalie, le Libellus ne produit ni le témoignage de 1'Ecriture, ni les
textes des Péres latins. Normalement, ces deux séries de preuves devaient
étre mises en paralleles avec celles des Péres grecs ! Serait-ce que la ré-
ponse remise 4 1'empereur était plus compléte que le témoin latin qui a
survécu ? Il ne semble pas, car Buonaccorsi, qui a eu en mains 1’édition
bilingue, ne parait pas avoir connu un texte différent du notre. En outre,
I’épilogue faisant deux fois allusion au contenu du traité auquel il met
le point final ne nomme a ce propos que les autorités grecques, les
« Patres Orientales! ». Il serait trop commode de dire que 1'épilogue

1 « Habuit equidem omnino divina angelis et hominibus veriora testimonia ;
habuit et sacrosancta universalia concilia, necnon et orientales totius sacre scripture
in greco stylo sanctos et divos expositores, supra notatos, quibus per omnia consonos
et imitatores eorumdem atque Dei Christiformes et Spiritu Sancto perlustratos
eiusdem divine Scripture. Habuit etiam in latino stilo mirabiles expositores, in
nullo siquidem ab eisdem discrepantes... ». « ... qui omnes Patres desuper illus-
tratis {a) Deo Paraclito, labiis incontaminatis et Dei scintillimodis ignitis linguis
ut exaraverint, profitentes Spiritum Sanctum Patris et Filii esse unum numero
et ab utroque usiodos, idest essentialiter, et synaydos, idest sempiternaliter, unum



324 Nicolas de Cotrone

a été approprié a notre Libellus, réduit au tiers de sa substance. Et si
cela était pourtant, pourquoi l'adaptation n’aurait-elle pas supprimé
toute difficulté en retranchant les allusions a ce qui n’était pas conservé
du traité ? De toute fagon il faut constater le manque d’harmonie
entre le contenu du Libellus et son épilogue. Or, au stade de ’enquéte
ol nous sommes arrivés, rien ne permet encore d’entrevoir une solution
de cette anomalie.

Nicolas de Cotrone

Les informations conservées sur Nicolas, évéque de Cotrone, ne
portent que sur un court espace de sa carriere, tout au plus dix ans ;
elles sont cependant suffisantes pour le camper dans son réle historique.
Le nom de Nicolas apparait pour la premiére fois dans une lettre du
pape Innocent IV, en date du 2 septembre 1254 : le pontife mande a
Jean d’Aversa, ministre provincial des Fréres Mineurs de Calabre,
d’installer sur le siége épiscopal de Cotrone (la Crotone antique et mo-
derne), évéché de la cote calabraise de la mer Ionienne, « dilectum filium
magistrum Nicolaum de Durachio, camerae nostrae clericum, in latina
et graeca lingua peritum !. .. » Nicolas était donc originaire de Durazzo
en Albanie, et par conséquent grec de race, ou tout au moins de culture.
Depuis quand avait-il quitté sa patrie et faisait-il partie des fonction-
naires de la Curie pontificale ? Nous ne savons. Le fait qu’il parlait les
langues grecque et latine désigna le clerc de la Chambre apostolique
a 'attention du pontife pour un de ces évéchés de 1'Italie méridionale
ou l’élément grec était encore nombreux a cette époque.

En 1254, le siége de Cotrone était détenu par un intrus, nommé
Maur, qui s’en était emparé avec le concours du pouvoir séculier. Jean
d’Aversa put-il mener 4 bien sa mission et installer pacifiquement le
nouvel élu dans son diocése ? Il est permis d’en douter. Le pouvoir
séculier était alors aux mains de Manfred (f 1266) ; il y avait quelque
difficulté a faire exécuter les ordres d’Innocent IV sur les terres soumises
a sa domination. ‘Quoi qu’il en soit, Nicolas portera désormais le nom
d’un siége épiscopal dont il n’a probablement jamais pris possession.

Deum procedentem secundum quod et supra luce clarior per sanctos Patres ovien-
tales, tue sacri imperiali Maiestati vere-fidei veritas apparet » : Libellus, epilog.
(UcceLLl, pp. 441 b - 442 D).

1 Cf. E. BERGER, Les Registres d’Innocent IV, t. III, Paris 1897, n. 7984 ;
PortH. n. 15504. Texte : UgHELLI-COLETI, Italia Sacra, t. IX, Venetiis 1721,
col. 385 ; SBARALEA, Bull. O. F. M., t. I, p. 765. n. 732.



et les sources du Contra errores Graecorum 325

Du fait de 'intervention du ministre provincial des Fréres Mineurs
dans cette affaire, des historiens franciscains ont été tentés d’agréger
Nicolas a leur famille religieuse. G. Golubovich lui fait une place honorable
dans sa bibliothéque de la Terre Sainte et de I'Orient franciscain, tout
en maintenant, il est vrai, le doute posé par C. Eubel . L’intervention
de Jean d’Aversa prouve une chose : c’est que le ministre provincial des
Franciscains représentait une force, peut-étre la seule, sur laquelle
Innocent IV pouvait alors s’appuyer pour faire exécuter ses volontés
en Calabre, rien de plus. Quoi qu’on dise, il serait anormal que le pape
ne désignat pas du titre de frére le clerc qu'il éléve a I'épiscopat si celui-
ci appartenait 4 l'ordre franciscain. Laissons donc cette hypothése ;
I'ordre des Fréres Mineurs posséde assez de gloires authentiques pour
ne point s’encombrer de celle-ci, beaucoup moins honorable qu’on ne
le pensait.

Le second document dans lequel il est fait mention de 1'évéque
de Cotrone n’est pas beaucoup postérieur au précédent. Il émane en
effet de Théodore II Lascaris, mort le 30 novembre 1258. Cette fois,
il s’agit d'un traité théologique « De processione Spiritus Sancti »,
adressé a 1’évéque de Cotrone par l'empereur en maniére de réponse
a un exposé que celui-ci lui avait fait, 4 sa propre demande, de la thése
latine. Mais laissons parler l’empereur :

« A notre demande, trés saint évéque de Cotrone, d’exposer ce que
I’Eglise de l'ancienne Rome enseigne de la procession du Saint-Esprit,
tu répondis qu’elle croit que le Saint-Esprit tient sa procession non seu-
lement du Pére, mais encore du Fils. Nous répondons que notre Eglise
— comme tu le verras par les témoignages écrits et par les textes évangé-
liques reproduits ci-dessous — enseigne que le Saint-Esprit procéde du
Pére seul. Quant au Fils, nous ne disons pas que I’Esprit procéde de Lui,
mais nous croyons et professons qu’il nous est accordé par (ou a travers :

du&) Lui pour notre purification et sanctification. J’ai fait de ces autorités
un choix sommaire que je soumets 4 ta sainteté... %»

Le régne de Théodore Lascaris commenca le 30 octobre 1254 ;
le traité de I'impérial théologien est donc sensiblement postérieur, car
il faut donner a I'évéque de Cotrone le temps de répondre lui-méme
a la question du souverain, avant que celui-ci compose son propre

! G. GoruBovicH O. F. M., Biblioteca Bio-Bibliografica della Terra Santa,
t. I, pp. 257-259. C. EUBEL, Bullarium, O. F. M., t. V, Romae 1898, p. 607, n. XLII.

? L’opuscule a été imprimé par les soins de B. SWETE : Theodorus Lascaris
junior : De processione Spiritus Sancti oratio apologetica, Londini 1875.



326 Nicolas de Cotrone

exposé de la thése grecque en réponse a4 Nicolas. Dans quelles circons-
tances Théodore avait-il fait la connaissance de Nicolas de Cotrone ?
Voila qui nous échappe encore. Toujours est-il que l'évéque avait
attiré I'attention sur lui de quelque maniére : I'empereur ne s’est pas
adressé & un inconnu.

Le traité de Théodore Lascaris n’étant pas a vrai dire une réponse,
ou une réfutation de I'exposé de Nicolas de Cotrone, mais un florilége
d’autorités dans le sens de la thése grecque, il est difficile de se former
une idée de ce qu’avait été la réponse de 1'évéque catholique a la ques-
tion de I’empereur. Il n’est méme pas dit que cet exposé ait été fait par
écrit. Cependant, le fait que lI'empereur réponde de cette maniére
laisse supposer qu’il en avait été de méme précédemment. I1 y a lieu
de noter que le cadre fixé par le prologue du traité impérial est débordé
par la suite. En effet, aprés avoir proposé les autorités sur la procession
du Saint-Esprit, Théodore Lascaris revendique le droit traditionnel
réservé a l’empereur de convoquer les conciles, au lieu de son choix
et a ses frais; d’étre l'arbitre dans les discussions doctrinales, car il
est seul capable d’imposer les décisions prononcées, etc. C’est 1a, mani-
festement, le paralléle d'une affirmation du magistére supréme du pon-
tife romain. L’exposé de Nicolas de Cotrone comportait-il une telle
affirmation ? Il est permis de le conjecturer. Dans ce cas, lui aussi aurait
débordé le cadre fixé par la question de l’empereur.

S'il fallait en croire F. Ughelli-N. Coleti, Nicolas aurait été envoyé
en mission aupres de Michel Paléologue par Alexandre IV en 1261,
donc avant la reprise de Constantinople par les Grecs —, c’est-a-dire
que la légation se serait rendue & Nicée (Coleti dit Constantinople) .
L’information serait tirée d’une lettre de I’empereur conservée alors aux
Archives de la forteresse Saint-Ange, maintenant aux Archives vati-
canes 2. Il est vraisemblable qu’il y a ici une méprise ; il s’agit presque
certainement du document dont nous allons parler 4 l'instant, qui a trait
a un voyage privé de Nicolas a la cour de Byzance, vers la fin de 1262.

! Ttalia Sacra, t. IX, Venetiis 1721, col. 385 : « Hic (scil. Nicolaus) sub Alexan-
dro IV nuncius fuit ad imperatorem Constantinopolitanum anno 1261, ut ex litteris
ejusdem observavimus in Archivio Pontificio Molis Hadriani. »

? Alexandre IV est mort le 25 mai 1261 ; les Grecs reprirent Constantinople
ala fin de juillet (25). Faut-il dire que le document est inconnu ? Nous n’en trouvons
la mention ni dans les Regesta de POTTHAST, ni dans F. DOLGER, Corpus der grie-
chischen Urkunden des Mittelalters u. der Neueren Zeit. : Reihe A : Regesten.
Abt. I. 3. Teil : Regesten v. 1204-1282, Miinchen u. Berlin 1932. — Il n’est pas
dans les inventaires des Archives de Saint-Ange (Archives vaticanes).



et les sources du Contra errores Graecorum 327

Cenouveau document est une lettre de Michel Paléologue 4 Urbain IV
datée dans les répertoires du début de 1264 1. L’empereur y fait un
grand éloge de Nicolas, évéque de Cotrone, cette fleur transplantée
du jardin de I'Eglise grecque dans celui de I’Eglise latine — autrement
dit, Nicolas, grec d’origine, s'était rallié a I’Eglise romaine —, qui
avait fait devant lui un exposé, en grec, de la foi des Latins. La lettre
donne quelques détails de grand intérét pour la chronologie de 1'évéque
de Cotrone a ce moment. Michel Paléologue avait personnellement invité
le prélat, par une lettre de la « troisitme année du régne », a venir, a
titre privé, l'entretenir des questions divisant les Eglises. Nicolas s’était
rendu 4 son appel et était arrivé & Constantinople la « veille de No&l »,
de « I'hiver précédent », en la « quatriéme année du régne », laquelle
était, au moment ot I’empereur écrivait, la « derniére année écoulée »
(primo preterito). Nicolas sera donc arrivé a Byzance le 24 décembre
de la quatriéme année du régne, et la lettre de Michel Paléologue a
Urbain IV écrite au printemps, au plus tard pendant 1'été de la cin-
quiéme année. Cette lettre fut portée a Orvieto, ol se tenait alors la
Curie pontificale, par Nicolas de Cotrone; le porteur était chargé,
en outre, de faire au pontife un exposé verbal de toutes les questions
pouvant intéresser 1'Union. Urbain IV répondit i la lettre de I'empereur
le 23 mai 1264 ; et ce fut encore Nicolas de Cotrone qui regut mission
de porter le document a Constantinople 2.

Les précisions d’ordre chronologique contenues dans le document
émané de la chancellerie impériale obligent & une mise au point touchant
la date et la place qui lui sont assignées dans les répertoires. En effet,
ces précisions permettent de déterminer trés exactement le point de
départ de la computation des années du régne — le 25 décembre 1258 —,
et, par conséquent, la date de cette lettre, écrite au printemps de la
cinquiéme année : c’est-a-dire en 1263 et non pas en 1264 3. De ce fait il
résulte que Michel Paléologue entra en relations avec Nicolas de Cotrone

1 E. g.: F. DOLGER, loc. cit., p. 45, n. 1923. O. Raynarpi1, Annales Eccl,, ad
ann. 1264, nn. 58-60 ; L. WADDING, Annales Min., ad ann. 1264, n. 1. D’aprés sa
place dans le registre (Registre 28, fol. 88), elle serait arrivée au mois de janvier 1263
(cf. J. GUuIrAUD, Les Registres d'Urbain 1V, t. I1, Registre ordinaire, t. I, Paris 1901,
n. 748, p. 356-357), mais cette date est impossible, comme on le verra par la suite :
la lettre fut écrite au printemps de 1263.

* Cf. GUIRAUD, loc. cit., n. 848, pp. 405-408 (x kalend. Junii) ; POTTHAST 18951
(x kald. Jullii) : méme date dans RaynaLp1, Ann. Ecc., 1264, nn. 61 ss. ; WADDING,
Ann. Min., 1264, n. 2. — Le Registre, n. 28, fol. 114v porte x kal. Junii, anno IIIo,

¥ Voyez ci-aprés, Appendice, pp. 338-340.



328 . Nicolas de Cotrone

trés tot aprés la reprise de sa capitale (juillet 1261). La rentrée des
Grecs 4 Constantinople n’avait rien changé a la politique impériale
vis-a-vis de la Papauté. Avant, les négociations avaient pour but ce
retour dans la métropole de I’empire, retour que ’on escomptait obtenir
par 'entremise du Saint-Siége en échange de I'Union ; aprés, on offrait
encore 'Union pour se prémunir contre un retour offensif des Latins,
car la position des Grecs n’était pas des plus solides. Nicolas de Cotrone
parut pouvoir servir cette politique.

La réputation du personnage remontait évidemment au temps de
Théodore Lascaris. Selon toute vraisemblance, 1’évéque de Cotrone
avait fait le voyage de Nicée — peut-étre pour présenter son traité
—, et 'on savait dans I’entourage de Michel Paléologue qu’il pourrait
converser avec lui sans interpréte. L'empereur se réjouit d’autant plus
vivement de voir arriver son invité, a la veille de Noél 1262, que le
pape Urbain IV ne mettait aucun empressement a répondre a ses
avances — la déception causée par la chute de Constantinople n’était
pas encore apaisée — ; la présence d'un évéque catholique dans la capi-
tale, quoique ce ft A titre privé, assurait une reprise des relations
interrompues.

La lettre du printemps ou de I'été 1263, compte tenu du genre
particulier du style officiel, fait un portrait flatteur de I'évéque de Cotrone
et de son activité ; il faut la lire au moins en partie, car elle permettra
de mieux comprendre le réle de 1'évéque :

« Cumque, quarto anno nostri Imperii, primo preterito, vox letitie
ab occidente cor nostrum tetigerit et insonuerit auribus nostris, que animi
nostri accendit affectum, quod a patria et origine gentis nostre, Romeorum
generationis, divina gratia planta proveniens, et de virenti viridario trans-
plantata et ad ortum similem inserta sancte matris Romane ecclesie, atque
litteris sacris et scientia divine scripture, et dogmatibus utriusque ecclesie
adornata, et inspiratione sanctissimi spiritus animata et augmentata,
ad fructum odoris perveniens, ad Imperium nostrum (se) transportavit,
Nicholaus videlicet, venerabilis presul Cuthronensis (!), de quo per mul-
torum relationes virorum venerabilium, veritatem dicentium, sensimus
ipsum esse Dei cultorem diligentem, et catholice fidei discretum et verum
predicatorem, et in omnibus sermonibus pie fidei, sine personarum accep-
tione, zelatorem reuniende communis nostre matris ecclesie, sine falsitate
utriusque partis verum dispensatorem divine Scripture, et que sunt sancto-
rum patrum bene expositorem. Cui, tertio anno nostri Imperii, tranquilli-
tatis animi nostri litteras direximus, rogantes eundem quatinus amore
Dei, patrie et omnium nostrum clandestina (!) ad majestatis nostre pre-

sentiam personaliter se conferret, ut ex ore ipsius veritatem fidei, quam
confitetur sancta et catholica Romana Dei ecclesia et doctrinam divinarum



et les sources du Contra errores Graecorum 329

Scripturarum, quam ad eruditionem proponit ipsa Romana ecclesia, et
formam wvestri divini sacramenti, immediate greco audiremus sermone,
necnon hauriremus vestram et vestrorum fratrum plenariam voluntatem.
Ipse autem, Dei spiritu motus, in hac yeme preterita, in vigiliis Dei Christi
Nativitatis, ad Imperium nostrum accessit; quo viso letati fuimus ac si
sancte Paternitatis vestre faciem videremus. Qui omnia que sunt vere
fidei per ordinem reseravit, que recte percepimus et, corde et animo illus-
trati, invenimus sanctam Dei ecclesiam Romanam non alienatam a nobis
in divinis pie fidei dogmatibus, sed ea fere nobiscum sentientem et con-
cantantem. Predictus namque presul eiusdem ecclesie doctrinam et sancto-
rum patrum ejus, videlicet sancti Silvestri pape, Damasi, Celestini, Aga-
thonis, Adriani, Leonis majoris et junioris, Gregorii Dialogi, Ylarii Picta-
vensis, Ambrosii Mediolanensis, Augustini Ypponensis Africe, Jeronimi,
Fulgentii et aliorum expositiones et dogmata recte fidei reseravit nostro
Imperio, sicut isti sancti exposuerunt predicta. Que invenimus concor-
dantia sermonibus sanctorum patrum eius, videlicet Athanasii Alexandrini,
Basilii Cesaris et (!) Capadocie, Gregorii magni theologi, Gregorii Niceni,
Johannis Crisostomi cum utroque Cirillo, et similia sapientes omnino, que
cum omni fide purissima percepimus, veneramur, credimus et tenemus,
necnon et omnia sacramenta eiudem ecclesie Romane veneramur, effectum
credentes habere ea in animabus justis que Deo couniuntur et coniunguntur
ac confirmantur . »

Nicolas de Cotrone avait donc a la cour de Byzance une réputation
de fidele interpréte de I’Ecriture et de théologien averti des Péres de
I'une et 'autre traditions, avant sa conférence du 24 décembre 1262.
Il la devait manifestement a la réponse qu'il avait adressée quelque six
ou huit ans plus t6t & Théodore Lascaris : un exposé de la foi des Latins
sur la procession du Saint-Esprit demandait nécessairement A étre
confirmé par I'autorité de I'Ecriture et des Péres. Son nouveau discours
en présence de Michel Paléologue mit 'accent sur 1’accord des deux tra-
ditions patristiques ; cela ressort du fragment que nous venons de lire,
et 'empereur en parlera encore dans une lettre 4 Clément IV de 1267 2.
Ce nouveau document, pas plus que le précédent, ne dit que 1'évéque
de Cotrone ait fait son exposé moyennant un écrit, mais la preuve patris-
tique, surtout entendue a la byzantine, ne se faisait guére de mémoire ;
il est vraisemblable que Nicolas utilisa son traité antérieur.

La suite de la lettre de 1263 nous apprend que l’empereur avait
déja sollicité de Rome l'envoi d’'une mission pour négocier 1'Union ?;

1 GuirauD 748, p. 356, col. b, derniére ligne & 357, col. b, lig. 6. Texte
corrigé sur le registre.

? Publiée par N. FEstA, Bessarione, ann. IV, t. VI (1899-1900), pp. 45-57.
Cf. ibid., pp. 531-532.

3 Cf. ci-aprés, Appendice, p. 339, document C.



330 Nicolas de Cotrone

ne la voyant pas arriver au printemps de 1263 — les nonces ne se met-
tront en route qu’apres le 18 juillet ! —, il renvoya 1'évéque de Cotrone
a la Curie pontificale, porteur de la lettre que nous utilisons, dans la-
quelle il renouvelait sa demande de 1égats. L’arrivée de Nicolas a Orvieto
n’eut lieu qu’aprés le 18 juillet, car il n’est point fait mention de la lettre
dont il était porteur dans celle qu'Urbain IV adressait ce jour-la a
Michel Paléologue, faisant suite a4 toutes les demandes antérieures du
souverain grec. Il ne sera fait réponse a la lettre apportée par 1'évéque
de Cotrone qu’au printemps de 1264, par ’envoi d’une nouvelle mission 2.
Cette fois Nicolas repartira avec un titre officiel : il sera I'un des trois
nonces composant la légation 3.

Si ces allées et venues successives entre Rome et Constantinople
témoignent du zéle de 'Evéque de Cotrone pour I'Union, elles ne pré-
cisent pas le role qu’il a pu jouer dans les tractations de 1264, qui abou-
tirent & un projet d’accord. Quand il arriva & Constantinople, vers le
début de I'été (?), la légation précédente, partie de la Curie avec la lettre
du 18 juillet 1263, avait entamé les négociations ; celles-ci aboutirent
4 un projet de convention qui fut signé de part et d’autre ; toutefois
Clément IV, qui succéda le 5 février 1265 a Urbain IV défunt, ne ratifia
pas cet accord. Il faudra attendre jusqu’au concile de Lyon de 1274
pour réaliser une union précaire. Mais Michel Paléologue pouvait croire
dés ce moment que sa politique avait atteint son but. Il concéda de
nombreuses faveurs a Nicolas de Cotrone. L’historien du régne, Pachy-
meére, rapporte qu'on permit a I'évéque de porter les insignes épisco-
paux grecs, et qu’il fut attaché au patriarche (Arseéne). On était méme
sur le point de lui confier I'administration d'un diocése — a titre de
bénéfice — quand il tomba subitement dans une demi-disgrice : il fut
relégué a Héraclée du Pont *.

Pachymere ne dit pas le motif de cette mesure. L’affaire n’est pas
trés claire. Si en effet Nicolas de Cotrone se considérait toujours comme
I'envoyé du pape, pourquoi a-t-il accepté cet exil ? Et pourquoi la
chancellerie pontificale n’a-t-elle pas élevé de protestations ? L’évéque

1 Cf. Appendice, doc. G.

2 Cf. Appendice, doc. H.

3 « Ecce apocrisarios nostros, videlicet predictum episcopum (scil. Nicolaum)
necnon dilectos filios Gerardum de Prato et Raynerium de Senis, fratres ordinis
Minorum. .. ad imperialem excellentiam... destinamus. » GUIRAUD 848, p. 407
lig. 32 ss.

* PacavMmiREg, De Michaele et Andronico Palaeologis, V, 8 (Migne PG 143,
col.811-813).



et les sources du Contra errores Graecorum 331

avait-il renoncé a un retour en Italie ? Pensant peut-étre I'Union déja
faite, était-il rentré dans I’Eglise grecque ? La chose est d’autant plus
vraisemblable que, malgré sa défaveur, il pouvait encore étre employé
par le patriarcat au service de I'Eglise .

Par la suite nous n’entendons plus parler de lui, si ce n’est 4 titre
rétrospectif, dans la lettre de I'empereur a Clément IV, a laquelle nous
faisions allusion il y a un instant, de 1267. Or, chose singuliére, ce docu-
ment n’est guére moins élogieux pour Nicolas de Cotrone que la lettre
de 1263 : « Homme plein de piété et d’équité, grand par sa science,
et de jugement éclairé, etc. 2 » Mais la disgrice dont nous a parlé
Pachymére est peut-étre postérieure a cette lettre ; I'historien écrivait
assez loin des événements et son récit ne permet pas de préciser de
maniére exacte le moment de cette défaveur. Cependant il est sur-
prenant, d’autre part, que Clément IV ne parle plus de Nicolas dans
sa réponse a 'empereur ; normalement, il devait le mentionner, car les
lettres pontificales répétent le plus souvent le contenu du document
auquel elles font suite.

Si nous ignorons le moment de la mort de 'évéque de Cotrone, il
semble qu’il en fut de méme a la Curie pontificale. En effet, une vacance
prolongée du siége, due a I'incertitude ou l'on était du sort de I’évéque
Nicolas, expliquerait bien la grande lacune dans la succession épiscopale
de Cotrone a cette époque; de son premier successeur connu, Jean,
nous savons seulement qu’il décéda avant février 1346 2.

Le Libellus et Nicolas de Cotrone

Un bref rappel des données relatives au Libellus et 4 son auteur,
mises en évidence dans la premiére partie de notre enquéte, et, en paral-
leéle, les correspondances réalisées en Nicolas de Cotrone vont mettre
la conclusion en évidence.

! Cet emploi au service de I’Eglise grecque ne s'expliquerait pas si Nicolas
n’était rentré dans la communauté grecque.

? Cf. N. FEsTA, Bessarione, loc. cit., p. 48-49. La réponse de Clément IV est
du 4 mars 1267 : cf. Potth. 19955.

% Le 17 février 1346 Guillaume, promu évéque de Cotrone aprés le décés de
Jean, s’oblige au payement des taxes usuelles. Cf. C. EuBkL, Hierarchia Cathol.
m. aevi, t. I, Miinster 1913, p. 213.



332

L’auteur du Libellus

était un Grec, qui avait eu accés aux
Archives de la Chambre apostolique;
il écrivit le Libellus & lademanded'un
empereur grec, vers 1255 environ ;
le Libellus se présente comme un
florilege de textes patristiques grecs

Nicolas de Cotrone

Nicolas de Cotrone

était grec d’origine, qui, avant de
devenir évéque, était clerc de la
Chambre apostolique ; il fit un ex-
posé, a la demande de l’empereur
Théodore Lascaris, entre 1254 et 1258,
de la thése latine de la Procession

en faveur de la thése latine de la
Procession du Saint-Esprit, et se-
condairement, sur le primat romain
(PAzyme et le Purgatoire).

du Saint-Esprit, et trés vraisembla-
blement, étant donné la réponse
de I'’empereur, de la thése du primat
romain.

Il ne parait pas nécessaire de gloser ces correspondances ; leur
accord est tel qu'on ne peut concevoir en méme temps deux person-
nages réunissant des caractéristiques aussi précises et aussi singuliéres :
Nicolas, évéque de Cotrone, est I'auteur du Libellus.

Cette conclusion va trouver un nouvel appui dans un argument
inexploité jusqu'’ici ; celui qui avait éveillé le soupgon de 1'abbé Uccelli
sur I’évéque de Cotrone 1. Nous l'avions laissé volontairement de coté
pour préserver ’enquéte de toute influence externe ; il est cependant
légitime de 1'utiliser pour vérifier le résultat acquis. L’épilogue du Libellus
met en paralléle les docteurs latins et grecs pour affirmer leur accord
complet ; la foi des uns est identique a celle des autres : 1'empereur
auquel est destiné le traité doit recevoir la foi d’Hilaire, Ambroise,
Augustin, Jérome et tant d’autres, au méme titre que celle d’Athanase,
Basile, Grégoire de Nazianze, Grégoire de Nysse, Chrysostome, Cyrille.
Or, lorsque Michel Paléologue relate dans sa lettre a Urbain IV I'argu-
mentation de Nicolas de Cotrone, exposant en sa présence la doctrine
de I'Eglise latine, en la veille de Noél 1262, c’est la méme idée qui réap-
parait, et appuyée par les mémes témoins. Qu’'on en juge ! Voici, dans
I'ordre du Libellus et dans celui de la lettre impériale, les deux séries
de témoins des traditions patristiques :

Libellus Lettre de Michel Paléologue
(latins) (latins) 2
Hilarius episcopus Pictavensis. Hilarius Pictavensis.
Ambrosius Mediolanensis archiep. Ambrosius Mediolanensis.
Augustinus episc. Hyppon. in Africa. = Augustinus Hipponensis Africe.
Hieronymus Presbyter, Hieronymus.
et alii et alii multi... Fulgentius et alii. ..

! Cf. ci-dessus, p. 315.
? Avant de nommer les théologiens, 'empereur énumeére les papes saints
Sylvestre, Damase, Célestin, Agathon, Adrien et les deux Léon.



et les sources du Contra errores Graecorum 333

Libellus Lettre de Michel Paléologue

(grecs) (grecs)
Athanasius. Athanasius Alexandrinus.
Basilius. Basilius Cesaree Cappadocie.
Gregorius Nazanzenus Magnus theol.  Gregorius Magnus theologus.
Gregorius Nyssenus. Gregorius Nyssenus.
Johannes Chrysostomus. Johannes Chrysostomus.
Cyrillus Alexandrinus. Cyrillus (uterque).

11 ne parait pas possible de penser que ce parallélisme étroit, jusque
dans les formules — le cas d’Augustin est typique —, soit un effet du
hasard ; manifestement il faut conclure & une méme origine. Mais 1’on
se demandera si le Libellus n’aurait pas été présenté a Michel Paléologue
plutét qu'a Théodore Lascaris! Non, puisque saint Thomas I'utilise
dés 1256-57. Toutefois il est évident que l'exposé verbal fait devant
Michel Paléologue s'appuyait sur une documentation écrite. Nicolas
de Cotrone aura eu recours i son traité composé au temps de Théodore
Lascaris.

Peut-étre faut-il aller plus loin. Nicolas ne serait-il pas l'inspirateur
de la lettre impériale ? Elle reflete si parfaitement les idées que 1'on
retrouve dans I'épilogue du Libellus que la pensée s’en impose. I’accord
des Péres parait avoir été l'argument favori de Nicolas pour faire
accepter des Grecs la foi des Latins : c’est l'idée centrale de I'épilogue
du Libellus ; c’est I'idée exprimée par la lettre de Michel Paléologue
du printemps de 1263 — qui I'attribue & I'évéque de Cotrone — ; c’est
la méme idée encore, et sous le méme patronage, que rappelle la lettre
a Clément IV de 1267.

Ce role de Nicolas de Cotrone, inspirateur de la correspondance
impériale, nous allons le lui voir jouer a la Curie romaine pour les lettres
d’Urbain IV. En effet, un point de rencontre inattendu se vérifie entre
le Libellus et la lettre expédiée par la chancellerie pontificale & Michel
Paléologue le 18 juillet 1263 1. Nous avons eu I'occasion de noter comme
un trait de byzantinisme du Libellus ses formes Thronus apostolicus,
Apostolicus Thronus romanorum pontificum, etc., au lieu des formes
traditionnelles Sedes apostolica, etc. 2. Or, il se trouve que la lettre
d’Urbain IV emploie les mémes formes que le Libellus, fait bizarre dans
un document émané de la chancellerie pontificale ! Ne faut-il pas soup-
conner la main de Nicolas de Cotrone dans sa rédaction ? Il y a une

1 Cf. Appendice, doc. G. ? Ci-dessus, p. 319.



334

Nicolas de Cotrone

difficulté. D’apres la chronologie des documents échangés entre Michel
Paléologue et Urbain IV, Nicolas n’était pas de retour a la Curie quand
partit la légation portant la lettre du 18 juillet ! ; comment aurait-il
participé 4 la rédaction de ce document ? La difficulté n’est qu’'appa-
rente. Il faut se souvenir en effet que la lettre répond principalement
a celle de Michel Paléologue du printemps de 1262, 4 laquelle une
réponse provisoire avait été faite dans I'été de la méme année 2. La
traduction du document impérial fut vraisemblablement faite par
Nicolas de Cotrone, et la réponse élaborée dés ce moment avec sa parti-
cipation ; il ne partit lui-méme pour Byzance qu’a la fin de 'automne
(on se souvient qu'il arriva a destination la veille de Noél). Si le docu-
ment ne lui fut pas confié, c’est que le pape avait désigné quatre nonces,
de l'ordre des Fréres Mineurs, qui devaient le porter et ouvrir les négo-
ciations avec I'empereur. Le départ de ces nonces fut retardé jusqu’a
I'été de 1263, d’abord parce qu’il fallut les convoquer — ils étaient dans
leurs couvents respectifs, certains trés éloignés de Rome —, et parce
que des rumeurs défavorables & 'empereur Michel étaient parvenues
entre temps a la Curie 2. Si une instance était faite parce que le document
pontifical répond également a une lettre arrivée depuis quelques jours
seulement 4, donc dans un temps ol nous supposons 1’absence de Nicolas
de Cotrone, on répondrait qu’il n’est fait mention de ce nouveau docu-
ment que tout a la fin de la lettre : manifestement, c’est un complément
de derniére heure.

Mais voild qui va dissiper toute hésitation sur le fait de la partici-
pation de 'Evéque de Cotrone a la rédaction de la lettre d’Urbain IV.
Que le lecteur veuille bien comparer ces deux textes, I'un pris au Libellus,
l'autre a la lettre du Pape:

Libellus
(UcceLLr 429 b 1-11)

« ...sed ut membra maneamus
in capite nostro apostolico Throno
Romanorum Pontificum, a quo nos-
trum est querere quid credere,
quid tenere debeamus; ipsum ve-
nerantes, ipsum rogantes pro omni-
bus, quoniam ipsius solius est re-

1 Cf. Appendice, doc. F et G.

Lettre d’Urbain IV
(GuirauDp 295, p. 137 b 3-16)

« ... manentes sicut membra in
eorum capite, apostolico scilicet
Throno Pontificum Romanorum, a
quo querendum est quid sit tenen-
dum, quidve credendum, cum eius
sit reprehendere, statuere, ordi-
nare, disponere, precipere, solvere

2 Cf. Appendice, doc. C et D.

3 Ces causes de retard sont mentionnées dans la lettre. GUIRAUD 295, p. 136 a.
% Cf. Appendice, doc. E, arrivé a la Curie probablement vers le 10 juillet 1263.



et les sources du Contra errores Graecorum

prehendere, corrigere, statuere, dis-
ponere, solvere et loco illius ligare,
qui ipsum edificavit, et nulli alii
quod suum est plenum, sed ipsi
soli dedit; cui omnes iure divino
caput inclinant, et primates mundi
tanquam ipsi Domino Jesu obedi-
unt » (Pseudo-Cyrille).

335

et loco illius ligare, qui edificavit
illum et qui nulli alii, sed ipsi soli,
quod suum est plenum tradidit et
concessit. Huic etiam Throno omnes
catholici iure divino caput incli-
nant et primates mundi, veram
confitentes fidem, tamquam ipsi
Domino Jesu obediunt et intendunt,

ac in illum tamquam in solem
respiciunt et ab eo lumen veri-
tatis et fidei ad salutem recipiunt
animarum, prout nonnullorum sanc-
torum patrum, tam grecorum quam
aliorum, scripture veridice firmiter
asseverant. »

La relation de ces textes saute aux yeux ; il n’est pas nécessaire
d’insister. Nous avons cité un peu plus longuement le document
pontifical parce qu'il refléte une fois de plus l'idée chére a Nicolas
de Cotrone : 'accord des Peres grecs et autres sur la foi professée par
I’Eglise romaine.

Cette participation de 1'évéque de Cotrone a la rédaction du docu-
ment pontifical laisse pressentir que son réle dans les tractations pour
I'Union ne fut pas seulement celui d'un simple agent de liaison ; I'avantage
qu’il possédait de parler la langue grecque au titre de langue mater-
nelle, sa culture originelle, lui donnaient des possibilités de contact
qu'un Latin ne pouvait prendre. Michel Paléologue ne sait se retenir
d’exprimer & Urbain IV sa vive satisfaction de voir enfin un représentant
de I'ancienne Rome capable de lui parler directement, sans cet interpréte
génant qu’on avait toujours di faire intervenir jusque 13 dans les con-
versations entre Latins et Grecs ; difficulté qui pesait lourdement sur
les entretiensl. Nicolas participa probablement A la rédaction de la
lettre de I'empereur au pape — nous avons dit que ses idées chéres s’y
retrouvent — et, lorsqu’il fut arrivé 4 Orvieto, 4 la nouvelle réponse
que lui fit Urbain IV le 23 mai 1264, dans laquelle se lit encore la for-
mule « Apostolicus Thronus 2 ».

! « Predicti nuntii immediate loqui ad invicem ignorabant sed eorum collo-
quium per illos qui in medio stabant interpretes, non existentes sufficientes in
scientia nec potentes amborum capere intellectus... » (Lettre de Michel Paléo-
logue, GuiraUD 748, p. 356 b. Appendice, doc. F).

2 Cf. GuirauD, 848, p. 405 b, lig. 15-16, 32.



336 Nicolas de Cotrone

Nous avons relevé plus haut, sans pouvoir l'expliquer, une ano-
malie du Libellus ; 1’épilogue faisait allusion a trois séries de preuves,
et nous n’avions rencontré que les autorités données sous les noms des
Péres grecs. Ne faudrait-il pas en trouver l'explication dans ceci : ce
serait au cours d'une conférence théologique en présence de Théodore
Lascaris, comme il le fit plus tard devant Michel Paléologue, que Nicolas
aurait développé son théme tripartite. Or, I'argumentation scripturaire
était trop classique pour avoir un intérét spécial, et I'autorité des Péres
latins avait peu de poids aux yeux des théologiens grecs. Par contre,
le soi-disant dossier patristique grec était la piece maitresse de la démons-
tration et, qui plus est, constituait une grande nouveauté par son apport
inédit. Nicolas n’aura donné 1’édition que de ce seul élément, mais il
rappela dans l'épilogue le nceud de sa démonstration verbale. Quand
sept ou huit ans plus tard il fera un exposé analogue devant Michel
Paléologue, il utilisera le méme dossier.

Le fait que saint Thomas cite le Libellus dés la fin de 1256, ou le
début de 1257, permet de fixer de maniére assez précise le temps ol
Nicolas de Cotrone fit son exposé devant Théodore Lascaris; ce fut
entre octobre 1254, date de I'avénement de ’empereur, et I’automne 1256,
moment ultime requis par l'utilisation du traité dans le Contra impu-
gnantes du Docteur angélique. Le traité-réponse de Théodore Lascaris
a Nicolas de Cotrone se situera sans aucune géne dans l'espace laissé
libre entre le dernier terme fixé et la fin du régne, 30 novembre 1258.
Cet accord est lui-méme trop conforme aux exigences historiques pour
ne pas étre un signe de la vérité de la solution.

Nous avons noté plus haut I'extension du traité impérial & un objet
non prévu par son programme : le réle de 'empereur comme arbitre
des conciles. Il suffit de lire le Libellus, qui lui aussi avait débordé le
cadre fixé par la question de 1'empereur, pour se rendre compte que
Théodore Lascaris a voulu répondre sur ce second point a Nicolas de
Cotrone : l'affirmation de la primauté universelle du pontife romain
provoqua l'affirmation du role impérial.

Autre coincidence. La lettre de Michel Paléologue faisant 1'éloge
que l'on sait de I'évéque de Cotrone est du printemps de 1263. N’est-
il pas vraisemblable que c’est ce document qui attira ’attention de Rome
sur le Libellus ? Devait-on prendre au sérieux ce théologien si bien en
cour a Byzance ? Ce serait a cet instant que le pape soumit le Libellus
a I'examen de saint Thomas. Voild encore qui cadre tout & fait avec
ce que nous savons de la chronologie respective des ceuvres contem-



et les sources du Contra errores Graecorum 337

poraines du saint Docteur : Contra errores Graecorum, IV Sentences
et IV Contra Gentiles 1.

Si la mémoire de I'évéque de Cotrone n’était pas entachée par
la falsification des textes dont il s’est rendu coupable dans le Libellus,
le personnage mériterait de retenir davantage ’attention des historiens.
L’audace avec laquelle il a fait passer ses faux sous le nom des Péres
confond l'esprit : tenait-il ses compatriotes, qu’il voulait convaincre
de se rallier & I'Eglise latine, comme assez ignorants de leur propre
tradition patristique pour pouvoir leur présenter impunément ses fausses
autorités ? Ou bien son discours oral avait-il présenté la chose d’une
autre maniére, par exemple comme une glose des textes authentiques ?
Quoi qu'il en soit, les théologiens grecs n’ont pas pu ne point s’étonner
de cet apport inédit et si pressant, puisé a leurs auteurs ! La supercherie
a di étre découverte & un moment donné, au grand dommage de la
politique impériale. Ne serait-ce pas ’explication de cette demi-disgrace
qui le frappa A Constantinople et dont Pachymére n’a pu nous dire Ia
cause ? L’éloignement de Nicolas de Cotrone devient si normal dans
I'occurrence qu’il y a quelque chance que ce soit 1 son véritable motif.
Le scandale qu’aurait dii soulever & Byzance la découverte d’un écrit
favorable a I'Eglise latine rempli de faux aura été atténué par le
fait que son auteur était rentré dans la communauté grecque. Il est
notoire en effet qu'en matiére de faux on avait la conscience plus
élastique en Orient qu’en Occident. On peut méme ajouter que s'il
s’agit de faux en matiére doctrinale, le moyen 4ge latin n’en a connu
qu'un seul vraiment important ... : notre Libellus 2. Il est piquant
de noter que c’est I'ccuvre d'un Grec, qui eut le premier, mais non
le dernier, I'idée de payer ainsi le bon accueil recu en Occident. En
somme, Nicolas de Durazzo est un digne précurseur des André Dar-
mario, Macaire Mélissene, Constantin Paléocappa, Nicolas Comnéne-
Papadopoulos.

! Cf. H. DoNDAINE, Le Contra errores Graecorum de saint Thomas et le
IVe livre du Contra Gentiles, Les Scienc. Philos. et Théol., I 1941-1942, pp. 156-162 ;
du méme, Qualifications dogmatiques de la théorie de I’Assumptus homo dans les
ceuvres de saint Thomas, ibid., pp. 163-168. Cf. Bulletin thomiste, t. VI, 1940-
1942, no® 115 et 116, pp. 109-110 (page 110, corriger en 18 juillet la date erronée
de 28 juillet).

* Que l'on nous entende bien. Tout n’est pas faux dans le Libellus — ainsi
de nombreux extraits du Trésor de saint Cyrille d’Alexandrie (UcCELLI, pp. 400 ss) —,
mais le mélange et la confusion des éléments authentiques et non authentiques
y sont déconcertants.

Divus Thomas 23



338 Nicolas de Cotrone

APPENDICE

Nous avons corrigé ci-dessus la date assignée dans les répertoires
a un document émané de la chancellerie de Michel Paléologue !. Nous
devons justifier cette correction. Le document en effet fut écrit en la
cinquiéme année du régne — le fait ressort des précisions données rela-
tivement a la quatriéme année, qui était & ce moment la derniére année
écoulée (primo preterito) — ; or il est impossible qu'une lettre de la
cinqui¢me année du régne de Michel Paléologue soit de 1264. La com-
putation des années du régne a pour point de départ soit le jour ol
le souverain fut élevé sur le pavois, selon la coutume grecque (1¢r décem-
bre 1258) ; soit le jour du couronnement & Nicée (25 décembre 1258) ;
soit, enfin, celui de son second couronnement, a Constantinople (15 aofit
1261) : or, dans aucun de ces cas, 1264 ne coincide avec la cinquiéme
année ! Pour déterminer 'année de l'ére chrétienne correspondant 2
cette cinquiéme année du reégne de Michel Paléologue, il faut d’abord
fixer le point de départ de ce régne d’aprés le comput impérial. Pour ce
faire, les informations chronologiques de notre lettre de cette cinquiéme
année suffisent largement; le cas est méme privilégié.

Si le début officiel du régne avait coincidé avec le deuxiéme couronne-
ment (15 aotit 1261), la cinquiéme année aurait commencé le 15 aotit 1265
et se serait achevée le 14 aotit de 1266. Dans ce cas, la lettre impériale
aurait été écrite soit a la fin de 1'été 1265, soit au printemps 1266,
puisqu’elle fut écrite aprés I'hiver, dans la cinquiéme année : compu-
tation impossible puisque la réponse d’Urbain IV est du 23 mai 1264.

Essayons avec le 1¢r décembre 1258, jour de 1’élévation de Michel
sur le pavois. Dans ce cas, la quatriéme année du régne s’achéverait
au soir du 30 novembre 1262. Or, Nicolas est arrivé a Constantinople
une veille de Noél, en la quatriéme année du régne : il s’agirait donc
de Noél 1261. Et comme la lettre de I’empereur a été écrite au printemps
ou bien au début de I'été suivant, elle serait du printemps ou de I’été 1262.
Ce qui est encore impossible, puisqu’elle date de la cinquiéme année,
et que celle-ci commencerait seulement le 1er décembre 1262.

Reste la troisiéme computation, dont le point de départ est Noél 1258.
La quatriéme année du régne s’achéve cette fois au soir du 24 décem-
bre 1262. Nicolas arrive a Constantinople en la quatriéme année, la veille
de Noél, c’est-a-dire le dernier jour de I'année. Au printemps suivant,
ou bien au début de I'été, dans la cinquiéme année, c’est-a-dire en 1263,

! Ci-dessus, p. 327.



et les sources du Contra errores Graecorum 339

I'empereur écrit & Urbain IV. Cette fois nous y sommes ; nulle incohé-
rence, nulle contradiction ; tous les éléments chronologiques sont res-
pectés. C’est donc que la computation du régne part du jour du premier
couronnement, le 25 décembre 1258. En conséquence, la lettre & Ur-
bain IV donnée par les répertoires comme de 1264 est antérieure d’un
an. Cette conclusion a des répercussions sur la chronologie générale de
la correspondance de ’empereur et du pape a cette époque. Voici un
tableau qui permettra de fixer I'ordre des faits. Pour le lire, on se sou-
viendra que l'année impériale s’achéve au 24 décembre de I’année
de I'ére chrétienne correspondante.

a — 1258, 25 décembre. Premier couronnement de Michel Paléologue.
Dolger, p. 30 L.

b — 1261, 25 juillet (3¢ année du régne de Michel Paléologue). Prise
de Constantinople par les Grecs. 15 aoit. Deuxiéme cou-
ronnement de Michel Paléologue.

A — 1261, peu aprés le 15 aofit (3¢ année de M. P.). Michel Paléologue
a Urbain IV : Demande Uenvor de légals pour négocier
U'union des Eglises. Portée par Nicéphoritzés et Aloubardes
(Maxime ?). Arrivée le ?. Mention dans G : Guiraud 295
(p. 135, lig. 40) 2 et Georges Pachymeére, De Michaele et
Andronico Palaeologis 11, 36, I, 168. Dolger 1899. Réponse :
document G, ci-apreés.

B — 1261, avant le 25 décembre (3¢ année de M. P.). Michel Paléo-
logue & Nicolas de Cotrone : L’invite a Constantinople a
titre privé. Portée par ? Arrivée le ? Mention dans F :
Guiraud 748 (p. 357, col. a, lig. 20). Délger 1905 (sous la
date de 1262) 3.

C — 1262, fin printemps (4° année de M. P.). Michel Paléologue i
Urbain IV: Demande I'envoi de légats pour I’ Union. Se plaint
de I’excommunication des Génois, ses alliés. Portée par Maxime
Aloubardés, Andronique Mouzalon et Michel Abalanteés.
Arrivée le ? Traduite par Nicolas de Cotrone ? Mention

! Dolger = F. DOLGER, Corpus der griechischen ... (cf. ci-dessus, p. 326,
n. 2). Nous citerons : Doélger, avec le numéro d’ordre du document.

? Guiraud = J. GUIRAUD, Les Registres d’Urbain IV, t. II, Registre ordinaire,
t. I, Paris 1901. Nous citerons : Guiraud, avec le numéro d’ordre du document,
et, s'il y a lieu, la page et la ligne.

¥ La date de 1261 s’impose puisque dans la lettre du printemps 1263 (doc. F)
Michel Paléologue dit qu’il invita Nicolas de Cotrone par lettre de la troisiéme
année du régne. Voyez le texte ci-dessus, p. 16 . Cf. GUIRAUD, 748, p. 357, lig. 20.



340

D — 1262,

¢ — 1262,
F — 1263,
G — 1263,
H — 1264,

! Ledoc.

Nicolas de Cotrone

dans G : Guiraud 295 (p. 135 a, lig. ) et Georges Métochite,
Historia Dogmatica II, 41. Délger 1911. Réponse : G.
été-automne. Urbain IV a Michel Paléologue : Promet
Uenvor de monces (Réponse provisoire 4 C). Portée par
Maxime Aloubardes, etc. Arrivée le ? Texte : L. Wadding
Annales Minorum..., ad ann. 1262, n. I : ex formulario
Marini Ebulensis (éd. de Quaracchi, t. IV, 1931, pp. 203-
204). Potthast, Regesta, n. 18 399.

24 décembre (4¢ année de M. P., dernier jour). Nicolas de
Cotrone arrive a Constantinople, donnant suite a B. Source: F1.
printemps (5¢ année de M. P.). Michel Paléologue a Ur-
bain IV : Déclare entre autres qu'il veconnait le pape comme
seul arbitre entre lui et les Latins. Portée par ? Arrivée
vers le 10 juillet. Mention et sommaire dans G : Guiraud
295 (p. 140, lig. 24). Déolger 1920. Réponse : G.
printemps-été (5¢ année de M. P.). Michel Paléologue &
Urbain IV: Relate I'entretien avec Nicolas de Cotrone. Demande
Uenvot immédiat de légats, avec le porteur, Nicolas de Cotrone.
Arrivée apreés le départ des porteurs de G,du 18 juillet 1263.
Traduction (par Nicolas de Cotrone ?) dans Guiraud 748.
Dolger 1923 (sous la date de 1264). Réponse : H 2.

18 juillet. Urbain IV & Michel Paléologue : Réponse (pré-
parée partiellement par Nicolas de Cotrone) a A C E. Portée
par Simon d’Auvergne, Pierre de Mora, Pierre de Crest
et Boniface d’Ivrée O. F. M., nonces apostoliques. Arrivée
le ? Registre d’Urbain IV : Guiraud 295 ®

23 mai. Urbain IV a Michel Paléologue : Réponse @ E
(préparée par Nicolas de Cotrone ?) Portée par Nicolas de
Cotrone, Gérard de Prato et Raynier de Sienne (les deux
derniers O.F.M.), nonces apostoliques. Arrivée le ? Registre
d'Urbain IV : Guiraud 848 %,

F dit: « Quarto anno nostri Imperii, primo preterito, ... Nicholaus...,

in hac yeme preterita, in vigiliis Dei Christi Nativitatis, ad imperium nostrum
accessit ... » (GUIRAUD, 748, p. 356, dern. lig. 357 a). Cf. ci-dessus, pp. 328-329.
2 Pour la date de ce document, voyez page précédente et ci-dessus, p. 327, n. 1.
3 PortHAST, Regesta, n. 18605, sous la date du 28 juillet. Méme quantiéme
dans L. WADDING, Annales Minorum, ad ann. 1263, n. IT (v kalendas augusti).
Le registre (n. 26, fol. 102r) porte « xv kalendas augusti, anno IIo ».
* RayNaLDI, WADDING, PorTHAST datent le document du 22 juin. Cf. ci-
dessus, p. 327, n. 2.



	Nicolas de Cotrone et les sources du Contra errores Graecorum de Saint Thomas

