
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Nicolas de Cotrone et les sources du Contra errores Graecorum de
Saint Thomas

Autor: Dondaine, Antoine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nicolas de Cotrone
et les sources du Contra errores Graecorum

de Saint Thomas

Par Antoine DONDAINE, O. P.

L'énigme posée par le Libellus que le pape Urbain IV soumit à

l'examen de saint Thomas — ce qui nous a valu le « Contra errores
Graecorum » — n'est pas résolue ; beaucoup, même parmi les spécialistes,

en ignorent encore l'identité 1. Cependant, quoique l'éditeur du
« Liber de Processione Spiritus Sancti et fide Trinitatis contra errores
Graecorum » n'ait pas rempli jusqu'au bout sa promesse de signaler,

par un artifice typographique, les textes cités par saint Thomas dans

son opuscule, il n'est pas possible d'élever le moindre doute sur
l'identification avancée par P. A. Uccelli : le Liber de processione Spiritus
Sancti est bien le Libellus proposé au jugement du théologien
dominicain 2.

Cet ouvrage est un florilège de prétendues autorités patristiques
grecques favorables aux dogmes de l'Eglise latine. Convaincu de l'authenticité

des textes, saint Thomas, dans la première partie de sa réponse,
s'efforça de justifier, ou au moins d'exposer « reverenter » les dits des

Pères3 ; dans la deuxième, il exploita l'apport du Libellus. Cette
seconde partie, malgré l'injuste sort qui était fait à la science du saint
Docteur par un donné équivoque, constitue la plus constructive, en

même temps que la plus systématique des œuvres latines opposées par

1 Ainsi, l'auteur de l'article Trinité dans le Dictionnaire de théologie catholique,

fasc. 142-143. Paris 1947, col. 1758.
2 Le texte est édité dans P. A. Uccelli, S. Thomae Aquinatis. In Isaiam

prophetam. accedit Anonymi Liber de Fide sanctae Trinitatis. Romae 1880,

pp. 359-442. Le texte préparé par l'abbé Uccelli fut publié seulement après sa mort,
par les soins de V. Ligiez, O. P.

3 L'humilité intellectuelle de saint Thomas est ici admirable ; malgré les
difficultés auxquelles il se heurte, il se soumet à un donné qu'il croit authentique :

« Sed quia praesumptuosum est tantorum doctorum tam expressis auctoritatibus
contraire, possumus quidem dicere... », liv. I, ch. 10.



314 Nicolas de Cotrone

le moyen âge à la doctrine des Grecs sur la procession du Saint-Esprit.
Son succès fut considérable et son influence sur la polémique se perpétua
jusqu'à l'Union signée à Florence en 1439 1. Aujourd'hui, le discrédit

jeté sur la source atteint en même temps l'œuvre de 1' « expositor » ;

il y aurait lieu pourtant de faire le départ entre les textes patristiques
authentiques et ceux qui ne l'étaient pas dans le matériel utilisé ; le

Contra errores Graecorum vaut encore le patient labeur d'une telle
enquête. Mais d'où venait le Libellus, qui doit à saint Thomas sa
célébrité imméritée

Dans une étude qui fait encore autorité après soixante ans,
F. H. Reusch crut pouvoir affirmer que l'auteur était un dominicain
d'Orient2. Reusch ne donna point les motifs de ce jugement, mais il
est facile de les deviner. Son étude du traité de saint Thomas et du
Libellus lui fit étendre son enquête à un autre écrit de la polémique
anti-grecque, le Thesaurus veritatis fidei du dominicain Buonaccorsi
de Bologne, missionnaire en Orient dans la seconde moitié du XIIIe siècle 3,

lequel utilise largement et le traité de saint Thomas et le Libellus. Mais

ces deux ouvrages ne sont pas les seules sources de Buonaccorsi, tant
s'en faut ; parmi les autres ouvrages où il puisa, on remarque en premier
lieu le Contra errores Graecorum, composé en 1252 par un dominicain
du couvent de Constantinople, autre élément bien connu de la
polémique 4. Cette conjonction dans le Thesaurus des traités de saint
Thomas, du dominicain de Constantinople et du Libellus, conduisait

1 Ce succès et cette influence se traduisent matériellement par le nombre
fort important des manuscrits où le Contra errores Graecorum a été conservé,
et par les deux genres de familles de ces manuscrits : les collections d'opuscules
de saint Thomas d'une part, les collections de traités de la polémique contre les
Grecs, d'autre part. Ce deuxième groupe a été constitué principalement à la fin
du XIVe et au début du XVe siècles, au temps des Conciles qui préparèrent et
aboutirent à l'Union de Florence.

2 F. H. Reusch, Die Fälschungen in dem Tractat des Thomas von Aquin
gegen die Griechen, Abhandlungen der k. bayer. Akad. der Wiss. III Cl. xviu.
Bd. III. Abth., München 1889, pp. 675-742 : v. p. 676.

3 Sur cet auteur et son œuvre, outre Reusch, voir Script. Ord. Praed. I,
156-159, et R. Loenertz, O. P., Autour du traité de fr. Barthélémy de Constantinople

contre les Grecs, Arch. Frat. Praed. VI 1936, pp. 365 ss. Puisque nous citons
le R. P. Loenertz, nous saisissons cette occasion pour le remercier du concours
fraternel qu'il nous a prêté au cours de ce travail.

1 Sur ce traité, voir R. Loenertz, loc. cit., et, du même, l'Epître de Théorien
le Philosophe aux prêtres d'Oréiné, dans Mémorial Louis Petit, Bucarest 1948,

pp. 317-325. Nous devons cependant marquer une réserve sur l'attribution du traité
à Barthélémy de Constantinople ; celui-ci n'est peut-être que l'éditeur d'un remaniement

postérieur



et les sources du Contra errores Graecorum 315

par une pente facile à la conclusion de Reusch : le Libellus devait sortir
du même milieu, et comme il était farci de termes grecs, ce milieu était
évidemment celui de la mission dominicaine d'Orient. Une simple
observation suffit à énerver cette induction : il n'y a aucun rapport entre le

traité du dominicain de Constantinople et le Libellus. Si ces deux

ouvrages provenaient du même milieu intellectuel, il serait bien surprenant

que le plus récent ne portât pas la trace du plus ancien. C'est en
effet un caractère des écrits de la polémique que tous dépendent plus
ou moins les uns des autres ; les exceptions se comptent par deux ou
trois unités L P. A. Uccelli avait cependant soulevé une piste intéressante

dans une note de sa préface à l'édition du Libellus2 ; si elle avait
été connue du savant allemand, nul doute qu'il ne l'eût vérifiée avant
d'écrire, sans donner aucune preuve, que l'auteur était un dominicain.
Uccelli faisait état d'une lettre de l'empereur Michel VIII Paléologue

au pape Urbain IV, dans laquelle il est question d'un évêque de Cotrone

qui avait exposé à l'empereur la parfaite concordance de la foi de

l'Eglise latine avec celle de l'Eglise grecque en s'appuyant sur les Pères.

Or, la liste des Pères grecs énumérés par la lettre suit de fort près l'ordre
du Libellus, d'où le soupçon émis par Uccelli que l'auteur du traité
était cet évêque de Cotrone, dont il paraît d'ailleurs avoir ignoré le

nom 3. Plus près de nous, le R. P. R. Loenertz, 0. P., a fait sienne cette

hypothèse et l'a enrichie de l'appui d'informations nouvelles par lesquelles
elle prend consistance 4

: l'évêque de Cotrone serait Nicolas de Durazzo.
C'est cette piste que nous voudrions suivre ici pour tenter de tirer l'affaire
au clair. L'on déterminera d'abord les caractères propres du Libellus
qui peuvent aider à préciser la personnalité de son auteur et les exclusions

qu'ils imposent. Ensuite, l'enquête rassemblera les informations
historiques que nous possédons sur Nicolas de Cotrone et, finalement,
la confrontation des données acquises de part et d'autre mettra en
lumière la conclusion à tirer.

1 Le Libellus en est une. Nous pouvons encore signaler le Contra Grecos de
Raymond Lulle, totalement indépendant des autres travaux de la polémique.
Sur ce dernier traité, cf. J. H. Sbaralea, Supplementum. ad Scriptores trium
ord. S. Francisci. ed. nova, Pars III, Romae 1936, p. 30, n. 207, où l'on trouvera

la bibliographie.
2 Uccelli, p. 365, n. 2.
3 Sur l'édition d'Uccelli et les problèmes connexes, voir l'étude de S. Merkle,

Antonio Uccelli und Thomas Contra errores Graecorum, Römische Quartalschrift 35,
1927, pp. 209-239. Merkle adopte les conclusions de Reusch sur le Libellus.

1 R. Loenertz, Autour du traité de fr. Barthélémy.. pp. 369-370.



316 Nicolas de Cotrone

Le Libellus

La première démarche qui s'impose est de limiter l'enquête dans

le temps ; une simple précision d'ordre chronologique peut condamner

sans retour une attribution trop hâtive. S'il n'est pas possible de dater
le Libellus de manière parfaitement exacte, une approximation très
suffisante pour la nature de notre recherche peut être atteinte. D'une

part le terme-limite antérieur de l'époque de sa composition est fixé

par le moment où fut décelée pour la première fois par les Latins d'Occident

l'erreur des Grecs concernant la doctrine du Purgatoire. Ce fait
remonte à la fin de l'année 1231, ou bien au début de 1232, lors d'une
conférence au monastère grec de Casole, en Calabre 1. Le Libellus ayant
un chapitre consacré à l'affirmation de la doctrine de l'Eglise latine du

Purgatoire 2, il est assuré que sa composition est postérieure à l'hiver
1231-1232.

L'autre terme ne peut dépasser 1256-1257, car un des textes pseudo-

cyrilliens du traité est utilisé par saint Thomas dans le « Contra impu-
gnantes Dei cultum et religionem », dont la date est assurée 3. Toutefois,
la dépendance n'est pas absolument certaine. Il reste possible en effet

que saint Thomas et l'auteur du Libellus aient utilisé une source
commune. Mais c'est là une concession bien théorique ; on ne connaît aucune
source latine du Libellus, si ce n'est pour un fragment attribué par lui
à saint Grégoire 4. Cependant, si cet élément de comparaison se révélait
caduc, on en trouverait d'autres quelques années plus tard avec les

citations faites par le même saint Thomas dans des œuvres achevées

1 Cf. M. Jugie A. A., Theologia dogmatica christianorum orientalium.
t. IV. Paris 1931, pp. 36-38 ; G. Golubovich, O. F. M., Biblioteca Bio-Bibliogra-
fica délia Terra Santa. t. I, Quaracchi 1906, pp. 170-175. Cependant, chez ce
dernier, la correction de la date est insuffisante ; au lieu de 1236, lire hiver 1231-1232.

2 Uccelli, pp. 440-441.
3 Sur la date de ce traité, cf. M. Grabmann, Die Werke des hl. Thomas von

Aquin, Beiträge z. Geschichte der Philos u. Theol. des Mittelalters, Bd. XXII,
Heft y2, Münster Westf. 1949, p. 329 ; P. Glorieux, Le « Contra impugnantes »

de saint Thomas. Mélanges Mandonnet I, Paris 1930, pp. 51-81. Le traité est
au plus tôt de juillet-septembre 1256. La citation en question est au chapitre III.
Ed. P. Mandonnet, Opuscula Omnia s. Thomae Aquinatis, t. IV. Paris 1927,

p. 29 (cf., p. 41) ; ed. Parmae 1864, t. XV, p. 12 (cf. p. 16) : texte emprunté au
Libellus, Uccelli, p. 429.

1 Sur ce fragment voir ci-après, p. 321. Cf. R. Loenertz, l'Epître de Théorien,

loc. cit., pp. 323-324, 333-335, et Autour du traité de fr. Barthélémy...,
loc. cit., pp. 370-371.



et les sources du Contra errores Graecorum 317

avant 12651 ; mais le Contra errores Graecorum est lui-même
contemporain : le Libellus est donc nécessairement plus ancien.

Dans l'intervalle de vingt-cinq ans séparant les dates ainsi acquises,

il semblera que le Libellus vit le jour vers la fin. Du moins n'est-il venu
entre les mains de saint Thomas qu'au terme de cette période. Or, si

l'on se souvient du souci du saint Docteur pour se procurer de nouvelles

sources patristiques grecques, de nouvelles traductions, et des apports
qu'il a lui-même provoqués en ce domaine, il est permis de penser
que le Libellus est de date récente lorsqu'il fait apparition dans son

bagage d'autorités ; nul doute qu'il ne l'eût utilisé dans son commentaire
du premier livre des Sentences, où le problème de la procession du Saint-

Esprit lui donnait d'exceptionnelles occasions de puiser à cette source
si riche, si elle avait été connue dès ce moment. D'autre part, si

Urbain IV soumit en 1263 le Libellus au jugement d'un théologien,
c'est évidemment que l'oeuvre était de date récente ; à coup sûr plus
proche de cet instant que de 1232.

Cette limitation dans le temps acquise, voyons si quelque trait
de l'ouvrage, quelque donnée interne ne permettrait pas aussi de

circonscrire l'espace d'exploration sur la carte géographique littéraire.
Ici une chance exceptionnelle nous sert, car il est peu d'ouvrages à

procurer d'un coup sur leur auteur inconnu une détermination aussi décisive

que celle-ci : le Libellus est l'œuvre d'un Grec. Le filet se ferme

presque aussitôt jeté, car il n'y a jamais eu une pléiade de Grecs pour
défendre les thèses latines, surtout à ce moment du siècle.

Le Libellus est connu par un seul manuscrit et dans un texte latin 2 :

comment peut-on dire qu'il fut écrit par un Grec La chose est simple.
Il suffit de lire une colonne ou deux de l'édition d'Uccelli pour se

convaincre du fait : le texte latin est manifestement la traduction d'un
original grec 3. Pour enlever toute hésitation au lecteur, voici, presque
pris au hasard dans le début de l'ouvrage, quelques-uns des termes

grecs dont s'émaille la recension latine. Ces termes grecs sont reproduits

1 E. g. IV Sent., dist. 24, qu. 3, a. 2, ql. 3, Sed cont. 2. — Cont. Gent. IV,
cp. 69. — Catena aurea in Matth, cp. XVI, vers. 18 ; cp. XXVI, vers. 26 (ed.
Parmae, t. XI. 1861, p. 198 b ; p. 301 b).

2 Ms Vatic, lat. 808, fol. 47r-65v. Ce volume est du XVe siècle et la copie
défectueuse.

3 Déjà V. Ligiez faisait la remarque : « Inconsultum fortasse poterit cui-
piam videri huiusmodi scriptum ex inferiori graecitate in infimam latinitatem,
nescio quo interprète, versum (seu potius perversum) praelo subiecisse ...»
(UcCELLI, p. 442).



318 Nicolas de Cotrone

en caractères latins dans le manuscrit et sous forme souvent corrompue ;

nous les ferons précéder de la forme grecque correspondante 1 :

Çci<xï]ç : zozis idest viventis nature (Uccelli 377 a).
(puutxôv çumxtoç : phisicon fisicos idest naturale naturaliter (U. 377 b).
Û7ioaTot(jetov : ypostaseon idest personarum (U. 377 b).
écvapxov : ana<jr>thon (leg. anarchon) idest inprincip<(i)atum (U. 378 a).
0SOV Aôyov ; th<(e)on logon (ms thoulogon) idest verbum genitum

deum (U. 378 a),
cuvotvapxov : sinanarchon idest co<(i)npricipiatum (U. 378 a).
oùaxoScSç : usiodos idest essentialiter (U. 378 b).
èvépystav : energiam idest operationem (U. 378 b).
èvspyvjTixév : energiticon idest operantem (ms. operationem : U. 378 b).
àv0p6>mv!r)v oûaiv : antropian phisin idest humanam naturam (U. 378 b).

En voilà plus qu'il n'en faut pour prouver que la recension latine
est traduite du grec. Notons toutefois que l'expérience pourrait porter
sur n'importe quelle section de l'ouvrage, le résultat serait le même.

Mais voici une objection. Puisque les textes dont est formé le Libellus
seraient d'origine patristique grecque, il est impossible de rien conclure
de la présence de ces termes touchant l'auteur du recueil La difficulté
n'est pas aussi pressante qu'elle ne paraît de prime abord. Si en effet
tous ces textes avaient les origines qu'on veut leur faire endosser, c'est-à-
dire s'ils étaient d'authentiques autorités tirées des Pères grecs, il
resterait encore la manière de les traduire pour révéler la qualité du
traducteur, comme nous allons le voir à l'instant. Mais le Libellus est beaucoup

plus vulnérable encore. Les fragments authentiques y sont noyés
dans les ampliations arbitraires du compilateur, à tel point qu'il y a
des difficultés presque insurmontables à faire le départage entre le vrai
et le faux. La langue de l'ouvrage n'est plus celle des personnages
auxquels l'auteur est censé donner la parole, Athanase, Basile, Chrysostome,
etc., mais bien la sienne propre. Dans ces conditions, les mots grecs qui
fourmillent dans le Libellus dénoncent vraiment sa langue originelle :

il fut d'abord écrit en grec.
Ceci accordé, il reste qu'un Latin, missionnaire en Orient, pouvait

rédiger en grec un traité destiné aux Byzantins Deuxième temps : le

Libellus fut pensé par un Grec. La preuve de ce fait pourrait être
administrée par quelques observations sur les équivalences de certains termes

proposés par l'auteur dans sa traduction. Un théologien latin n'aurait

1 Nous donnons les formes d'après le ms. ; elles feront mieux ressortir la nature
de la source que l'édition d'Uccelli, lequel corrigeait souvent sans avertir le lecteur.



et les sources du Contra errores Graecorum 319

pas songé à rendre ôfxooùcnoç par « coessentialis », terme qui n'avait
pas droit de cité dans la langue technique de l'Ecole ; il aurait proposé
« consubstantialis ». Et serait-ce par pur hasard que dans le traité de

la primatie du Siège romain 1, il est toujours parlé du Trône apostolique,
du très saint Trône des pontifes romains, du Trône de Pierre, etc. Un
Latin aurait rendu le grec Opovoç par le terme ecclésiastique traditionnel
« Sedes » : le Siège apostolique, le Saint-Siège, le Siège de Pierre, etc.

Il y a mieux encore. Dans un cas où, à travers les termes grecs,
reconnaissables dans la recension latine, on retrouve une source
occidentale primitive, cette source originelle a été déformée par l'intermédiaire

du grec. C'est donc que l'auteur n'a pas compris le sens précis
du latin primitif, et par conséquent qu'il n'était pas lui-même de culture
latine. Il s'agit d'un texte apocryphe de saint Cyrille dans lequel se

relèvent les termes de latin ecclésiastique capitulum, electio, affirma-
tio 2. Grâce au Thesaurus de Buonaccorsi, nous possédons la recension

grecque du passage ; une simple comparaison des deux textes, mis en

parallèle par l'édition bilingue du Thesaurus, révèle immédiatement

que la recension grecque est la source du texte latin, identique chez

Buonaccorsi et dans le Libellus 3. Les équivalents grecs des trois termes
sont xsçcxXaiov, èxXoyr), StaßeßahücrK;. Le xscpàXouov, capitulum, c'est

la réunion des chanoines d'une cathédrale, d'une collégiale, des

représentants d'un ordre religieux en vue d'une élection, sxXoy*), laquelle
demande confirmation, ratification (Staßsßaitücm;), par un supérieur
hiérarchique. De toute évidence, comme le remarquait déjà J. Echard,
une source occidentale se devine sous le grec 4, sinon littéraire du moins
verbale. Or, un quatrième terme (iruvaytöyifj), joint au premier, est
traduit dans le Libellus latin par synagoga, alors qu'il fallait manifestement
congregatio, terme technique se substituant à capitulum dans certaines
circonstances déterminées. Le contexte latin exigeant congregatio, le

1 Uccelli, pp. 421-435.
2 «... affirmantes in omni doctrina Petrum loco Domini <Tssej>, et eius

Ecclesie ; eidem dantes locum in omni capitulo et synagoga, in omni electione et

ajfirmatione, secundum quod et divus ille veracissimus scribit in Evangelio Lucas
sanctus, qui facta maiorum et sociorum narravit ...» (Uccelli, p. 429 a). —
Affirmatio dans le sens (peu usité) de confirm atio ; ou bien faute de copiste.

3 Cf. Reusch, loc. cit., p. 695.
4 Scriptores Ordinis Praedicatorum, t. I. Paris 1719, p. 159 a. Capitulum

n'a pas d'équivalent réel en grec. Les moines grecs d'Italie disent mivoSoç pour
la réunion, et auvoSixôv pour la salle. Electio se dit /Eiporovia, et confirmatio
êmxiSpcoatç.



320 Nicolas de Cotrone

terme synagoga suppose nécessairement l'intermédiaire grec entre lui
et sa source primitive. En effet, synagogue a le même sens en latin
ecclésiastique qu'en français et désigne la synagogue juive ; l'association
« in omni capitulo et synagoga, in omni electione et affirmatione »

était impossible pour un esprit de culture latine médiévale, c'est-à-dire
ecclésiastique : par où l'auteur du Libellus a trahi son origine.

L'auteur du Libellus, disons-nous, à moins qu'il ne s'agisse d'un
tiers, qui serait responsable de la traduction latine ; car l'identité de

l'auteur et du traducteur n'est pas prouvée. Mais loin d'infirmer notre
thèse, ce dédoublement lui donnerait un nouvel appui. Serait-il
concevable qu'un théologien latin ait pensé et écrit son traité en grec, et
laissé à un Grec le soin de le rendre en latin, sa langue maternelle
L'hypothèse ne mérite pas de retenir l'attention. Par contre, il serait
beaucoup plus plausible d'admettre que l'auteur grec ait fait faire la
version en latin par un compatriote plus habile que lui dans la langue
de Rome. Toutefois, il paraît vraisemblable que l'auteur a donné lui-
même l'édition bilingue de son traité ; s'il pouvait prendre la défense

de la doctrine de l'Eglise latine, nous pouvons croire qu'il était quelque

peu familiarisé avec la langue de sa tradition patristique et théologique1.
L'auteur du Libellus était un Grec : singulière conclusion Ne suppose-

t-eile pas que ce personnage de culture byzantine était rallié à l'Eglise
de Rome, puisqu'il se fait le champion de sa doctrine en Orient Or,
le ralliement individuel à Rome n'était guère à l'ordre du jour à Byzance
au temps supposé où fut écrit le Libellus. Le cercle des personnes à

interroger est décidément des plus restreints. Mais voici plus singulier
encore

Il a été fait plus haut allusion à un texte original latin dans le Libellus,

où il figure sous le nom de saint Grégoire (le Grand). L'affaire
n'aurait rien d'insolite si le fragment était authentique : l'autorité de

saint Grégoire était reçue des Grecs à l'égale de celle de leur propre
tradition patristique. Le Dialogue en effet avait été traduit en grec dès

le milieu du VIIIe siècle par le pape Zacharie et avait connu une très

grande diffusion en Orient : Gregorius Dialogus y était devenu le nom
de saint Grégoire. Mais il paraît bien que le fragment n'appartient à

1 Quelques éléments de l'édition bilingue nous ont été conservés par
Buonaccorsi. Son Thesaurus veritatis fidei se lit en double recension dans les mss.
Paris, BN., gr. 1251 et 1252. Grec seul dans l'Ambrosianus gr. D. 78 sup. ; et latin
seul Vatic., Palat. lat. 679. On peut voir quelques citations du Libellus gréco-
latin par Buonaccorsi dans Reusch, pp. 694 ss.



et les sources du Contra errores Graecorum 321

aucune œuvre du saint, à tout le moins sous la forme qu'il prend dans
le Libellus. Sa finale ici est un emprunt au commentaire de saint
Jérôme sur saint Matthieu L La source latine du fragment combiné

pseudo-Grégoire-saint Jérôme est connue ; il s'agit du florilège d'Albin
de Milan 2. Or, et c'est ce qui corse l'affaire, l'unique copie de ce florilège

était conservée aux Archives de la Chambre apostolique depuis
la mort de son auteur 3, car il renfermait dans une de ses parties le
rôle des redevances au Siège romain, le Liber Censuum 4, et aucun
autre exemplaire, et pour cause, ne fut mis en circulation. Du fragment
du pseudo-Grégoire on ne connaît que deux citations intégrales en

latin 5 : l'une est faite par le Libellus ; l'autre, par un écrit polémique
bilingue anti-latin, écrit par Nicolas d'Otrante, abbé de Casole, lequel
inséra dans son ouvrage des éléments d'une controverse tenue à

Constantinople en 1206 entre les Latins, présidés par le légat Benoît,
cardinal de Saint-Ange, et les représentants de l'Eglise grecque. Nicolas
d'Otrante servait d'interprète et il recueillit le texte d'Albin cité comme
autorité par le cardinal dans le débat sur l'Azyme 6. Que le légat se

soit muni d'un bagage d'autorités avant de partir pour Constantinople,
rien d'anormal, et qu'il ait eu en mains le manuscrit d'Albin, rien
d'extraordinaire ; ce qui l'est davantage, c'est qu'un Grec, l'auteur du
Libellus, ait eu accès aux Archives de la Chambre apostolique pour
consulter lui aussi le fameux manuscrit. Voilà certes qui fut sans doute

un privilège fort rare pour un Grec

Mais voici venir l'objection : le morceau pouvait circuler isolément,
à preuve la lettre de Théorien le philosophe aux prêtres d'Oréiné, où

il figure en recension grecque
7

; à preuve encore le traité de Nicolas
d'Otrante que l'on vient de citer Ces deux témoins sont inefficaces.

1 Sur ce fragment, voir ci-dessus, p. 316, n. 4. Le second fragment, saint
Jérôme, est cité par saint Thomas, sous sa véritable attribution, dans la Catena
aurea in Matth., cp. XIII, vers. 33 (ed. Parmae, t. XI, p. 173 a).

2 Cf. Uccelli, p. 438, n. B. Voir également R. Loenertz, l'Epître de Théorien.

p. 323.
3 L'actuel ms Vatic., Ottoboni lat. 3057.
4 Cf. P. Fabre - L. Duchesne, Le « Liber Censuum » de l'Eglise romaine,

t. I. Introduction, Paris 1910, pp. 2, 32 ; t. II, p. 87.
5 Nous disons intégrales, car le dominicain de Constantinople donne le

premier élément dans son Contra errores Graecorum : Migne, PG 140, col. 524 b
11 ss.

' Le traité de Nicolas d'Otrante est conservé en recension gréco-latine dans
les mss Vatic., Palat. gr. 232 et Firenze, Laurenz. Plut. V, cod. 36.

7 Cf. R. Loenertz, l'Epître de Théorien..., p. 333.

Divus Thomas 22



322 Nicolas de Cotrone

Et d'abord le cas de la lettre de Théorien. Le propre du recueil d'Albin
est de souder en un même morceau par un texte de liaison deux fragments
d'origines différentes, celui du pseudo-Grégoire d'une part, celui de saint
Jérôme d'autre part. Or, la tradition représentée par la lettre de Théo-
rien ne connaît que le pseudo-Grégoire, elle ne peut donc être la source
du Libellus qui donne le texte long h Ce n'est pas davantage le traité
bilingue de Nicolas d'Otrante, car Buonaccorsi, qui emprunta la version

grecque du fragment long au Libellus, présente un texte grec différent
de celui de Nicolas ; si le Libellus avait pris sa recension latine chez ce

dernier, sa recension grecque aurait eu même origine ; or, ce n'est pas le

cas, puisque le témoin Buonaccorsi diffère 2. Il n'y a donc aucune trace

que le texte long d'Albin ait été connu de l'auteur du Libellus par un
intermédiaire. Logiquement, il faut conclure que cet auteur a eu accès

au manuscrit original, seule source discernable.

Arrivons à la fin du traité. Celui-ci s'achève par un épilogue dont

personne ne niera l'intérêt et le poids, car il contient des données qui
vont encore préciser d'étonnante façon les traits du signalement de

l'auteur. En voici une, capitale : le Libellus est la réponse à la question
suivante posée à l'auteur par un empereur — évidemment un empereur
grec, puisque la réponse fut faite en grec — : Sur quelles autorités se

fondait l'Eglise romaine pour ajouter le « Filioque » au symbole de la foi3
Si le Libellus a été écrit, comme nous le pensons, très peu avant que
saint Thomas le connaisse (1257), il n'y a qu'un seul empereur à avoir
posé une telle question à un théologien catholique, Théodore II Lascaris,
qui régna à Nicée de 1254 à 1258. Voici donc l'auteur du Libellus en
relation avec la cour grecque avant la fin de l'empire latin de Constantinople

Comme, d'autre part, il paraît avoir eu accès à la Curie pontificale,

nous avons manifestement affaire à un personnage de quelque
importance. Si Théodore Lascaris, qui se piquait de théologie, s'est

1 II n'est pas sans intérêt de noter que le texte latin dn dominicain de
Constantinople (cf. p. 321, n. 5) est de même étendue que le fragment grec de
Théorien, et paraît dépendre d'une recension de même type. Cf. Loenertz, loc.
cit., p. 324.

2 Les deux textes grecs, de Nicolas d'Otrante et de Buonaccorsi, sont publiés
dans Loenertz, loc. cit., p. 334-335.

3
« Ecce luce clarius in presenti volumine iam habet theodecta tui sacri

imperii celsitudo, o pansophios, omnimode sapiens, clementissime imperator,
semper Auguste, quod sitibundo corde cupiebas audire, scilicet unde et a quibus
auctoritatibus sacrosancta catholica mater Ecclesia habuerit locum addendi in
sacro et divo symbolo divinorum et sanctorum Patrum « Filioque procedit » :

Libellus, epilog. (Uccelli, p. 441 b).



et les sources du Contra errores Graecorum 323

adressé à notre auteur, c'est évidemment que celui-ci jouissait d'une
certaine notoriété. Comment son nom a-t-il pu être oublié

Il y a lieu de noter au passage que si la question posée concernait
le « Filioque », la réponse déborda sur les autres objets controversés :

primat romain, matière du sacrifice eucharistique (pain fermenté ou
pain azyme), et doctrine du Purgatoire ; les deux premiers tiers du
traité concernent la procession du Saint-Esprit ; le dernier est occupé

principalement par la primauté de Rome et secondairement par les deux
autres objets.

Une anomalie est encore à signaler, car elle fixe un trait particulier
du Libellus. L'épilogue, qui constituerait tout aussi bien une lettre-
préface, précise la nature des autorités sur lesquelles l'Eglise romaine

s'appuyait pour insérer le « Filioque » dans le « Credo » : autorités scriptu-
raires, autorités conciliaires et patristiques grecques, autorités patris-
tiques latines ; et l'accent est mis très fortement sur l'accord commun
des Pères. La foi des docteurs latins Hilaire, Ambroise, Augustin, Jérôme
et tant d'autres, est identique à celle d'Athanase, Basile, Grégoire de

Nazianze, Grégoire de Nysse, Chrysostome, Cyrille : puisque l'empereur
accepte la foi des uns, il doit recevoir pareillement celle des autres. Cette

affirmation de l'accord des Pères est répétée avec une telle insistance

qu'elle forme le motif central de l'épilogue, et par conséquent est l'expression

de ce que l'auteur tendait à prouver dans son ouvrage. Or, et voici
l'anomalie, le Libellus ne produit ni le témoignage de l'Ecriture, ni les

textes des Pères latins. Normalement, ces deux séries de preuves devaient
être mises en parallèles avec celles des Pères grecs Serait-ce que la

réponse remise à l'empereur était plus complète que le témoin latin qui a
survécu Il ne semble pas, car Buonaccorsi, qui a eu en mains l'édition
bilingue, ne paraît pas avoir connu un texte différent du nôtre. En outre,
l'épilogue faisant deux fois allusion au contenu du traité auquel il met
le point final ne nomme à ce propos que les autorités grecques, les

« Patres Orientales 1 ». Il serait trop commode de dire que l'épilogue

1
« Habuit equidem omnino divina angelis et hominibus veriora testimonia ;

habuit et sacrosancta universalia concilia, necnon et orientales totius sacre scripture
in greco stylo sanctos et divos expositores, supra notatos, quibus per omnia consonos
et imitatores eorumdem atque Dei Christiformes et Spiritu Sancto perlustratos
eiusdem divine Scripture. Habuit etiam in latino stilo mirabiles expositores, in
nullo siquidem ab eisdem discrepantes.. ». « qui omnes Patres desuper illus-
tratis <(ay Deo Paraclito, labiis incontaminatis et Dei scintillimodis ignitis linguis
ut exaraverint, profitentes Spiritum Sanctum Patris et Filii esse unum numéro
et ab utroque usiodos, idest essentialiter, et synaydos, idest sempiternaliter, unum



324 Nicolas de Cotrone

a été approprié à notre Libellus, réduit au tiers de sa substance. Et si
cela était pourtant, pourquoi l'adaptation n'aurait-elle pas supprimé
toute difficulté en retranchant les allusions à ce qui n'était pas conservé
du traité De toute façon il faut constater le manque d'harmonie
entre le contenu du Libellus et son épilogue. Or, au stade de l'enquête
où nous sommes arrivés, rien ne permet encore d'entrevoir une solution
de cette anomalie.

Nicolas de Cotrone

Les informations conservées sur Nicolas, évêque de Cotrone, ne

portent que sur un court espace de sa carrière, tout au plus dix ans ;

elles sont cependant suffisantes pour le camper dans son rôle historique.
Le nom de Nicolas apparaît pour la première fois dans une lettre du

pape Innocent IV, en date du 2 septembre 1254 : le pontife mande à

Jean d'Aversa, ministre provincial des Frères Mineurs de Calabre,
d'installer sur le siège épiscopal de Cotrone (la Crotone antique et
moderne), évêché de la côte calabraise de la mer Ionienne, « dilectum filium
magistrum Nicolaum de Durachio, camerae nostrae clericum, in latina
et graeca lingua peritum1... » Nicolas était donc originaire de Durazzo

en Albanie, et par conséquent grec de race, ou tout au moins de culture.
Depuis quand avait-il quitté sa patrie et faisait-il partie des fonctionnaires

de la Curie pontificale Nous ne savons. Le fait qu'il parlait les

langues grecque et latine désigna le clerc de la Chambre apostolique
à l'attention du pontife pour un de ces évêchés de l'Italie méridionale
où l'élément grec était encore nombreux à cette époque.

En 1254, le siège de Cotrone était détenu par un intrus, nommé
Maur, qui s'en était emparé avec le concours du pouvoir séculier. Jean
d'Aversa put-il mener à bien sa mission et installer pacifiquement le

nouvel élu dans son diocèse Il est permis d'en douter. Le pouvoir
séculier était alors aux mains de Manfred (f 1266) ; il y avait quelque
difficulté à faire exécuter les ordres d'Innocent IV sur les terres soumises

à sa domination. Quoi qu'il en soit, Nicolas portera désormais le nom
d'un siège épiscopal dont il n'a probablement jamais pris possession.

Deum procedentem secundum quod et supra luce clarior per sanctos Patres orientales,

tue sacri imperiali Maiestati vere -fidei Veritas apparet » : Libellus, epilog.
(Uccelli, pp. 441 b - 442 b).

1 Cf. E. Berger, Les Registres d'Innocent IV, t. III, Paris 1897, n. 7984 ;

Potth. n. 15504. Texte : Ugiielli-Coleti, Italia Sacra, t. IX, Venetiis 1721,
col. 385 ; Sbaralea, Bull. O. F. M., t. I, p. 765. n. 732.



et les sources du Contra errores Graecorum 325

Du fait de l'intervention du ministre provincial des Frères Mineurs
dans cette affaire, des historiens franciscains ont été tentés d'agréger
Nicolas à leur famille religieuse. G. Golubovich lui fait une place honorable
dans sa bibliothèque de la Terre Sainte et de l'Orient franciscain, tout
en maintenant, il est vrai, le doute posé par C. Eubel h L'intervention
de Jean d'Aversa prouve une chose : c'est que le ministre provincial des

Franciscains représentait une force, peut-être la seule, sur laquelle
Innocent IV pouvait alors s'appuyer pour faire exécuter ses volontés

en Calabre, rien de plus. Quoi qu'on dise, il serait anormal que le pape
ne désignât pas du titre de frère le clerc qu'il élève à l'épiscopat si celui-
ci appartenait à l'ordre franciscain. Laissons donc cette hypothèse ;

l'ordre des Frères Mineurs possède assez de gloires authentiques pour
ne point s'encombrer de celle-ci, beaucoup moins honorable qu'on ne

le pensait.
Le second document dans lequel il est fait mention de l'évêque

de Cotrone n'est pas beaucoup postérieur au précédent. Il émane en

effet de Théodore II Lascaris, mort le 30 novembre 1258. Cette fois,

il s'agit d'un traité théologique « De processione Spiritus Sancti »,

adressé à l'évêque de Cotrone par l'empereur en manière de réponse
à un exposé que celui-ci lui avait fait, à sa propre demande, de la thèse

latine. Mais laissons parler l'empereur :

« A notre demande, très saint évêque de Cotrone, d'exposer ce que
l'Eglise de l'ancienne Rome enseigne de la procession du Saint-Esprit,
tu répondis qu'elle croit que le Saint-Esprit tient sa procession non
seulement du Père, mais encore du Fils. Nous répondons que notre Eglise
—• comme tu le verras par les témoignages écrits et par les textes évangé-
liques reproduits ci-dessous — enseigne que le Saint-Esprit procède du
Père seul. Quant au Fils, nous ne disons pas que l'Esprit procède de Lui,
mais nous croyons et professons qu'il nous est accordé par (ou à travers :

8ià) Lui pour notre purification et sanctification. J'ai fait de ces autorités
un choix sommaire que je soumets à ta sainteté. 2

»

Le règne de Théodore Lascaris commença le 30 octobre 1254 ;

le traité de l'impérial théologien est donc sensiblement postérieur, car
il faut donner à l'évêque de Cotrone le temps de répondre lui-même
à la question du souverain, avant que celui-ci compose son propre

1 G. Golubovich O. F. M., Biblioteca Bio-Bibliografica délia Terra Santa,
t. I, pp. 257-259. C. Eubel, Bullarium, O. F. M., t. V, Romae 1898, p. 607, n. XLII.

2 L'opuscule a été imprimé par les soins de B. Swete : Theodoras Lascaris
junior : De processione Spiritus Sancti oratio apologetica, Londini 1875.



326 Nicolas de Cotrone

exposé de la thèse grecque en réponse à Nicolas. Dans quelles circonstances

Théodore avait-il fait la connaissance de Nicolas de Cotrone
Voilà qui nous échappe encore. Toujours est-il que l'évêque avait
attiré l'attention sur lui de quelque manière : l'empereur ne s'est pas
adressé à un inconnu.

Le traité de Théodore Lascaris n'étant pas à vrai dire une réponse,

ou une réfutation de l'exposé de Nicolas de Cotrone, mais un florilège
d'autorités dans le sens de la thèse grecque, il est difficile de se former
une idée de ce qu'avait été la réponse de l'évêque catholique à la question

de l'empereur. Il n'est même pas dit que cet exposé ait été fait par
écrit. Cependant, le fait que l'empereur réponde de cette manière
laisse supposer qu'il en avait été de même précédemment. Il y a lieu
de noter que le cadre fixé par le prologue du traité impérial est débordé

par la suite. En effet, après avoir proposé les autorités sur la procession
du Saint-Esprit, Théodore Lascaris revendique le droit traditionnel
réservé à l'empereur de convoquer les conciles, au lieu de son choix
et à ses frais ; d'être l'arbitre dans les discussions doctrinales, car il
est seul capable d'imposer les décisions prononcées, etc. C'est là,
manifestement, le parallèle d'une affirmation du magistère suprême du pontife

romain. L'exposé de Nicolas de Cotrone comportait-il une telle
affirmation Il est permis de le conjecturer. Dans ce cas, lui aussi aurait
débordé le cadre fixé par la question de l'empereur.

S'il fallait en croire F. Ughelli-N. Coleti, Nicolas aurait été envoyé
en mission auprès de Michel Paléologue par Alexandre IV en 1261,

donc avant la reprise de Constantinople par les Grecs —, c'est-à-dire

que la légation se serait rendue à Nicée (Coleti dit Constantinople)1.
L'information serait tirée d'une lettre de l'empereur conservée alors aux
Archives de la forteresse Saint-Ange, maintenant aux Archives vati-
canes 2. Il est vraisemblable qu'il y a ici une méprise ; il s'agit presque
certainement du document dont nous allons parler à l'instant, qui a trait
à un voyage privé de Nicolas à la cour de Byzance, vers la fin de 1262.

1 Italia Sacra, t. IX, Venetiis 1721, col. 385 : « Hic (seil. Nicolaus) sub Alexandre

IV nuncius fuit ad imperatorem Constantinopolitanum anno 1261, ut ex litteris
ejusdem observavimus in Archivio Pontificio Molis Hadriani. »

2 Alexandre IV est mort le 25 mai 1261 ; les Grecs reprirent Constantinople
à la fin de juillet (25). Faut-il dire que le document est inconnu Nous n'en trouvons
la mention ni dans les Regesta de Potthast, ni dans F. Dölger, Corpus der
griechischen Urkunden des Mittelalters u. der Neueren Zeit. : Reihe A : Regesten.
Abt. I. 3. Teil : Regesten v. 1204-1282, München u. Berlin 1932. — Il n'est pas
dans les inventaires des Archives de Saint-Ange (Archives vaticanes).



et les sources du Contra errores Graecorum 327

Ce nouveau document est une lettre de Michel Paléologue à Urbain IV
datée dans les répertoires du début de 1264 h L'empereur y fait un
grand éloge de Nicolas, évêque de Cotrone, cette fleur transplantée
du jardin de l'Eglise grecque dans celui de l'Eglise latine •— autrement
dit, Nicolas, grec d'origine, s'était rallié à l'Eglise romaine —, qui
avait fait devant lui un exposé, en grec, de la foi des Latins. La lettre
donne quelques détails de grand intérêt pour la chronologie de l'évêque
de Cotrone à ce moment. Michel Paléologue avait personnellement invité
le prélat, par une lettre de la « troisième année du règne », à venir, à

titre privé, l'entretenir des questions divisant les Eglises. Nicolas s'était
rendu à son appel et était arrivé à Constantinople la « veille de Noël »,

de « l'hiver précédent », en la « quatrième année du règne », laquelle
était, au moment où l'empereur écrivait, la « dernière année écoulée »

(primo preterito). Nicolas sera donc arrivé à Byzance le 24 décembre
de la quatrième année du règne, et la lettre de Michel Paléologue à

Urbain IV écrite au printemps, au plus tard pendant l'été de la
cinquième année. Cette lettre fut portée à Orvieto, où se tenait alors la
Curie pontificale, par Nicolas de Cotrone ; le porteur était chargé,
en outre, de faire au pontife un exposé verbal de toutes les questions
pouvant intéresser l'Union. Urbain IV répondit à la lettre de l'empereur
le 23 mai 1264 ; et ce fut encore Nicolas de Cotrone qui reçut mission
de porter le document à Constantinople 2.

Les précisions d'ordre chronologique contenues dans le document
émané de la chancellerie impériale obligent à une mise au point touchant
la date et la place qui lui sont assignées dans les répertoires. En effet,
ces précisions permettent de déterminer très exactement le point de

départ de la computation des années du règne — le 25 décembre 1258 —,
et, par conséquent, la date de cette lettre, écrite au printemps de la
cinquième année : c'est-à-dire en 1263 et non pas en 1264 3. De ce fait il
résulte que Michel Paléologue entra en relations avec Nicolas de Cotrone

1 E. g. : F. Dölger, loc. cit., p. 45, n. 1923. O. Raynaldi, Annales Eccl., ad
ann. 1264, nn. 58-60 ; L. Wadding, Annales Min., ad ann. 1264, n. 1. D'après sa
place dans le registre (Registre 28, fol. 88), elle serait arrivée au mois de janvier 1263
(cf. J. Guiraud, Les Registres d'Urbain IV, t. II, Registre ordinaire, 1.1, Paris 1901,
n. 748, p. 356-357), mais cette date est impossible, comme on le verra par la suite :

la lettre fut écrite au printemps de 1263.
2 Cf. Guiraud, loc. cit., n. 848, pp. 405-408 (x kalend. Junii) ; Potthast 18951

(x kald. Jullii) : même date dans Raynaldi, Ann. Ecc., 1264, nn. 61 ss. ; Wadding,
Ann. Min., 1264, n. 2. — Le Registre, n. 28, fol. 114v porte x kal. Junii, anno III0.

3 Voyez ci-après. Appendice, pp. 338-340.



328 Nicolas de Cotrone

très tôt après la reprise de sa capitale (juillet 1261). La rentrée des

Grecs à Constantinople n'avait rien changé à la politique impériale
vis-à-vis de la Papauté. Avant, les négociations avaient pour but ce

retour dans la métropole de l'empire, retour que l'on escomptait obtenir

par l'entremise du Saint-Siège en échange de l'Union ; après, on offrait
encore l'Union pour se prémunir contre un retour offensif des Latins,
car la position des Grecs n'était pas des plus solides. Nicolas de Cotrone

parut pouvoir servir cette politique.
La réputation du personnage remontait évidemment au temps de

Théodore Lascaris. Selon toute vraisemblance, l'évêque de Cotrone
avait fait le voyage de Nicée — peut-être pour présenter son traité

—, et l'on savait dans l'entourage de Michel Paléologue qu'il pourrait
converser avec lui sans interprète. L'empereur se réjouit d'autant plus
vivement de voir arriver son invité, à la veille de Noël 1262, que le

pape Urbain IV ne mettait aucun empressement à répondre à ses

avances — la déception causée par la chute de Constantinople n'était
pas encore apaisée — ; la présence d'un évêque catholique dans la capitale,

quoique ce fût à titre privé, assurait une reprise des relations

interrompues.
La lettre du printemps ou de l'été 1263, compte tenu du genre

particulier du style officiel, fait un portrait flatteur de l'évêque de Cotrone

et de son activité ; il faut la lire au moins en partie, car elle permettra
de mieux comprendre le rôle de l'évêque :

« Cumque, quarto anno nostri Imperii, primo preterito, vox letitie
ab occidente cor nostrum tetigerit et insonuerit auribus nostris, que animi
nostri accendit affectum, quod a patria et origine gentis nostre, Romeorum
generationis, divina gratia planta proveniens, et de virenti viridario trans-
plantata et ad ortum similem inserta sancte matris Romane ecclesie, atque
litteris sacris et scientia divine scripture, et dogmatibus utriusque ecclesie
adornata, et inspiratione sanctissimi spiritus animata et augmentata,
ad fructum odoris perveniens, ad Imperium nostrum <(se)> transportavit,
Nicholaus videlicet, venerabilis presul Cuthronensis de quo per mul-
torum relationes virorum venerabilium, veritatem dicentium, sensimus
ipsum esse Dei cultorem diligentem, et catholice fidei discretum et verum
predicatorem, et in omnibus sermonibus pie fidei, sine personarum accep-
tione, zelatorem reuniende communis nostre matris ecclesie, sine falsitate
utriusque partis verum dispensatorem divine Scripture, et que sunt sanctorum

patrum bene expositorem. Cui, tertio anno nostri Imperii, tranquilli-
tatis animi nostri litteras direximus, rogantes eundem quatinus amore
Dei, patrie et omnium nostrum clandestina ad majestatis nostre pre-
sentiam personaliter se conferret, ut ex ore ipsius veritatem fidei, quam
confitetur sancta et catholica Romana Dei ecclesia et doctrinam divinarum



et les sources du Contra errores Graecorum 329

Scripturarum, quam ad eruditionem proponit ipsa Romana ecclesia, et
formam vestri divini sacramenti, immediate greco audiremus sermone,
necnon hauriremus vestram et vestrorum fratrum plenariam voluntatem.
Ipse autem, Dei spiritu motus, in hac yeme preterita, in vigiliis Dei Christi
Nativitatis, ad Imperium nostrum accessit ; quo viso letati fuimus ac si
sancte Paternitatis vestre faciem videremus. Qui omnia que sunt vere
fidei per ordinem reseravit, que recte percepimus et, corde et animo illus-
trati, invenimus sanctam Dei ecclesiam Romanam non alienatam a nobis
in divinis pie fidei dogmatibus, sed ea fere nobiscum sentientem et con-
cantantem. Predictus namque presul eiusdem ecclesie doctrinam et sanctorum

patrum ejus, videlicet sancti Silvestri pape, Damasi, Celestini, Aga-
thonis, Adriani, Leonis majoris et junioris, Gregorii Dialogi, Ylarii Picta-
vensis, Ambrosii Mediolanensis, Augustini Ypponensis Africe, Jeronimi,
Fulgentii et aliorum expositiones et dogmata recte fidei reseravit nostro
Imperio, sicut isti sancti exposuerunt predicta. Que invenimus concor-
dantia sermonibus sanctorum patrum eius, videlicet Athanasii Alexandrini,
Basilii Cesaris et Capadocie, Gregorii magni theologi, Gregorii Niceni,
Johannis Crisostomi cum utroque Cirillo, et similia sapientes omnino, que
cum omni fide purissima percepimus, veneramur, credimus et tenemus,
necnon et omnia sacramenta eiudem ecclesie Romane veneramur, effectum
credentes habere ea in animabus justis que Deo couniuntur et coniunguntur
ac confirmantur 1. »

Nicolas de Cotrone avait donc à la cour de Byzance une réputation
de fidèle interprète de l'Ecriture et de théologien averti des Pères de

l'une et l'autre traditions, avant sa conférence du 24 décembre 1262.

Il la devait manifestement à la réponse qu'il avait adressée quelque six
ou huit ans plus tôt à Théodore Lascaris : un exposé de la foi des Latins
sur la procession du Saint-Esprit demandait nécessairement à être
confirmé par l'autorité de l'Ecriture et des Pères. Son nouveau discours

en présence de Michel Paléologue mit l'accent sur l'accord des deux
traditions patristiques ; cela ressort du fragment que nous venons de lire,
et l'empereur en parlera encore dans une lettre à Clément IV de 1267 2.

Ce nouveau document, pas plus que le précédent, ne dit que l'évêque
de Cotrone ait fait son exposé moyennant un écrit, mais la preuve patris-
tique, surtout entendue à la byzantine, ne se faisait guère de mémoire ;

il est vraisemblable que Nicolas utilisa son traité antérieur.
La suite de la lettre de 1263 nous apprend que l'empereur avait

déjà sollicité de Rome l'envoi d'une mission pour négocier l'Union 3
;

1 Guiraud 748, p. 356, col. b, dernière ligne à 357, col. b, lig. 6. Texte
corrigé sur le registre.

2 Publiée par N. Festa, Bessarione, ann. IV, t. VI (1899-1900), pp. 45-57.
Cf. ibid,., pp. 531-532.

3 Cf. ci-après, Appendice, p. 339, document C.



330 Nicolas de Cotrone

ne la voyant pas arriver au printemps de 1263 — les nonces ne se

mettront en route qu'après le 18 juillet1 —, il renvoya l'évêque de Cotrone
à la Curie pontificale, porteur de la lettre que nous utilisons, dans

laquelle il renouvelait sa demande de légats. L'arrivée de Nicolas à Orvieto
n'eut lieu qu'après le 18 juillet, car il n'est point fait mention de la lettre
dont il était porteur dans celle qu'Urbain IV adressait ce jour-là à

Michel Paléologue, faisant suite à toutes les demandes antérieures du
souverain grec. Il ne sera fait réponse à la lettre apportée par l'évêque
de Cotrone qu'au printemps de 1264, par l'envoi d'une nouvelle mission 2.

Cette fois Nicolas repartira avec un titre officiel : il sera l'un des trois
nonces composant la légation 3.

Si ces allées et venues successives entre Rome et Constantinople
témoignent du zèle de l'Evêque de Cotrone pour l'Union, elles ne
précisent pas le rôle qu'il a pu jouer dans les tractations de 1264, qui aboutirent

à un projet d'accord. Quand il arriva à Constantinople, vers le
début de l'été la légation précédente, partie de la Curie avec la lettre
du 18 juillet 1263, avait entamé les négociations ; celles-ci aboutirent
à un projet de convention qui fut signé de part et d'autre ; toutefois
Clément IV, qui succéda le 5 février 1265 à Urbain IV défunt, ne ratifia
pas cet accord. Il faudra attendre jusqu'au concile de Lyon de 1274

pour réaliser une union précaire. Mais Michel Paléologue pouvait croire
dès ce moment que sa politique avait atteint son but. Il concéda de

nombreuses faveurs à Nicolas de Cotrone. L'historien du règne, Pachy-
mère, rapporte qu'on permit à l'évêque de porter les insignes épisco-

paux grecs, et qu'il fut attaché au patriarche (Arsène). On était même

sur le point de lui confier l'administration d'un diocèse — à titre de

bénéfice — quand il tomba subitement dans une demi-disgrâce : il fut
relégué à Héraclée du Pont 4.

Pachymère ne dit pas le motif de cette mesure. L'affaire n'est pas
très claire. Si en effet Nicolas de Cotrone se considérait toujours comme
l'envoyé du pape, pourquoi a-t-il accepté cet exil Et pourquoi la
chancellerie pontificale n'a-t-elle pas élevé de protestations L'évêque

1 Cf. Appendice, doc. G.
2 Cf. Appendice, doc. H.
3

« Ecce apocrisarios nostras, videlicet predictum episcopum (seil. Nicolaum)
neenon dilectos filios Ge;ardum de Prato et Raynerium de Senis, fratres ordinis
Minorum. ad imperialem excellentiam... destinamus. » Guiraud 848, p. 407

lig. 32 ss.
4 Pachymère, De Michaele et Andronico Palaeologis, V, 8 (Migne PG 143,

col.811-813).



et les sources du Contra errores Graecorum 331

avait-il renoncé à un retour en Italie Pensant peut-être l'Union déjà
faite, était-il rentré dans l'Eglise grecque La chose est d'autant plus
vraisemblable que, malgré sa défaveur, il pouvait encore être employé

par le patriarcat au service de l'Eglise L
Par la suite nous n'entendons plus parler de lui, si ce n'est à titre

rétrospectif, dans la lettre de l'empereur à Clément IV, à laquelle nous
faisions allusion il y a un instant, de 1267. Or, chose singulière, ce document

n'est guère moins élogieux pour Nicolas de Cotrone que la lettre
de 1263 : « Homme plein de piété et d'équité, grand par sa science,

et de jugement éclairé, etc. 2. » Mais la disgrâce dont nous a parlé
Pachymère est peut-être postérieure à cette lettre ; l'historien écrivait
assez loin des événements et son récit ne permet pas de préciser de

manière exacte le moment de cette défaveur. Cependant il est

surprenant, d'autre part, que Clément IV ne parle plus de Nicolas dans

sa réponse à l'empereur ; normalement, il devait le mentionner, car les

lettres pontificales répètent le plus souvent le contenu du document

auquel elles font suite.
Si nous ignorons le moment de la mort de l'évêque de Cotrone, il

semble qu'il en fut de même à la Curie pontificale. En effet, une vacance
prolongée du siège, due à l'incertitude où l'on était du sort de l'évêque
Nicolas, expliquerait bien la grande lacune dans la succession épiscopale
de Cotrone à cette époque ; de son premier successeur connu, Jean,
nous savons seulement qu'il décéda avant février 1346 3.

Le Libellus et Nicolas de Cotrone

Un bref rappel des données relatives au Libellus et à son auteur,
mises en évidence dans la première partie de notre enquête, et, en parallèle,

les correspondances réalisées en Nicolas de Cotrone vont mettre
la conclusion en évidence.

1 Cet emploi au service de l'Eglise grecque ne s'expliquerait pas si Nicolas
n'était rentré dans la communauté grecque.

2 Cf. N. Festa, Bessarione, loc. cit., p. 48-49. La réponse de Clément IV est
du 4 mars 1267 : cf. Potth. 19955.

3 Le 17 février 1346 Guillaume, promu évêque de Cotrone après le décès de
Jean, s'oblige au payement des taxes usuelles. Cf. C. Eubel, Hierarchia Cathol.
m. aevi, t. I, Münster 1913, p. 213.



332 Nicolas de Cotrone

L'auteur du Libellus Nicolas de Cotrone

était un Grec, qui avait eu accès aux était grec d'origine, qui, avant de
Archives de la Chambre apostolique ; devenir évêque, était clerc de la
il écrivit le Libellus à la demande d'un Chambre apostolique ; il fit un
exempereur grec, vers 1255 environ ; posé, à la demande de l'empereur
le Libellus se présente comme un ThéodoreLascaris,entrel254etl258,
florilège de textes patristiques grecs de la thèse latine de la Procession
en faveur de la thèse latine de la du Saint-Esprit, et très vraisembla-
Procession du Saint-Esprit, et se- blement, étant donné la réponse
condairement, sur le primat romain de l'empereur, de la thèse du primat
(l'Azyme et le Purgatoire). romain.

Il ne paraît pas nécessaire de gloser ces correspondances ; leur
accord est tel qu'on ne peut concevoir en même temps deux personnages

réunissant des caractéristiques aussi précises et aussi singulières :

Nicolas, évêque de Cotrone, est l'auteur du Libellus.
Cette conclusion va trouver un nouvel appui dans un argument

inexploité jusqu'ici ; celui qui avait éveillé le soupçon de l'abbé Uccelli
sur l'évêque de Cotrone L Nous l'avions laissé volontairement de côté

pour préserver l'enquête de toute influence externe ; il est cependant
légitime de l'utiliser pour vérifier le résultat acquis. L'épilogue du Libellus
met en parallèle les docteurs latins et grecs pour affirmer leur accord

complet ; la foi des uns est identique à celle des autres : l'empereur
auquel est destiné le traité doit recevoir la foi d'Hilaire, Ambroise,
Augustin, Jérôme et tant d'autres, au même titre que celle d'Athanase,
Basile, Grégoire de Nazianze, Grégoire de Nysse, Chrysostome, Cyrille.
Or, lorsque Michel Paléologue relate dans sa lettre à Urbain IV
l'argumentation de Nicolas de Cotrone, exposant en sa présence la doctrine
de l'Eglise latine, en la veille de Noël 1262, c'est la même idée qui
réapparaît, et appuyée par les mêmes témoins. Qu'on en juge Voici, dans

l'ordre du Libellus et dans celui de la lettre impériale, les deux séries

de témoins des traditions patristiques :

Libellus Lettre de Michel Paléologue
(latins) (latins) 2

Hilarius episcopus Pictavensis. Hilarius Pictavensis.
Ambrosius Mediolanensis archiep. Ambrosius Mediolanensis.
Augustinus episc. Hyppon. in Africa. Augustinus Hipponensis Africe.
Hieronymus Presbyter, Hieronymus,
et alii et alii multi. Fulgentius et alii...

1 Cf. ci-dessus, p. 315.
a Avant de nommer les théologiens, l'empereur énumère les papes saints

Sylvestre, Damase, Célestin, Agathon, Adrien et les deux Léon.



et les sources du Contra errores Graecorum 333

Athanasius.
Basilius.

Libellas

(grecs)

Lettre de Michel Paléologue

(grecs)

Athanasius Alexandrinus.
Basilius Cesaree Cappadocie.

Gregorius Nazanzenus Magnus theol. Gregorius Magnus theologus.

Il ne paraît pas possible de penser que ce parallélisme étroit, jusque
dans les formules —- le cas d'Augustin est typique —, soit un effet du
hasard ; manifestement il faut conclure à une même origine. Mais l'on
se demandera si le Libellus n'aurait pas été présenté à Michel Paléologue

plutôt qu'à Théodore Lascaris Non, puisque saint Thomas l'utilise
dès 1256-57. Toutefois il est évident que l'exposé verbal fait devant
Michel Paléologue s'appuyait sur une documentation écrite. Nicolas
de Cotrone aura eu recours à son traité composé au temps de Théodore

Lascaris.
Peut-être faut-il aller plus loin. Nicolas ne serait-il pas l'inspirateur

de la lettre impériale Elle reflète si parfaitement les idées que l'on
retrouve dans l'épilogue du Libellus que la pensée s'en impose. L'accord
des Pères paraît avoir été l'argument favori de Nicolas pour faire
accepter des Grecs la foi des Latins : c'est l'idée centrale de l'épilogue
du Libellus ; c'est l'idée exprimée par la lettre de Michel Paléologue
du printemps de 1263 — qui l'attribue à l'évêque de Cotrone — ; c'est
la même idée encore, et sous le même patronage, que rappelle la lettre
à Clément IV de 1267.

Ce rôle de Nicolas de Cotrone, inspirateur de la correspondance
impériale, nous allons le lui voir jouer à la Curie romaine pour les lettres
d'Urbain IV. En effet, un point de rencontre inattendu se vérifie entre
le Libellus et la lettre expédiée par la chancellerie pontificale à Michel

Paléologue le 18 juillet 1263 1. Nous avons eu l'occasion de noter comme
un trait de byzantinisme du Libellus ses formes Thronus apostolicus,
Apostolicus Thronus romanorum pontificum, etc., au lieu des formes
traditionnelles Sedes apostolica, etc. 2. Or, il se trouve que la lettre
d'Urbain IV emploie les mêmes formes que le Libellus, fait bizarre dans

un document émané de la chancellerie pontificale Ne faut-il pas
soupçonner la main de Nicolas de Cotrone dans sa rédaction Il y a une

Gregorius Nyssenus.
Johannes Chrysostomus.
Cyrillus Alexandrinus.

Gregorius Nyssenus.
Johannes Chrysostomus.
Cyrillus (uterque).

1 Cf. Appendice, doc. G. 2 Ci-dessus, p. 319.



334 Nicolas de Cotrone

difficulté. D'après la chronologie des documents échangés entre Michel

Paléologue et Urbain IV, Nicolas n'était pas de retour à la Curie quand
partit la légation portant la lettre du 18 juillet1 ; comment aurait-il
participé à la rédaction de ce document La difficulté n'est qu'apparente.

Il faut se souvenir en effet que la lettre répond principalement
à celle de Michel Paléologue du printemps de 1262, à laquelle une
réponse provisoire avait été faite dans l'été de la même année 2. La
traduction du document impérial fut vraisemblablement faite par
Nicolas de Cotrone, et la réponse élaborée dès ce moment avec sa

participation ; il ne partit lui-même pour Byzance qu'à la fin de l'automne
(on se souvient qu'il arriva à destination la veille de Noël). Si le document

ne lui fut pas confié, c'est que le pape avait désigné quatre nonces,
de l'ordre des Frères Mineurs, qui devaient le porter et ouvrir les
négociations avec l'empereur. Le départ de ces nonces fut retardé jusqu'à
l'été de 1263, d'abord parce qu'il fallut les convoquer — ils étaient dans

leurs couvents respectifs, certains très éloignés de Rome —, et parce

que des rumeurs défavorables à l'empereur Michel étaient parvenues
entre temps à la Curie 2. Si une instance était faite parce que le document

pontifical répond également à une lettre arrivée depuis quelques jours
seulement 4, donc dans un temps où nous supposons l'absence de Nicolas
de Cotrone, on répondrait qu'il n'est fait mention de ce nouveau document

que tout à la fin de la lettre : manifestement, c'est un complément
de dernière heure.

Mais voilà qui va dissiper toute hésitation sur le fait de la participation

de l'Evêque de Cotrone à la rédaction de la lettre d'Urbain IV.
Que le lecteur veuille bien comparer ces deux textes, l'un pris au Libellus,
l'autre à la lettre du Pape :

Libellus

(Uccelli 429 b 1-11)

« sed ut membra maneamus
in capite nostro apostolico Throno
Romanorum Pontificum, a quo
nostrum est querere quid credere,
quid tenere debeamus ; ipsum ve-
nerantes, ipsum rogantes pro omnibus,

quoniam ipsius solius est re-

Lettre d'Urbain IV

(Guiraud 295, p. 137 b 3-16)

« manentes sicut membra in
eorum capite, apostolico scilicet
Throno Pontificum Romanorum, a

quo querendum est quid sit tenendum,

quidve credendum, cum eius
sit reprehendere, statuere,
ordinäre, disponere, precipere, solvere

1 Cf. Appendice, doc. F et G. 2 Cf. Appendice, doc. C et D.
3 Ces causes de retard sont mentionnées dans la lettre. Guiraud 295, p. 136 a.
4 Cf. Appendice, doc. E, arrivé à la Curie probablement vers le 10 juillet 1263.



et les sources du Contra errores Graecorum 335

prehendere, corrigere, statuere, dis-

ponere, solvere et loco illius ligare,
qui ipsum edificavit, et nulli alii
quod suum est plenum, sed ipsi
soli dédit ; cui omnes iure divino
caput inclinant, et primates mundi
tanquam ipsi Domino Jesu obedi-
unt » (Pseudo-Cyrille).

et loco illius ligare, qui edificavit
illum et qui nulli alii, sed ipsi soli,
quod suum est plenum tradidit et
concessit. Huic etiam Throno omnes
catholici iure divino caput inclinant

et primates mundi, veram
confitentes fidem, tamquam ipsi
Domino Jesu obediunt et intendunt,
ac in illum tamquam in solem
respiciunt et ab eo lumen veri-
tatis et fidei ad salutem recipiunt
animarum, prout nonnullorum
sanctorum patrum, tarn grecorum quam
aliorum, scripture veridice firmiter
asseverant. »

La relation de ces textes saute aux yeux ; il n'est pas nécessaire

d'insister. Nous avons cité un peu plus longuement le document

pontifical parce qu'il reflète une fois de plus l'idée chère à Nicolas
de Cotrone : l'accord des Pères grecs et autres sur la foi professée par
l'Eglise romaine.

Cette participation de l'évêque de Cotrone à la rédaction du document

pontifical laisse pressentir que son rôle dans les tractations pour
l'Union ne fut pas seulement celui d'un simple agent de liaison ; l'avantage
qu'il possédait de parler la langue grecque au titre de langue maternelle,

sa culture originelle, lui donnaient des possibilités de contact
qu'un Latin ne pouvait prendre. Michel Paléologue ne sait se retenir
d'exprimer à Urbain IV sa vive satisfaction de voir enfin un représentant
de l'ancienne Rome capable de lui parler directement, sans cet interprète
gênant qu'on avait toujours dû faire intervenir jusque là dans les
conversations entre Latins et Grecs ; difficulté qui pesait lourdement sur
les entretiens h Nicolas participa probablement à la rédaction de la
lettre de l'empereur au pape — nous avons dit que ses idées chères s'y
retrouvent — et, lorsqu'il fut arrivé à Orvieto, à la nouvelle réponse

que lui fit Urbain IV le 23 mai 1264, dans laquelle se lit encore la
formule « Apostolicus Thronus 2 ».

1
« Predicti nuntii immediate loqui ad invicem ignorabant sed eorum

colloquium per illos qui in medio stabant interprètes, non existentes sufficientes in
scientia nec potentes amborum capere intellectus...» (Lettre de Michel Paléologue,

Guiraud 748, p. 356 b. Appendice, doc. F).
2 Cf. Guiraud, 848, p. 405 b, lig. 15-16, 32.



336 Nicolas de Cotrone

Nous avons relevé plus haut, sans pouvoir l'expliquer, une
anomalie du Libellus ; l'épilogue faisait allusion à trois séries de preuves,
et nous n'avions rencontré que les autorités données sous les noms des

Pères grecs. Ne faudrait-il pas en trouver l'explication dans ceci : ce

serait au cours d'une conférence théologique en présence de Théodore

Lascaris, comme il le fit plus tard devant Michel Paléologue, que Nicolas
aurait développé son thème tripartite. Or, l'argumentation scripturaire
était trop classique pour avoir un intérêt spécial, et l'autorité des Pères

latins avait peu de poids aux yeux des théologiens grecs. Par contre,
le soi-disant dossier patristique grec était la pièce maîtresse de la démonstration

et, qui plus est, constituait une grande nouveauté par son apport
inédit. Nicolas n'aura donné l'édition que de ce seul élément, mais il
rappela dans l'épilogue le nœud de sa démonstration verbale. Quand
sept ou huit ans plus tard il fera un exposé analogue devant Michel

Paléologue, il utilisera le même dossier.

Le fait que saint Thomas cite le Libellus dès la fin de 1256, ou le

début de 1257, permet de fixer de manière assez précise le temps où
Nicolas de Cotrone fit son exposé devant Théodore Lascaris ; ce fut
entre octobre 1254, date de l'avènement de l'empereur, et l'automne 1256,

moment ultime requis par l'utilisation du traité dans le Contra impu-
gnantes du Docteur angélique. Le traité-réponse de Théodore Lascaris
à Nicolas de Cotrone se situera sans aucune gêne dans l'espace laissé

libre entre le dernier terme fixé et la fin du règne, 30 novembre 1258.

Cet accord est lui-même trop conforme aux exigences historiques pour
ne pas être un signe de la vérité de la solution.

Nous avons noté plus haut l'extension du traité impérial à un objet
non prévu par son programme : le rôle de l'empereur comme arbitre
des conciles. Il suffit de lire le Libellus, qui lui aussi avait débordé le

cadre fixé par la question de l'empereur, pour se rendre compte que
Théodore Lascaris a voulu répondre sur ce second point à Nicolas de

Cotrone : l'affirmation de la primauté universelle du pontife romain

provoqua l'affirmation du rôle impérial.
Autre coïncidence. La lettre de Michel Paléologue faisant l'éloge

que l'on sait de l'évêque de Cotrone est du printemps de 1263. N'est-
il pas vraisemblable que c'est ce document qui attira l'attention de Rome

sur le Libellus Devait-on prendre au sérieux ce théologien si bien en

cour à Byzance Ce serait à cet instant que le pape soumit le Libellus
à l'examen de saint Thomas. Voilà encore qui cadre tout à fait avec
ce que nous savons de la chronologie respective des œuvres contem-



et les sources du Contra errores Graecorum 337

poraines du saint Docteur : Contra errores Graecorum, IV Sentences
et IV Contra Gentiles 1.

Si la mémoire de l'évêque de Cotrone n'était pas entachée par
la falsification des textes dont il s'est rendu coupable dans le Libellus,
le personnage mériterait de retenir davantage l'attention des historiens.
L'audace avec laquelle il a fait passer ses faux sous le nom des Pères
confond l'esprit : tenait-il ses compatriotes, qu'il voulait convaincre
de se rallier à l'Eglise latine, comme assez ignorants de leur propre
tradition patristique pour pouvoir leur présenter impunément ses fausses
autorités Ou bien son discours oral avait-il présenté la chose d'une
autre manière, par exemple comme une glose des textes authentiques
Quoi qu'il en soit, les théologiens grecs n'ont pas pu ne point s'étonner
de cet apport inédit et si pressant, puisé à leurs auteurs La supercherie
a dû être découverte à un moment donné, au grand dommage de la
politique impériale. Ne serait-ce pas l'explication de cette demi-disgrâce
qui le frappa à Constantinople et dont Pachymère n'a pu nous dire la
cause L'éloignement de Nicolas de Cotrone devient si normal dans
l'occurrence qu'il y a quelque chance que ce soit là son véritable motif.
Le scandale qu'aurait dû soulever à Byzance la découverte d'un écrit
favorable à l'Eglise latine rempli de faux aura été atténué par le
fait que son auteur était rentré dans la communauté grecque. Il est
notoire en effet qu'en matière de faux on avait la conscience plus
élastique en Orient qu'en Occident. On peut même ajouter que s'il
s'agit de faux en matière doctrinale, le moyen âge latin n'en a connu
qu'un seul vraiment important : notre Libellus 2. Il est piquant
de noter que c'est l'œuvre d'un Grec, qui eut le premier, mais non
le dernier, l'idée de payer ainsi le bon accueil reçu en Occident. En
somme, Nicolas de Durazzo est un digne précurseur des André Dar-
mario, Macaire Mélissène, Constantin Paléocappa, Nicolas Comnène-
Papadopoulos.

1 Cf. H. Dondaine, Le Contra errores Graecorum de saint Thomas et le
IVe livre du Contra Gentiles, Les Scienc. Philos, et Théol., I 1941-1942, pp. 156-162 ;

du même, Qualifications dogmatiques de la théorie de l'Assumptus homo dans les
œuvres de saint Thomas, ibid., pp. 163-168. Cf. Bulletin thomiste, t. VI, 1940-
1942, n0B 115 et 116, pp. 109-110 (page 110, corriger en 18 juillet la date erronée
de 28 juillet).

2 Que l'on nous entende bien. Tout n'est pas faux dans le Libellus — ainsi
de nombreux extraits du Trésor de saint Cyrille d'Alexandrie (UccELLi.pp. 400 ss) —,
mais le mélange et la confusion des éléments authentiques et non authentiques
y sont déconcertants.

Divus Thomas 23



338 Nicolas de Cotrone

APPENDICE

Nous avons corrigé ci-dessus la date assignée dans les répertoires
à un document émané de la chancellerie de Michel Paléologue 1. Nous
devons justifier cette correction. Le document en effet fut écrit en la
cinquième année du règne — le fait ressort des précisions données
relativement à la quatrième année, qui était à ce moment la dernière année

écoulée (primo preterito) — ; or il est impossible qu'une lettre de la

cinquième année du règne de Michel Paléologue soit de 1264. La
computation des années du règne a pour point de départ soit le jour où

le souverain fut élevé sur le pavois, selon la coutume grecque (1er décembre

1258) ; soit le jour du couronnement à Nicée (25 décembre 1258) ;

soit, enfin, celui de son second couronnement, à Constantinople (15 août
1261) : or, dans aucun de ces cas, 1264 ne coïncide avec la cinquième
année Pour déterminer l'année de l'ère chrétienne correspondant à

cette cinquième année du règne de Michel Paléologue, il faut d'abord
fixer le point de départ de ce règne d'après le comput impérial. Pour ce

faire, les informations chronologiques de notre lettre de cette cinquième
année suffisent largement ; le cas est même privilégié.

Si le début officiel du règne avait coïncidé avec le deuxième couronnement

(15 août 1261), la cinquième année aurait commencé le 15 août 1265

et se serait achevée le 14 août de 1266. Dans ce cas, la lettre impériale
aurait été écrite soit à la fin de l'été 1265, soit au printemps 1266,

puisqu'elle fut écrite après l'hiver, dans la cinquième année : computation

impossible puisque la réponse d'Urbain IV est du 23 mai 1264.

Essayons avec le 1er décembre 1258, jour de l'élévation de Michel

sur le pavois. Dans ce cas, la quatrième année du règne s'achèverait
au soir du 30 novembre 1262. Or, Nicolas est arrivé à Constantinople
une veille de Noël, en la quatrième année du règne : il s'agirait donc
de Noël 1261. Et comme la lettre de l'empereur a été écrite au printemps
ou bien au début de l'été suivant, elle serait du printemps ou de l'été 1262.

Ce qui est encore impossible, puisqu'elle date de la cinquième année,
et que celle-ci commencerait seulement le 1er décembre 1262.

Reste la troisième computation, dont le point de départ est Noël 1258.

La quatrième année du règne s'achève cette fois au soir du 24 décembre

1262. Nicolas arrive à Constantinople en la quatrième année, la veille
de Noël, c'est-à-dire le dernier jour de l'année. Au printemps suivant,
ou bien au début de l'été, dans la cinquième année, c'est-à-dire en 1263,

1 Ci-dessus, p. 327.



et les sources du Contra errores Graecorum 339

l'empereur écrit à Urbain IV. Cette fois nous y sommes ; nulle incohérence,

nulle contradiction ; tous les éléments chronologiques sont
respectés. C'est donc que la computation du règne part du jour du premier
couronnement, le 25 décembre 1258. En conséquence, la lettre à

Urbain IV donnée par les répertoires comme de 1264 est antérieure d'un
an. Cette conclusion a des répercussions sur la chronologie générale de

la correspondance de l'empereur et du pape à cette époque. Voici un
tableau qui permettra de fixer l'ordre des faits. Pour le lire, on se

souviendra que l'année impériale s'achève au 24 décembre de l'année
de l'ère chrétienne correspondante.

a —- 1258, 25 décembre. Premier couronnement de Michel Paléologue.

Dölger, p. 30 h
h — 1261, 25 juillet (3e année du règne de Michel Paléologue). Prise

de Constantinople par les Grecs. 15 août. Deuxième

couronnement de Michel Paléologue.

A — 1261, peu après le 15 août (3e année de M. P.). Michel Paléologue
à Urbain IV : Demande l'envoi de légats pour négocier

l'union des Eglises. Portée par Nicéphoritzès et Aloubardès

(Maxime Arrivée le Mention dans G : Guiraud 295

(p. 135, lig. 40) 2 et Georges Pachymère, De Michaele et
Andronico Palaeologis II, 36,1, 168. Dölger 1899. Réponse :

document G, ci-après.
B — 1261, avant le 25 décembre (3e année de M. P.). Michel Paléo¬

logue à Nicolas de Cotrone : L'invite à Constantinople à

titre privé. Portée par Arrivée le Mention dans F :

Guiraud 748 (p. 357, col. a, lig. 20). Dölger 1905 (sous la
date de 1262) 3.

C — 1262, fin printemps (4e année de M. P.). Michel Paléologue à
Urbain IV: Demande l'envoi de légats pour l'Union. Se plaint
de l'excommunication des Génois, ses alliés. Portée par Maxime
Aloubardès, Andronique Mouzalon et Michel Abalantès.
Arrivée le Traduite par Nicolas de Cotrone Mention

1 Dölger F. Dölger, Corpus der griechischen (cf. ci-dessus, p. 326,
n. 2). Nous citerons : Dölger, avec le numéro d'ordre du document.

2 Guiraud J. Guiraud, Les Registres d'Urbain IV, t. II, Registre ordinaire,
t. I, Paris 1901. Nous citerons : Guiraud, avec le numéro d'ordre du document,
et, s'il y a lieu, la page et la ligne.

3 La date de 1261 s'impose puisque dans la lettre du printemps 1263 (doc. F)
Michel Paléologue dit qu'il invita Nicolas de Cotrone par lettre de la troisième
année du règne. Voyez le texte ci-dessus, p. 16 Cf. Guiraud, 748, p. 357, lig. 20.



340 Nicolas de Cotrone

dans G : Guiraud 295 (p. 135 a, lig. 5) et Georges Métochite,
Historia Dogmatica II, 41. Dölger 1911. Réponse : G.

D — 1262, été-automne. Urbain IV à Michel Paléologue : Promet
l'envoi de nonces (Réponse provisoire à C). Portée par
Maxime Aloubardès, etc. Arrivée le Texte : L. Wadding
Annales Minorum..., ad ann. 1262, n. I : ex formulario
Marini Ebulensis (éd. de Quaracchi, t. IV, 1931, pp. 203-

204). Potthast, Regesta, n. 18 399.

c — 1262, 24 décembre (4e année de M. P., dernier jour). Nicolas de

Cotrone arrive à Constantinople, donnant suite à B. Source : F1.

E — 1263, printemps (5e année de M. P.). Michel Paléologue à Ur¬
bain IV : Déclare entre autres qu'il reconnaît le pape comme
seul arbitre entre lui et les Latins. Portée par Arrivée
vers le 10 juillet. Mention et sommaire dans G : Guiraud
295 (p. 140, lig. 24). Dölger 1920. Réponse : G.

F — 1263, printemps-été (5e année de M. P.). Michel Paléologue à

Urbain IV: Relate l'entretien avec Nicolas de Cotrone. Demande

l'envoi immédiat de légats, avec le porteur, Nicolas de Cotrone.

Arrivée après le départ des porteurs de G, du 18 juillet 1263.

Traduction (par Nicolas de Cotrone dans Guiraud 748.

Dölger 1923 (sous la date de 1264). Réponse : H 2.

G — 1263, 18 juillet. Urbain IV à Michel Paléologue : Réponse (pré¬

parée partiellement par Nicolas de Cotrone) à A C E. Portée

par Simon d'Auvergne, Pierre de Mora, Pierre de Crest

et Boniface d'Ivrée O. F. M., nonces apostoliques. Arrivée
le Registre d'Urbain IV : Guiraud 295 3.

H — 1264, 23 mai. Urbain IV à Michel Paléologue : Réponse à E
(préparée par Nicolas de Cotrone Portée par Nicolas de

Cotrone, Gérard de Prato et Raynier de Sienne (les deux
derniers O.F.M.), nonces apostoliques. Arrivée le Registre
d'Urbain IV : Guiraud 848 4.

1 Le doc. F dit : « Quarto anno nostri Imperii, primo preterito, Nicholaus...,
in hac yeme preterita, in vigiliis Dei Christi Nativitatis, ad imperium nostrum
accessit ...» (Guiraud, 748, p. 356, dern. lig. 357 a). Cf. ci-dessus, pp. 328-329.

2 Pour la date de ce document, voyez page précédente et ci-dessus, p. 327, n. 1.
3 Potthast, Regesta, n. 18605, sous la date du 28 juillet. Même quantième

dans L. Wadding, Annales Minorum, ad ann. 1263, n. II (v kalendas augusti).
Le registre (n. 26, fol. 102r) porte « xv kalendas augusti, anno 11° ».

1 Raynaldi, Wadding, Potthast datent le document du 22 juin. Cf. ci-
dessus, p. 327, n. 2.


	Nicolas de Cotrone et les sources du Contra errores Graecorum de Saint Thomas

