Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff
Autor: Stolz, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der dialektisch-personalistische
Kirchenbegrift

Kritische Studie zur Kirchenlehre Emil Brunners

Von Wilhelm STOLZ

Zur Einfiihrung

Das Problem der Kirche steht heute auf katholischer wie prote-
stantischer Seite im Vordergrund der theologischen Diskussion. Der
ekklesiologische Friihling, den « das Jahrhundert der Kirche » (O. Dibe-
lius) hervorgebracht hat, diirfte geistesgeschichtlich einerseits von dem
seit dem ersten Weltkrieg allgemein einsetzenden Erwachen eines neuen
GemeinschaftsbewuBtseins im weltlichen und kirchlichen Bereich in-
auguriert worden sein und anderseits mit der ideologischen und macht-
politischen Bedrohung von Christentum und Kirche durch den theo-
retischen und praktischen Materialismus und Naturalismus verschieden-
ster Firbung zusammenhingen. Es war ja in der Dogmen- und Theo-
logiegeschichte meistens so, daBl man den jeweils gefihrdeten Glaubens-
wahrheiten und -werten vermehrte Aufmerksamkeit schenkte und sich
fiir sie mit besonderer Kraft und Akribie einsetzte. Auch hier zeigt sich
somit einmal mehr, wie die Theologie vom praktischen, religios-kirch-
lichen Leben her oft entscheidende Impulse empfingt, wihrend sie selbst
hinwiederum auf ihre Weise je und je zur Verteidigung und Vertiefung
eben dieses Lebens aufgerufen ist.

Die Entwicklung der neueren Ekklesiologie katholischerseits, von
Mohler, Newman, Scheeben u. a. eingeleitet, wurde lehramtlich geklirt
und gefordert durch die Definition der papstlichen Unfehlbarkeit durch
das Vatikanische Konzil und das fiir dasselbe zur Beratung vorbereitete
Schema constitutionis de Ecclesia, sowie durch die pédpstlichen Rund-
schreiben «Satis cognitum» (29. Juni 1896), « Mortalium animos »



294 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

(De vera religionis unitate fovenda, 6. Januar 1928) und besonders
« Mystici Corporis Christi» (29. Juni 1943)'. — Die protestantische
Kirchendogmatik bekam vor allem durch die 6kumenische Bewegung,
die durch die Konstituierung des « Okumenischen Rates der Kirchen »
(Amsterdam 1948) in ein neues Stadium getreten ist, stirkste Anregung
und Auftrieb. Der Gedanke der « Una Sancta» rief von selbst einer
eingehenderen theologischen Beschéftigung und Auseinandersetzung mit
dem Problem der Kirche, ihrem Wesen, ihrer Entwicklung und Organi-
sation. Dabei bahnte sich im evangelischen Denken iiber die Kirche
im allgemeinen eine bemerkenswerte Wandlung im Sinn einer Abkehr
vom lutherischen Gedanken der « ecclesia invisibilis » und einer vorerst
noch vorsichtigen Hinwendung zum sichtbaren und sakramentalen
Charakter der Kirche an 2.

Selbstverstiandlich befafte sich die neue theologische Richtung oder
Schule der « Dialektiker » ebenfalls mit der aktuellen Frage der Kirche
und gab darauf ihre eigene, typisch dialektische Antwort ; eine Ant-
wort, die nicht allein durch ihr mehr oder weniger konsequentes
Zuriickgehen auf die urreformatorische Kirchenidee einerseits und die
praktische Verwertung von Erkenntnissen der modernen Person- und
Gemeinschaftsphilosophie anderseits, sondern auch durch ihre scharfe
Abgrenzung und Distanzierung von der katholischen Kirchenauffassung
charakterisiert ist. Nachdem die Kirchenlehre K. Barths katholischer-
seits bereits eine kritische Darstellung und Wiirdigung gefunden hat 3,
diirfte es angebracht sein, auch den Kirchenbegriff des anderen fithren-
den dialektischen Theologen und aktiven Mitarbeiters in der okume-

1 Vgl. dazu u.a. G. FEUERER, Unsere Kirche im Kommen, Freiburg i. Br.
1937. — M. KosTER O. P., Ekklesiologie im Werden, Paderborn 1940. — K. Apawm,
Ekklesiologie im Werden, in: Theol. Quartalschrift 122 (1941), 145-166; usw.

2 0. LintoN, Das Problem der Urkirche in der neueren Forschung. Eine
kritische Darstellung, Uppsala 1932. — C. DAMOUR, Epochen des Protestantismus ;
Studien zum Kirchenbegriff, Berlin-Leipzig 1935. — L. HopagsoN, Das Glaubens-
gesprich der Kirchen; Die zweite Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenver-
fassung, abgehalten in Edinburg vom 3.-18. Aug. 1937 ; in deutscher Ubersetzung,
hrsg. von E. STAEHELIN, Zollikon-Ziirich 1940. — F. M. BrRauN O. P., Neues Licht
auf die Kirche ; Die protestantische Kirchendogmatik in ihrer neuesten Entfaltung,
Einsiedeln 1946. — Bischof St. NEILL, Amsterdamer Studienbuch ; Die Botschaft
und die Berichte der ersten Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen
mit einfiihrenden Erliuterungen, Ziirich 1949.

3 Vgl. G. FEUERER, Der Kirchenbegriff der dialektischen Theologie, Freiburg
i. Br. 1933. — J. FEHR, Das Offenbarungsproblem in dialektischer und thomistischer
Theologie. Freiburg (Schw.) (1939), bes. 87-108: Offenbarung, Heilige Schrift
und Kirche.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 295

nischen Bewegung, EMIL BRUNNERS, in kritischer Beleuchtung und im
Sinne einer 6kumenischen Fiihlungnahme ndher kennenzulernen.

Wenn auch die katholische Theologie in der 6kumenischen Bewegung
nicht unmittelbar aktiv mitwirken kann, so ist doch auch sie, ent-
sprechend der Bitte Christi: «ut omnes unum sint !'» (Joh. 17, 21),
aufgerufen, in geeigneter Weise am dringlichen Werk der konfessionellen
Verstindigung und kirchlichen Einigung mitzuarbeiten. Eine der ersten
Voraussetzungen, die diesem Ziele dient, ist zweifellos die, daB man sich
hiiben und driiben « mindestens genau und ohne Karikaturen kennen-
zulernen versucht » (K. Barth), daB man niheren Einblick nimmt in
die Lehren und Anschauungen des Gegners, wobei sich von selbst das
Bediirfnis einstellen wird, dtiologisch die letzten philosophischen und
theologischen Hintergriinde und Zusammenhinge des anderen Systems
zu erforschen und aufzuhellen. Dieses Vorgehen schlieBt anderseits eine
sachliche, vom unbedingten Willen zur Wahrheit getragene kritische
Stellungnahme zur fremden und einen priifenden Vergleich mit der
eigenen Lehranschauung nicht aus, zumal wenn der Gegner ausdriick-
lich erklirt: « Trotz der konfessionellen Treue miissen wir uns die
Freiheit bewahren, von allen Lehrern der Kirche und von allen Kirchen
zu lernen ... Nicht die kirchliche Ausgleichsformel, sondern die Wahr-
heit allein suchen wir, ob sie uns nun von der eigenen, der fremden oder
von gar keiner der Konfessionen geboten werde.»! Es ist klar, daB
eine kiinftige Wiedervereinigung der getrennten Christen nicht bloB
Sache des guten Willens ist, «sondern auch der besinnlichen ange-
strengten Tat oder vielmehr : sie ist Sache jenes guten Willens, der
sich um der ewigen Wahrheit willen nicht scheut, auch liebgewordenen
Denkgewohnheiten und Vorurteilen zu entsagen und der Wahrheit vor-
behaltlos auf den Grund zu gehen » 2.

! E. BRUNNER, Die christliche Lehre von Gott ; Dogmatik Bd. I, Ziirich 1946
(zit. D I), 95 u. 96. — Fir seine tibrigen, 6fters zitierten Schriften verwenden wir
folgende Abkiirzungen : D II = Die christliche Lehre von Sch6pfung und Erlésung ;
Dogmatik Bd. II (1950) ; EK = Um die Erneuerung der Kirche (1934) ; GM
= Gott und Mensch (1930) ; GO = Das Gebot und die Ordnungen (1932 bzw.
1939) ; LHG = Die Lehre vom Heiligen Geiste (1945) ; Mi = Der Mittler (1927
bzw. 1930) ; MW = Der Mensch im Widerspruch (1937 bzw. 1941) ; OV = Offen-
barung und Vernunft (1941) ; WGM = Das Wort Gottes und der moderne Mensch
(1937). — Deutsche Werke ohne Angabe des Verfassers stammen von E. Brunner,
lateinische vom hl. Thomas von Aquin.

? K. ApaMm, Una Sancta in katholischer Sicht ; Drei Vortrige tiber die Frage
einer Wiedervereinigung der getrennten christlichen Bekenntnisse, Diisseldorf 1948,
13. — Man konnte hiezu das Goethewort zitieren : « Du wirst mich wahrhaft
finden, wenn Du je aus deiner Welt in meine schauen magst.» (Torquato Tasso 1, 4.)



296 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Unter solchen Voraussetzungen und in der Absicht, einen positiven
Beitrag zum interkonfessionellen Gesprich von heute zu liefern, ver-
suchen wir im Folgenden, eine objektive Darstellung der Kirchenlehre
Emil Brunners, soweit sie von ihm entwickelt und in seinen Schriften
dargelegt wurde, zu geben, sie vom katholischen Standpunkt aus kri-
tisch zu beleuchten und auf ihre 6kumenische Bedeutung und Relevanz
hin zu priifen.

Es ist die besondere Eigenart des protestantischen Kirchenbegriffs
im allgemeinen, daB er mit dem Offenbarungs- und Glaubensbegriff
aufs engste verkniipft ist — die protestantische Kirche ist ja wesentlich
« Wortkirche », « Glaubensgemeinschaft ». Anderseits ist Emil Brunners
Offenbarungs- und Glaubensverstindnis grundlegend von seinem Person-
und Imagobegriff bestimmt, so daBl ein umfassendes Verstindnis seiner
Lehre von der Kirche die Kenntnis jener Grundbegriffe voraussetzt ;
sie bilden gewissermaBen die Pramissen, aus denen Brunner seinen
Kirchenbegriff ableitet. Der Grund dieser inneren Kohirenz liegt nicht
allein in der Natur der Sache selbst, sondern auch in der unbestreit-
baren Systematik, die Brunners theologischem Denken eignet und die
vor allem durch die konsequente Anwendung seines (besonders in den
neueren Schriften entwickelten) universaltheologischen Strukturprinzips,
des dialektischen Personalismus, gekennzeichnet ist. Dieser Personalis-
mus, der grundsitzlich schon von Luther in die reformatorische Theo-
logie eingefithrt wurde, ist fiir die Ausgestaltung seiner Kirchenlehre
richtunggebend und wirkt sich gerade hier — namentlich in bezug auf
die Einheit der Kirche — in seinen letzten Konsequenzen aus.

Da iiber Emil Brunners Ebenbild-, Offenbarungs- und Glaubens-
begriff schon frither in dieser Zeitschrift gehandelt wurde, wollen wir
uns hier mit einer skizzenhaften Darstellung derselben begniigen !.

Welch fundamentale Bedeutung unser Autor dem Person- und
Ebenbildverstindnis fiir seine Theologie beimiBt, erhellt aus dem Satz :

1 Vgl. A. HorFrMANN O. P., Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin,
in : DivThom(Fr) 19 (1941) 3-35. — G. HAEFELE O. P., Emil Brunner : Offenbarung
und Vernunft, 1. c. 22 (1944) 110-121. Ders. Wissenschaft und Glaube, 1. c. 23
(1945) 108-120. — L. VoLKEN, Der Glaube als Personbegegnung ; Zur Kernfrage
der Theologie Emil Brunners, 1. c. 24 (1946) 8 ; 80-98 ; 167-200 ; 248-287. — Eine
ausfiihrliche Darstellung und kritische Stellungnahme dazu gibt auch meine (1950
in Fryburg eingereichte) Dissertation : Theologisch-dialektischer Personalismus und
kirchliche Einheit ; Apologetisch-kritische Studie zu Emil Brunners Offenbarungs-,
Glaubens- und Kirchenlehre im Lichte der thomistischen Theologie.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 297

« Die Lehre von der imago Dei bestimmt das Schicksal jeder Theologie.
Der ganze Gegensatz von Katholizismus und Protestantismus hat hier
seinen Ursprung.»! Der urspriinglich sich fiir anthropologische und
ethische Fragen besonders interessierende Dialektiker versuchte das
Problem der Urgerechtigkeit und Erbsiinde einer grundsitzlich neuen
Losung entgegenzufithren. Den Ausgangspunkt seiner Uberlegungen
bildet die Frage : « Wie kann der Mensch, wie kann das humanum ...
so aus dem gottlichen Ursprung verstanden werden, daB in diesem
Verstiandnis zugleich der Gegensatz des jetzigen siindigen Menschen zu
seinem Schépfungsursprung zur Geltung kommt ? » (MW 83 ; vgl. D II
90 ff.). Diese Frage sei weder von der katholischen Kirche mit ihrer
Lehre von einer doppelten Gottesbildlichkeit im Menschen, wovon die
eine, iibernatiirliche, durch die Ursiinde verlorengegangen sei, noch von
der reformatorischen Theologie, welche nur eine einzige imago Dei
annehme, die aber durch die Siinde auf einen kleinen « imago - Rest »
reduziert worden sei, befriedigend beantwortet worden (vgl. MW 83,
523 ff.). Emil Brunner selbst nimmt, als reformatorischer Theologe,
ebenfalls nur eine, streng aktualistisch-personalistisch verstandene Eben-
bildlichkeit an — das urspriingliche Personsein des Menschen ist
« beides in einem, Natur und Gnade » (MW 84) —, unterscheidet aber
eine formale oder strukturelle imago: das humanum, die unverlierbare
Menschennatur, deren Kern die Verantwortlichkeit ist, und eine mate-
riale imago : die inhaltliche « Erfiillung der Verantwortlichkeit, das Sein
in der Liebe (Gottes), was dasselbe ist wie das Sein in Christus, das
Sein in der Gotteskindschaft» (D II 91).

Als formale imago ist der Mensch wesentlich verantwortliches, du-
bezogenes Sein ; sein Geist ist « responsorische Aktualitit » und steht
in einer « unaufhebbaren Beziehung zum go6ttlichen Geist » (MW 239),
der ihn durch sein Wort ins Dasein ruft. Diese Wesensbeziehung zu
Gott (die humane Struktur) kann nun positiv oder negativ aktuiert
werden, je nachdem sich der Mensch fiir oder gegen Gott entscheidet.
Entscheiden aber muf er sich, weil sein personales Sein wesenhaft ein
« Sein-zur-Entscheidung » ist und seiner materialen oder inhaltlichen
Seite nach sich nur in der aktuellen Entscheidung, im Antworten auf
Gottes Wort realisiert (daher sprechen wir vom « dialogischen oder
dialektischen Personalismus»). — Antwortet nun der Mensch positiv

! Die andere Aufgabe der Theologie in: Zwischen den Zeiten (zit. ZdZ)
7 (1929) 255-276, 264,



298 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegrift

auf den Liebesanruf des Schopfers durch frei-gehorsame Gegenliebe, so
verwirklicht er (im Totalakt des Glaubens) die materiale imago, das
wahre menschliche Personsein. Verweigert er aber Gott sein gehorsam-
liebendes Jawort, so erfiillt er seine Idealbestimmung: das Sein in
Gemeinschaft mit dem gottlichen (und menschlichen) Du #nické und
vereitelt dadurch das Zustandekommen der imago materialis, die sach-
lich mit der sustitia originalis identisch ist. Diese Negation (Rebellion)
wurde tatsidchlich von den Stammeltern gesetzt und wird auf Grund
einer geheimnisvollen Solidaritit von jedem Menschen aufs neue gesetzt.
Emil Brunner lehnt die traditionelle Erklirung des Verlustes der Ur-
gerechtigkeit durch die sog. « Adamshistorie » und die bis heute all-
gemein geltende Erbsiindenlehre als biblisch und wissenschaftlich unhalt-
bar ab und erklirt, im Einklang mit seiner aktualistischen Imagolehre,
daB jeder Mensch kraft seiner personalen Ursprungsbeziehung zum er-
schaffenden Worte Gottes sich unmittelbar und aktuell fiir oder gegen
Gott zu entscheiden habe — und sich tatsdchlich gegen ihn entscheide
(womit ohne weiteres — mag es nun Brunner zugeben oder nicht —
die iustitia originalis, die ja in der Wiederliebe des Menschen bestdnde,
sich lediglich als ein Sollen und nicht als ein wirkliches Sein erweist !).
An die Stelle der Erbsiinde tritt hier die Tatsiinde, deren Entstehung
und Solidaritit nach Emil Brunner « unerkldrbar» ist ™.

Durch die Siinde, die in sich eine negative Gottesbeziehung dar-
stellt, wird das Wesen des Menschen verkehrt; denn sein Wesen ist ja
nach Brunner «gleich Beziehung» zu Gott (MW 126); aus dem ur-
spriinglichen « Sein-zu-Gott-hin » ist das « Sein-von-Gott-weg » geworden.
Und wie die rechte Du-Beziehung zu Gott grundsitzlich die rechte
Du-Beziehung zum Menschen eingeschlossen hitte, so zieht die Zer-

1 WGM 50; vgl. D IT 116 : « Aber die Frage nach dem Wann und Wie des
Siindenfalles bleibt uns sowohl in der individuellen als in der menschlich-geschicht-
lichen Betrachtung unbeantwortbar. » — « Nicht irgendein Mensch, der in grauer
Vorzeit gelebt hat, ist Adam, der nach dem Bilde Gottes geschaffen ist, sondern
du bist es, ich bin es, jeder Mensch ist es.» MW 102 ; vgl. 144, 412. — Wenn
Emil Brunner mit dem Satz: « Durch die Erbsiindenlehre wird die Siinde ein
biologisches, naturhaftes Faktum » (D II 121), auch die katholische Erbsiinden-
lehre, die mit der Augustinischen nicht ohne weiteres identisch ist, treffen will,
dann wird ihn jede katholische Dogmatik dariiber eines besseren belehren. Aus
der Tatsache niamlich, daB die Erbsiinde durch die aktive Zeugung (als Medium)
weitergegeben wird, darf keineswegs der SchluB gezogen werden, daB sie selbst
ein biologisches, naturhaftes Faktum sei; das wire eine allzu undialektische
Vereinfachung der katholischen Lehre, welche das Wesen der Erbsiinde nicht als
der physischen, sondern der moralischen Ordnung angehérig betrachtet.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 299

stérung der erstern auch die Zerstérung der letztern nach sich — ein
Zustand, der von Brunner im Anschlusse an die Ich-Du=Philosophen
als « Icheinsamkeit », « Du-Verschlossenheit » bezeichnet wird. Aus dieser
verzweifelten Existenzlage kann sich der Mensch nicht selbst befreien ;
nur die Offenbarung und Verséhnung durch Jesus Christus kann ihm
die verlorene Urgerechtigkeit, die imago materialis, im Personakt des
Glaubens zuriickgeben (vgl. MW 507 ff.).

Das Offenbarungs- und Glaubensverstindnis Emil Brunners, das er
dem « verhdngnisvollen MiBverstindnis der Offenbarung und des Offen-
barungsglaubens » seitens der protestantischen Orthodoxie und der
katholischen Kirche gegeniiberstellt!, liegt konsequent in der Linie
seiner Lehre von der imago Dei und der iustitia originalis. Wie Gott
durch sein schopferisches Wort, das zugleich ein offenbarendes ist, den
Menschen zu seinem Ebenbild schafft, so stellt er das zerstérte Eben-
bild durch sein Gnadenwort in Jesus Christus wieder her. Wie somit
das menschliche Gottesbild in der schopferischen Urbegegnung mit dem
ewigen Logos entsteht, so wird es in der geschichtlichen Heilsbegegnung
mit dem fleischgewordenen Gotteswort neu geschaffen ; die restitutio oder
recreatio imaginis entspricht also ihrer creatio und ist ihrem Wesen
nach nur ein supernaturale quoad modum bzw. gratia sanans, denn
der Mensch hat ja durch die Siinde «nicht eine Ubernatur, sondern
eben gerade seine gottgegebene Natur verloren » (MW 84). Die Heils-
begegnung des gottlichen mit dem menschlichen Du vollzieht sich in der
geschichtlichen Offenbarung und im Glauben. Um ihre Wesenseigenart,
wie Brunner sie auffa3t, genauer verstehen zu kénnen, muB3 man vor allem
iiber den von den sog. Du-Ich=Philosophen, namentlich von F. Ebner
und M. Buber aufgezeigten « dimensionalen Unterschied » zwischen den
zwei Erkenntnisarten des « Denkens » und « Begegnens » im klaren sein 2.

1 OV 8. Nach Brunner ist der echt biblische Offenbarungs- und Glaubens-
begriff in der Kirche schon frith verloren gegangen und an seine Stelle der katho-
lische und spater der protestantisch-orthodoxe getreten, welche die Offenbarung
als « gottlich geoffenbarte Lehre » und den Glauben als die « Hinnahme einer Lehre
auf Grund der sie verbiirgenden menschlichen (!) Autorititen» bestimmen. Vgl
OV 174, 38 ff., 98, 114, 146 usw. Mi 540 ; GO 667?%; WB 116-118 ; ferner die
Artikelserie : Die ethische Bedeutung des christlichen Dogmas, in : Der Grundri
1 (1939) und 2 (1940). — Die These von der Einfithrung des griechischen Intel-
lektualismus in die christliche Glaubenslehre hat bekanntlich schon A. von
HARrNACK aufgestellt, vgl. Das Wesen des Christentums (Akademische Ausgabe),
Leipzig 1902, 142 ff.

* Vgl. F. EBNER, Das Wort und die geistigen Realititen ; Pneumatologische
Fragmente, Innsbruck 1921. Dies ist sein Hauptwerk, das man eine « Logosophie »



300 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Denken bedeutet geistige Konfrontation mit dem « Es», d. h. mit
dem sachlichen, abstrakten, unpersonlichen Sein. Im Denken beméich-
tige ich mich des Gegenstandes und ordne ihn als geistigen Besitz
meinem Personbereich ein und unter. Hier habe ich « Wahrheit-von-
mir-aus », Vernunftwahrheit oder « Es-Wahrheit ». Der Kern meiner
Person bleibt davon unberiihrt ; dieses Wissen wandelt mich nicht um,
« es fithrt mich nicht heraus aus meinem Ichkreis, es 148t mich einsam »
(WB 64). Ganz anders beim Begegnen: Da trete ich nicht einer Idee,
einem Objekt, einem « Etwas » gegeniiber, sondern einer Person, einem
Subjekt, einem Du. Der Sinn der Begegnung ist primér nicht intellek-
tuelles Erkennen und ErschlieBen des Gegeniibers, sondern das gegen-
seitige affektive Erkannt- und Erschlossenwerden : die Stiftung person-
hafter Gemeinschaft. Die Begegnung vollzieht sich also nicht in der
rationalen Subjekt-Objekt=Korrelaﬁon, sondern in der Du-Ich=Korre-
lation der « personalen Korrespondenz ». Nur in der Verwirklichung der
Du-Beziehung, also in der aktuellen Hinwendung zum Du in Vertrauen
und Liebe entsteht das wahre Ich, die materiale Person . Die Wahrheit,
um die es in diesem personhaften Beziehungsgeschehen geht, ist die
existentielle « Du-Wahrheit », « Personwahrheit » oder « Wahrheit als
Begegnung ». Die Begegnung, die im menschlichen Bereich nie ganz
rein und unbedingt personhaft ist, erlangt in der Du-Beziehung des
Menschen zu Gott ihre reinste und absolute Form, da gilt nur die
totale Personhingabe.

nennen konnte. Der Verfasser baut die Briicke seiner Gedanken und Reflexionen
auf zwei Hauptpfeiler auf : auf das natiirliche Phinomen der Sprache (wobei er
sich auf Sprachphilosophen wie J. G. Hamann, Jak. Grimm, W. von Humboldt
u. a. stiitzt) ; sodann auf den Prolog des Johannesevangeliums. « Die wahre Inner-
lichkeit des menschlichen Lebens ist die des Worts. In ihm tritt der Mensch aus
der Icheinsamkeit seiner Existenz heraus in ein Verhiltnis zum Du und in diesem
erst hat er sein wirkliches geistiges Leben.» 68 f., vgl. 36, 118, 142, 187 usw.
Vgl. vom selben Verfasser : Wort und Liebe, hrsg. H. JoNE, Regensburg 1935 ;
Das Wort ist der Weg ; Aus den Tagebiichern von Ferdinand Ebner, ausgewihlt
und eingeleitet von H. JoNE, Wien 1949. — M. BUBER, Ich und Du, Leipzig 1923.
— Im Vorwort zu D II (S.vir) schreibt BRUNNER : « Die Neuentdeckung des
« Ich und Du» durch Ebner und Buber ist ... in der Tat wie Karl Heim es aus-
gesprochen hat, eine « Kopernikanische Wende » in der Geschichte des Denkens »,
— Vgl. dazu u. a. A. Derp S. J., Ferdinand Ebner, ein Denker des christlichen
Lebens ? in: Stimmen der Zeit 67 (1936/37) 205-220. L. VoLKEN, L. c. 83 f.

1 Vgl. WB 36 ff.; OV 360 ff. — Vgl. F. EBNER, Das Wort ... 154: « Das

Ich — das Subjekt des Erlebens ... existiert nicht an und fiir sich und auBer-
halb dieser Beziehung zum Du.» — M. BUBER, 1. c. 75 : « Person erscheint, indem
sie zu andern Personen in Beziehung tritt » ; « Der Mensch wird im Du zum Ich»

(36). « Alles wirkliche Leben ist Begegnung » (18, 74) usw.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 301

Auf Offenbarung und Glauben angewandt, welche nach Brunner
die konkreten Beziehungsformen sind, in denen das Heilsgeschehen, die
Heilsbegegnung zwischen Gott und Mensch sich verwirklicht, ergeben
sich hieraus folgende Thesen. Offenbarungswahrheit ist keine stehende,
sondern geschehende Wahrheit ; sie ist nicht Lehrwahrheit, sondern
Personwahrheit : « sie kommt und ist eine Person ». « Gottes Offenbarung
ist Gottes Selbstmitteilung ... das ist wortlich zu verstehen : Gott gibt
sich selbst in der Offenbarung » (GM 20). Biblische Offenbarung ist kurz
gesagt die lebendige Begegnung des fleischgewordenen Gotleswortes mit
dem siindigen Menschen, und christlicher Glaube ist die existentielle
Antwort des Menschen auf diese Begegnung. Dieser Glaube, der « kein
Habitus, sondern vollste Aktualitit » (GO 168) ist, ist das geschuldete
Jawort des Vertrauens und der Liebe, das der Mensch in seinem
Ursprung Gott verweigert hat und ihm nun, von seiner Gnade «iiber-
wiltigt », in freiem Gehorsam schenkt. Durch dieses Jawort, das als
Totalakt der Person das Erkennen, Wollen und Fiihlen des Men-
schen in sich vereinigt, wird seine negative, siindige Gottesbeziehung in
die positive, rechtfertigende umgewandelt ; und weil diese Beziehung
mit der materialen Personalitit und Gottesbildlichkeit identisch ist,
so ist der Glaube die Konstituterung der wahren Person, die Wiederher-
stellung der 1mago Dez.

An dieser Offenbarungs- und Glaubensauffassung fillt dem katho-
lischen Theologen zunichst ihr heilstotalitirer Charakter auf. Danach
vollzieht sich sozusagen die ganze objektive Heilsveranstaltung Gottes
wesentlich in der Dimension der Offenbarung und die subjektive Heils-
verwirklichung in jener des Glaubens (vgl. WB 37) — eine Anschauungs-
weise, die durch das reformatorische « verbum solum», «sola fide »
grundgelegt wurde, und die wir als « Offenbarungs-» bzw. « Glaubens-
monismus » bezeichnen. Daneben spielt hier auch die idealistische Ver-
quickung von idealem und realem Sein, von Sinn und Wesen eine
maBgebende Rolle. (Brunner kommt urspriinglich vom kritischen
Idealismus her !) An sich ist die Liebesgemeinschaft zwischen Gott und
Mensch der Sinn von Offenbarung und Glaube, bei Brunner wird sie
zu ihrem Wesen, das heiBt die Teleologie von Offenbarung und Glauben
wird zu ihrer Ontologie. Biblische Offenbarung ist fiir Brunner nicht
so sehr Lehrmitteilung als vielmehy Lebensmitteilung, namlich die in der
Menschwerdung des Gottessohnes, in seinem Leben und Lehren, Leiden
und Sterben geschichtlich vollzogene, gniadige Gemeinschaftsstiftung
Gottes mit den Menschen, die Herstellung der personalen Korrespon-



302 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

denz 1. Offenbarung als Begegnung kommt nach ihm indessen erst dort
zur vollen Verwirklichung, wo der einzelne Mensch vom Heiligen Geist
(mittels des testimonium internum), sei es durch das unmittelbare Wort
Christi, sei es durch das biblische oder kirchliche Zeugnis von ihm,
zur aktuellen Erkenntnis und Liebe, also zur personhaft antwortenden
Begegnung mit dem gottlichen Du gefithrt wird. Offenbarung und
Glaube stehen somit in unmittelbarer aktueller Korrelation zueinander
— «Ist kein Glaube da, so ist auch die Offenbarung nicht vollzogen »
(D I 23). Dieser Offenbarungs- und Glaubensakiualismus wirkt sich natur-
gemiB auf die Bedeutung und Wertung der mittelbaren Offenbarung,
des Schrift- und Predigtwortes aus. Hier hat das Schriftwort — das im
Grunde irriges und widerspruchsvolles Menschenwort ist 2 — wie auch
das Verkiindigungswort der Kirche keine eigentlich mediative Offen-
barungsfunktion zu erfiillen ; es hat nur (mehr oder weniger disposi-
tiven) « Hinweischarakter », ist also nicht selbst das Wort Gottes, wie
es das seit den Logostheologen der alten Kirche eingerissene und von
der protestantischen Orthodoxie mit ihrer Lehre von der Verbalin-
spiration tbernommene, intellektualistische Mifverstindnis der Offen-
barung und des Bibelwortes haben will. Fiir Emil Brunner ist vielmehr
« das Wort, das in menschlicher Sprache Geformte ... nur noch in
indirektem Sinne Offenbarung: es ist Offenbarung als Zeugnis von

1 Fiir Brunner bedeutet die personale Korrespondenz die « Grundkategorie
der Bibel, innerhalb deren alles andere, was sie uns sagt, gesagt ist und verstanden
werden mul3 » (WB 49, 57) ; das heiBlt, es geht in der Bibel immer um den « Gott-
zum-Menschen-hin » und um den «Menschen-von-Gott-her», um Gottes Herr-
schafts- und Gemeinschaftsstiftung mit den Menschen. — Was wir unter « Offen-
barungs-» und « Glaubensmonismus » zu verstehen haben, wird am besten illu-
striert durch den Satz: « Das Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch
ist also immer ein Offenbarungsgeschehen, ebenso die Geschehnisbeziehung zwischen
dem Menschen und Gott immer eine Erkenntnisbeziehung» WB 37 ; vgl. 47, 49,

2 Vgl. z. B. WB 131 f.; WGM 38; OV 132, 286f.; D I 54 usw. — Brunner
bewertet die « traditionelle Gleichung Bibelwort = Gotteswort» als « Kreatur-
vergotterung, Bibliolatrie» (OV 119). Ein Theologe der katholischen XKirche,
welche zwar nach Brunner «die Schrift als kritische Instanz ausgeschaltet »
(D I 52) hat, wiirde sich kaum den hyperkritischen Satz erlauben : « Die Bibel
als Ganzes ... ist voller Irrtiimer, Widerspriiche, irriger Anschauungen von
mancherlei menschlichen, natiirlichen, geschichtlichen Verhiltnissen.» Religions-
philosophie evangelischer Theologie, Miinchen und Berlin (1927) 1931, 79. Ahn-
liches gilt nach ihm auch « von dem lehrhaften Element der apostolischen Bot-
schaft » selbst (OV 127); so ist die Verschiedenheit der apostolischen Bericht-
erstattung und Lehre «in einigen Punkten, rein theoretisch-begrifflich gesehen,
unversdhnlicher Widerspruch » ; erst in ihrer Zusammenschau ergeben sie « das
unteilbare Ganze des Urzeugnisses von Jesus Christus» (OV 286).



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 303

Ihm » (D I 32), der selbst, als der fleischgewordene Logos, die Offenbarung
1st. Infolgedessen kann das Verhiltnis zwischen Schriftwort und Gottes-
wort nur ein solches der « indirekien Identitit », der « Beziehungsnihe »
sein 1. Und ebenso wird die Funktion der Kirche in der Offenbarungs-
vermittlung eine rein materiell-dispositive, insofern sie durch die Bereit-
stellung des (uneigentlichen) Offenbarungsmediums, d.h. des Bibel-
buches bzw. durch ihr lebendiges Kerygma in Predigt und Lehre die
eigentliche Offenbarungsbegegnung im einzelnen Gliubigen vorbereitet
und ermdglicht — « ubi et quando visum est Deo». Die Offenbarungs-
wahrheit ist ja keine statische « Lehrwahrheit », iiber die die Kirche
beliebig « verfiigen » kénnte, sondern sie ist dynamische « Du-Wahrheit »,
die als solche weder objektiv-direkt vermittelt noch autoritativ gelehrt
und normiert werden kann. « Keine Kirche kann mir die gottliche
Wahrheit verbiirgen ; will ich GewiBheit haben, so muB} sie von anders-
woher als von Menschen (!) kommen.»2 Davon wird weiter unten
noch ausfiihrlicher die Rede sein.

1 Das Prinzip der «Beziehungsnihe» wendet er iiberall dort an, wo das
Verhiltnis von Go6ttlichem und Menschlichem, Glaubensbereich und Vernunft-
bereich, Christentum und Welt, Du-Dimension und Es-Dimension zu kliren und
niher zu bestimmen ist (vgl. GO 514 ff., 483 ; OV 378 ff., 413 ff.; MW 249 ;
WB 83 ff., 133 ff.; D I 45). Fiir das vorliegende Problem koénnte dieses Prinzip
etwa durch folgenden Proportionalsatz ausgedriickt werden : Je niher und unmittel-
barer das Schriftwort auf das Zentrum der biblischen Botschaft, das fleisch-
gewordene Wort Gottes, hinweist, desto mehr eignet ihm der Charakter des
(instrumentalen) Gotteswortes. Es handelt sich hier kurz gesagt «um die
Beziehungsnihe (des Bibelwortes) zur unmittelbaren Anrede Gottes in Jesus
Christus selbst » (WB 87). Hieraus ergibt sich das Axiom : « Die Schrift ist nicht
formale Autoritit, die alle Schriftinhalte von vornherein deckt und fiir sie Glauben
fordert, sondern sie ist eine instrumentale Autoritit, insofern in ihr der Inhalt
an mich herangebracht wird, vor dem ich mich in Wahrheit beugen muB8 », nimlich
Jesus Christus (D I 116).

* OV 163. — Der zitierte Satz beweist, daB Brunner die (sichtbare) Kirche
im Grunde als eine menschliche GréBe betrachtet. Sofern er iiberdies, wie sich aus
dem Kontext ergibt, gegen die katholische Kirche gerichtet ist, impliziert er auch
die verfehlte Anschauung, diese Kirche verbiirge mit ihrer eigenen Autoritit die
Glaubenswahrheit (vgl. OV 38 f., 144, 163, 174 usw.), wo sie doch nach katho-
lischer Lehre keineswegs das eigentliche motivum fidei, der Glaubensgrund, sondern
bloB die condicio sine qua non derselben ist. — Bei dieser Gelegenheit muB leider
auch gesagt werden, daB, wie sich im Verlauf dieser Studie noch zeigen wird, Emil
Brunner katholische Lehranschauungen sehr haufig verkiirzt und entstellt wieder-
gibt, daB er also kaum einmal die genuine katholische Doktrin, sondern meistens
nur eine Karikatur davon bietet, die zu widerlegen ein dialektisches Kinderspiel
ist. Zur Bestitigung unserer Behauptung verweisen wir u. a. auf O. BAUHOFER,
Bemerkungen zu Emil Brunners christlicher Anthropologie, in: Stimmen der
Zeit 134 (1938) 330. — J. FeEnr, Das Offenbarungsproblem ... 28, 321{., 50. —



304 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Mit diesen erklirenden Prolegomena diirfte der Weg geebnet sein
fiir das Verstindnis unseres eigentlichen Themas, das zuniachst sich mit
Emil Brunners Wesensanschauung der Kirche befassen wird.

I. Das Wesen der Kirche

Emil Brunner beginnt in seiner theologischen Ethik den Kirchen-
traktat mit dem Satz : « Die Frage nach dem Wesen der Kirche ist die
Entscheidungsfrage fiir die Theologie ... » (GO 508). Damit hat er
die theologische Bedeutung der Ekklesiologie richtig erkannt : sie ist
gewissermaBen die Spitze der Pyramide eines theologischen Lehrgebiu-
des und diese Spitze wird zum Kriterium der ihr zugrundeliegenden
Theologumena. Wenn Brunner dann fortfihrt : « Die Kirchenfrage ist
recht eigentlich die unerledigte Frage der protestantischen Theologie » 1,
so kommt das in diesem Zusammenhang ungefihr dem Gestindnis
gleich, da die protestantische Theologie ihre Entscheidungsfrage bis
heute noch nicht gelost hat. Brunner selbst gibt dies auch ziemlich
offen zu : « Im Denken iiber die Kirche ist die reformatorische Theologie
und in der Gestaltung der Kirche entsprechend diesem Denken ist die
Reformation iiberhaupt nicht zu Ende gekommen oder nicht durch-
gedrungen » (EK 6). Es ist tatsichlich so, wie O. Bauhofer geschrieben
hat : « Alle evangelische Theologie, alles evangelische Christentum ist
aufs ernsteste vor die Frage gestellt, worin das Wesen der evangelischen
Kirche bestehe, und was diese Kirche zur Kirche mache ... Mit andern

A. HorrFmaNN O. P, 1. c. 22, 24, 31-33. — G. HAFELE O. P., Emil Brunner, Offen-
barung und Vernunft, 1. c. 111 f., 114, 118. — L. VOLKEN, 1. c. 168. — Vgl. auch
K. BartH, Nein! Antwort an Emil Brunner (Theol. Existenz heute, H. 14),
Minchen 1934, 32-34. — Was hieriiber von Brunner zu sagen ist, gilt leider von
den meisten protestantischen Autoren. Es wire wirklich wiinschenswert —
und ldge ja eigentlich in der 6kumenischen Intention —, daB man sich prote-
stantischerseits, sofern man sich schon mit katholischen T.ehren befassen will,
sachlicher und grindlicher mit denselben auseinandersetzen wiirde, als es gemein-
hin geschieht. Die katholische Wahrheit braucht das Licht nicht zu scheuen,
und unsere Theologie ist bereit, mit jeder anderen ritterlich die Klinge zu
kreuzen, wofern sie selbst und nicht blo ein kiimmerliches Schattenbild von ihr
in die Arena gefordert wird !

1 GO 508; vgl. EK 5f. — Ahnlich F. KaTTenBuUscH, Die deutsche evan-
gelische Theologie seit Schleiermacher ¢, GieBen 1934, II 70. — E. THURNEYSEN,
Das Wort Gottes und die Kirche, Miinchen 1927, 75. — E. RierscHEL, Das Pro-
blem der unsichtbar-sichtbaren Kirche bei Luther, Leipzig 1932, 98, 4. Eine ein-
driickliche Illustration hiezu geben auch die Weltkirchenkonferenzen von Edinburgh
(1937) und Amsterdam (1948).



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 305

Worten : das eigentliche, letzte und tiefste und auch heute unerledigte
und ungeloste Problem des Protestantismus liegt im Begriff, in der
theologischen Frage der Kirche.»' Sehen wir nun, wie Emil Brunner
diese theologische « Entscheidungsfrage » zu losen versucht !

In seiner Personlehre findet sich das Axiom : « Personlichkeit und
Gemeinschaft sind Korrelate, d. h. das eine ist nicht ohne das andere,
weder denkbar, noch wirklich » (GM 88). Dieser Satz kann als Leit-
motiv fiir Brunners Kirchenlehre gelten, insofern nach ihm wahre Person
und wahre Gemeinschaft — und damit ist letztlich die Glaubensgemein-
schaft gemeint, wie wir sehen werden — notwendig zusammengehéren.
Was den Menschen zur Person macht, das macht ihn wesentlich zum
Glied der Gemeinschaft. « Der Mensch kann nicht ‘an sich’ Mensch
sein ; er kann es erst in der Gemeinschaft. » 2 Gott will die menschliche
Person so, daB sie «nur im Dualis, nur in der Bezogenheit auf den
Andern, also nur ‘vom Andern her’ (Gogarten)» (GO 175) ihr wahres
Personsein bekomme ; sein « Wille ist ganz und gar ein Sozialwille, ein
Volkswille, ein Gemeinschaftswille » (GO 40). Die Begriindung hiefiir
ist in Brunners Verstindnis der Gottebenbildlichkeit zu suchen : « Da
Liebe als der materiale Gehalt der Ebenbildlichkeit das Wesen der
Humanitiat ausmacht, miissen die Probleme des Menschseins als Pro-
bleme der Gemeinschaft angesehen werden, so da3 im Ich-Du=Verhiltnis
Sein und Aufgabe des Menschen beschlossen liegt. » 3 — Nur im Glauben
wird nach Brunner dem Menschen die Befreiung aus dem siindigen Ich-
krampf, die Aufgebrochenheit zum mitmenschlichen Du hin geschenkt ;
indem der Glaube die Person konstituiert, schafft er zugleich die wahre
menschliche Gemeinschaft. « Glaube, als Empfang der gottlichen Liebe,
ist die Geburt des Seins-in-Gemeinschaft ... Darum findet sich jeder,
der zum Glauben erwacht, als Glied einer Gemeinschaft vor, verbunden
mit denen, denen dasselbe Wunder des Aufgebrochenwerdens zuteil
wurde. »* Diese Gemeinschaft aber ist die Kirche, als « die Gemein-
schaft derer, die, vom Wort Gottes in Christus getroffen und {iber-

1 O. BAUHOFER, Einheit im Glauben, Einsiedeln 1935, 225.

MW 97; vgl. 131, 2221.; WB 78f Kommunismus, Kapitalismus und
Christentum (Kirchliche Zeitfragen H. 23), Zirich 1948, 5, 8.

3 H. Vork, Emil Brunners Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen,
Emsdetten 1939, 77.

4 OV. 135; vgl. WGM 104 f. : « Indem du ein Glaubender wirst, bist du
schon kein Einzelner mehr ... weil du in eben diesem Moment in den Leib Christi,
in die Gemeinde, in die ekklesia eingereiht wirst. Man kann nicht Gott als Vater
bekommen, ohne sofort die Menschen als Briider zu bekommen. »

Divus Thomas 21



306 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

wunden, Glaubende wurden» (OV 135). Wie es wahres Personsein
auBerhalb und unabhingig vom Glauben nicht geben kann, so gibt
es auch keine wahre menschliche Gemeinschaft ohne ihn ! ; sie ist also
entweder Glaubensgemeinschaft, Kirche, oder sie ist nicht. « Person-
gemeinschaft im strengen Sinn gibt es also nur als ‘Kirche’, das Wort
Kirche im urspriinglichen Sinne verstanden, nicht als Rechtsgebilde,
sondern als coetus electorum (xA%jorc-€xxAnota), darum als Gemeinschaft,
die notwendig den Einzelnen als ‘Einzelnen’ fordert. » 2 — Wesen und
Eigenart dieser Gemeinschaft erliutern wir am besten anhand der
« drei klassischen Wesensbestimmungen der Kirche » : coetus electorum,
corpus Christi, communio sanctorum, «die alle unter verschiedenem
Gesichtspunkt dasselbe sagen wollen und doch erst miteinander das

Ganze sagen konnen » 3,

1. Die Kirche als « coetus electorum »

An diesem Begriff diirfte uns paradoxerweise Emil Brunners theolo-
gischer Naturalismus im Verstindnis der Kirche aufgehen. Wir sagen :
paradoxerweise ; denn wir meinen, der biblische Begriff der electio, der
hier relevant wird, deute gerade auf eine Tatsache hin, auf eine gott-
liche Berufung und Erwihlung, die das natiirliche Telos des Menschen
wesentlich transzendiere. Fiir Brunner dagegen ist diese electio schon
mit der Menschennatur an sich und ihrer immanenten Wesensbestim-
mung : Sein-zur-Gemeinschaft, Sein-zur-Liebe, gegeben. Die »ticig des
Menschen ist zugleich seine xA¥oig, wie uns in Brunners Imagolehre
gesagt wird. «Denn der Grund seines Wesens ist der ewige Liebes-
wille, die ewige Erwidhlung Gottes ... Das Wort der gottlichen Er-
wihlung ist der Ruf zur menschlichen Bestimmung » (MW 66 f.). In-
folgedessen ist die Kirche grundsitzlich und urspriinglich irgendwie eine
Schopfungsordnung, insofern der gottliche RatschluB8 der Erschaffung
der Menschheit mit dem RatschluB}, sie als Kirche, d. h. als « coetus
electorum », zu erschaffen, sachlich zusammenfillt. Der Begriff der

1 Vgl. WGM 98 : « Siinde und Gemeinschaftslosigkeit ist ein- und dasselbe.
Die Gemeinschaftslosigkeit mit Gott wirkt sich aus als Gemeinschaftslosigkeit
mit den Menschen. »

2 GO 604 ; vgl. 284; Mi 561. — H. VoLkK, L. c. 93 : « Da wahres Menschsein
nur moglich ist im Glauben, ist die schopfungsmaifBige und einzige Form der
Existenz fiir die Menschheit als Gemeinschaft die Gemeinschaft der Gldubigen
oder die Kirche. »

3 GO 509; vgl. EK 7-9; WB 142-144,



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 307

Kirche und der Begriff wahrer menschlicher Gemeinschaft sind also
inhaltlich schlechthin identisch. « Kirche ist nicht eine Gemeinschaft
unter anderen ..., die ‘Kirche’ ist vielmehr die in der Verséhnung durch
Jesus Christus wiederhergestellte Schopfungsgemeinschaft und auf die
Vollendung der Schépfung bezogene Erlosungsgemeinschaft. Die com-
munio electorum, die éxxAnota der xhyrol ist die einzig wahre Gemein-
schaft. »*

Der ekklesiologische Naturalismus, der diesem Begriff des coetus
electorum unverkennbar anhaftet, besteht darin, daB die Kirche positiv-
potenziell (nicht bloB auf Grund der potentia obedientialis) mit der
Menschennatur als solcher gegeben ist. Sie ist also an sich #icht eine
iibernatiirliche GroBe, die an die gottesbildliche Sozialnatur des Menschen
zwar ankniipft, in sich aber ganz und gar ein Werk der Gnade und
des besonderen Heilswillens Gottes darstellt, sondern sie ist eine wur-
spriinglich natiirliche, im géttlichen Schépfungsplan als notwendiges
Korrelat zu dem in seiner formalen und materialen Ebenbildlichkeit
vollendeten Menschen intendierte Wirklichkeit.

DaB nun die Kirche auch fiir Emil Brunner faktisch keine rein
natiirliche Gemeinschaft ist, folgt demnach nicht aus ihrem Wesen,
sondern aus der Siinde. Wie diese die wahre Personalitit des Menschen
(die imago materialis) zerstort, so zerstért sie auch das mit jener
gegebene positive Angelegtsein der menschlichen Natur auf die wahre,
natiirliche Gemeinschaft, die Kirche, hin. Umgekehrt gibt die Wieder-
herstellung des Gottesbildes, die Wiedergeburt des Menschen, diesem
auch eo ipso seine urspriingliche ekklesiologische Sozialbeziehung zuriick.
So gibt es denn in concreto Kirche nicht mehr als ungebrochene
Schopfungsgemeinschaft, sondern nurmehr als ausgesprochene E7lisungs-
oder Gnadengemeinschaft: was den Menschen an sich von Natur aus
als ihre Wesensbestimmung zukdme : das Gemeinschafts-Sein, das wird
ihnen nun aus « Gnade » zuteil, durch den Glauben 2. In diesem Sinn

1 GO 284. — Dieser kreatianische und pridestinatianische Kirchenbegriff
in einem findet sich auch bei anderen modernen protestantischen Theologen, vgl.
z. B. D. BONHOEFFER, Sanctorum communio; Eine dogmatische Untersuchung
zur Soziologie der Kirche (Neue Studien zur Geschichte der Theologie und der
Kirche, hrsg. von R. SEEBERG, 26. Stiick), Berlin und Frankfurt a. O. 1930,
22 ff.; 73 ff.

? Hier ist zu erwihnen, daB « Gnade» bei Brunner nie im Sinne eines
wesensmiBig Ubernatiirlichen, als gratia elevans (supernaturale quoad substan-
tiam), zu verstehen ist, sondern nur als gratia sanans (supernaturale quoad modum),
insofern damit dem Menschen nicht etwas geschenkt wird, das ganz und gar iiber



308 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

kann daher Brunner sagen : « Die Kirche ist keine natiirliche Gemein-
schaft — man wird nicht in sie hineingeboren ... Es ist die Gemein-
schaft, in die man hineinkommt durch den géttlichen Ruf, also durch
die Wiedergeburt. Kirche ist die Gemeinschaft, der durch Gott Hin-
eingerufenen » (GM 51).

Auf die Frage, ob Brunner seinem Verstindnis des coetus electorum
einen prddestinatianischen Sinn unterlege, konnte man mit ja und nein
antworten. Mit ja, insofern er die géttliche Erwdhlung der Menschen
als den einzigen Daseinsgrund der Kirche namhaft macht und nur
durch Erwihlte die eigentliche Kirche (« Kirche des Glaubens ») gebildet
werden 1Bt : « Schopfer der Kirche ist ganz allein Gott durch seine
Erwihlung und seinen Ruf. An wem sich der Ruf Gottes wirksam
erweist, wer sich tatsichlich ‘retten 1Bt aus diesem verkehrten Ge-
schlecht’” — der gehort, eben indem dies an ihm geschehen ist und
geschieht, zu dieser neuen Gemeinschaft, zur Kirche, die gar nichts
anderes ist als eben die Gemeinschaft der so Herzu- und Heraus-
gerufenen, der xAntol &ytot. »! Wenn wir dagegen Emil Brunners Auf-
fassung von der Erwihlung ndher in Betracht ziehen, dann wird man
seinen Kirchenbegriff nicht als eigentlich pridestinatianisch — wenigstens
im herkémmlichen Sinn — bezeichnen kénnen. Denn es ist zu bedenken,
dalB er die Begriffe der Erwidhlung und Pridestination nicht im tradi-
tionellen Sinne versteht. « Géttliche Erwiahlung » bedeutet nach ihm
praktisch so viel wie der allgemeine Heilswille Gottes (« voluntas ante-
cedens ») im thomistischen Sinne. Die go6ttliche Berufung und Er-
wahlung erstreckt sich grundsétzlich auf alle Menschen : « Die unbedingt
freie Gnade Gottes, die rein schenkende Liebe ... gilt der Welt schlecht-
hin, sie gilt allen ; aber sie gilt allen, sofern sie glauwben » (D 1 345).
Die Erwihlung ist also nur hypothetisch, ihre konkrete Verwirklichung
hingt ab von der tatsichlichen Erfiillung des « condicionalis divinus »
durch den Menschen. « Wer sich selbst ausschlieBt, der ist ausge-
schlossen, wer sich selbst nicht einschlieBen 1aBt, der #s¢ nicht ein-
geschlossen » (D I 345 ; vgl. 334 ff.). Es ist mithin die freie Glaubens-
entscheidung des Menschen, welche die bedingte gottliche Erwdhlung

seine (auch unverdorbene) Natur hinausgeht, sondern grundsatzlich etwas (zuriick-)
gegeben wird, das im Bereich seiner schopfungsmiBigen Bestimmung liegt, und
das er eigentlich aus eigener Kraft hatte verwirklichen bzw. vollenden kénnen
und sollen, was ihm nun aber fatsdchlich nur durch Gottes Heilstat moglich wird.

1 EK 7; vgl. GO 509 : « In Gottes Willen und Wihlen allein hat die Kirche
ihren Grund ; Gott, nicht der Mensch, ist der auctor ecclesiae. »



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 309

zur unbedingten macht ; er ist es letztlich, der hier definitiv wihlt und
sich in die Zahl der « Auserwihlten» einreiht. Die Erwihlung von
Seite Gottes hingegen hat mehr den Charakter der umiversalen Berufung
zum Heil.

Die Anwendung dieser Erwihlungstheorie auf die Lehre von der
Kirche als der Gemeinschaft der Erwidhlten ist einfach und gerad-
linig : Dadurch, daB einer ein Glaubender wird, wird er faktisch ein
Erwihlter und tritt als solcher in den coetus electorum, in die Kirche
ein. Gottes Gnadenwirken « vollzieht sich als Gehorsam heischender und
Vertrauen weckender Liebesruf und als freie Glaubensentscheidung des
Einzelnen, durch die die Gemeinschaft der Glaubigen, die ekklesia ent-
steht » 1. Dieser Satz, der deutlich das Zusammenwirken von Gott und
Mensch bei der Genesis der Kirche ausspricht, steht irgendwie im
Gegensatz zu dem andern : « Die Kirche ist das awsschliefliche Werk
des erwihlenden und seine Erwidhlung wirksam machenden Gottes. » 2
Brunner pendelt hier (wie auch bei der Erwihlungsfrage) zwischen der
reformatorischen These von der Alleinwirksamkeit Gottes und seinem
neuartigen, personalistischen Synergismus hin und her. Die Unsicherheit
und Unklarheit in der Bestimmung des géttlichen und menschlichen
Anteils im Werden und im Aufbau der Kirche zieht sich iiberhaupt,
wie wir noch sehen werden, durch seine ganze Kirchenlehre hindurch.

Aus der Tatsache, daB Erwihlung, Glaube und Kirchengliedschaft
sachlich identisch sind, ergeben sich wichtige Konsequenzen. Wir miissen
uns nimlich vergegenwirtigen, daBl nach Emil Brunner der Glaubende
immer wieder ein Nichtglaubender, folglich auch ein Nichterwihlter
und « Kirchenloser » werden kann ®. Das ergibt sich einerseits aus der
Siindhaftigkeit des Menschen und anderseits aus der Aktualitit des
Glaubens. Die unmittelbare Folge hievon ist die, daB die Kirche eine
wesentlich fluktuierende und akiualistische Gemeinschaft wird, die keine

1 Schicksal und Freiheit in christlicher Sicht, in : Neue Schweiz. Rundschau
(Neue Folge) 5 (1937/38) 530 ; vgl. GM 52: Der Beitritt zur Kirche « vollzieht
sich im Geheimnis der gottlichen Berufung und der menschlichen Entscheidung.
Kirche ist darum keine irgendwie dinglich zu fassende, an sich bestehende Grofe,
sondern sie ist nur in der Aktualitit dieses Rufens und sich Entscheidens. »

2 EK 7 (von mir gesperrt) ; vgl. GO 509.

¥ Vgl. GO 67: « Glauben gibt es nur in der Aktualitit der Entscheidung,
also als etwas, das immer wieder dem Unglauben abgerungen werden muB.
Glauben gibt es also immer nur zusammen mit dem Unglauben: ... Denn der
Glaubende ist immer auch der Nichtglaubende, der Siinder. Simul iustus, simul
peccator.» Vgl. 247 f.; GM 35, usw.



310 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

soziale Stabilitit aufweist und sich sozusagen von Augenblick zu Augen-
blick dndert. Und doch lige es im Wesen einer Gemeinschaft, zumal
dieser Gemeinschaft, daB sie, nicht nur nach ihren objektiven Ordnungs-
und Aufbauelementen, sondern auch hinsichtlich des subjektiven Glied-
schaftsprinzips und damit der Zugehorigkeit ihrer Glieder, an sich von
konstanter Dauer sei. Die immanente Finalitit der Liebes- und Heils-
gemeinschaft, wie dies die Kirche nach Emil Brunner ist, bleibt ja immer
und jeden Augenblick und fiir jedes Glied bestehen — wie ja der
tiefste Sinn der Agape selbst ins Ewige hineinreicht. Hier zeigt sich
eklatant die Unzuldnglichkeit des rein aktualistisch verstandenen Glau-
bens, der als inneres Konstitutivprinzip der Glaubensgemeinschaft
versagt.

Weil des weiteren Glaube und Gerechtigkeit bei Brunner sachlich
zusammenfallen, so gibt es fiir ihn folgerichtig nur eine Kirche von
Gerechten. und Heiligen — mogen sie auch nur fiir die Dauer ihres
aktualen Glaubens Gerechte und Heilige sein, so sind sie doch nur in
dieser Eigenschaft eigentliche Glieder der Kirche!. Das ist aber eine
Irriehre, die seit den ersten christlichen Jahrhunderten (Montanisten,
Novatianer, Donatisten, Pelagianer, Anabaptisten usw.) immer wieder
aufgetaucht ist, und die den wahren Charakter der Kirche als Heils-
gemeinschaft fiiv alle Menschen, Gerechte wie Siinder, leugnet. GewiB,
nur die Gerechtfertigten sind ideale, vollwertige Glieder der Kirche,
weil nur sie in vollendeter Weise zu ihr gehéren. Wie es aber einen
christlichen Idealglauben (fides formata) und einen Fundamentalglauben
(fides informis) gibt, so gibt es dementsprechend auch eine verschiedene,
gestufte Zugehiorigkeit zur Kirche: Eine ideale und eine fundamentale.
Zeigt sich nicht gerade darin der Charakter der Kirche als Heils-
institution in hervorragender Weise, daB3 der Siinder, solange er wenig-
stens den Fundamentalglauben bewahrt, nicht ginzlich von ihr aus-
geschlossen wird, daB sie ihn sozusagen noch an einer Hand festhilt,
um ihn leichter wieder als vollwertiges Glied zu gewinnen ?

1 Emil Brunner hiitet sich zwar, diese Folgerung ausdriicklich zu ziehen,
er sagt sogar: « Kirche ist die Gemeinschaft derer, die selbst noch Siinder sind,
darum immer zugleich Unvollkommene, ja immer auch von Siinde durchwirkte
Gemeinschaft » (GO 512). Er sieht offenbar den Widerspruch nicht zwischen
dieser und dhnlichen Aussagen und den Konsequenzen, die sich aus seiner Auf-
fassung vom Glauben, von der Erwdhlung und vom coetus electorum unerbittlich
ergeben — oder gehort dieser Widerspruch wielleicht zur « Dialektik» seiner
Kirchenlehre ? — Vgl. dazu K. RAHNER S. J., Kirche der Siinder (Kleine Texte
zu Theologie und Seelsorge, hrsg. von Dr. K. Ruporr, Nr. 7), Wien 1948.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 311

Im Begriff des « coetus electorum » ist schlieBlich ein Spiritualismus
verborgen, den Brunner unter einem anderen Betracht selber ablehnt
(vgl. EK 12 ff.). Als coetus electorum ist die eigentliche Kirche eine
rein geistliche, empirisch unfaBbare GroBe. Der Gliubige weil3 wohl,
daf es eine Kirche gibt, aber er weiBl nicht, jedenfalls nicht sicher, wo
diese Kirche, dieser coetus electorum, ist, und wer eigentlich zu ihr
gehort, da ja sein Wissen beziiglich des Glaubens seiner Mitbriider
« immer unter dem géttlichen Vorbehalt steht, daB sein Urteil vielleicht
anders lautet als unser Glaubensurteil » (EK 17) ; « darum ist die wahre
Kirche unsichtbar» (WB 141) — deutlicher kénnte man die Kirche
als spiritualistische GroBe kaum mehr kennzeichnen ! Und doch gehéorte
es wesentlich zu einer menschlichen Gemeinschaft, daB sich ihre Glieder
als solche irgendwie kennen und wissen, wer zu ihnen gehort und wer
nicht, sonst ist ja ein wahres und fruchtbares Gemeinschaftsleben, wie
es nach Brunner fiir die Kirche charakteristisch sein soll, gerade nicht
moglich. HeiBt es nicht von der Urgemeinde zu Jerusalem : « Die
Gliubigen hielten alle zusammen und hatten alles gemeinsam»; sie
waren « ein Herz und eine Seele » (Apg. 2, 44 u. 4, 32) ? Es waren da
offenbar noch andere Gliedschaftsprinzipien und objektive Kennzeichen
maBgebend als nur der Glaube, um die Zugehérigkeit zur Gemeinde
festzustellen. Ubrigens sagt Brunner selbst, daB die Friichte des Glau-
bens kein hinreichendes « Kriterium » seien, « um mit Sicherheit die
wahrhaft Glaubigen von den Scheingliubigen zu unterscheiden », und
daB die Wiedergeburt «in der Regel im Verborgenen » geschehe (EK 12 f.).

Damit haben wir einige kritische Punkte beriihrt, welche uns die
Problematik offenbaren, die mit Brunners Wesensbestimmung der Kirche
als coetus electorum gegeben ist. Dieser Wesensbegriff ist unzulinglich,
weil er sich mit der zu erfassenden Wirklichkeit nicht deckt: denn
erstens driickt er die empirisch-sichtbare Seite, die wesentlich zur Kirche
als societas hominum gehort, keineswegs aus, und zweitens stellt die
Erwihlung kein spezifisches Gliedschaftsprinzip der Kirche dar, da es
einerseits wahre Glieder der Kirche gibt, die zwar «berufen » aber
effektiv nicht « erwdhlt » sind 1, und anderseits nicht alle, die erwahlt

1 Vgl. Mt. 20, 16 ; 22, 14 ; ferner die Stellen, wo Christus das Himmelreich
(bzw. die Kirche) mit einem Acker, auf dem Unkraut und Weizen wichst, ver-
gleicht (Mt. 13, 24 ff.) oder mit einem Fischnetz voll guter und schlechter Fische
(1. c. vv. 47-50) oder schlieBlich mit den fiinf klugen und fiinf térichten Jungfrauen
(25, 1-13). — Vgl. D (= DENzINGER-BANNWART, Enchiridion Symbolorum, Freiburg
i. Br. 1937), nn. 627, 629, 631 s., 647, 838, 1422-1428. — Vgl. Pius xi11.,, Enz.



312 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

sind, eo ipso schon zur Kirche gehoren (z. B. die Heiden, die erst noch
zum Glauben kommen). — Sehen wir uns nun die weiteren Wesens-
begriffe der Kirche und ihre Erklirung durch Emil Brunner an.

(Fortsetzung folgt)

« Mystici Corporis Christi» (Ausgabe: Rex-Verlag, Luzern) 12: « Es wire aber
auch falsch zu glauben, daB der Leib der Kirche deshalb, weil er den Namen
Christi trigt, schon hienieden, zur Zeit seiner irdischen Pilgerschaft, nur aus
heiligmiBigen Gliedern, oder nur aus der Schar derer bestehe, die von Gott zur
ewigen Seligkeit vorherbestimmt sind. In seiner unendlichen Barmherzigkeit ver-
sagt namlich unser Heiland in seinem mystischen Leib auch denen den Platz
nicht, welchen er ihn einst beim Gastmahle nicht versagte (vgl. Matth. 9, 11 ;
Mark. 2, 16 ; Luk. 15, 2).» — Vgl. dazu den ersten Entwurf der Konstitution
iiber die Kirche Christi, der fiir das Vaticanum vorbereitet wurde, viertes Kapitel.
« Die Kirche ist eine sichtbare Gesellschaft. ... Daher endlich der ganze sichtbare
Leib der Kirche, dem nicht nur die Gerechten oder die Vorherbestimmten zu-
gehoren, sondern auch die Siinder, die durch das Bekenntnis des Glaubens und die
Gemeinschaft mit ihm verbunden sind.» J. NEUNER S. J. und H. Roos S. J,,
Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkiindigung, 2. verb. Aufl,
hrsg. von K. RAHNER S. J., Regensburg 1948, n. 362.



	Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

