
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Autor: Stolz, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der dialektisch-personalistische
Kirchenbegriff

Kritische Studie zur Kirchenlehre Emil Brunners

Von Wilhelm STOLZ

Zur Einführung

Das Problem der Kirche steht heute auf katholischer wie
protestantischer Seite im Vordergrund der theologischen Diskussion. Der

ekklesiologische Frühling, den « das Jahrhundert der Kirche » (0. Dibe-

lius) hervorgebracht hat, dürfte geistesgeschichtlich einerseits von dem

seit dem ersten Weltkrieg allgemein einsetzenden Erwachen eines neuen
Gemeinschaftsbewußtseins im weltlichen und kirchlichen Bereich
inauguriert worden sein und anderseits mit der ideologischen und
machtpolitischen Bedrohung von Christentum und Kirche durch den
theoretischen und praktischen Materialismus und Naturalismus verschiedenster

Färbung zusammenhängen. Es war ja in der Dogmen- und
Theologiegeschichte meistens so, daß man den jeweils gefährdeten
Glaubenswahrheiten und -werten vermehrte Aufmerksamkeit schenkte und sich

für sie mit besonderer Kraft und Akribie einsetzte. Auch hier zeigt sich

somit einmal mehr, wie die Theologie vom praktischen, religiös-kirchlichen

Leben her oft entscheidende Impulse empfängt, während sie selbst

hinwiederum auf ihre Weise je und je zur Verteidigung und Vertiefung
eben dieses Lebens aufgerufen ist.

Die Entwicklung der neueren Ekklesiologie katholischerseits, von
Möhler, Newman, Scheeben u. a. eingeleitet, wurde lehramtlich geklärt
und gefördert durch die Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit durch
das Vatikanische Konzil und das für dasselbe zur Beratung vorbereitete
Schema constitution^ de Ecclesia, sowie durch die päpstlichen
Rundschreiben « Satis cognitum » (29. Juni 1896), « Mortalium animos »



294 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

(De vera religionis unitate fovenda, 6. Januar 1928) und besonders
« Mystici Corporis Christi » (29. Juni 1943)1. — Die protestantische
Kirchendogmatik bekam vor allem durch die ökumenische Bewegung,
die durch die Konstituierung des « ökumenischen Rates der Kirchen »

(Amsterdam 1948) in ein neues Stadium getreten ist, stärkste Anregung
und Auftrieb. Der Gedanke der « Una Sancta » rief von selbst einer

eingehenderen theologischen Beschäftigung und Auseinandersetzung mit
dem Problem der Kirche, ihrem Wesen, ihrer Entwicklung und Organisation.

Dabei bahnte sich im evangelischen Denken über die Kirche
im allgemeinen eine bemerkenswerte Wandlung im Sinn einer Abkehr
vom lutherischen Gedanken der « ecclesia invisibilis » und einer vorerst
noch vorsichtigen Hinwendung zum sichtbaren und sakramentalen
Charakter der Kirche an 2.

Selbstverständlich befaßte sich die neue theologische Richtung oder
Schule der « Dialektiker » ebenfalls mit der aktuellen Frage der Kirche
und gab darauf ihre eigene, typisch dialektische Antwort ; eine

Antwort, die nicht allein durch ihr mehr oder weniger konsequentes
Zurückgehen auf die urreformatorische Kirchenidee einerseits und die

praktische Verwertung von Erkenntnissen der modernen Person- und
Gemeinschaftsphilosophie anderseits, sondern auch durch ihre scharfe

Abgrenzung und Distanzierung von der katholischen Kirchenauffassung
charakterisiert ist. Nachdem die Kirchenlehre K. Barths katholischer-
seits bereits eine kritische Darstellung und Würdigung gefunden hat 3,

dürfte es angebracht sein, auch den Kirchenbegriff des anderen führenden

dialektischen Theologen und aktiven Mitarbeiters in der ökume-

1 Vgl. dazu u. a. G. Feuerer, Unsere Kirche im Kommen, Freiburg i. Br.
1937. — M. Koster O. P., Ekklesiologie im Werden, Paderborn 1940. — K. Adam,
Ekklesiologie im Werden, in : Theol. Quartalschrift 122 (1941), 145-166 ; usw.

2 O. Linton, Das Problem der Urkirche in der neueren Forschung. Eine
kritische Darstellung, Uppsala 1932. — C. Damour, Epochen des Protestantismus ;

Studien zum Kirchenbegriff, Berlin-Leipzig 1935. — L. Hodgson, Das Glaubensgespräch

der Kirchen ; Die zweite Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung,

abgehalten in Edinburg vom 3.-18. Aug. 1937 ; in deutscher Übersetzung,
hrsg. von E. Staehelin, Zollikon-Zürich 1940. — F. M. Braun O. P., Neues Licht
auf die Kirche ; Die protestantische Kirchendogmatik in ihrer neuesten Entfaltung,
Einsiedeln 1946. — Bischof St. Neill, Amsterdamer Studienbuch ; Die Botschaft
und die Berichte der ersten Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen
mit einführenden Erläuterungen, Zürich 1949.

3 Vgl. G. Feuerer, Der Kirchenbegriff der dialektischen Theologie, Freiburg
i. Br. 1933. —- J. Fehr, Das Offenbarungsproblem in dialektischer und thomistischer
Theologie. Freiburg (Schw.) (1939), bes. 87-108 : Offenbarung, Heilige Schrift
und Kirche.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 295

irischen Bewegung, Emil Brunners, in kritischer Beleuchtung und im
Sinne einer ökumenischen Fühlungnahme näher kennenzulernen.

Wenn auch die katholische Theologie in der ökumenischen Bewegung
nicht unmittelbar aktiv mitwirken kann, so ist doch auch sie,

entsprechend der Bitte Christi: «ut omnes unum sint » (Joh. 17, 21),

aufgerufen, in geeigneter Weise am dringlichen Werk der konfessionellen

Verständigung und kirchlichen Einigung mitzuarbeiten. Eine der ersten

Voraussetzungen, die diesem Ziele dient, ist zweifellos die, daß man sich
hüben und drüben « mindestens genau und ohne Karikaturen
kennenzulernen versucht » (K. Barth), daß man näheren Einblick nimmt in
die Lehren und Anschauungen des Gegners, wobei sich von selbst das

Bedürfnis einstellen wird, ätiologisch die letzten philosophischen und

theologischen Hintergründe und Zusammenhänge des anderen Systems

zu erforschen und aufzuhellen. Dieses Vorgehen schließt anderseits eine

sachliche, vom unbedingten Willen zur Wahrheit getragene kritische
Stellungnahme zur fremden und einen prüfenden Vergleich mit der

eigenen Lehranschauung nicht aus, zumal wenn der Gegner ausdrücklich

erklärt : « Trotz der konfessionellen Treue müssen wir uns die

Freiheit bewahren, von allen Lehrern der Kirche und von allen Kirchen
zu lernen Nicht die kirchliche Ausgleichsformel, sondern die Wahrheit

allein suchen wir, ob sie uns nun von der eigenen, der fremden oder

von gar keiner der Konfessionen geboten werde. »1 Es ist klar, daß

eine künftige Wiedervereinigung der getrennten Christen nicht bloß
Sache des guten Willens ist, «sondern auch der besinnlichen
angestrengten Tat oder vielmehr : sie ist Sache jenes guten Willens, der
sich um der ewigen Wahrheit willen nicht scheut, auch liebgewordenen
Denkgewohnheiten und Vorurteilen zu entsagen und der Wahrheit
vorbehaltlos auf den Grund zu gehen »2.

1 E. Brunner, Die christliche Lehre von Gott ; Dogmatik Bd. I, Zürich 1946

(zit. D I), 95 u. 96. — Für seine übrigen, öfters zitierten Schriften verwenden wir
folgende Abkürzungen : D II Die christliche Lehre von Schöpfung und Erlösung ;

Dogmatik Bd. II (1950) ; EK Um die Erneuerung der Kirche (1934) ; GM
Gott und Mensch (1930) ; GO Das Gebot und die Ordnungen (1932 bzw.

1939) ; LHG Die Lehre vom Heiligen Geiste (1945) ; Mi Der Mittler (1927
bzw. 1930) ; MW Der Mensch im Widerspruch (1937 bzw. 1941) ; OV
Offenbarung und Vernunft (1941) ; WGM Das Wort Gottes und der moderne Mensch
(1937). — Deutsche Werke ohne Angabe des Verfassers stammen von E. Brunner,
lateinische vom hl. Thomas von Aquin.

2 K. Adam, Una Sancta in katholischer Sicht ; Drei Vorträge über die Frage
einer Wiedervereinigung der getrennten christlichen Bekenntnisse, Düsseldorf 1948,
13. — Man könnte hiezu das Goethewort zitieren : « Du wirst mich wahrhaft
finden, wenn Du je aus deiner Welt in meine schauen magst. » (Torquato Tasso 1, 4.)



296 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Unter solchen Voraussetzungen und in der Absicht, einen positiven
Beitrag zum interkonfessionellen Gespräch von heute zu liefern,
versuchen wir im Folgenden, eine objektive Darstellung der Kirchenlehre
Emil Brunners, soweit sie von ihm entwickelt und in seinen Schriften
dargelegt wurde, zu geben, sie vom katholischen Standpunkt aus
kritisch zu beleuchten und auf ihre ökumenische Bedeutung und Relevanz
hin zu prüfen.

Es ist die besondere Eigenart des protestantischen Kirchenbegriffs
im allgemeinen, daß er mit dem Offenbarungs- und Glaubensbegriff
aufs engste verknüpft ist — die protestantische Kirche ist ja wesentlich
« Wortkirche », « Glaubensgemeinschaft ». Anderseits ist Emil Brunners
Offenbarungs- und Glaubensverständnis grundlegend von seinem Person-

und Imagobegriff bestimmt, so daß ein umfassendes Verständnis seiner

Lehre von der Kirche die Kenntnis jener Grundbegriffe voraussetzt ;

sie bilden gewissermaßen die Prämissen, aus denen Brunner seinen

Kirchenbegriff ableitet. Der Grund dieser inneren Kohärenz liegt nicht
allein in der Natur der Sache selbst, sondern auch in der unbestreitbaren

Systematik, die Brunners theologischem Denken eignet und die

vor allem durch die konsequente Anwendung seines (besonders in den

neueren Schriften entwickelten) universaltheologischen Strukturprinzips,
des dialektischen Personalismus, gekennzeichnet ist. Dieser Personalismus,

der grundsätzlich schon von Luther in die reformatorische Theologie

eingeführt wurde, ist für die Ausgestaltung seiner Kirchenlehre
richtunggebend und wirkt sich gerade hier — namentlich in bezug auf
die Einheit der Kirche —- in seinen letzten Konsequenzen aus.

Da über Emil Brunners Ebenbild-, Offenbarungs- und Glaubensbegriff

schon früher in dieser Zeitschrift gehandelt wurde, wollen wir
uns hier mit einer skizzenhaften Darstellung derselben begnügen 1.

Welch fundamentale Bedeutung unser Autor dem Person- und
Ebenbildverständnis für seine Theologie beimißt, erhellt aus dem Satz :

1 Vgl. A. Hoffmann O. P., Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin,
in : DivThom(Fr) 19 (1941) 3-35. — G. Haeeele O. P., Emil Brunner : Offenbarung
und Vernunft, I.e. 22 (1944) 110-121. Ders. Wissenschaft und Glaube, 1. c. 23

(1945) 108-120. — L. Volken, Der Glaube als Personbegegnung; Zur Kernfrage
der Theologie Emil Brunners, 1. c. 24 (1946) 8 ; 80-98 ; 167-200 ; 248-287. — Eine
ausführliche Darstellung und kritische Stellungnahme dazu gibt auch meine (1950
in Fryburg eingereichte) Dissertation : Theologisch-dialektischer Personalismus und
kirchliche Einheit ; Apologetisch-kritische Studie zu Emil Brunners Offenbarungs-,
Glaubens- und Kirchenlehre im Lichte der thomistischen Theologie.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegrifl 297

« Die Lehre von der imago Dei bestimmt das Schicksal jeder Theologie.
Der ganze Gegensatz von Katholizismus und Protestantismus hat hier
seinen Ursprung. »1 Der ursprünglich sich für anthropologische und
ethische Fragen besonders interessierende Dialektiker versuchte das

Problem der Urgerechtigkeit und Erbsünde einer grundsätzlich neuen
Lösung entgegenzuführen. Den Ausgangspunkt seiner Überlegungen
bildet die Frage : « Wie kann der Mensch, wie kann das humanum
so aus dem göttlichen Ursprung verstanden werden, daß in diesem
Verständnis zugleich der Gegensatz des jetzigen sündigen Menschen zu
seinem Schöpfungsursprung zur Geltung kommt » (MW 83 ; vgl. Dil
90 ff.). Diese Frage sei weder von der katholischen Kirche mit ihrer
Lehre von einer doppelten Gottesbildlichkeit im Menschen, wovon die

eine, übernatürliche, durch die Ursünde verlorengegangen sei, noch von
der reformatorischen Theologie, welche nur eine einzige imago Dei
annehme, die aber durch die Sünde auf einen kleinen « imago - Rest »

reduziert worden sei, befriedigend beantwortet worden (vgl. MW 83,
523 ff.). Emil Brunner selbst nimmt, als reformatorischer Theologe,
ebenfalls nur eine, streng aktualistisch-personalistisch verstandene
Ebenbildlichkeit an — das ursprüngliche Personsein des Menschen ist
« beides in einem, Natur und Gnade » (MW 84) —, unterscheidet aber
eine formale oder strukturelle imago : das humanum, die unverlierbare
Menschennatur, deren Kern die Verantwortlichkeit ist, und eine mate-

riale imago : die inhaltliche « Erfüllung der Verantwortlichkeit, das Sein

in der Liebe (Gottes), was dasselbe ist wie das Sein in Christus, das

Sein in der Gotteskindschaft » (D II 91).

Als formale imago ist der Mensch wesentlich verantwortliches, du-
bezogenes Sein ; sein Geist ist « responsorische Aktualität » und steht
in einer «unaufhebbaren Beziehung zum göttlichen Geist» (MW 239),
der ihn durch sein Wort ins Dasein ruft. Diese Wesensbeziehung zu
Gott (die humane Struktur) kann nun positiv oder negativ aktuiert
werden, je nachdem sich der Mensch für oder gegen Gott entscheidet.
Entscheiden aber muß er sich, weil sein personales Sein wesenhaft ein
« Sein-zur-Entscheidung » ist und seiner materialen oder inhaltlichen
Seite nach sich nur in der aktuellen Entscheidung, im Antworten auf
Gottes Wort realisiert (daher sprechen wir vom « dialogischen oder
dialektischen Personalismus»). — Antwortet nun der Mensch positiv

1 Die andere Aufgabe der Theologie in : Zwischen den Zeiten (zit. ZdZ)
7 (1929) 255-276, 264.



298 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

auf den Liebesanruf des Schöpfers durch frei-gehorsame Gegenliebe, so

verwirklicht er (im Totalakt des Glaubens) die materiale imago, das

wahre menschliche Personsein. Verweigert er aber Gott sein gehorsamliebendes

Jawort, so erfüllt er seine Idealbestimmung : das Sein in
Gemeinschaft mit dem göttlichen (und menschlichen) Du nicht und
vereitelt dadurch das Zustandekommen der imago materialis, die sachlich

mit der iustitia originalis identisch ist. Diese Negation (Rebellion)
wurde tatsächlich von den Stammeltern gesetzt und wird auf Grund
einer geheimnisvollen Solidarität von jedem Menschen aufs neue gesetzt.
Emil Brunner lehnt die traditionelle Erklärung des Verlustes der Ur-
gerechtigkeit durch die sog. « Adamshistorie » und die bis heute

allgemein geltende Erbsündenlehre als biblisch und wissenschaftlich unhaltbar

ab und erklärt, im Einklang mit seiner aktualistischen Imagolehre,
daß jeder Mensch kraft seiner personalen Ursprungsbeziehung zum
erschaffenden Worte Gottes sich unmittelbar und aktuell für oder gegen
Gott zu entscheiden habe — und sich tatsächlich gegen ihn entscheide

(womit ohne weiteres —- mag es nun Brunner zugeben oder nicht —
die iustitia originalis, die ja in der Wiederliebe des Menschen bestände,
sich lediglich als ein Sollen und nicht als ein wirkliches Sein erweist
An die Stelle der Erbsünde tritt hier die Tatsünde, deren Entstehung
und Solidarität nach Emil Brunner « unerklärbar » ist1.

Durch die Sünde, die in sich eine negative Gottesbeziehung
darstellt, wird das Wesen des Menschen verkehrt; denn sein Wesen ist ja
nach Brunner « gleich Beziehung » zu Gott (MW 126) ; aus dem

ursprünglichen « Sein-zu-Gott-hin » ist das « Sein-von-Gott-weg » geworden.
Und wie die rechte Du-Beziehung zu Gott grundsätzlich die rechte

Du-Beziehung zum Menschen eingeschlossen hätte, so zieht die Zer-

1 WGM 50 ; vgl. D XX 116 : « Aber die Frage nach dem Wann und Wie des
Sündenfalles bleibt uns sowohl in der individuellen als in der menschlich-geschichtlichen

Betrachtung unbeantwortbar. » — « Nicht irgendein Mensch, der in grauer
Vorzeit gelebt hat, ist Adam, der nach dem Bilde Gottes geschaffen ist, sondern
du bist es, ich bin es, jeder Mensch ist es. » MW 102 ; vgl. 144, 412. —• Wenn
Emil Brunner mit dem Satz : « Durch die AVfcsündenlehre wird die Sünde ein
biologisches, naturhaftes Faktum » (D II 121), auch die katholische Erbsündenlehre,

die mit der Augustinischen nicht ohne weiteres identisch ist, treffen will,
dann wird ihn jede katholische Dogmatik darüber eines besseren belehren. Aus
der Tatsache nämlich, daß die Erbsünde durch die aktive Zeugung (als Medium)
weitergegeben wird, darf keineswegs der Schluß gezogen werden, daß sie selbst
ein biologisches, naturhaftes Faktum sei ; das wäre eine allzu undialektische
Vereinfachung der katholischen Lehre, welche das Wesen der Erbsünde nicht als
der physischen, sondern der moralischen Ordnung angehörig betrachtet.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 299

Störung der erstem auch die Zerstörung der letztern nach sich — ein
Zustand, der von Brunner im Anschlüsse an die Ich-Du=Philosophen
als « Icheinsamkeit », « Du-Verschlossenheit » bezeichnet wird. Aus dieser

verzweifelten Existenzlage kann sich der Mensch nicht selbst befreien ;

nur die Offenbarung und Versöhnung durch Jesus Christus kann ihm
die verlorene Urgerechtigkeit, die imago materialis, im Personakt des

Glaubens zurückgeben (vgl. MW 507 ff.).
Das Offenbarungs- und Glaubensverständnis Emil Brunners, das er

dem « verhängnisvollen Mißverständnis der Offenbarung und des

Offenbarungsglaubens » seitens der protestantischen Orthodoxie und der
katholischen Kirche gegenüberstellt\ liegt konsequent in der Linie
seiner Lehre von der imago Dei und der iustitia originalis. Wie Gott
durch sein schöpferisches Wort, das zugleich ein offenbarendes ist, den

Menschen zu seinem Ebenbild schafft, so stellt er das zerstörte Ebenbild

durch sein Gnadenwort in Jesus Christus wieder her. Wie somit
das menschliche Gottesbild in der schöpferischen Urbegegnung mit dem

ewigen Logos entsteht, so wird es in der geschichtlichen Heilsbegegnung
mit dem fleischgewordenen Gotteswort neu geschaffen ; die restitutio oder
recreatio imaginis entspricht also ihrer creatio und ist ihrem Wesen

nach nur ein supernaturale quoad modum bzw. gratia sanans, denn
der Mensch hat ja durch die Sünde « nicht eine Übernatur, sondern
eben gerade seine gottgegebene Natur verloren» (MW 84). Die
Heilsbegegnung des göttlichen mit dem menschlichen Du vollzieht sich in der
geschichtlichen Offenbarung und im Glauben. Um ihre Wesenseigenart,
wie Brunner sie auffaßt, genauer verstehen zu können, muß man vor allem
über den von den sog. Du-Ich=Philosophen, namentlich von F. Ebner
und M. Buber aufgezeigten « dimensionalen Unterschied » zwischen den

zwei Erkenntnisarten des « Denkens » und « Begegnens » im klaren sein 2.

1 OV 8. Nach Brunner ist der echt biblische Offenbarungs- und Glaubensbegriff

in der Kirche schon früh verloren gegangen und an seine Stelle der katholische

und später der protestantisch-orthodoxe getreten, welche die Offenbarung
als « göttlich geoffenbarte Lehre » und den Glauben als die « Hinnahme einer Lehre
auf Grund der sie verbürgenden menschlichen Autoritäten » bestimmen. Vgl.
OV 174, 38 ff„ 98, 114, 146 usw. Mi 540; GO 667 2

; WB 116-118; ferner die
Artikelserie : Die ethische Bedeutung des christlichen Dogmas, in : Der Grundriß
1 (1939) und 2 (1940). — Die These von der Einführung des griechischen
Intellektualismus in die christliche Glaubenslehre hat bekanntlich schon A. von
Harnack aufgestellt, vgl. Das Wesen des Christentums (Akademische Ausgabe),
Leipzig 1902, 142 ff.

2 Vgl. F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realitäten ; Pneumatologische
Fragmente, Innsbruck 1921. Dies ist sein Hauptwerk, das man eine « Logosophie »



300 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Denken bedeutet geistige Konfrontation mit dem « Es », d. h. mit
dem sachlichen, abstrakten, unpersönlichen Sein. Im Denken bemächtige

ich mich des Gegenstandes und ordne ihn als geistigen Besitz
meinem Personbereich ein und unter. Hier habe ich « Wahrheit-von-
mir-aus », Vernunftwahrheit oder « Es-Wahrheit ». Der Kern meiner
Person bleibt davon unberührt ; dieses Wissen wandelt mich nicht um,
« es führt mich nicht heraus aus meinem Ichkreis, es läßt mich einsam »

(WB 64). Ganz anders beim Begegnen: Da trete ich nicht einer Idee,
einem Objekt, einem « Etwas » gegenüber, sondern einer Person, einem

Subjekt, einem Du. Der Sinn der Begegnung ist primär nicht intellektuelles

Erkennen und Erschließen des Gegenübers, sondern das gegenseitige

affektive Erkannt- und Erschlossenwerden : die Stiftung personhafter

Gemeinschaft. Die Begegnung vollzieht sich also nicht in der
rationalen Subjekt-Objekt=Korrelation, sondern in der Du-Ich=Korre-
lation der «personalen Korrespondenz ». Nur in der Verwirklichung der

Du-Beziehung, also in der aktuellen Hinwendung zum Du in Vertrauen
und Liebe entsteht das wahre Ich, die materiale Person 1. Die Wahrheit,
um die es in diesem personhaften Beziehungsgeschehen geht, ist die

existentielle « Du-Wahrheit », « Personwahrheit » oder « Wahrheit als

Begegnung ». Die Begegnung, die im menschlichen Bereich nie ganz
rein und unbedingt personhaft ist, erlangt in der Du-Beziehung des

Menschen zu Gott ihre reinste und absolute Form, da gilt nur die
totale Personhingahe.

nennen könnte. Der Verfasser baut die Brücke seiner Gedanken und Reflexionen
auf zwei Hauptpfeiler auf : auf das natürliche Phänomen der Sprache (wobei er
sich auf Sprachphilosophen wie J. G. Hamann, Jak. Grimm, W. von Humboldt
u. a. stützt) ; sodann auf den Prolog des Johannesevangeliums. « Die wahre
Innerlichkeit des menschlichen Lebens ist die des Worts. In ihm tritt der Mensch aus
der Icheinsamkeit seiner Existenz heraus in ein Verhältnis zum Du und in diesem
erst hat er sein wirkliches geistiges Leben.» 68 f., vgl. 36, 118, 142, 187 usw.
Vgl. vom selben Verfasser: Wort und Liebe, hrsg. H. Jone, Regensburg 1935 ;

Das Wort ist der Weg ; Aus den Tagebüchern von Ferdinand Ebner, ausgewählt
und eingeleitet von H. Jone, Wien 1949. — M. Buber, Ich und Du, Leipzig 1923.
•— Im Vorwort zu D II (S. vii) schreibt Brunner : « Die Neuentdeckung des
« Ich und Du » durch Ebner und Buber ist in der Tat wie Karl Heim es
ausgesprochen hat, eine « Kopernikanische Wende » in der Geschichte des Denkens ».

— Vgl. dazu u. a. A. Delp S. J., Ferdinand Ebner, ein Denker des christlichen
Lebens in : Stimmen der Zeit 67 (1936/37) 205-220. L. Volken, 1. c. 83 f.

1 Vgl. WB 36 ff. ; OV 360 ff. — Vgl. F. Ebner, Das Wort 154 : « Das
Ich — das Subjekt des Erlebens existiert nicht an und für sich und außerhalb

dieser Beziehung zum Du. » — M. Buber, 1. c. 75 : « Person erscheint, indem
sie zu andern Personen in Beziehung tritt » ; « Der Mensch wird im Du zum Ich »

(36). «Alles wirkliche Leben ist Begegnung» (18, 74) usw.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 301

Auf Offenbarung und Glauben angewandt, welche nach Brunner
die konkreten Beziehungsformen sind, in denen das Heilsgeschehen, die

Heilsbegegnung zwischen Gott und Mensch sich verwirklicht, ergeben
sich hieraus folgende Thesen. Offenbarungswahrheit ist keine stehende,
sondern geschehende Wahrheit ; sie ist nicht Lehrwahrheit, sondern
Personwahrheit : « sie kommt und ist eine Person ». « Gottes Offenbarung
ist Gottes Selbstmitteilung das ist wörtlich zu verstehen : Gott gibt
sich selbst in der Offenbarung» (GM 20). Biblische Offenbarung ist kurz
gesagt die lebendige Begegnung des fleischgewordenen Gotteswortes mit
dem sündigen Menschen, und christlicher Glaube ist die existentielle

Antwort des Menschen auf diese Begegnung. Dieser Glaube, der « kein

Habitus, sondern vollste Aktualität » (GO 168) ist, ist das geschuldete

Jawort des Vertrauens und der Liebe, das der Mensch in seinem

Ursprung Gott verweigert hat und ihm nun, von seiner Gnade «

überwältigt », in freiem Gehorsam schenkt. Durch dieses Jawort, das als

Totalakt der Person das Erkennen, Wollen und Fühlen des

Menschen in sich vereinigt, wird seine negative, sündige Gottesbeziehung in
die positive, rechtfertigende umgewandelt ; und weil diese Beziehung
mit der materialen Personalität und Gottesbildlichkeit identisch ist,
so ist der Glaube die Konstituierung der wahren Person, die Wiederherstellung

der imago Dei.

An dieser Offenbarungs- und Glaubensauffassung fällt dem
katholischen Theologen zunächst ihr heilstotalitärer Charakter auf. Danach
vollzieht sich sozusagen die ganze objektive Heilsveranstaltung Gottes
wesentlich in der Dimension der Offenbarung und die subjektive
Heilsverwirklichung in jener des Glaubens (vgl. WB 37) — eine Anschauungsweise,

die durch das reformatorische « verbum solum », « sola fide »

grundgelegt wurde, und die wir als « Offenbarungs- » bzw. «

Glaubensmonismus » bezeichnen. Daneben spielt hier auch die idealistische
Verquickung von idealem und realem Sein, von Sinn und Wesen eine

maßgebende Rolle. (Brunner kommt ursprünglich vom kritischen
Idealismus her An sich ist die Liebesgemeinschaft zwischen Gott und
Mensch der Sinn von Offenbarung und Glaube, bei Brunner wird sie

zu ihrem Wesen, das heißt die Teleologie von Offenbarung und Glauben
wird zu ihrer Ontologie. Biblische Offenbarung ist für Brunner nicht
so sehr Lehrmitteilung als vielmehr Lebensmitteilung, nämlich die in der

Menschwerdung des Gottessohnes, in seinem Leben und Lehren, Leiden
und Sterben geschichtlich vollzogene, gnädige Gemeinschaftsstiftung
Gottes mit den Menschen, die Herstellung der personalen Korrespon-



302 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

denz L Offenbarung als Begegnung kommt nach ihm indessen erst dort
zur vollen Verwirklichung, wo der einzelne Mensch vom Heiligen Geist

(mittels des testimonium internum), sei es durch das unmittelbare Wort
Christi, sei es durch das biblische oder kirchliche Zeugnis von ihm,
zur aktuellen Erkenntnis und Liebe, also zur personhaft antwortenden

Begegnung mit dem göttlichen Du geführt wird. Offenbarung und
Glaube stehen somit in unmittelbarer aktueller Korrelation zueinander

— « Ist kein Glaube da, so ist auch die Offenbarung nicht vollzogen »

(D I 23). Dieser Offenbarungs- und Glaubensaktualismus wirkt sich
naturgemäß auf die Bedeutung und Wertung der mittelbaren Offenbarung,
des Schrift- und Predigtwortes aus. Hier hat das Schriftwort — das im
Grunde irriges und widerspruchsvolles Menschenwort ist2 — wie auch
das Verkündigungswort der Kirche keine eigentlich mediative
Offenbarungsfunktion zu erfüllen ; es hat nur (mehr oder weniger dispositiven)

« Hinweischarakter », ist also nicht selbst das Wort Gottes, wie
es das seit den Logostheologen der alten Kirche eingerissene und von
der protestantischen Orthodoxie mit ihrer Lehre von der Verbalinspiration

übernommene, intellektualistische Mißverständnis der

Offenbarung und des Bibelwortes haben will. Für Emil Brunner ist vielmehr
« das Wort, das in menschlicher Sprache Geformte nur noch in
indirektem Sinne Offenbarung : es ist Offenbarung als Zeugnis von

1 Für Brunner bedeutet die personale Korrespondenz die « Grundkategorie
der Bibel, innerhalb deren alles andere, was sie uns sagt, gesagt ist und verstanden
werden muß » (WB 49, 57) ; das heißt, es geht in der Bibel immer um den « Gott-
zum-Menschen-hin » und um den « Menschen-von-Gott-her », um Gottes
Herrschafts- und Gemeinschaftsstiftung mit den Menschen. — Was wir unter «

Offenbarungs- » und « Glaubensmonismus » zu verstehen haben, wird am besten
illustriert durch den Satz : « Das Beziehungsgeschehen zwischen Gott und Mensch
ist also immer ein Offenbarungsgeschehen, ebenso die Geschehnisbeziehung zwischen
dem Menschen und Gott immer eine Erkenntnisbeziehung» WB 37 ; vgl. 47, 49.

2 Vgl. z. B. WB 131 f. ; WGM 38 ; OV 132, 286 f. ; D I 54 usw. — Brunner
bewertet die « traditionelle Gleichung Bibelwort Gotteswort » als «

Kreaturvergötterung, Bibliolatrie » (OV 119). Ein Theologe der katholischen Kirche,
welche zwar nach Brunner « die Schrift als kritische Instanz ausgeschaltet »

(D I 52) hat, würde sich kaum den hyperkritischen Satz erlauben : « Die Bibel
als Ganzes ist voller Irrtümer, Widersprüche, irriger Anschauungen von
mancherlei menschlichen, natürlichen, geschichtlichen Verhältnissen. »

Religionsphilosophie evangelischer Theologie, München und Berlin (1927) 1931, 79.
Ähnliches gilt nach ihm auch « von dem lehrhaften Element der apostolischen
Botschaft » selbst (OV 127) ; so ist die Verschiedenheit der apostolischen
Berichterstattung und Lehre « in einigen Punkten, rein theoretisch-begrifflich gesehen,
unversöhnlicher Widerspruch » ; erst in ihrer Zusammenschau ergeben sie « das
unteilbare Ganze des Urzeugnisses von Jesus Christus» (OV 286).



Der dialektisch-personalistische KirchenbegrifE 303

Ihm » (D I 32), der selbst, als der fleischgewordene Logos, die Offenbarung
ist. Infolgedessen kann das Verhältnis zwischen Schriftwort und Gotteswort

nur ein solches der « indirekten Identität », der « Beziehungsnähe »

sein 1. Und ebenso wird die Funktion der Kirche in der Offenbarungsvermittlung

eine rein materiell-dispositive, insofern sie durch die

Bereitstellung des (uneigentlichen) Offenbarungsmediums, d. h. des

Bibelbuches bzw. durch ihr lebendiges Kerygina in Predigt und Lehre die

eigentliche Offenbarungsbegegnung im einzelnen Gläubigen vorbereitet
und ermöglicht — « ubi et quando visum est Deo ». Die Offenbarungswahrheit

ist ja keine statische « Lehrwahrheit », über die die Kirche

beliebig « verfügen » könnte, sondern sie ist dynamische « Du-Wahrheit »,

die als solche weder objektiv-direkt vermittelt noch autoritativ gelehrt
und normiert werden kann. « Keine Kirche kann mir die göttliche
Wahrheit verbürgen ; will ich Gewißheit haben, so muß sie von anderswoher

als von Menschen kommen. »2 Davon wird weiter unten
noch ausführlicher die Rede sein.

1 Das Prinzip der « Beziehungsnähe » wendet er überall dort an, wo das
Verhältnis von Göttlichem und Menschlichem, Glaubensbereich und Vernunftbereich,

Christentum und Welt, Du-Dimension und Es-Dimension zu klären und
näher zu bestimmen ist (vgl. GO 514 ff., 483 ; OV 378 ff., 413 ff. ; MW 249;
WB 83 ff., 133 ff. ; D I 45). Für das vorliegende Problem könnte dieses Prinzip
etwa durch folgenden Proportionalsatz ausgedrückt werden ; Je näher und unmittelbarer

das Schriftwort auf das Zentrum der biblischen Botschaft, das
fleischgewordene Wort Gottes, hinweist, desto mehr eignet ihm der Charakter des

(instrumentalen) Gotteswortes. Es handelt sich hier kurz gesagt « um die
Beziehungsnähe (des Bibelwortes) zur unmittelbaren Anrede Gottes in Jesus
Christus selbst » (WB 87). Hieraus ergibt sich das Axiom ; « Die Schrift ist nicht
formale Autorität, die alle Schriftinhalte von vornherein deckt und für sie Glauben
fordert, sondern sie ist eine instrumentale Autorität, insofern in ihr der Inhalt
an mich herangebracht wird, vor dem ich mich in Wahrheit beugen muß », nämlich
Jesus Christus (D I 116).

2 OV 163. — Der zitierte Satz beweist, daß Brunner die (sichtbare) Kirche
im Grunde als eine menschliche Größe betrachtet. Sofern er überdies, wie sich aus
dem Kontext ergibt, gegen die katholische Kirche gerichtet ist, impliziert er auch
die verfehlte Anschauung, diese Kirche verbürge mit ihrer eigenen Autorität die
Glaubenswahrheit (vgl. OV 38 f., 144, 163, 174 usw.), wo sie doch nach
katholischer Lehre keineswegs das eigentliche motivum fidei, der Glaubensgrund, sondern
bloß die condicio sine qua non derselben ist. — Bei dieser Gelegenheit muß leider
auch gesagt werden, daß, wie sich im Verlauf dieser Studie noch zeigen wird, Emil
Brunner katholische Lehranschauungen sehr häufig verkürzt und entstellt wiedergibt,

daß er also kaum einmal die genuine katholische Doktrin, sondern meistens
nur eine Karikatur davon bietet, die zu widerlegen ein dialektisches Kinderspiel
ist. Zur Bestätigung unserer Behauptung verweisen wir u. a. auf O. Bauhofer,
Bemerkungen zu Emil Brunners christlicher Anthropologie, in : Stimmen der
Zeit 134 (1938) 330. — J. Fehr, Das Offenbarungsproblem 28, 32 f., 50. —



304 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

Mit diesen erklärenden Prolegomena dürfte der Weg geebnet sein

für das Verständnis unseres eigentlichen Themas, das zunächst sich mit
Emil Brunners Wesensanschauung der Kirche befassen wird.

I. Das Wesen der Kirche

Emil Brunner beginnt in seiner theologischen Ethik den Kirchentraktat

mit dem Satz : « Die Frage nach dem Wesen der Kirche ist die

Entscheidungsfrage für die Theologie ...» (GO 508). Damit hat er
die theologische Bedeutung der Ekklesiologie richtig erkannt : sie ist
gewissermaßen die Spitze der Pyramide eines theologischen Lehrgebäudes

und diese Spitze wird zum Kriterium der ihr zugrundeliegenden
Theologumena. Wenn Brunner dann fortfährt : « Die Kirchenfrage ist
recht eigentlich die unerledigte Frage der protestantischen Theologie » 1,

so kommt das in diesem Zusammenhang ungefähr dem Geständnis

gleich, daß die protestantische Theologie ihre Entscheidungsfrage bis
heute noch nicht gelöst hat. Brunner selbst gibt dies auch ziemlich
offen zu : « Im Denken über die Kirche ist die reformatorische Theologie
und in der Gestaltung der Kirche entsprechend diesem Denken ist die

Reformation überhaupt nicht zu Ende gekommen oder nicht
durchgedrungen » (EK 6). Es ist tatsächlich so, wie O. Bauhofer geschrieben
hat : « Alle evangelische Theologie, alles evangelische Christentum ist
aufs ernsteste vor die Frage gestellt, worin das Wesen der evangelischen
Kirche bestehe, und was diese Kirche zur Kirche mache Mit andern

A. Hoffmann O. P., 1. c. 22, 24, 31-33. — G. Häfele O. P., Emil Brunner,
Offenbarung und Vernunft, 1. c. 111 f., 114, 118. — L. Volken, 1. c. 168. — Vgl. auch
K. Barth, Nein Antwort an Emil Brunner (Theol. Existenz heute, H. 14),
München 1934, 32-34. — Was hierüber von Brunner zu sagen ist, gilt leider von
den meisten protestantischen Autoren. Es wäre wirklich wünschenswert —
und läge ja eigentlich in der ökumenischen Intention —, daß man sich prote-
stantischerseits, sofern man sich schon mit katholischen "Lehren befassen will,
sachlicher und gründlicher mit denselben auseinandersetzen würde, als es gemeinhin

geschieht. Die katholische Wahrheit braucht das Licht nicht zu scheuen,
und unsere Theologie ist bereit, mit jeder anderen ritterlich die Klinge zu
kreuzen, wofern sie selbst und nicht bloß ein kümmerliches Schattenbild von ihr
in die Arena gefordert wird

1 GO 508 ; vgl. EK 5 f. — Ähnlich F. Kattenbusch, Die deutsche
evangelische Theologie seit Schleiermacher 6, Gießen 1934, II 70. — E. Thurneysen,
Das Wort Gottes und die Kirche, München 1927, 75. — E. Rietschel, Das
Problem der unsichtbar-sichtbaren Kirche bei Luther, Leipzig 1932, 98, 4. Eine
eindrückliche Illustration hiezu geben auch die Weltkirchenkonferenzen von Edinburgh
(1937) und Amsterdam (1948).



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 305

Worten : das eigentliche, letzte und tiefste und auch heute unerledigte
und ungelöste Problem des Protestantismus liegt im Begriff, in der

theologischen Frage der Kirche. »1 Sehen wir nun, wie Emil Brunner
diese theologische « Entscheidungsfrage » zu lösen versucht

In seiner Personlehre findet sich das Axiom : « Persönlichkeit und
Gemeinschaft sind Korrelate, d. h. das eine ist nicht ohne das andere,
weder denkbar, noch wirklich » (GM 88). Dieser Satz kann als
Leitmotiv für Brunners Kirchenlehre gelten, insofern nach ihm wahre Person

und wahre Gemeinschaft — und damit ist letztlich die Glaubensgemeinschaft

gemeint, wie wir sehen werden — notwendig zusammengehören.
Was den Menschen zur Person macht, das macht ihn wesentlich zum
Glied der Gemeinschaft. « Der Mensch kann nicht 'an sich' Mensch

sein ; er kann es erst in der Gemeinschaft. » 2 Gott will die menschliche

Person so, daß sie « nur im Dualis, nur in der Bezogenheit auf den

Andern, also nur 'vom Andern her' (Gogarten) » (GO 175) ihr wahres

Personsein bekomme ; sein « Wille ist ganz und gar ein Sozialwille, ein

Volkswille, ein Gemeinschaftswille » (GO 40). Die Begründung hiefür
ist in Brunners Verständnis der Gottebenbildlichkeit zu suchen : « Da
Liebe als der materiale Gehalt der Ebenbildlichkeit das Wesen der

Humanität ausmacht, müssen die Probleme des Menschseins als
Probleme der Gemeinschaft angesehen werden, so daß im Ich-Du=Verhältnis
Sein und Aufgabe des Menschen beschlossen liegt. »

3 — Nur im Glauben

wird nach Brunner dem Menschen die Befreiung aus dem sündigen
Ichkrampf, die Aufgebrochenheit zum mitmenschlichen Du hin geschenkt ;

indem der Glaube die Person konstituiert, schafft er zugleich die wahre
menschliche Gemeinschaft. « Glaube, als Empfang der göttlichen Liebe,
ist die Geburt des Seins-in-Gemeinschaft Darum findet sich jeder,
der zum Glauben erwacht, als Glied einer Gemeinschaft vor, verbunden
mit denen, denen dasselbe Wunder des Aufgebrochenwerdens zuteil
wurde. » 4 Diese Gemeinschaft aber ist die Kirche, als « die Gemeinschaft

derer, die, vom Wort Gottes in Christus getroffen und über-

1 O. Bauhofer, Einheit im Glauben, Einsiedeln 1935, 225.
2 MW 97; vgl. 131, 222 f. ; WB 78 f. Kommunismus, Kapitalismus und

Christentum (Kirchliche Zeitfragen H. 23), Zürich 1948, 5, 8.
3 H. Volk, Emil Brunners Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen,

Emsdetten 1939, 77.
4 OV. 135; vgl. WGM 104 f. : «Indem du ein Glaubender wirst, bist du

schon kein Einzelner mehr weil du in eben diesem Moment in den Leib Christi,
in die Gemeinde, in die ekklesia eingereiht wirst. Man kann nicht Gott als Vater
bekommen, ohne sofort die Menschen als Brüder zu bekommen. »

Divus Thomas 21



306 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

wunden, Glaubende wurden » (OV 135). Wie es wahres Personsein
außerhalb und unabhängig vom Glauben nicht geben kann, so gibt
es auch keine wahre menschliche Gemeinschaft ohne ihn 1

; sie ist also

entweder Glaubensgemeinschaft, Kirche, oder sie ist nicht. «

Persongemeinschaft im strengen Sinn gibt es also nur als 'Kirche', das Wort
Kirche im ursprünglichen Sinne verstanden, nicht als Rechtsgebilde,
sondern als coetus electorum (xX9jcriç-èxxXï)<j£a), darum als Gemeinschaft,
die notwendig den Einzelnen als 'Einzelnen' fordert. » 2 — Wesen und
Eigenart dieser Gemeinschaft erläutern wir am besten anhand der
« drei klassischen Wesensbestimmungen der Kirche » : coetus electorum,

corpus Christi, communio sanctorum, « die alle unter verschiedenem

Gesichtspunkt dasselbe sagen wollen und doch erst miteinander das

Ganze sagen können » 3.

1. Die Kirche als « coetus electorum »

An diesem Begriff dürfte uns paradoxerweise Emil Brunners
theologischer Naturalismus im Verständnis der Kirche aufgehen. Wir sagen :

paradoxerweise ; denn wir meinen, der biblische Begriff der electio, der
hier relevant wird, deute gerade auf eine Tatsache hin, auf eine göttliche

Berufung und Erwählung, die das natürliche Telos des Menschen

wesentlich transzendiere. Für Brunner dagegen ist diese electio schon

mit der Menschennatur an sich und ihrer immanenten Wesensbestimmung

: Sein-zur-Gemeinschaft, Sein-zur-Liebe, gegeben. Die xt(<kç des

Menschen ist zugleich seine xXîjcuç, wie uns in Brunners Imagolehre
gesagt wird. « Denn der Grund seines Wesens ist der ewige Liebeswille,

die ewige Erwählung Gottes Das Wort der göttlichen
Erwählung ist der Ruf zur menschlichen Bestimmung » (MW 66 f.).
Infolgedessen ist die Kirche grundsätzlich und ursprünglich irgendwie eine

Schöpfungsordnung, insofern der göttliche Ratschluß der Erschaffung
der Menschheit mit dem Ratschluß, sie als Kirche, d. h. als « coetus
electorum », zu erschaffen, sachlich zusammenfällt. Der Begriff der

1 Vgl. WGM 98 : « Sünde und Gemeinschaftslosigkeit ist ein- und dasselbe.
Die Gemeinschaftslosigkeit mit Gott wirkt sich aus als Gemeinschaftslosigkeit
mit den Menschen. »

2 GO 604 ; vgl. 284 ; Mi 561. — H. Volk, 1. c. 93 : « Da wahres Menschsein
nur möglich ist im Glauben, ist die schöpfungsmäßige und einzige Form der
Existenz für die Menschheit als Gemeinschaft die Gemeinschaft der Gläubigen
oder die Kirche. »

3 GO 509 ; vgl. EK 7-9 ; WB 142-144.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 307

Kirche und der Begriff wahrer menschlicher Gemeinschaft sind also

inhaltlich schlechthin identisch. «Kirche ist nicht eine Gemeinschaft

unter anderen die 'Kirche' ist vielmehr die in der Versöhnung durch

Jesus Christus wiederhergestellte Schöpfungsgemeinschaft und auf die

Vollendung der Schöpfung bezogene Erlösungsgemeinschaft. Die com-
munio electorum, die èxxToqcsta der xXvjTol ist die einzig wahre Gemeinschaft.

»1

Der ekklesiologische Naturalismus, der diesem Begriff des coetus
electorum unverkennbar anhaftet, besteht darin, daß die Kirche
positivpotenziell (nicht bloß auf Grund der potentia obedientialis) mit der
Menschennatur als solcher gegeben ist. Sie ist also an sich nicht eine

übernatürliche Größe, die an die gottesbildliche Sozialnatur des Menschen

zwar anknüpft, in sich aber ganz und gar ein Werk der Gnade und
des besonderen Heilswillens Gottes darstellt, sondern sie ist eine

ursprünglich natürliche, im göttlichen Schöpfungsplan als notwendiges
Korrelat zu dem in seiner formalen und materialen Ebenbildlichkeit
vollendeten Menschen intendierte Wirklichkeit.

Daß nun die Kirche auch für Emil Brunner faktisch keine rein
natürliche Gemeinschaft ist, folgt demnach nicht aus ihrem Wesen,
sondern aus der Sünde. Wie diese die wahre Personalität des Menschen

(die imago materialis) zerstört, so zerstört sie auch das mit jener
gegebene positive Angelegtsein der menschlichen Natur auf die wahre,
natürliche Gemeinschaft, die Kirche, hin. Umgekehrt gibt die
Wiederherstellung des Gottesbildes, die Wiedergeburt des Menschen, diesem

auch eo ipso seine ursprüngliche ekklesiologische Sozialbeziehung zurück.
So gibt es denn in concreto Kirche nicht mehr als ungebrochene
Schöpfungsgemeinschaft, sondern nurmehr als ausgesprochene Erlösungsoder

Gnadengemeinschaft: was den Menschen an sich von Natur aus
als ihre Wesensbestimmung zukäme : das Gemeinschafts-Sein, das wird
ihnen nun aus « Gnade » zuteil, durch den Glauben 2. In diesem Sinn

1 GO 284. — Dieser kreatianische und prädestinatianische Kirchenbegriff
in einem findet sich auch bei anderen modernen protestantischen Theologen, vgl.
z. B. D. Bonhoeffer, Sanctorum communio ; Eine dogmatische Untersuchung
zur Soziologie der Kirche (Neue Studien zur Geschichte der Theologie und der
Kirche, hrsg. von R. Seeberg, 26. Stück), Berlin und Frankfurt a. O. 1930,
22 ff. ; 73 ff.

2 Hier ist zu erwähnen, daß « Gnade » bei Brunner nie im Sinne eines
wesensmäßig Übernatürlichen, als gratia elevans (supernaturale quoad substan-
tiam), zu verstehen ist, sondern nur als gratia sanans (supernaturale quoad modum),
insofern damit dem Menschen nicht etwas geschenkt wird, das ganz und gar über



308 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

kann daher Brunner sagen : « Die Kirche ist keine natürliche Gemeinschaft

— man wird nicht in sie hineingeboren Es ist die Gemeinschaft,

in die man hineinkommt durch den göttlichen Ruf, also durch
die Wiedergeburt. Kirche ist die Gemeinschaft, der durch Gott
Hineingerufenen » (GM 51).

Auf die Frage, ob Brunner seinem Verständnis des coetus electorum
einen prädestinatianischen Sinn unterlege, könnte man mit ja und nein
antworten. Mit ja, insofern er die göttliche Erwählung der Menschen
als den einzigen Daseinsgrund der Kirche namhaft macht und nur
durch Erwählte die eigentliche Kirche (« Kirche des Glaubens ») gebildet
werden läßt : « Schöpfer der Kirche ist ganz allein Gott durch seine

Erwählung und seinen Ruf. An wem sich der Ruf Gottes wirksam
erweist, wer sich tatsächlich 'retten läßt aus diesem verkehrten
Geschlecht' — der gehört, eben indem dies an ihm geschehen ist und
geschieht, zu dieser neuen Gemeinschaft, zur Kirche, die gar nichts
anderes ist als eben die Gemeinschaft der so Herzu- und
Herausgerufenen, der xXv)toI ayioi. » 1 Wenn wir dagegen Emil Brunners
Auffassung von der Erwählung näher in Betracht ziehen, dann wird man
seinen Kirchenbegriff nicht als eigentlich prädestinatianisch —- wenigstens
im herkömmlichen Sinn — bezeichnen können. Denn es ist zu bedenken,
daß er die Begriffe der Erwählung und Prädestination nicht im
traditionellen Sinne versteht. « Göttliche Erwählung » bedeutet nach ihm
praktisch so viel wie der allgemeine Heilswille Gottes (« voluntas
antecedens ») im thomistischen Sinne. Die göttliche Berufung und
Erwählung erstreckt sich grundsätzlich auf alle Menschen : « Die unbedingt
freie Gnade Gottes, die rein schenkende Liebe gilt der Welt schlechthin,

sie gilt allen; aber sie gilt allen, sofern sie glauben» (D I 345).
Die Erwählung ist also nur hypothetisch, ihre konkrete Verwirklichung
hängt ab von der tatsächlichen Erfüllung des « condicionalis divinus »

durch den Menschen. « Wer sich selbst ausschließt, der ist
ausgeschlossen, wer sich selbst nicht einschließen läßt, der ist nicht
eingeschlossen » (D I 345 ; vgl. 334 ff.). Es ist mithin die freie
Glaubensentscheidung des Menschen, welche die bedingte göttliche Erwählung

seine (auch unverdorbene) Natur hinausgeht, sondern grundsätzlich etwas (zurück-)
gegeben wird, das im Bereich seiner schöpfungsmäßigen Bestimmung liegt, und
das er eigentlich aus eigener Kraft hätte verwirklichen bzw. vollenden können
und sollen, was ihm nun aber tatsächlich nur durch Gottes Heilstat möglich wird.

1 EK 7 ; vgl. GO 509 : « In Gottes Willen und Wählen allein hat die Kirche
ihren Grund ; Gott, nicht der Mensch, ist der auctor ecclesiae. »



Der dialektisch-personalistische KirchenbegrifE 309

zur unbedingten macht ; er ist es letztlich, der hier definitiv wählt und
sich in die Zahl der « Auserwählten » einreiht. Die Erwählung von
Seite Gottes hingegen hat mehr den Charakter der universalen Berufung
zum Heil.

Die Anwendung dieser Erwählungstheorie auf die Lehre von der

Kirche als der Gemeinschaft der Erwählten ist einfach und geradlinig

: Dadurch, daß einer ein Glaubender wird, wird er faktisch ein
Erwählter und tritt als solcher in den coetus electorum, in die Kirche
ein. Gottes Gnadenwirken « vollzieht sich als Gehorsam heischender und
Vertrauen weckender Liebesruf und als freie Glaubensentscheidung des

Einzelnen, durch die die Gemeinschaft der Gläubigen, die ekklesia
entsteht » 1. Dieser Satz, der deutlich das Zusammenwirken von Gott und
Mensch bei der Genesis der Kirche ausspricht, steht irgendwie im
Gegensatz zu dem andern : « Die Kirche ist das ausschließliche Werk
des erwählenden und seine Erwählung wirksam machenden Gottes. » 2

Brunner pendelt hier (wie auch bei der Erwählungsfrage) zwischen der
reformatorischen These von der Alleinwirksamkeit Gottes und seinem

neuartigen, personalistischen Synergismus hin und her. Die Unsicherheit
und Unklarheit in der Bestimmung des göttlichen und menschlichen

Anteils im Werden und im Aufbau der Kirche zieht sich überhaupt,
wie wir noch sehen werden, durch seine ganze Kirchenlehre hindurch.

Aus der Tatsache, daß Erwählung, Glaube und Kirchengliedschaft
sachlich identisch sind, ergeben sich wichtige Konsequenzen. Wir müssen

uns nämlich vergegenwärtigen, daß nach Emil Brunner der Glaubende
immer wieder ein Nichtglaubender, folglich auch ein Nichterwählter
und « Kirchenloser » werden kann 3. Das ergibt sich einerseits aus der

Sündhaftigkeit des Menschen und anderseits aus der Aktualität des

Glaubens. Die unmittelbare Folge hievon ist die, daß die Kirche eine

wesentlich fluktuierende und aktualistische Gemeinschaft wird, die keine

1 Schicksal und Freiheit in christlicher Sicht, in : Neue Schweiz. Rundschau
(Neue Folge) 5 (1937/38) 530 ; vgl. GM 52 : Der Beitritt zur Kirche «vollzieht
sich im Geheimnis der göttlichen Berufung und der menschlichen Entscheidung.
Kirche ist darum keine irgendwie dinglich zu fassende, an sich bestehende Größe,
sondern sie ist nur in der Aktualität dieses Rufens und sich Entscheidens. »

2 EK 7 (von mir gesperrt) ; vgl. GO 509.
3 Vgl. GO 67 : « Glauben gibt es nur in der Aktualität der Entscheidung,

also als etwas, das immer wieder dem Unglauben abgerungen werden muß.
Glauben gibt es also immer nur zusammen mit dem Unglauben : Denn der
Glaubende ist immer auch der Nichtglaubende, der Sünder. Simul iustus, simul
peccator. » Vgl. 247 f. ; GM 35, usw.



310 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

soziale Stabilität aufweist und sich sozusagen von Augenblick zu Augenblick

ändert. Und doch läge es im Wesen einer Gemeinschaft, zumal
dieser Gemeinschaft, daß sie, nicht nur nach ihren objektiven Ordnungsund

Aufbauelementen, sondern auch hinsichtlich des subjektiven
Gliedschaftsprinzips und damit der Zugehörigkeit ihrer Glieder, an sich von
konstanter Dauer sei. Die immanente Finalität der Liebes- und
Heilsgemeinschaft, wie dies die Kirche nach Emil Brunner ist, bleibt ja immer
und jeden Augenblick und für jedes Glied bestehen — wie ja der
tiefste Sinn der Agape selbst ins Ewige hineinreicht. Hier zeigt sich
eklatant die Unzulänglichkeit des rein aktualistisch verstandenen Glaubens,

der als inneres Konstitutivprinzip der Glaubensgemeinschaft
versagt.

Weil des weiteren Glaube und Gerechtigkeit bei Brunner sachlich
zusammenfallen, so gibt es für ihn folgerichtig nur eine Kirche von
Gerechten und Heiligen — mögen sie auch nur für die Dauer ihres
aktualen Glaubens Gerechte und Heilige sein, so sind sie doch nur in
dieser Eigenschaft eigentliche Glieder der Kirche h Das ist aber eine

Irrlehre, die seit den ersten christlichen Jahrhunderten (Montanisten,
Novatianer, Donatisten, Pelagianer, Anabaptisten usw.) immer wieder

aufgetaucht ist, und die den wahren Charakter der Kirche als

Heilsgemeinschaft für alle Menschen, Gerechte wie Sünder, leugnet. Gewiß,

nur die Gerechtfertigten sind ideale, vollwertige Glieder der Kirche,
weil nur sie in vollendeter Weise zu ihr gehören. Wie es aber einen

christlichen Idealglauben (fides formata) und einen Fundamentalglauben
(fides informis) gibt, so gibt es dementsprechend auch eine verschiedene,
gestufte Zugehörigkeit zur Kirche: Eine ideale und eine fundamentale.
Zeigt sich nicht gerade darin der Charakter der Kirche als
Heilsinstitution in hervorragender Weise, daß der Sünder, solange er wenigstens

den Fundamentalglauben bewahrt, nicht gänzlich von ihr
ausgeschlossen wird, daß sie ihn sozusagen noch an einer Hand festhält,
um ihn leichter wieder als vollwertiges Glied zu gewinnen

1 Emil Brunner hütet sich zwar, diese Folgerung ausdrücklich zu ziehen,
er sagt sogar : « Kirche ist die Gemeinschaft derer, die selbst noch Sünder sind,
darum immer zugleich Unvollkommene, ja immer auch von Sünde durchwirkte
Gemeinschaft» (GO 512). Er sieht offenbar den Widerspruch nicht zwischen
dieser und ähnlichen Aussagen und den Konsequenzen, die sich aus seiner
Auffassung vom Glauben, von der Erwählung und vom coetus electorum unerbittlich
ergeben — oder gehört dieser Widerspruch vielleicht zur « Dialektik » seiner
Kirchenlehre — Vgl. dazu K. Rahner S. J., Kirche der Sünder (Kleine Texte
zu Theologie und Seelsorge, hrsg. von Dr. K. Rudolf, Nr. 7), Wien 1948.



Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff 311

Im Begriff des « coetus electorum » ist schließlich ein Spiritualismus
verborgen, den Brunner unter einem anderen Betracht selber ablehnt
(vgl. EK 12 ff.). Als coetus electorum ist die eigentliche Kirche eine

rein geistliche, empirisch unfaßbare Größe. Der Gläubige weiß wohl,
daß es eine Kirche gibt, aber er weiß nicht, jedenfalls nicht sicher, wo
diese Kirche, dieser coetus electorum, ist, und wer eigentlich zu ihr
gehört, da ja sein Wissen bezüglich des Glaubens seiner Mitbrüder
« immer unter dem göttlichen Vorbehalt steht, daß sein Urteil vielleicht
anders lautet als unser Glaubensurteil » (EK 17) ; « darum ist die wahre
Kirche unsichtbar » (WB 141) — deutlicher könnte man die Kirche
als spiritualistische Größe kaum mehr kennzeichnen Und doch gehörte
es wesentlich zu einer menschlichen Gemeinschaft, daß sich ihre Glieder
als solche irgendwie kennen und wissen, wer zu ihnen gehört und wer
nicht, sonst ist ja ein wahres und fruchtbares Gemeinschaftsleben, wie

es nach Brunner für die Kirche charakteristisch sein soll, gerade nicht
möglich. Heißt es nicht von der Urgemeinde zu Jerusalem : « Die

Gläubigen hielten alle zusammen und hatten alles gemeinsam » ; sie

waren « ein Herz und eine Seele » (Apg. 2, 44 u. 4, 32) Es waren da

offenbar noch andere Gliedschaftsprinzipien und objektive Kennzeichen

maßgebend als nur der Glaube, um die Zugehörigkeit zur Gemeinde
festzustellen. Übrigens sagt Brunner selbst, daß die Früchte des Glaubens

kein hinreichendes « Kriterium » seien, « um mit Sicherheit die
wahrhaft Gläubigen von den Scheingläubigen zu unterscheiden », und
daß die Wiedergeburt «in der Regel im Verborgenen » geschehe (EK 12 f.).

Damit haben wir einige kritische Punkte berührt, welche uns die
Problematik offenbaren, die mit Brunners Wesensbestimmung der Kirche
als coetus electorum gegeben ist. Dieser Wesensbegriff ist unzulänglich,
weil er sich mit der zu erfassenden Wirklichkeit nicht deckt ; denn
erstens drückt er die empirisch-sichtbare Seite, die wesentlich zur Kirche
als societas hominum gehört, keineswegs aus, und zweitens stellt die

Erwählung kein spezifisches Gliedschaftsprinzip der Kirche dar, da es

einerseits wahre Glieder der Kirche gibt, die zwar « berufen », aber
effektiv nicht « erwählt » sind 1, und anderseits nicht alle, die erwählt

1 Vgl. Mt. 20, 16 ; 22, 14 ; ferner die Stellen, wo Christus das Himmelreich
(bzw. die Kirche) mit einem Acker, auf dem Unkraut und Weizen wächst,
vergleicht (Mt. 13, 24 ff.) oder mit einem Fischnetz voll guter und schlechter Fische
(1. c. vv. 47-50) oder schließlich mit den fünf klugen und fünf törichten Jungfrauen
(25, 1-13). — Vgl. D Denzinger-Bannwart, Enchiridion Symbolorum, Freiburg
i. Br. 1937), nn. 627, 629, 631 s„ 647, 838, 1422-1428. — Vgl. Pius xn„ Enz.



312 Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

sind, eo ipso schon zur Kirche gehören (z. B. die Heiden, die erst noch

zum Glauben kommen). — Sehen wir uns nun die weiteren Wesensbegriffe

der Kirche und ihre Erklärung durch Emil Brunner an.

[Fortsetzung folgt)

« Mystici Corporis Christi» (Ausgabe: Rex-Verlag, Luzern) 12: «Es wäre aber
auch falsch zu glauben, daß der Leib der Kirche deshalb, weil er den Namen
Christi trägt, schon hienieden, zur Zeit seiner irdischen Pilgerschaft, nur aus
heiligmäßigen Gliedern, oder nur aus der Schar derer bestehe, die von Gott zur
ewigen Seligkeit vorherbestimmt sind. In seiner unendlichen Barmherzigkeit
versagt nämlich unser Heiland in seinem mystischen Leib auch denen den Platz
nicht, welchen er ihn einst beim Gastmahle nicht versagte (vgl. Matth. 9, 11 ;

Mark. 2, 16 ; Luk. 15, 2). » —- Vgl. dazu den ersten Entwurf der Konstitution
über die Kirche Christi, der für das Vaticanum vorbereitet wurde, viertes Kapitel.
« Die Kirche ist eine sichtbare Gesellschaft. Daher endlich der ganze sichtbare
Leib der Kirche, dem nicht nur die Gerechten oder die Vorherbestimmten
zugehören, sondern auch die Sünder, die durch das Bekenntnis des Glaubens und die
Gemeinschaft mit ihm verbunden sind. » J. Neuner S. J. und H. Roos S. J.,
Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkündigung, 2. verb. Aufl.,
hrsg. von K. Rahner S. J., Regensburg 1948, n. 362.


	Der dialektisch-personalistische Kirchenbegriff

