
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie [Schluss]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie
Von Dr. Alexander M. HORVÂTH O. P.

Schluß

5. Die einzelnen Möglichkeiten

Wir haben versucht, das Gebiet der Theologie in großen Zügen zu
beschreiben. Seine oberste Grenze bildet die Offenbarung. Sie bietet
der Theologie die Prinzipien, in welchen das Wort Gottes, sein Wissen

zu uns herabsteigt und durch welche unser Wissen mit der Erkenntnis
Gottes in Berührung kommt und die Sicherheit und übernatürliche
Färbung erhält. Wir haben auch gesehen, daß die gesamte Übernatur,
die uns durch die Offenbarung bekanntgemacht wurde, in die Natur
eingebaut ist, mit ihr in Verbindung steht. Dies gilt sowohl von der
Erkenntnis-, wie auch von der Wirkordnung. Mag die übernatürliche
Wahrheit noch so hoch über der natürlichen stehen, sie ist uns nur
durch natürliche Erkenntnismittel zugänglich. In diesen neigt sich Gott
zu uns herab und gestaltet sein Wort hörbar und verständlich. Diese

Verbindung von Natur und Übernatur benützt die menschlichen Wissenstriebe

und versucht, das geoffenbarte Wort dem menschlichen Verstand
näher zu bringen. Die Lösung dieser Aufgabe fällt dem Wissenszweig

zu, den wir Theologie nennen. Sie will einen Einblick in den Sinn der

Offenbarung gewähren und dieselbe, durch die Zurückführung auf ein

gemeinsames Subjekt, in wissenschaftlicher Form und Ordnung
darbieten. Die ganze theologische Arbeit ist im Urgrund apologetisch ; sie

besteht in der Verteidigung der Prinzipien der Theologie, sei es im
allgemeinen, sei es im einzelnen. Selbst wenn theologische Folgerungen
abgeleitet und die wissenschaftlichen Hilfsmittel angewendet werden,
will man in letzter Instanz nur beweisen, daß das Offenbarungswort

für die menschliche Geistes- und Lebensführung geeignet, mit der Natur
vereinbar und daher nicht bloß in sich, im Lichte des Glaubens gesehen,

sondern auch von diesem Standpunkte aus wahr ist. Man versteht, warum



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 275

der Möglichkeitsbeweis in der Theologie eine eminent große Bedeutung
hat. Was und wie viel vermag unser Verstand auf dem Gebiet der

Offenbarung, wie weit können wir deren Möglichkeit mit natürlichen
Erkenntnismitteln begründen Dies ist das lebenswichtige Problem
der Theologie. Um hierzu Stellung nehmen zu können, müssen wir uns
den Begriff der Möglichkeit vergegenwärtigen.

Die Möglichkeit (possibilitas) ist nicht ein fertiges Sein, sondern
entweder (in ordine statico) Prinzip desselben, oder (in ordine dynamico)
Weg zu ihm. Sie ist ein relativer Begriff oder eine Beziehungsgegebenheit

: was sich zum Sein bejahend verhält, die Beziehung zu ihm in
sich trägt, ist möglich. Ist dies nicht der Fall, so stehen wir vor dem

Unmöglichen. Da aber das Sein eine Vollendung (actus), ja die letzte

Vollendung einer dinglichen Gegebenheit ist, kann man sagen, daß das

Mögliche eine zur Verwirklichung geeignete Dinglichkeit oder Realität
bezeichnet. Dies alles gilt im transzendentalen Sinne ; denn bezüglich
der näheren Bestimmung ist sowohl die Eignung zur Verwirklichung,
wie auch die Annäherung an das Sein, als an die letzte Vollendung,
so mannigfach, wie die Dinglichkeit selbst.

Ist die Dinglichkeit eine ideale und wird die Beziehung zum Sein

bloß durch die Vereinbarkeit der Wesenszüge begründet, so sprechen
wir von der logischen Möglichkeit. Das ideale, logische Sein ist in der

Reichweite des allgemeinen Seins enthalten, verhält sich aber zur
Wirklichkeit nicht als eine unmittelbar bezogene Gegebenheit. Nur die
Beziehung zu einer Wirkursache wirft auf dieses Sein den Schein der
Wirklichkeit, die Eignung zur Wirklichkeit. Um von einer Annäherung
an dieselbe sprechen zu können, müssen noch verschiedene Momente

herangezogen werden : nämlich die Seinsvollendung der Ursache,
sowohl nach ihrer hinlänglichen Kraft, als auch nach ihrer Hinordnung
auf die Verwirklichung des logisch Möglichen. Die ideale Dinglichkeit
ist die erste in dieser Richtung. Sie muß zunächst in eine reale
umgewandelt werden, damit sie eine direkte Beziehung zum Sein in sich

trage. Hierin unterscheidet sich die reale Möglichkeit von der idealen :

sie ist eine Gegebenheit, die, sei es in sich, sei es in ihren Ursachen,
unmittelbar auf das Sein bezogen wird. Man kann auch sagen, daß alles,

was den Samen des Seins in sich trägt, real möglich ist, und daß die

so gestaltete Gegebenheit eine reale Potenz darstellt. Eine reale
Dinglichkeit ist also eine Gegebenheit, die einerseits das Abbild der idealen

ist, andererseits aber den Samen des Seins so enthält, daß sie auf
dasselbe unmittelbar bezogen wird. Zur Begründung der idealen Möglich-



276 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

keit, wie auch zu ihrem Sein reicht die Denktätigkeit aus. Um etwas
als real begründet ansehen zu können, müssen Gegebenheiten
vorhanden sein, die nicht in der Denktätigkeit, sondern in außermentalen
Gegebenheiten wurzeln. Bei den Möglichkeiten geht das Ansichseiende,
das Ursein voraus, in dessen Gedachtwerden die ideale, in dessen Wirkkraft

aber die reale Möglichkeit begründet wird. Ohne die Beziehung
zum Ansichseienden, als zum letzten Grund, können wir demnach von
keinerlei Möglichkeit reden. Bei ihm, in seinem Sein ist das Mögliche
sowohl als inneres Prinzip, wie auch als Durchgang zur Wirklichkeit
ausgeschlossen. In ihm ist alles wirklich und nur wirklich, ja selbst

dasjenige, was Prinzipien der Möglichkeit in sich trägt, ist in seiner

vom Willensbeschluß bestimmten Allmacht eine Wirklichkeit1.
Möglichkeit ist nur dort vorhanden, wo eine Zusammensetzung aus Akt
und Potenz zu finden ist, so daß man im Allgemeinen sagen kann, daß
die Potenz das Fundament der Möglichkeit ist und daß letztere nichts
anderes ist, als die auf den Akt bezogene Potenz.

Wir wollen die allgemeine Übersicht über die Möglichkeit, sofern
sie für unsere Untersuchung notwendig ist, in folgender Tabelle
darstellen :

Possi-
bili-
tas

logica

realis <

positiva

determinate : possibilitas simpliciter.

indeterminate :

possibilitas sec.
quid

nega-
tiva *i

mixte

t sec. accessum ad possibilitatem po-
sitivam : non-possibile.

I sec. recessum a possibilitate posi-
l tiva : non-impossibile sec. quid.

I positivo-negative : non non-possi-
| bile.
I negativo-positive : non non-impos-
1 sibile.

pure : non impossibile simpliciter.

1 Wie wir oben betont haben, hat das rein mögliche Geschöpf nicht einma
als terminus connotatus ein eigenes Sein, sondern ist mit der Wirklichkeit der
göttlichen Idee identisch. Das eigene Sein leuchtet auf, sofern es ein terminus
connotatus der göttlichen Idee ist, die die Willensbeschlüsse Gottes darstellt und
abbildet. Somit ist das Geschöpf dem eigenen ideellen Sein nach im erkannten
Willensbeschluß virtuell wirklich. Die außermentale Seinswirklichkeit erhält das
Geschöpf erst in der Ausführung des göttlichen Planes. Die notwendige und
zufällige Beziehung zur göttlichen Idee unterscheidet die geschöpfliche Möglichkeit
und Wirklichkeit voneinander.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 277

Dementsprechend können wir auch den Begriff der Unmöglichkeit
gestalten. Logisch unmöglich ist, was aus widersprechenden Wesenszügen

besteht. Die reale Unmöglichkeit steht vor uns, wenn keine

potentielle Gegebenheit aufzuzeigen ist, die, sei es von innen aus, sei

es auf Grund einer Beziehung zum Verwirklichungsprinzip, der
Seinsvollendung zustreben würde oder dazu geeignet wäre. Die einzelnen
Grade werden darnach bestimmt, wie etwas (privative, contrarie vel
contradictorie) dem Sein gegenübersteht. Den höchsten Grad der

Unmöglichkeit stellt dasjenige dar, was vom Sein gänzlich abgeschlossen

ist, so daß es nicht einmal durch die Allmacht Gottes verwirklicht
werden kann.

Nun wollen wir die einzelnen Formen der Möglichkeit besprechen
und zugleich andeuten, in welcher Weise die Theologie dieselben bei
ihren Beweisen benützt.

Positiv möglich ist dasjenige, was sowohl von Seiten der inneren,
als auch der äußeren Prinzipien zur Seinsvollendung geführt werden
kann. Oder : dessen Seinsvollendung nach allen Seinsprinzipien begründet
ist. Für die Erkenntnisordnung gilt etwas als positiv möglich, wenn
dem Verstand alle Seinsprinzipien durchsichtig sind. Es wird hierbei
keine erschöpfende (komprehensive) Erkenntnis erfordert ; die
allgemeine, nach gemeinsamen Zügen erfaßte Kenntnisnahme genügt. Innerhalb

dieser Grenzen muß aber die Erkenntnis umfassend sein. Bloße

Ahnungen und Annahmen genügen nicht. Alles muß positiv, d. h.
seinsmäßig begründet sein und die Begründung selbst einen Gegenstand der
Einsicht bilden. In bezug auf die inneren Prinzipien müssen wir
einsehen, daß sie aus logisch vereinbaren Zügen bestehen, als reale
Möglichkeiten aber der Seinsvollendung in sich evident zustreben, für
dieselbe geeignet sind. Von Seiten der äußeren Prinzipien muß sich der
Verstand versichern, daß in ihnen die zur Verwirklichung erforderliche
Energie vorhanden ist. Weisen sie dieselbe nicht auf, so können wir
von einer positiven Möglichkeit nicht sprechen. Die Einsicht in die

positive Möglichkeit ist nur dann gegeben, wenn sie Ergebnis einer
demonstratio directa ist.

Diese Art von Möglichkeitsbeweis ist der Theologie nicht eigen. In
ihren Hilfswissenschaften, d. h. in der theologischen Vorarbeit kann sie

Platz haben, aber nicht in der eigentlichen Theologie. Denn diese

vermag in ihre Prinzipien keine Einsicht zu gewähren, daher auch ihre
Gegenstände nicht als positiv möglich aufzuzeigen. Mit solchen
Argumenten müssen die Naturwissenschaften und die Philosophie auftreten,



278 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

obwohl dies ihnen nicht immer gelingt. Wird die Rangordnung der
Wissenschaften näher untersucht, so bemerkt man, daß die niedrigeren
manche Fragen offen lassen müssen, die auf den höheren Stufen gelöst
werden. So begründet auch die Philosophie, als Metaphysik ihre Gegenstände

positiv. Gott, Seele, Unsterblichkeit, Freiheit usw. sind nicht
ungelöste, oder gar unlösbare Probleme der Philosophie. Nein Sie

lassen eine positive Begründung zu. Nur eines gelingt der Philosophie
nicht, alle Fragen zu beantworten, die mit diesen Problemen zusammenhängen.

Der Grund ist sehr einfach : zur Lösung derselben fehlen alle

Voraussetzungen einer positiven Möglichkeit1. Betritt also die
Philosophie den Weg, diese Probleme mit ihren eigenen Mitteln zu lösen,
oder entlehnt sie die Lösung einer fremden Quelle, so hört sie auf,
Philosophie zu sein, und läßt sich einem anderen Wissenszweig
angliedern. Philosophisch steht nur das fest, was positiv begründet ist. Es
muß dabei die Unvollkommenheit der Lösungsversuche eingesehen und
zugegeben werden ; aber dies ändert nichts an der Beschaffenheit der

philosophischen Aufgaben. Dies hat man bei der Diskussion über die

christliche Philosophie übersehen.

Negativ möglich ist dasjenige, dessen Eignung zur Verwirklichung
nicht allseits direkt beweisbar ist. Eine positive Begründung ist nicht
vollends ausgeschlossen. Wenigstens einen Anhaltspunkt müssen wir
haben, von dem aus wir einen Ausblick auf die einschlägigen
Verbindungsmöglichkeiten haben können. Die Aussicht wäre vorhanden, nur
die Seinsbegründung fehlt ganz oder in verschiedenen Formen und
Graden. Je nachdem diese abgeht, sprechen wir von verschiedenen
Arten des negativ Möglichen.

Möglich und Unmöglich sind Seins-Bestimmungen. Für uns kommen
sie aber vom Standpunkt unserer Erkenntnis aus in Betracht, da uns

nur diese in die Nähe, oder gar in den Besitz des Seins zu bringen
vermag. Wir müssen dasjenige, was wir dem Sein abgelauscht haben,
verwenden, um von ihm oder von seinen Prinzipien sprechen zu können.
Es ist dies auch bei der Bestimmung der negativen Möglichkeit so. Wir
beurteilen dieselbe je nach den Angaben des sinnenhaften Seins, das

für unseren Verstand den einzig angemessenen positiven Stoff bildet.
Von hier aus beurteilen wir andere Angaben, die im sinnenhaften Sein

positiv nicht enthalten sind, aber aus irgendeiner andern Quelle auf-

1 Wir haben dies oben an einem Beispiel dargelegt : warum können wir nicht
vollends einsehen, daß der Wille unter dem Einfluß Gottes frei bleibt.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 279

tauchen. Wie soll unser Verstand zu denselben Stellung nehmen
Lassen sie sich in unser Geistesleben einverleiben, oder müssen sie aus
demselben ausgemerzt und einfachhin abgewiesen werden Da die

Theologie alle ihre prinzipiellen Angaben aus der Offenbarung schöpft,
und nur mit der Veritas prima begründet, ist für sie die negativ-mögliche

Begründung von der größten Wichtigkeit, ja der einzige Fundort
sachlicher Beweise.

Vergegenwärtigen wir uns kurz den Zustand unserer Mentalität,
wenn wir negativ möglichen Angaben gegenüberstehen. Das sinnenhaft
Seiende, oder seine einzelnen Bestimmungen sind die positiven Angaben,
auf welche sich unser Urteil stützt. Die aus anderen Quellen geschöpften
Züge können in sich nicht beurteilt werden, da die entsprechenden
Erkenntnismittel fehlen. Es bleibt deshalb nur der Weg übrig, das

sinnenhafte Sein als Vergleichspunkt und Maßstab zu benützen und
hiernach über die Möglichkeit oder Unmöglichkeit der fremden Angaben zu
urteilen. Um dieses Urteil richtig zu bilden, darf man das sinnenhaft
Seiende (im Sinne des Materialismus, Positivismus usw.) nicht
einschränken. Es muß in seiner ganzen Reichweite, in sich und in der

Beziehung zu seinen Ursachen in Betracht gezogen werden. Hierbei
muß man seine inhaltliche Beschränktheit beachten ; daraus können

wir entnehmen, daß es nicht den vollen Seins- und Wahrheitsgehalt in
sich trägt und darum der Wirklichkeit anderer, übersinnenhafter
Seinswesen nicht im Wege steht, dieselben entweder direkt voraussetzt (wie
das Dasein Gottes), oder ihnen nicht feindlich (privativ-konträr)
gegenübersteht. Diese wohlwollende, indifferente Anerkennung ist die Voraussetzung

richtiger Urteile über das negativ Mögliche. Widerspricht eine

Angabe oder ein Wesenszug dem so gefaßten Sein, so ist die Unmöglichkeit

einleuchtend. Ist dies aber nicht der Fall, und ist auch die

positive Eignung zur Seinsvollendung im sinnenhaften Sein oder in
dessen Erkenntnismitteln nicht beweisbar, so stehen wir vor einer negativen

Bestimmung, die zwischen dem positiv Möglichen und Unmöglichen

steht und Nichtmöglich (non-possibile) genannt werden kann.
Es ist dies keine privative Aussage, wie das Unmögliche, sondern eine

wohlwollend-indifferente. Seinshaft bezeichnet sie eine Gegebenheit, die

im Rahmen des sinnenhaften Seins ihre Vollendung nicht finden kann ;

indessen schließt sie dieselbe in einer anderen Seinsordnung, von der
wir in sich positiv nichts wissen, durchaus nicht aus. Für die Erkenntnisordnung

aber bezeichnet der Ausdruck eine Art Unschlüssigkeit des

Verstandes, wenn die Angabe einer zwar nicht vollends gerechtfertigten,



280 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

aber doch glaubwürdigen Quelle entnommen wird. Er kann indessen

auch das Zeichen der Bewunderung sein, wenn der Verstand die

Mitteilung aus einer ganz verläßlichen Quelle feststellt und vom Standpunkt

seiner eigenen Erkenntnismittel aus das Urteil ausspricht, das

seiner Bewunderung zugrunde liegt : es ist nicht möglich Nach einer
weiteren Reflexion löst sich die Bewunderung, und die Unschlüssigkeit

des Verstandes macht einer festen Stellungnahme Platz. Je nach
der Geistesrichtung, insbesondere aber nach der Auffassung von der
Reichweite des sinnenhaften Seins, wird die Angabe als unmöglich
verworfen, oder nach den verschiedenen Graden des negativ Möglichen

angenommen. Wir können diese Grade folgendermaßen skizzieren.

a) Positivo-negative possibile. Etwas positiv Mögliches begründet
gewisse Angaben und Gegebenheiten, ohne sie in sich, nach eigenen
Wesenszügen aufzuhellen. In dieser Form wird die gesamte natürliche
Erkenntnis Gottes begründet und Gott erscheint vor unserem Verstand
als eine ansichseiende Wirklichkeit. Die reale, positive Möglichkeit ist
im geschöpflichen Sein gegeben, welches ohne eine erste Ursache, ohne

einen unbewegten und unbewegbaren Urbeweger, ohne einen Ordner,
kurz ohne das Ansichseiende nicht erklärbar ist. Andrerseits aber

vermag das geschöpfliche Sein das Dasein und Wesen Gottes nur nach
den dem Geschöpfe eigenen Zügen aufzuhellen, so daß dieselben erst
durch Verneinung der Beschränktheit und durch Hinzufügung des Merkmales

der Unendlichkeit (ebenfalls ein negativer Begriff Gott
zugeeignet werden können. Daher ist die natürliche Erkenntnis von Gott

für den menschlichen Verstand als eine gemischte, positivo-negative
Möglichkeit gegeben. Die positiven Züge sind restlos wertvoll, da seinshaft

begründet. Die Verneinung aber führt nicht in die Dunkelheit der
Privation oder des Unerkennbaren, des Agnostizismus. Sie wird uns
direkt durch die positive Begründung aufgelegt, indem sie uns belehrt,
daß die aufgehellte Wirklichkeit mit dem geschöpflichen Sein nicht identisch

ist, in den Verneinungen aber, infolge ihrer kausalen Verbindung
mit demselben, richtig, wenn auch unvollkommen, erkennbar ist. Aus
diesem Grunde herrscht in der natürlichen Erkenntnis Gottes das

Positive vor, da auch das Negative seinshaft begründet ist h Wie wir

1 Da die Natur nicht die Kraft besitzt, Gott in sich aufzuhellen, haben wir
oben gesagt, daß selbst die natürliche Erkenntnis Gottes geheimnisvoll ist. Diese
Wahrheiten sind im uneigentlichen Sinne Geheimnisse, die daraus entstehen, daß

man manche Angaben nicht vollends aufhellen kann, da hierzu das angemessene
Erkenntnismittel, die Wesenssicht Gottes fehlt.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 281

hierbei nicht einer neuen Erkenntnisquelle bedürfen, um von der
Wirklichkeit Gottes auf die Bestimmung seines Wesens und seiner
Eigenschaften übergehen zu dürfen, so können wir im allgemeinen sagen,
daß das positiv-negativ begründete Mögliche die Vervielfältigung der

Erkenntnisquellen nicht unbedingt erfordert1.
Diese Art des Möglichkeitsbeweises findet man in allen

Wissenschaften ; dieselbe ist ein fruchtbarer Boden von Hypothesen, die dann
auf Grund von weiteren Forschungen und Beweisen zu bewiesenen

Thesen erhoben werden können. Ganz eigen ist sie der Metaphysik,
deren Probleme meist nur auf diesem Wege gelöst werden können. So

ist dies in der natürlichen Theologie, wie angedeutet, aber auch in der

Erkenntniskritik der Fall. Ihr Problem ist auf dem Weg eines direkten,
positiven Beweises nicht zu lösen. Für die richtige Lösung muß das

sinnenhafte Sein den Ausgangspunkt bilden. Von demselben wird aber

nicht bloß eine Lösungsmöglichkeit geboten. Eine von diesen Möglichkeiten

thesenmäßig zu begründen, gehört zu den schwierigsten Aufgaben,
die nur auf dem Weg eines indirekten Beweises, als reductio ad absurdum

und rein defensiv zu lösen ist. Den positiven Ausgangs- und
Vergleichspunkt bilden die Erkenntnisphänomene. Die Prinzipien aber und
das Werturteil müssen so gestaltet sein, daß sie dem Phänomen vollends

angepaßt erscheinen und dasselbe restlos erklären. In der Theologie

kann dieser Möglichkeitsbeweis nur bei den Geheimnissen im
weitgefaßten Sinne angewendet werden, wie dies aus deren oben gegebenen

Begriffsbestimmung erhellt. Man kann ihn auch in den weitesten
theologischen Folgerungen finden, in denen der Kontakt mit den geoffenbarten

Prinzipien so wenig fühlbar ist, wie in den letzten wissenschaftlichen

Feststellungen die Verbindung mit den ersten Prinzipien zum
Vorschein kommt. Im allgemeinen können wir sagen, daß dieser
Möglichkeitsbeweis dort anwendbar ist, wo Angaben vorkommen, - die wir

1 Das höhere Erkenntnislicht kann auf die Angaben des niedrigeren
verstärkend einwirken. So erhält die natürliche Erkenntnis Gottes für den gläubigen
Verstand (ratio fide illustrata) infolge der Offenbarung eine neue Stütze als eine
Wahrheit, die auch in der unfehlbaren Autorität Gottes sichergestellt ist. Diese
Art der Mitteilung des Erkenntnislichtes ist auf allen Gebieten des Wissens häufig
zu finden und wird Verstärkung des Verstandes (roboratio intellectus) genannt.
Beide Erkenntnisquellen wirken in der Darstellungsordnung in ihrer ganzen Kraft
(als causae principales). So werden die Angaben der Offenbarung durch die natürliche

Erkenntnis (motiva credibilitatis) leichter faßbar, durch die Verankerung
des Glaubens in der Autorität Gottes aber erhalten sie eine neue Stütze und Festigkeit,

ohne daß sie hierdurch zu einer neuen Erkenntnisordnung gehören würden.



282 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

als supernaturale quoad modum bezeichnet haben. So bei den prae-
ambula fidei im dort angegebenen Sinne und bei den motiva materialia
credibilitatis 1.

b) In allen Fällen muß das possibile positivo-negative im
wirklichen Umfang und Inhalt einer Seinsgegebenheit begründet sein.
Hierdurch unterscheidet es sich von dem possibile negativo-positive. Das
charakteristische Merkmal desselben ist, daß es im sinnenhaften Bestand

seinsmäßig nicht begründet ist. Der aktuale Seinsgehalt verrät nichts
von Eignung oder Tendenz zur Seinsvollendung. Nur der potentielle
Teil gibt einen schwachen Schein von einer Möglichkeit, die aber nicht
einmal so genannt werden kann. Man wird diese potentielle Begründung

als Nichtunmöglichkeit (non-impossibilitas) bezeichnen, worin
eine erhebliche Abschwächung des Nicht-Nichtmöglichen ausgedrückt
ist 2. Unmöglichkeit bezeichnet eine Privation oder Negation. Beide
sind wirklichkeitsfern. Aber nicht in gleicher Weise. Sie sind in sich
kein Seiendes, aber in einem Seienden. Die Privation ist ein

Seinsmangel, eine Seinskrankheit oder -schwäche, wenn wir bildlich sprechen
können. Durch eine starke Kraft kann aber die Privation aufgehoben
und die Seinskrankheit geheilt werden 3. Die Mängel an sich geben zu

1 Vgl. Divus Thomas 26 (1948) 250 ff.
2 Die Unmöglichkeit kann in einem dreifachen Sinn ausgesagt werden.

Positiv bezeichnet sie absolute Ungeeignetheit zum Sein oder zur Seinsvollendung.
Das positiv Unmögliche trägt logisch unvereinbare, daher seinshaft keineswegs
begründete Wesenszüge an sich. Im privativen Sinne ist das Unmögliche
Seinsmangel, der von innen heraus nicht die Tendenz zum Sein, sondern zum Nichtsein

nahelegt. Das negativ Unmögliche (non-possibile) steht dem Sein und Nichtsein

indifferent gegenüber. Von seinen inneren Prinzipien aus kann weder für
den einen, noch für den anderen Teil eine feste Begründung gefunden werden.
Diese beiden Formen bezeichnen wir mit dem Ausdruck « Nichtmöglich ». Beide
bezeichnen einen Seinsmangel, der aber bei der Privation den Abgang eines im
Sein irgendwie und irgendeinmal begründeten oder beanspruchten Besitzes
bedeutet, während dies bei der bloßen Negation nicht der Fall ist. Das Seiende,
von dem das Nichtmögliche im wohlwollend-indifferenten Sinn ausgesagt wird,
kann nicht einmal die Spur eines Anspruches auf die Seinsvollendung aufweisen,
obwohl es auch das Gegenteil nicht einfachhin ausschließt. Durch verschiedene
Appositionen wird der Sinn des Ausdrucks temperiert. Das « Nicht-Nichtmögliche »

(non non-possibile) zieht die Wahrscheinlichkeit so stark auf die positive Seite
hin, daß damit die völlige Uneignung zum Sein gänzlich aufgehoben wird. Im
« Nicht-Unmöglichen » tritt uns das gegenseitige Verhältnis entgegen. Der negative
Teil tritt in den Vordergrund, ohne jedoch die Seinsvollendung völlig zu streichen.
Die Seinsbegründung ist in diesem Falle so schwach, daß der Verstand aus den
vorhandenen Angaben und aus eigenen Kräften sich für einen Teil nicht einmal
der Wahrscheinlichkeit nach zu entscheiden vermag.

3 Dasselbe ist von den negativen Mängeln zu sagen, wenn sie nur nicht
positiv unmögliche Züge an sich tragen.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 283

dieser Annahme keine Anweisung, keinen Anhaltspunkt. Der Verstand

schöpft die Grundlage aus anderen Quellen. In der dynamischen
Ordnung denkt er an die gesamten Naturkräfte, oder gar an das Ansich-
seiende, dessen Kraft zur Schöpfung ausgereicht hat. Wenn die Naturkräfte

die Privation nicht aufheben können, so vermag dies das An-
sichseiende ganz gewiß. In der Erkenntnisordnung ist der Gedankengang

der gleiche. Die UnVollkommenheit der natürlichen Erkenntnis
ist eine Tatsache, ihre Ergänzungsbedürftigkeit, wie auch die Unmöglichkeit

derselben innerhalb der natürlichen Erkenntnismittel, ebenfalls.

Nur der Hinweis auf die Offenbarung der allumfassenden Wahrheit
kann eine Beruhigung über die Nicht-Unmöglichkeit einer solchen

Ergänzung irgendwie vermitteln. Ob diese in der dynamischen oder

in der Erkenntnisordnung verwirklicht werden kann, vermag der
Verstand aus den tatsächlichen Angaben nicht zu beurteilen. Es bleibt
für ihn nur die Ahnung einer Nicht-Unmöglichkeit übrig. Infolgedessen
bedeutet dieser Ausdruck an sich nur den Ausruf der Sehnsucht : wenn

nur von Seiten jener Kraft, für die nichts unmöglich ist, etwas geschähe,

was das Unmögliche der Verwirklichung nahe brächte : Rorate coeli

desuper Im Nicht Nicht-Unmöglichen wird demnach die Beziehung
einer seinshaft nicht begründeten Gegebenheit zu einem Prinzip bezeichnet,

welches in sich die angemessene Kraft besitzt, die Seinsmängel derselben

aufzuheben und der Seinsvollendung zuzuführen. In allen diesen Fällen

sprechen wir von der sog. potentia obedientialis, die die Eignung zur
Seinsverwirklichung nicht in sich, nicht in ihren inneren Prinzipien
eingeschlossen trägt, sondern in einer übermächtigen äußeren Ursache,
die alle Seinsmängel aufheben und zur Vollendung führen kann. Damit
ein solcher Möglichkeitsbeweis vollkräftig sei, ist es unbedingt
notwendig, daß das transzendente Prinzip seinshaft bekannt sei. Für die

Dynamik bedeutet dies den Überreichtum, den Allbesitz (actus primus)
der Wirkkraft, für die Erkenntnisordnung aber den gleichen Besitz
der Wahrheit, wie auch den Willensbeschluß, dieselbe nach außen hin
mitzuteilen.

Diese Art des Möglichkeitsbeweises kommt in allen Wissenschaften

bei Bildung von Hypothesen sehr häufig vor. Für die Theologie kommt
sie in verschiedenen Formen und Wendungen in Betracht. Bei der

Erläuterung der mysteria sec. quid, sofern sie natürlich begründet
werden, leistet sie die größten Dienste. Dies insbesondere, insofern sie

Angaben der natürlichen Erkenntnis vertreten, über die der Verstand
kein entscheidendes Urteil bilden kann, sondern dieses aus einer höheren



284 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

Quelle erwartet. Sucht die Theologie dieselben als geoffenbarte Wahrheiten

zu beweisen, so kann ihr Möglichkeitsbeweis bis in die positivo-
negative Sphäre hineinreichen. Im allgemeinen können wir sagen, daß

alle Gegebenheiten, die wir supernaturale quoad subiectum genannt
haben, nach diesem Grad der Möglichkeit begründet werden können.
Es tauchen Seinsmängel in einer Gegebenheit auf, zu deren Aufhebung
von innen aus keine reale, positive Potenz zu finden ist ; es fehlt aber
auch nicht ein Fingerzeig, der auf die Spur (vestigium) einer
Seinsbeziehung hinweist. Diese Spur kann in dem einmal vorhandenen Sein

gesucht werden, welches momentan nur als Privation, als Seinskrankheit

festzustellen ist. So sind z. B. die Blindheit, der Tod, eine

todbringende Krankheit und andere ähnliche Gebrechen privative
Seinsmängel, die in sich jeder Seinsvollendung konträr entgegenstehen, aber
in der Kraft eines transzendentalen Wesens die konträre Seinsvollendung

erhalten können. Bei der Begründung dieser Art des Wunders
benützt die Theologie diesen Möglichkeitsbeweis : Nichtunmöglich nega-
tivo-positive. Negativ von Seiten der Seinsgegebenheit, positiv von
Seiten der überreichen Wirkkraft.

Ähnlich sprechen wir von dieser Art des Möglichkeitsbeweises bei
der Erhebung in die übernatürliche Ordnung durch die Gnade, bei der

Verleihung des lumen gloriae und propheticum. Die Seele zeigt keine

positive Eignung für die Gnade und für die aufgezählten Gaben auf.
Sie ist aber für dieselben kraft ihrer Geistesnatur empfänglich (capax).
Es ist demnach in der Seele eine potentia obedientialis (capacitas)
vorhanden, daß sie unter der gestaltenden Einwirkung der Hand Gottes
auch in der genannten Richtung eine Seinsvollendung erhalten kann.
Unter der « Spur » verstehen wir demnach die potentia obedientialis,
deren Reichweite nicht dem Seinsgehalt der passiven Potenz, sondern
der Energie der transzendenten Wirkkraft entnommen wird. Dies ist
das charakteristische Merkmal für alle einzelnen Formen dieses

Möglichkeitsbeweises.

Für die Erkenntnisordnung können wir feststellen, daß mit diesem

Möglichkeitsbeweis die natürlichen Begriffe soweit erhoben werden
können, daß sie bei der Erkenntnis der Geheimnisse als medium quo
et ex quo benützt werden können. Ja, in vielen Fällen, bei den beweisbaren

Geheimnissen, können sie sogar als medium in quo dienen, wenn
ein Übergang zum possibile positivum, oder positivo-negativum
zustande kommen kann. Der Beweis ist aber in allen Fällen ausreichend
und lichtvoll. Wird das natürliche Licht abgeschwächt, so ist das Ein-



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 285

strömen der übernatürlichen Lichtquelle, der Veritas prima umso stärker

h Hieraus ergibt sich, daß dieser Möglichkeitsbeweis nur für die
formale Theologie und für das gläubige Gemüt einen Wert besitzt. Denn
für seine volle Geltung wird die Anerkennung der übernatürlichen
Offenbarung, als einer unbestreitbaren Tatsache vorausgesetzt. Ohne
dieselbe fehlt jene reale, positive Grundlage, die im Begriffe dieses Nicht-
Unmöglichen eingeschlossen ist. Ohne eine solche ist jedes Bemühen

erfolglos und bringt in seinen Resultaten nichts hervor, was die Grenzen

einer poetischen oder mythologischen Phantasterei übersteigen würde.
Dies gilt im erhöhten Grade von dem Möglichkeitsbeweis im Sinne des

rein negativ Nicht-Unmöglichen.
Das soeben besprochene negativo-positive Nicht-Unmögliche bietet

als potentia obedientialis eine Seinsgrundlage, nach Art eines Subjektes,
welches kraft des eigenen Seinsgehaltes nicht geeignet ist, die Verwirklichung
einer Form, oder Gestaltung zu begründen, wohl aber dazu geeignet (capax)

ist, um derartigen Seinsverwirklichungen von Seiten einer ersten, höheren

Ursache sich wohlwollend zu unterwerfen, dieselben zu tragen, und ihnen
keinerlei positiv-kontradiktorische Beschaffenheiten entgegenzusetzen 2.

1 Da zur vollen Erkenntnis solcher Wahrheiten die Offenbarung wenigstens
in einer Beziehung (in bezug auf das Dasein) notwendig ist, wird ihr Beweis vom
natürlichen Standpunkt aus immer unvollkommen und daher nur für den
gläubigen Geist unbedingt annehmbar sein.

2 Zum Wesenszug der potentia obedientialis gehört, daß die Kraft der
Naturanlagen (potentia naturalis) weder aktiv, noch passiv ein ens actuale begründet.
Die Grundlage ist in einem höheren, über der Natur stehenden und sie in ihrem
ganzen Sein beherrschenden Prinzip zu suchen. Auf diese Weise können die
Naturanlagen nicht bloß verstärkt, sondern auch zu Trägern (subiecta) höherer
Seinsweisen und zu Prinzipien übermenschlicher Tätigkeiten gestaltet werden. In dieser
Hinsicht können wir zwei Grade der potentia oboedientialis unterscheiden. Bei
der einen lehnt sich das übernatürliche Agens an die natürlichen Anlagen an ;

durch ihre Erweiterung erhebt es sie in eine höhere Seins- und Tätigkeitsordnung,
so daß sie daselbst sec. inclinationem naturalem elevatam sind und tätig sind.
Zur Verwirklichung der Erhöhung wirken sie aus sich selbst nicht mit. Hier sind
sie bloße instrumenta disponentia, welche die höhere Einwirkung nur empfangen
und aufnehmen. Nach der Verwirklichung werden sie aber instrumenta perfi-
cientia, ja sogar, in ihrer Ordnung, causae principales. So verhält sich die Seele
zur heiligmachenden Gnade. Sie ist natürlich und positiv nicht eingestellt, die
Gnade Gottes zu tragen, deren Subjekt zu sein. Wird sie aber der Seele
eingegossen, so trägt sie dieselbe in ähnlicher Weise, wie sie die anderen Akzidenzien
trägt. Ähnlich, aber nicht im gleichen Sinn. Die Vereinigung der beiden
Seinsweisen ist nach Analogie des Subjektes und des actus superveniens, aber in einer
höheren Form zu verstehen, die wir mystisch nennen. Die Dynamik der Seele
unter dem Einflüsse der Gnade und ihrer Gefolgschaft der Tugenden ist in keiner
Weise als eine der Seele äußerliche zu bezeichnen. Sie wirkt in der neuen Seins-



286 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

Bei dem untersten Grad, wonach eine Möglichkeit aufscheint, fehlt
sogar diese Seinsgrundlage. Bei dem einfachhin negativ Nicht-Unmöglichen

bietet sich die Natur nicht einmal als Werkzeug der Verwirklichung

dar : sie ist einfachhin eine Materie, an welche die höhere

Ursache ihre Kunst ausübt, sie zu Erkenntnishilfsmitteln oder zu
Umgestaltungen benützt, deren einziger Grund in ihrer Kraftfülle zu suchen

ist. Bevor sich letzteres als tatsächliche Offenbarung oder Wirkkraft
meldet, kann von Seiten der Natur nicht einmal ein desiderium efficax
nach der Verwirklichung auftreten. Erst nach derselben wird die Natur,
wenn wir so sagen dürfen, sich dessen bewußt, was die kunstgerechte
Hand des Ansichseienden aus ihr und mit ihr zu gestalten vermag. Dies
ist der höchste Grad der potentia obedientialis, die Zusage der Natur
zum Gestaltungs-Willen des Schöpfers, ihre Verneigung vor seiner
Allmacht. Höher steht nur die Schöpfung, bei welcher aber die Natur nicht
einmal die Seinsgrundlage der reinen potentia obedientialis bietet1.

Daß diese Art des Möglichkeitsbeweises nur für die formale Theologie

wertvoll sein kann, ist nach unseren Ausführungen ohne weiteres

klar. Es kommt bei der Verwirklichung derartig begründeter Gegebenheiten

nicht mehr die Kraft des Schöpfers in Betracht, sondern jene

Ordnung nach Art ihrer natürlichen Neigungen, also triebhaft. Deshalb nennen
wir diese Art der potentia obedientialis negativo-positiva. Sie ist rein negativ
(wohlwollend) in Bezug auf die Verwirklichung; nach derselben wird sie aber in
den Bereich des Positiven gezogen, da sie die Möglichkeit mit sich bringt, sich im
neuen, übernatürlichen Lebensraum nach Art der natürlichen Neigungen des
Subjektes zu bewegen. — Nach diesen Gesichtspunkten ist auch die Eignung unserer
natürlich erworbenen Begriffe zur Darstellung übernatürlicher Wahrheiten zu
beurteilen. Aus sich können sie nicht einmal als medium quo dienen. Gelangen
sie aber unter den Einfluß des Offenbarungslichtes, so sind sie als instrumenta
disponentia und perficientia ein geeignetes medium quo und ex quo, durch welche
die geoffenbarten Wahrheiten in sich faßbar werden. So bei den Geheimnissen
quoad rem sec. quid. — Geschieht die Verwirklichung übernatürlicher Tatsachen
aber so, daß dabei die natürlichen Anlagen und Neigungen gar nicht in Betracht
gezogen werden, so sprechen wir von der potentia obedientialis pure negativa.
Gott übt seine Gestaltungskunst in der Richtung contra inclinationes naturales.
Das « contra » bedeutet nicht das Un- oder Widernatürliche, sondern bloß die
Verneinung der in der Natur begründeten Anlagen, wie dies im Text angeführt ist.
In den Bereich dieser potentia obedientialis gehört die Auferstehung der Toten,
wie auch die Benützung der natürlichen Begriffe zur Darstellung der mysteria
simpliciter. Seinsgegebenheiten, deren potentia obedientialis in diesem Sinne
verwirklicht wird, sind auch nach der Verwirklichung bloße Inhaber der
mitgeteilten Vollkommenheiten, genießen aber dieselben nicht als konnaturale Gaben,
sondern als reine Geschenke, die quoad fieri et quoad esse dem äußern Einfluß
zu verdanken sind.

1 Ps. 28, 3.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 287

des noch reicheren Begnadigers, der sich selbst, nach seinem eigenen
inneren Leben offenbaren und dem vernunftbegabten Geschöpf
mitteilen will. Hierüber kann die Natur selbstverständlich keinen
Aufschluß erteilen, ja nicht einmal eine Ahnung aufkommen lassen. Nur
wenn Gott sich hierüber geäußert hat, vermag sich die Natur zu sammeln

und einen Weg zu suchen, um auch diese Angaben des Ansichseienden

zurechtzulegen. Dies leistet die Theologie, indem sie die Natur als bloße

Umrandung benützt. Für die Erkenntnisordnung bedeutet dies das

Herabsteigen in die tiefsten Züge unserer Begriffe, die nur das Wesentlichste

des Wesens darstellen. In der dynamischen Ordnung aber

müssen wir die Natur bis auf das Sein herabgesetzt vor uns haben,
damit wir die Bedeutung des rein negativ Nicht-Unmöglichen
einschätzen können. Auf eine solche Höhe vermag den Verstand keine

natürliche Kraft zu erheben. Daß er in solchen Angaben und Erscheinungen

Realitäten erblicken kann, das vermag die erste Wahrheit
allein zustande zu bringen. Um die Naturkräfte zu sammeln und zur
fruchtbaren Reflexion anzuregen, ist eine Vertiefung nötig, von der die

Natur ohne den Eingriff Gottes nicht einmal eine Ahnung haben kann.
Daß dieser Möglichkeitsbeweis ausschließlich der formalen Theologie

eigen ist, braucht nicht bewiesen zu werden. Keine andere Wissenschaft

vermag die verborgene Gotteskraft als Beweisgrund anzuführen.
Die Theologie allein kennt dieselbe und erkennt sie als Licht- und
Wirkquelle an. Ihre Begründung in dieser Eigenschaft kann nur diesem

Möglichkeitsbeweis nach geschehen. Es werden Tatsachen festgestellt,
zu deren Erklärung der gewöhnliche Naturlauf, ja die gesamten Naturkräfte

nicht ausreichen, so daß die Mitwirkung Gottes, als auctor
naturae, als hinlänglicher Erklärungsgrund nicht angenommen werden
kann. Daß Gottes Macht nicht auf die Naturerscheinungen eingeschränkt
ist, steht philosophisch so fest, wie sein Dasein, als eines ansichseienden
Wesens. Die Theologie stützt sich auf diese unumstößliche Wahrheit, die

ihr die rein natürliche Erkenntnis liefert, und in dieselbe baut sie die

erwähnten Tatsachen ein. Von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet,
erscheint jeder übernatürliche Eingriff Gottes als negativ Nicht-Unmöglich.

Mit der Seinsmajestät und mit der unendlichen Wirkkraft Gottes

vergleicht die Theologie die natürlich nicht erklärbaren Tatsachen, sei

es der Erkenntnisordnung, sei es der Dynamik, und sucht sie gegen
die Leugner zu verteidigen. Der theologische Beweis lautet in kurzer
Fassung : der Herr der Natur steht über derselben und vermag über
deren Seinsgehalt umgestaltend zu verfügen, d. h. ihn so zu benützen,



288 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

daß er ganz in den Dienst der Übernatur gestellt wird. In der Erkenntnisordnung

bedeutet dies, daß die natürlichen Erkenntnismittel als Werkzeuge

benützt werden, um übernatürliche Gegenstände widerzuspiegeln.
In der dynamischen Ordnung aber wird der Seinsgehalt der Natur zu

Umgestaltungen verwendet, die gänzlich über der Potentialität aller
Naturkräfte stehen.

Die Folgerung, als These aufgestellt, ist klar und wohlbegründet.
Nur muß auch die natürliche Erkenntnis beruhigt und zur Einsicht
gebracht werden, daß unter diesem Eingriff Gottes die Natur nicht
leidet. Ein « Leiden » besteht zweifelsohne in dem Sinne, daß die Natur
zur Verwirklichung der erwähnten Tatsachen aus eigener Energie nichts

beiträgt. Dies gehört zum Wesen ihrer potentia obedientialis. Aber eine

Vergewaltigung der Natur darf nicht angenommen werden. Ein solches

Eingreifen würde die natürliche Erkenntnis nicht beruhigen. Bei diesem

Punkte beginnt die Inspiration des Glaubens, der diese Schwierigkeiten
für das vorwissenschaftliche Forum mit Hilfe der Geistesgaben löst,
in bezug auf die Wissenschaft aber den suchenden Verstand antreibt,
daß er in die Tiefen der Wesenheiten herabsteigt und daselbst die
einzelnen Züge so schichtet, daß er die Wesenswurzel von den sekundären
Merkmalen unterscheiden kann. Bleibt das innerste Wesen

unangetastet, so kann man von einer Unterdrückung oder gar Vergewaltigung

der Natur nicht mehr reden.

In dieser Beziehung leisten die Hilfswissenschaften der Theologie
unschätzbare Dienste. Die Geschichte wird aufmerksam gemacht, daß
sie mit rein inneren Ursachen das Geschehen nicht zu erklären vermag.
Von dieser Überzeugung erfüllt, stellt sie sich in den Dienst der

Theologie und nimmt zu ihren Erklärungsgründen auch die « vox
Domini » auf, von deren Kraft sie bekennt : incurvati sunt colles
mundi ab itineribus aeternitatis eius (Hab. 3, 6). Um diesen Standpunkt

einzunehmen, braucht sie nur den materialistisch-positivistischen
Standpunkt aufzugeben und die Herrschaft des Geistes anzuerkennen.
Durch diesen « Dienst » wird sie eigentlich auf die Höhe erhoben, die
ihr im Bereiche der Wissenschaften gebührt. — Auf dem spekulativen
Gebiet übernimmt die Philosophie die Beruhigung der natürlichen
Erkenntnis. Sie muß anerkennen, daß sie in den lebenswichtigsten
Problemen keine beruhigende Lösung zu bieten vermag. Meldet sich eine

solche, so ist sie an sich bereit, dieselbe zu prüfen und mit den eigenen
Resultaten zu vergleichen. Bei diesem Vergleich stellt die Philosophie
ein Doppeltes fest : a) die natürüchen Begriffe, so wie sie durch die



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 289

positive Abstraktion gewonnen werden, haben eine bestimmte Reichweite,

innerhalb welcher sie uneingeschränkt gelten ; b) auf Grund einer
weiteren (negativen) Abstraktion läßt sich indessen feststellen, daß die
natürliche Erkenntnis für sich nicht die letzte Wesenswurzel gefunden
hat, so daß nach dieser Analyse die Wesenszüge als primäre und sekundäre

Gegebenheiten unterschieden werden können. Die positiv begründeten

Begriffe sind auf die Angaben der Offenbarung und zur Erklärung
der übernatürlichen Tatsachen nicht anwendbar ; aber die negativen
Resultate lassen eine vernunftgemäße Erfassung derselben zu. Wie
diese philosophische Arbeit vollzogen wird, zeigt uns die Erklärung der
transsubstantiatio. Der positive Begriff der Quantität ist so beschaffen,
daß die Gegenwart eines anderen Körpers mit ihm nicht vereinbar ist.
Wenn aber der primäre Wesenszug der Quantität in Betracht gezogen

wird, so sehen wir, daß die Wesensverwandlung durch die Quantität
nicht gehindert wird, wie dies aus den entsprechenden Ausführungen
des hl. Thomas ersichtlich ist. Denken wir ferner an die verfeinerte

Bildung des Person-Begriffes, in welchem die Subsistenz derart hervortritt,

daß ihre Vervielfältigung in einer individuellen Substanz

nichtunmöglich erscheint.
Wir wollten nur darauf hinweisen, daß die Lehre von der potentia

obedientialis die Allmacht nur als Wirkursache voraussetzt, sonst aber
die Weisheit Gottes vollends in sich schließt. Nicht die planlose Willkür
Gottes herrscht in seinen übernatürlichen Werken, nicht die Zerstörung
derselben ist sein Ziel, sondern der souveräne Einblick in die dem

geschaffenen Verstand unzugänglichen Tiefen der Natur leitet seine

Hand, wenn er im Interesse einer höheren, übernatürlichen Zielsetzung
hervortritt : splendor eius ut lux erit, cornua in manibus eius 1.

Der Sinn der hier dargelegten Begriffe kann klarer und in einer

eindeutigen Form bestimmt werden, wenn wir sie nach Art der

begrenzten (idea finita) und unbegrenzten (idea infinita) Ideen betrachten.

Der Begriff ist begrenzt, wenn sein Umfang und Inhalt sich auf ein

bestimmtes Gebiet und Objekt bezieht (genus-species). Sonst ist er
unbegrenzt, was entweder durch einen synkategorematischen Zusatz,
oder durch eine Verneinung ausgedrückt wird : etliche Menschen :

Mensch — Nicht-Mensch.
Entsteht die Unbegrenztheit bloß aus einer Verneinung des

positiven Inhaltes, so hat der negative Begriff einen Umfang, der sich

1 Hab. 3, 4.

Divus Thomas 20



290 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

auf alle Arten des Seins erstreckt, die dem angeführten Wesenszug
nicht unterstellt sind. Die so unbegrenzte negative Idee ist im Bereich
des XJmfanges zu verneinen; außerhalb desselben kann sie aber bejaht
und als Merkmal des Objektes benützt werden. So ist der Stein, die
Pflanze, das Tier usw. Nicht-Mensch ; nur der Inhaber der menschlichen

Natur kann mit dem Begriff nicht bezeichnet werden. Der
hl. Thomas veranschaulicht dies am Begriffe « ungezeugt ». Als eine
einfache Verneinung kann er in der Dreieinigkeit als Merkmal des

Vaters, des Heiligen Geistes, der göttlichen Natur usw. angesprochen,

nur dem Sohne kann er nicht zugeeignet werden. « Ingenitum », prout
negationem geniti significat, convenit omni ei, quod est et quod non
est ab alio per generationem, sive sit ab aliquo alio, sive non, et sive
sit creatum, sive increatum ; et sec. hoc possumus dicere : Patrem
ingenitum et Spiritum Sanctum et essentiam Div., et primas creaturas,

quae non exierunt in esse per generationem. »1

Wenn aber die Unbegrenztheit aus einem Fehl entsteht, so muß
die privativ unbegrenzte Idee außerhalb des Umfanges (extra genus
subiecti) des beraubten Subjektes verneint, und nur innerhalb desselben

kann sie ausgesagt werden. Dies folgt aus dem Begriffe der Privation,
die eine negatio in genere ist, daher das Subjekt, welches eine bestimmte
Seinsweise fordert, nicht aufhebt. Aus diesem Grunde werden durch die

Unbegrenztheit alle jene Seinsarten ausgeschlossen, die diese Forderung
nicht stellen. Der Sinn dieser Unbegrenztheit ist, daß die Aussage
keinem genus oder keiner species angehören kann, die dem Subjekte
fremd ist. Welcher Seinsart solche Ideen zuzueignen sind, kann manchmal

sehr schwer bestimmt werden. Eines ist sicher, daß dies in einem

unbegrenzten Umfange nicht geschehen kann. Nur das Subjekt gibt
dafür eine gewisse Anweisung. So muß z. B. « unedel » von allen Objekten
verneint werden, die einer moralischen Einstellung nicht fähig sind.
Nur in diesem Kreise ist der Begriff verwendbar. « Ungezeugt » kann
als privativ unbegrenzte Idee in der Dreieinigkeit nur dem Vater
zugeeignet werden, da sein Begriff, als erstes Prinzip der inneren Ausgänge,
jede Beziehung zum Gezeugtsein ausschließt2.

Im Umfangbereich der Möglichkeit gibt es drei begrenzte Begriffe :

a) positive Möglichkeit, b) positive Unmöglichkeit, c) rein negative
Nicht-Unmöglichkeit, deren Inhalt wir oben bestimmt haben. Man
kann auch bloß die positive Möglichkeit als eine einfachhin begrenzte

1 I. Dist. 13, 1, 4. 2 I 33, 4 ad 2.



Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie 291

Idee betrachten, so daß die Begrenztheit der beiden anderen Arten nur
eine abgeleitete wäre. Die Unbegrenztheit entsteht durch verneinende
Zusätze. Nicht-Möglich ist die Unbegrenzung durch Verneinung des

positiv Möglichen, eine Abschwächung der allseits begründeten Potenz
und Erwartung des wirklichen Seins. Deshalb kann das Nicht-Mögliche

nur der Species des positiv Möglichen nicht zugewiesen und von
ihm nicht ausgesagt werden. Sonst kann es Merkmal aller übrigen
Möglichkeitsarten sein. Dasselbe ist von dem eingeschränkt (sec. quid)
Nicht-Unmöglichen zu sagen. Der Unterschied zwischen beiden liegt
darin, daß das Erste eine Annäherung an das positiv Mögliche, das
Zweite aber das einfachhin (simpliciter), rein Nicht-Unmögliche bedeutet.

Ein weiterer verneinender Zusatz ist das Nicht Nicht-Unmögliche
und Nicht Nicht-Mögliche. Dieser bringt mit sich, daß solche

Aussagen nur dem Nicht-Möglichen und dem Nicht-Unmöglichen (sec. quid)
nicht bejahend zugeeignet werden können, sonst aber als Merkmale
aller übrigen Möglichkeiten dienen können. Sie bezeichnen die

Beschränkung oder Erweiterung der begründenden Potenz und können
in ihrem Gebrauch, je nach dem Aufhellen der Begründung, gleichwertig

sein, so wie dies auch beim Nicht-Möglichen und Nicht-Unmöglichen

der Fall ist. Bei der Forschung nach der Bestimmung der
möglichen Aussagen sind wir oft genötigt, diese Ausdrucksweisen zu beachten.

Zum Schlüsse geben wir die Übersicht der verschiedenen Möglichkeiten,

nach welchen die wissenschaftlich annehmbaren Beweise

gestaltet werden können.



292 Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie

Conspectus diversorum modorem, quibus possibile dicitur

Possibile :

fundatum
in potentia

sec. potentiam obiectivam : possibilitas obiectiva.

sec. potentiam

realem

ab intrinseco
actuabilem :

possibilitas
naturalis

ab extrin-
seco actuabilem

:

possibilitas
obedientialis

sec. se totum, quatenus omnia
fundamenta actuabilitatis in re in-
veniuntur, vel ratio actuabilitatis
ab intrinseco desumitur :

Utas positiva.

partialiter, quatenus aliquod fun-
damentum actuabilitatis ab intrinseco

et positive invenitur, alia
tarnen fundamenta ab extrinseco
petenda sunt : non-impossibilitas.
See. potentiam positivam permissive

et benevole se habet ad actua-
bilitatem : possibilitas positivo-ne-
gativa.

sec. rationem potentiae obedientialis

in re fundatae, vel ex qua-
dam capacitate vel ex potentia in
ipsa antea actuata : non-impossibilitas

negativo-positiva : res
permissive — at non ex propria in-
clinatione — se habet ad actua-
tionem.

sec. rationem potentiae obedientialis,

nec in capacitate, nec in
potentia antea actuata fundatae :

non-impossibilitas pure negativa :
res indifferenter se habet ad actua-
tionem.


	Der Möglichkeitsbeweis in der Theologie [Schluss]

