
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur suppositalen
und virtuellen Unmittelbarkeit

(Immediatio suppositi et virtutis)

Von Heinrich STIRNIMANN 0. P.

In der Ia Pars, q. 8, wird die Allgegenwart Gottes durch die das

Sein hervorbringende und erhaltende Tätigkeit dargelegt und erklärt.
Wir können den Beweisgang folgendermaßen zusammenfassen : Alles,
was geschaffen ist, hat sein Dasein empfangen. Gottes Wesen aber
ist Sein. Das ihm wesentliche Wirken nach außen ist demzufolge das

Hervorbringen des geschaffenen Seins. Wo also immer etwas außerhalb

Gott existiert, wird unmittelbar von Gott ein Sein hervorgebracht
und, solange es ist, unmittelbar von ihm im Dasein erhalten. Da aber
die unmittelbare Tätigkeit Gegenwart in sich schließt, muß auch Gott
in allem, was ist, als Schöpfer und Erhalter gegenwärtig sein. Weil
alles unmittelbar von ihm abhängt, ist er überall zugegen.

Das schöpferische Wirken steht zweifellos fest. Von Seiten der

Geschöpfe aber könnte man folgenden Einwand gegen den erwähnten
Beweisgang vorbringen. Wenn nämlich Gott das ganze Sein und das

Sein schlechthin hervorbringt, so scheint für das geschaffene Wirken,
d. h. für eine wahre Ursächlichkeit der Geschöpfe, kein Platz mehr zu
bestehen. Trotzdem teilt Gott nicht nur das Sein, sondern auch das

Ursache-Sein den Geschöpfen mit1. Wie kann aber etwas zugleich von
Gott und einer geschaffenen Ursache in einem wahren und wirklichen
Sinn hervorgebracht werden Darauf antwortet man gewöhnlich mit
der Unterscheidung zwischen dem mittelbaren und unmittelbaren Wirken

1 (Deus) suam similitudinem rebus communicare voluit, non solum quantum
ad hoc quod essent, sed etiam quantum ad hoc quod aliorum causae essent. C. Gent.
Ill c. 70, Patet etiam.



256 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

Gottes. Handelt es sich um eine wirkliche Ursächlichkeit der Geschöpfe,
so wird die Wirkung unmittelbar vom Geschöpf und von Gott nur
mittelbar, d. h. indem er das Geschöpf zur Tätigkeit bewegt,
hervorgebracht. Damit steigert sich aber die Schwierigkeit für die Frage der

Gegenwart noch mehr. Wenn nämlich Gott nur mittelbar die Wirkung
hervorbringt, so kann er ihr nicht mehr gegenwärtig sein, da die Gegenwart

von der unmittelbaren Tätigkeit abhängt. Also wäre Gott nicht
mehr in allen Dingen unmittelbar und durch sich selber gegenwärtig.

Diese Schwierigkeit geht, wie man sieht, vom Traktat De guber-
natione divina aus. Die Unterscheidung zwischen mittelbarem und
unmittelbarem Wirken Gottes gehört zur Erklärung der Wirkursächlichkeit
der Geschöpfe. Beim Beweis der Gegenwart aber geht es um das Wirken
und Erhalten des geschaffenen Seins überhaupt. Diese Tätigkeit Gottes
ist formell der terminus médius im Beweisgang. Also berührt der
Einwand von Seiten der Tätigkeit der Geschöpfe keinesfalls die Tatsächlichkeit

der Gegenwart Gottes. Gott ist ja notwendig im Geschöpf,
das wirkt, und in dem, auf das es einwirkt h

Trotzdem aber können wir auch die Gegenwart Gottes im Wirken
der Geschöpfe betrachten. Wenden wir uns so der vom Geschöpf
erzeugten Wirkung zu, so ist folgendes zu sagen. Zweifellos empfängt
auch sie von der geschaffenen Ursache ein wahres Sein. Dies gehört
zum Wesen der Ursächlichkeit. Zugleich aber hängt sie, und noch
mehr als von der geschaffenen, von der ungeschaffenen Ursache ab.
Das Geschöpf bringt seine Wirkung nicht ohne die erste Ursache hervor.
Das Zusammenwirken aber wird auf folgende Weise erklärt. « Non est

inconveniens quod producatur idem effectus ab inferiori agente et a
Deo, ab utroque immediate; licet alio et alio modo.»2

Wegen der Unmittelbarkeit, ab utroque immediate, könnte man
geneigt sein, auf der Stelle auf die Gegenwart Gottes zu schließen.

Wegen dem Nachsatz aber « licet alio et alio modo », müssen wir
unterscheiden. Die Kommentatoren entwickeln hier die Lehre der imme-
diatio suppositi et virtutis. Nur eine suppositale Unmittelbarkeit,
sagen sie, begründet eine reale Gegenwart, die virtuelle bedeutet nichts
anderes als Einfluß einer von Gott ausgehenden Kraft. Wird also die

Wirkung der geschaffenen Ursache von Gott nur immediatione virtutis

1 Oportet quod in quocumque est invenire esse, ei adsit divina praesentia.
C. Gent. III c. 68, Adhuc.

2 C. Gent. III c. 70, In quolibet.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 257

hervorgebracht, so könnte er trotzdem abwesend sein. — Wir erklären
im folgenden zunächst die Terminologie, nachher gehen wir zur
Anwendung auf die Frage der Gegenwart über.

I

Der Ursprung dieser Unterscheidung liegt ohne Zweifel in einigen
Thomas-Texten, die wir im folgenden zitieren. Ausgebaut aber und
technisch formuliert wurde sie besonders von Cajetan 1 und Silvester

von Ferrara 2.

« In jedem Wirkenden muß ein Doppeltes betrachtet werden :

— schreibt Thomas —, « das Ding, das wirkt, und die Kraft, durch
die es wirkt »3. Folglich gibt es auch eine doppelte Unmittelbarkeit :

entweder in Bezug auf die Kraft, oder in Bezug auf das wirkende Suppo-
situm. Wird die Wirkung unmittelbar aus der Kraft des Wirkenden,
d. h. ohne diese, oder ein Anstoß zum Wirken, von einem anderen

empfangen zu haben, hervorgebracht, so handelt es sich um die imme-
diatio virtutis 4. Wird jedoch die Wirkung unmittelbar vom Wirkenden,
d. h. ohne daß ein anderes zwischen ihm und der Wirkung mitwirkt,
hervorgebracht, so handelt es sich um die immediatio suppositi 5.

Die beiden Arten der Unmittelbarkeit sind grundverschieden. Im
ersten Fall stehen wir vor einer aufsteigenden Ordnung 6, im zweiten

vor einer absteigenden Vermittlung 7. Je vollkommener das Wirkende,
umso vollkommener seine Kraft, umso unabhängiger ist es in seinem

Wirken und umso mehr werden andere von seiner Kraft bewegt. Das
Unmittelbarste steht in dieser Ordnung an der Spitze. Dasjenige aber,

1 Cajetan, In I q. 8 a. 1, besonders n. 4.
2 Ferrara, In C. Gent. III c. 68 n. 2 und c. 70 nn. 2, 3.
3 In quolibet enim agente est duo considerare, scilicet rem ipsam quae agit

et virtutem qua agit. C. Gent. III c. 70, In quolibet.
4 Quando virtus agentis iungitur efïectui non mendicando talem coniunc-

tionem ab aliqua alia virtute. Cajetan, a. a. O. n. 4.
6 Quando inter suppositum agens et effectum nullum médiat suppositum

subordinatum coagens. Ebenda.
6 Ordo qui in virtutibus consideratur est ordo ascensus. Ferrara, In C. Gent.

III c. 70 n. 3, 2. — Quanto agens est superius, tanto immediatius agit immedia-
tione virtutis : quoniam inferius agit virtute superioris, et non e converso. Cajetan,
a. a. O.

7 Cum dicimus unum suppositum per aliud operari, est ordo descensus.

Ferrara, a. a. O. — Quanto agens est inferius, tanto est immediatius immedia-
tione suppositi. Cajetanus, a. a. O.

Divus Thomas 18



258 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

zwischen dem und der Wirkung kein anderes steht, das mitwirkt,
vermittelt direkt und unmittelbar die Wirkung. Es steht zuletzt und
zunächst der Wirkung1. Die immediatio suppositi und immediatio vir-
tutis stehen unter diesem Gesichtspunkt einander diametral gegenüber.
Doch folgt aus diesem Gegensatz noch nicht, daß, da die immediatio
virtutis eine Vollkommenheitsordnung in sich schließt, die immediatio
suppositi irgendwie eine Unvollkommenheit enthalte. Dies wäre, im
historischen Sinne, ein echt aristotelischer Gedanke.

Die immediatio virtutis beruht auf der Kraft, diese auf dem Wesen

und folglich in der Vollkommenheit des Wirkenden. Die immediatio
suppositi aber bezieht sich einzig auf die Art und Weise, wie das

Wirkende dem Gewirkten gegenübersteht. Die Vollkommenheit des

Wirkenden kann hier nicht auf Grund des Wirkens, sondern einzig
auf Grund des Gewirkten ermittelt werden. Die immediatio suppositi
sagt an und für sich weder eine Vollkommenheit noch eine Unvollkommenheit

des Wirkenden aus.

Die beiden Ordnungen sind also in einem gewissen Sinne disparat.
In Bezug auf das Wirken, genauer in Bezug auf die Vermittlung der

Kraft, stehen sie einander entgegengesetzt gegenüber. In Bezug auf
die Vollkommenheit aber können wir nicht von einem Gegensatz
sprechen. Wir dürfen also nicht ohne weiteres von der einen Ordnung
auf die andere schließen. Die immediatio virtutis schließt stets ein
mittelbares Wirken der Kraft nach, nicht aber die immediatio
suppositi aus.

Klar ist ferner, daß die immediatio virtutis an und für sich keine
reale Gegenwart begründen kann. Diese nämlich beruht auf der
unmittelbaren Berührung von Substanz zu Substanz. Die Unmittelbarkeit
der Kraft jedoch bedeutet einzig Vollkommenheit des Wirkenden. Das
Vollkommene aber kann seine Kraft anderen mitteilen. Auf Grund
dieser Mitteilung ist es dem zuletzt Gewirkten nur der Kraft, nicht
aber der Substanz nach, gegenwärtig. Die immediatio suppositi aber
schließt jedes andere Mitwirkende aus. Wirkendes und Gewirktes sind
der Substanz nach im Wirken miteinander verbunden. — Soweit die

Begriffe.

1 Sic ergo, si consideremus supposita agentia, quodlibet agens particulare
est immediatum ad suum efïectum. Si autem consideremus virtutem qua fit actio,
sic virtus superioris causae erit immediatior effectui quam virtus inferioris ; nam
virtus inferioris non coniungitur effectui nisi per virtutem superioris. De Pot.
q. 3 a. 7.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 259

II
Was uns aber interessiert, ist die Anwendung dieser Lehre auf die

Frage der Gegenwart Gottes. Ist Gott überall nicht nur auf Grund
der immediatio virtutis, sondern auch auf Grund der immediatio sup-
positi gegenwärtig

Daß Gott überall gegenwärtig ist auf Grund der immediatio
virtutis steht außer Zweifel. Dies geht direkt aus seiner Allmacht und seiner

unendlichen Kraft hervor. Nichts kann er in dieser Beziehung mittelbar,
d. h. durch ein anderes, wirken, denn alles wirkt durch eine von ihm
empfangene Kraft. Die Frage geht einzig um die immediatio suppositi.

Hier stehen wir vor einem doppelten Problem : eines, das die

Wahrheit der Gegenwart, und ein anderes, das die Art und Weise

dieser Gegenwart betrifft. Wirkt Gott nur als Ursprung der Kraft,
immediatione virtutis, so ist er deshalb noch nicht überall gegenwärtig.
Er wäre nur erstes Prinzip der Geschöpfe und sein Wirken erreichte

nur durch die geschaffene Ursächlichkeit die letzten und niedersten

Wirkungen. Exklusiv an eine solche Gegenwart Gottes dachten gewisse

Arianer 1, Socinianer 2 und Steuchus Eugubinus 3. Ersteren gegenüber
betonte schon Anastasius von Antiochien deutlich eine substantielle

Gegenwart Gottes 4. Sein Argument war die Einheit zwischen Kraft
und Substanz in Gott5. — Da die Unmittelbarkeit der Kraft nur
Gegenwart einer geschaffenen Kraft, nicht aber die Gegenwart der
ungeschaffenen Kraft und der ungeschaffenen Substanz besagt, muß
notwendig auf diese Weise die Wirklichkeit der Gegenwart Gottes in
sämtlichen Dingen aufgelöst werden, was offen gegen den Glauben verstößt.

Angenommen aber, daß Gott in allen Dingen substantiell,
immediatione suppositi, gegenwärtig ist, so kann man immer noch die Art
und Weise dieser Gegenwart verschieden erklären. Dies ist das Problem
der Kommentatoren.

1 Vgl. Petavius, Theol. dogm., De Deo Deique propr., 1. III c. 7 n. 4.
2 Ebenda. Besonders handelt es sich um Vorstius, dessen Lehre von Mar-

tinus Becanus (van der Beeck), Summ. Theol. schol. c. 6, De immensitate Dei,
und Theophilus Raynaudus, Disp. VII q. 1 a. 6 n. 76, widerlegt wird.

3 Dazu Petavius, a. a. O. nn. 2, 3, 4.
4 Anast. Ant., De incircumscripto, P G, 89, 1331 B : Energia, — inquiunt, —

in omnibus rebus est Deus, substantia vero minime.
6 Atqui dicam ego inseparabilem esse a natura Dei energiam eius, a. a. O.

1331 C.



260 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

Nach Banez gibt es drei verschiedene Lösungen, « inter Thomistas » h
Silvester von Ferrara würde nach ihm einzig eine allgemeine Gegenwart
auf Grund der immediatio virtutis lehren 2. Er selber vertritt jenem
gegenüber mit Cajetan eine allgemeine Gegenwart Gottes auf Grund der
immediatio suppositi 3. Cajetan aber schränkt sie irgendwie ein : « non
quoad omnia, sed quoad aliquid » 4. Banez jedoch verteidigt « in omnibus

quantum ad omnia » 5. — Wir untersuchen zunächst die Berechtigung
einer solchen Einteilung der Ansichten, nachher die Kritik.

Für Silvester von Ferrara appelliert Banez an den Kommentar zu
C. Gent. III c. 70 8. Doch geht es dort einzig um die Kausalität der

geschaffenen Ursachen. Es wird erklärt, wie dieselbe Wirkung zugleich
von Gott und einem Geschöpf hervorgebracht werden kann. Es handelt
sich um den schon zitierten, klassischen Text : « Non est inconveniens

quod producatur idem effectus ab inferiori agente et a Deo, ab utroque
immediate ; licet alio et alio modo. » Silvester glossiert : « Sicut non
est inconveniens unam actionem procedere ab agente et eius virtute,
ita non est inconveniens eumdem effectum a Deo et inferiori agente
immediate produci, licet alio et alio modo : a Deo scilicet immediatione
virtutis ; ab inferiori vero agente immediatione suppositi agentis. » 7 Daraus

müßte man also schließen, daß Gott dieser Wirkung nicht auf Grund
der immediatio suppositi gegenwärtig wäre. Noch schärfer wird dieser

1 Banez, Scholastica Commentaria in I. Partem, q. 8 a. 1, ad dubium V.
2 Ferrara, 1. III C. Gent. c. 70 : arbitratur colligi — non esse inconveniens

ut idem effectus sit immediate ab utroque — a Deo quidem, immediatione virtutis ;
ab inferiore autem agente, immediatione suppositi. Banez, a. a. O., Ausg. Urbano,
Madrid 1934.

3 Cajetanus vero media via videtur procedere. Ait enim in hoc articulo
quod conclusio D. Thomae non intelligitur solum de immediatione virtutis, sed
de ipso Deo secundum se ipsum, ita ut sit in omnibus agens immediate supposi-
taliter, id est, proximum et propinquissimum suppositaliter, ita quod inter Deum
et quamlibet rem, nullum médiat suppositum agens illam. Banez, a. a. O.

4 Non enim opus est, quod sit Deus immediatum agens omnium quoad omnia,
sed sufficit quoad aliquid. Banez, a. a. O. : Dicit tertio.

6 Solus Deus est causa essendi omnibus rebus, tarn materialibus, quam
etiam immaterialibus ; non solum quatenus competit ipsum esse materiae, sed
etiam quatenus competit formae, et toti composito subsistenti. A. a. O. : lam
vero contra Caj. probatur.

6 Nach Banez wird Ferrara von Cajetan angegriffen : « Contra sententiam
Ferrariensis arguit hie Cajetanus. » Ferrara begann aber sein Werk erst nach
der Publikation des Kommentars von Cajetan In I Partem, d. h. erst nach Mai 1508.
Dazu Introd. In C. Gent., Ed. Leon., Vol. 13, p. xli.

' Ferrara, In C. Gent. III c. 70, 2, 1.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 261

Gedanke in folgendem Texte zugespitzt : « Non est mens Sancti Thomae,
ubi allegatur, quod Deus différât ab aliis agentibus quia ilia agant
immediate immediatione suppositi tantum, Deus autem agat immediate

et immediatione virtutis et immediatione suppositi. »
1 Daraus müßte

man schließen, daß Gott nicht in allen Dingen auf Grund der imme-
diatio suppositi gegenwärtig wäre, da er die vom Geschöpf erzeugte

Wirkung nur mediante supposito creato hervorbringt.
Doch liegt es auf der Hand, daß es hier nicht um die Frage der

Gegenwart, sondern einzig um das Verhältnis der geschaffenen und
ungeschaffenen Wirkursächlichkeit geht. Deutlich wird dies aus dem, was
dem zuletzt zitierten Texte folgt : « Quia istud implicaret. Si Deus

esset immediate agens immediatione suppositi in omnibus effectibus

aliarum causarum, aliae causae non agerent immediate immediatione

suppositi. »2

Daß aber auch Ferrara eine allgemeine Gegenwart auf Grund der
immediatio suppositi lehrt, geht aus folgenden Stellen hervor. « Duplex
est immediatio agentis, scilicet secundum suppositum agens, et secundum

virtutem agendi : prima ratio et secunda (in C. Gent. III c. 68)

probant Deum esse in omnibus sicut causa immediata immediatione
virtutis ; haec autem tertia ratio probat quod sit in omnibus sicut

causa immediata immediatione suppositi. » 3 Ferner seine bekannte Lehre
des quo und quod. « Sicut virtus eius (Dei) est in omnibus rebus immediata,

et est principium quo agendi im omnibus, ita ipse dicitur agere
sua virtute immediate ut principium quod absolute, cum sit idem realiter
cum ipsa, et ubi est virtus eius secundum causalitatem, sit etiam
Deus eodem modo. »4

Schärfer und offener stehen die Kommentare Cajetans und Banez'
einander gegenüber.

Beide lehren, wie auch von Ferrara festgestellt wurde, eine Gegenwart

Gottes in sämtlichen Dingen auf Grund der immediatio suppositi.
Für Cajetan ist dies klar. « Non quaeritur de Deo secundum potentiam
quamcumque, sed secundum substantiam. » 5

« Non est quaestio, an

1 A. a. O. VI, 1. 2 Daselbst. 3 In C. Gent. III c. 68 n. 2.
4 A. a. O. c. 70 n. IV, t. — Daselbst : « Deus autem, quia est idem quod

sua virtus, et est ubi ipsa est, non tantum habet ut eius virtus sit quo agentia
secunda agant, sed etiam habet ut sit agens quod, in eodem ordine quo agens
quo sua virtus est agens quo.

6 Cajetan, In I q. 8 a. 1 n. 1.



262 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

virtus divina diffusa sit in omnia : sed an ipse Deus, secundum seipsum,
sit in omnibus. »1 « Nota secundo, quod in conséquente secundae conse-

quentiae, subintelligitur ly immediatum. Ut enim patet ex probatione,
sermo est de agente proximo seu immediate agente, ut sie. Nec est

sermo de quacumque immediatione, sed suppositi. » 2 — Banez : « Deus
est intimius immediatiusque, secundum substantiam in omni effectu. » 3

Gehen wir aber weiter und betrachten die Seinselemente, die ein

Ding konstituieren, so nehmen wir folgenden tiefgreifenden Unterschied
wahr. Cajetan hebt hervor: «Non enim dicitur in littera quod Deus
est agens immediatum omnium quoad omnia, sed quoad aliquid. »4

— Dem gegenüber sagt Banez : « Deus est causa totius entis et ipsius
esse. »5

Cajetan begründet seine Formulierung der Gegenwart folgendermaßen

: « Dicitur ergo esse proprius seu per se primo effectus Dei,
quia solus Deus potest omnia facere quae exiguntur ad hoc ut aliquid
sit, quidquid sit illud. Omnis enim res aut est materialis, aut imma-
terialis. Si materialis, ad esse eius exigitur materia, quae a solo Deo

creatur et conservatur : si immaterialis, a solo Deo est, ut inferius pro-
babitur, cum de potentia creativa tractabitur. Et hinc patet quod
in omni re est aliquid productum et conservatum a solo Deo proxime
et immediate : in rebus quidem materialibus, substantia materiae primae ;

in separatis autem, ipsa substantia. Et propterea Deus dicitur agens
omnium immediate immediatione suppositi. » 6 Seine These ist unzweideutig

: Gott ist in allen Dingen, non quoad omnia, sed quoad aliquid,
d. h. in den materiellen Dingen nicht bezüglich der Form, sondern des

Stoffes. —- Banez will von dieser Unterscheidung nichts wissen. « Deus

est intimius immediatiusque, secundum suam substantiam in omni
effectu : quia Deus est causa totius entis et ipsius esse, respectu cuius
solus Deus est causa efficiens et conservans. »7 Ferner : « Quod solus

Deus sit causa essendi in omnibus rebus, tarn materialibus, quam imma-
terialibus ; non solum quatenus competit ipsum esse materiae, sed

etiam quatenus competit formae, et toti composito subsistenti. » 8 Schließlich

will er folgendermaßen Cajetan widerlegen : « Item ex sententia

Cajet. sequitur, quod Deus intime non sit in leone, sicut est in angelo. » 9

1 Daselbst. 2 Ebenda n. 4. 3 Banez, In I q. 8 a. 1 ad dub. 5.
4 Cajetan, a. a. O. n. 5. 5 Banez, a. a. O.
6 Cajetan, a. a.O. 7 Banez, a. a. O.
8 Ebenda. Iam vero contra Cajet. probatur.
9 Daselbst.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 263

Demgemäß glossiert er konsequent, Ferrara kontradiktorisch gegenüber 1

den Text des hl. Thomas : Non est inconveniens etc. : « Differentia

quam D. Thomas assignat inter Deum agentem immediate, et inter
inferius agens immediate, respectu eiusdem effectus, consistit in hoc, quod
inferius agens solum concurrit immediate, immediatione suppositi, Deus

autem concurrit isto modo, et etiam immediatione virtutis propriae. » 2

Zu Cajetan ist zu sagen, daß sein Gedankengang unmittelbar von
C. Gent. III c. 68 abhängt. Wir lesen : « Praeterea. Necesse est ut
causa agens sit simul cum suo effectu proximo et immediato. In qua-
libet autem re est aliquis effectus proximus et immediatus ipsius Dei ;

ostensum est enim quod solus Deus creare potest ; in qualibet autem
re est aliquid quod per creationem causatur ; in rebus quidem corpo-
ralibus, prima materia ; in rebus autem incorporeis, simplices earum
essentiae. » Wir können aber fragen, ob dies der einzige Weg sei, die
substantielle Allgegenwart Gottes zu begründen. Das Argument Praeterea

Necesse est hat eher den Charakter einer Bekräftigung einer schon

erwiesenen Wahrheit. Das Buch verfolgt in erster Linie ein apologetisches
Ziel und will möglichst klar und verständlich die Wahrheit sagen. Weiter
oben, im selben Kapitel, finden wir folgenden Beweis der Gegenwart :

« Adhuc. Sicut se habet causa particularis ad particularem effectum,
ita se habet causa universalis ad universalem effectum. Oportet autem
causam particularem proprio effectui particulari adesse simul. — Quum
igitur Deus sit causa universalis totius esse, ut ostensum est, oportet
quod, in quocumque est invenire esse, ei adsit divina praesentia. »

Wenn wir uns nicht täuschen, so haben wir hier genau die Argumentation
nach Banez.

Bevor wir zur Lösung der Schwierigkeit übergehen kurz zwei

Bemerkungen zum negativen Teil bei Banez, d. h. zu seiner Polemik

gegen Cajetan. Banez identifiziert nämlich die immediatio suppositi mit
der Gegenwart Gottes secundum substantiam. « Quia virtus Dei ad

agendum est sua ipsius substantia ; ergo si immediate agit
immediatione virtutis, operabitur etiam immediatione propriae substantiae. » 3

1 Vgl. oben S. 262, Anm. 1.
2 Ebenda. Dicendum est igitur.
3 Banez, a. a. O. : Nihilominus dicimus nos. — Dazu im selben Sinne weiter

unten : Dicendum est igitur : « (Deus concurrit) immediatione suppositi, quia
immediatione virtutis propriae ; nam sua virtus est sua substantia et supposi-
talitas. » — Dasselbe scheint auch Ferrara, vgl. oben S. 262, Anm. 4, zu sagen.



264 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

In Wirklichkeit aber handelt es sich um zwei verschiedene Dinge. Die
immediatio suppositi ist der Weg zur Gegenwart secundum substantiam.
Die reale Einheit zwischen Tätigkeit und Substanz begründet an und für
sich noch nicht die reale Gegenwart secundum substantiam, vielmehr
muß zuerst die immediatio suppositi der Tätigkeit festgestellt werden.
Banez verwischt den von Cajetan klar definierten Begriff der immediatio

suppositi : « Immediatio autem suppositi est, quando inter suppositum

agens et effectum, nullum médiat suppositum subordinatum coagens » 1

mit dem modus der Gegenwart : secundum substantiam. Aus diesem

Grunde scheint uns Banez Cajetan gegenüber das Problem nur
ungenügend gestellt zu haben. Es geht nämlich um die Frage, ob die

Erhaltung des gesamten geschaffenen Seins eine auf Grund der
immediatio suppositi unmittelbare Tätigkeit Gottes sei. Wenn ja, so

können wir mit Banez eine schlechthin alles umfassende substantiehe

Gegenwart Gottes annehmen.
Ferner können wir die von einer geschaffenen Ursache

hervorgebrachte Wirkung unter einem doppelten Gesichtspunkt betrachten.
Erstens in Bezug auf das bestimmte Sein und die Bestimmung, die sie

unmittelbar von der geschaffenen Ursache empfängt. In dieser

Beziehung hängt sie, wenigstens im Entstehen, unmittelbar, immediatione
suppositi, von einem geschaffen Wirkenden ab und von Gott nur
mittelbar, mediante supposito creato. Dies ist formell der Gesichtspunkt
Cajetans. — Zweitens können wir dieselbe Wirkung als Sein, als ein

geschaffenes Sein, betrachten. In dieser Beziehung hängt es von Gott
ab und wird unmittelbar von ihm im Dasein erhalten. Dies ist der

Gesichtspunkt, den Banez einnimmt. Wir gehen bei unseren
Ausführungen von letzterem Gesichtspunkt aus, da er der allgemeinere ist.

Weiter oben unterschieden wir zwischen zwei scharf getrennten
Problemen : Erstens das der Wahrheit der Gegenwart, eine Frage des

Glaubens. Zweitens das der Art und Weise, der näheren Erklärung
und Begründung dieser Gegenwart, eine Frage der wissenschaftlichen
Erkenntnis. Das erste wird schon unter dem allgemeinen Gesichtspunkt
gelöst. Ist nämlich Gott in allen Dingen, insofern sie geschaffen sind, auf
Grund einer immediatio suppositi, so ist seine Gegenwart in sämtlichen

Dingen substantiell. Gott ist in diesem Fall nicht nur der Kraft nach,
sondern gemäß der Substanz in allen Geschöpfen unmittelbar gegenwärtig.
Die zweite Frage fällt mit dem besonderen Gesichtspunkt zusammen.

1 Cajetan, In I q. 8 a. 1 n. 4.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 265

m
Wir fragen also zuerst, ob die das geschaffene Sein erhaltende

Tätigkeit Gottes eine unmittelbare im Sinne der immediatio suppositi
sei. Wenn ja, so ist die Gegenwart Gottes in allen geschaffenen Dingen
auf Grund der immediatio suppositi erwiesen.

Auch Cajetan geht bei der Begründung der Gegenwart Gottes vom
geschaffenen Sein aus, das von Gott im Dasein erhalten wird 1. Wenn
es aber um die Anwendung des Begriffes der immediatio suppositi geht,
schränkt er ein : non quoad omnia 2. Wir haben schon erwähnt, wie
dies von C. Gent. III c. 68 : Praeterea Necesse est, abhängt.

Die größte Stütze aber für seine These könnte man aus der Frage
nach der erhaltenden Tätigkeit Gottes selber entnehmen. Im ersten

Teil, q. 104 a. 2, wird ausdrücklich die Frage gestellt : Utrum Deus

immediate omnem creaturam conservet. Die conclusio unica lautet :

« Dicendum est quod Deus conservât res quasdam in esse, mediantibus
aliquibus causis. » Die Erhaltung scheint also nicht eine unmittelbare
Tätigkeit Gottes im Sinne der immediatio suppositi zu sein.

Aus der Lehre des Korpus geht aber hervor, daß das Sein, das Gott
durch andere, mitwirkende und geschaffene Ursachen erhält, eine ganz
bestimmte Bedeutung hat. Es handelt sich hier um das vom Geschöpf

gewirkte Sein, und dies reduplicativ, insofern es von der geschaffenen
Ursache gewirkt ist : « Invenitur etiam quod ab aliqua creatura depen-
det aliquis effectus secundum suum esse. » Es gilt die Wirklichkeit der

geschaffenen Ursache zu betonen. Die Wirkung wird also als bestimmtes
Sein, d. h. als von der endlichen Form der Ursache im Wesen begrenztes,

genommen. Das Sein und Dasein aber der Wirkung als geschaffenes
Sein hängt unmittelbar und allein von Gott ab 3. Wir können also

1 Et propterea assumpsit pro medio termino causalitatem quam habet Deus
respectu ipsius esse, quod omnibus oportet esse commune. Cajetan, a. a. O. n. 5.

Deum esse in rebus nihil aliud est quam immediate producere et conservare res.
Ebenda.

2 An einer einzigen Stelle scheint er fast das Gegenteil zu sagen : « Imo,
ut in littera dicitur, hoc ad maximam Dei potentiam spectat, ut nihil compati
possit distans secundum se totum suppositaliter », a. a. O. n. 16. Doch folgt auf
der Stelle : « quia in quolibet subsistente oportet aliquid esse productum ac con-
servatum continue a Deo immediate immediatione suppositi. » Es geht also immer
um dieselbe These, « (Deus non est) agens immediatum omnium quoad omnia,
sed quoad aliquid, — quia omnia agit immediate, quoad aliquid requisitum ad
esse illius », n. 5.

3 Zur verschiedenen Interpretation des Axioms : « Esse est proprius effectus
Dei », vgl. Johannes a S. Thoma, In I q. 8, disp. 8 a. 2.



266 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

gewissermaßen eine doppelte Erhaltung unterscheiden : Erstens die

Erhaltung der Arten und Gattungen der Geschöpfe. Dies geschieht
unmittelbar durch die Tätigkeit der Geschöpfe, deren Ziel die Erhaltung
der Art ist. Zweitens die Erhaltung des Seins und Daseins der Geschöpfe,

was unmittelbar von der Tätigkeit Gottes abhängt. Daß zwischen
beiden ein realer Unterschied besteht, geht schon daraus hervor, daß

die geschaffenen Ursachen nur causae in fieri et transmutationis sind,
Gott aber stets aktuell das Sein im Dasein erhältx. Würde also die vom
Geschöpf erzeugte Wirkung nicht nach dem aktuellen Gewirkt-Werden
unmittelbar von Gott im Dasein erhalten, so fiele sie unverzüglich ins
Nichts zurück 2.

Die Erhaltung aber der Geschöpfe im Sein ist eine im strengen
Sinne unmittelbare Tätigkeit Gottes auf Grund der immediatio sup-
positi. Dies geht aus folgendem hervor.

Erstens fallen bei der schöpferischen Tätigkeit Gottes im strengen
Sinne Hervorbringen und Erhalten überein. Da aber Gott das geschaffene
Sein unmittelbar und allein hervorbringt, muß er es auch unmittelbar
durch sich, ohne daß ein Geschöpf mitwirken könnte, erhalten 3.

Zweitens trifft die erhaltende Tätigkeit im strengen Sinne das

Innerste und Tiefste der Geschöpfe, ihr Dasein 4. Dies aber wird allein

von der Tätigkeit Gottes unmittelbar berührt5. Also muß auch die

1 Dazu I q. 104 a. 1.
2 Unde habetur quod sicut agentia inferiora, quae sunt causae rerum quantum

ad suum fieri, oportet simul esse cum iis quae fiunt quamdiu fiunt ; ita agens
divinum, quod est causa existendi in actu, simul est cum esse rei in actu. Unde
subtracta divina actione a rebus, res in nihilum décidèrent. In Phys. II c. 3 lect. 6,
n. 9.

3 Conservatio rerum a Deo non est per aliquam novam actionem ; sed per
continuationem actionis qua dat esse. I q. 104 a. 1 ad 4. Deus non potest communi-
care alicui creaturae ut conservetur in esse, sua operatione cessante ; sicut non
potest ei communicare quod non sit causa esse illius. Intantum enim indiget
creatura conservari a Deo, inquantum esse efiectus dependet a causa essendi.
Unde non est simile de agente quod non est causa essendi, sed fieri tantum. Ebenda
ad 2.

4 Esse dicitur profundius ac intimius omnibus, quia est formale respectu
omnium. Et merito : nihil enim in re aliqua est, quod non actuetur per esse.

Cajetan, In I q. 8 a. 1 n. 6.
5 Agens divinum, quod est causa existendi in actu, simul est cum esse rei

in actu. In Phys. II c. 3 lect. 6 n. 9.

Nulla existentia correspondet creaturae tamquam proprius efiectus, sed
solum correspondet Deo : quia existentia non est propria forma, et per se primo
conveniens alicui creaturae : est autem conveniens Deo. Johannes a S. Thoma,
In I q. 8 disp. 8 a. 2 n. 10. Curs. Th. T. II, Parisiis 1934.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 267

Tätigkeit eine unmittelbare im Sinne der immediatio suppositi sein.

Also ist Gott dem gesamten geschaffenen Sein, ohne Einschränkung,
auf Grund der immediatio suppositi gegenwärtig.

In dieser Form bejahen wir, zwar nicht der Begründung, sondern

einzig der Absicht nach, die These von Banez : Deus in omnibus

quantum ad omniax. Damit wird keineswegs die Wirklichkeit des

geschaffenen Wirkens vermindert. Ursache und Wirkung sind korrelative

Begriffe. Das, was die geschaffene Ursache im eigentlichen Sinne,

hervorbringt, d. h. das bestimmte Sein, hängt immediatione suppositi
von ihr und nur mittelbar von Gott ab. Das Sein und Dasein aber

der Wirkung hängt unmittelbar und allein von Gott ab. Trotzdem
berührt auch die geschaffene Ursache das Dasein, sie wirkt nicht nur
Form, sondern eine wirklich existierende Form 2. Aber die Existenz als

solche der gewirkten Form wird unmittelbar und allein von Gott erhalten.
Damit ist klar, daß Gott in allen Dingen nicht nur der Kraft nach,

sondern der Substanz nach gegenwärtig ist.

Bisher haben wir das Sein als solches und das vom Geschöpf

gewirkte Sein unter dem allgemeinen Gesichtspunkt des geschaffenen
Seins betrachtet. Nun fragen wir genauer nach dem vom Geschöpf
verursachten Sein, und dies insofern es von der geschaffenen Ursache

gewirkt ist. Gewiß wird in diesem Sinne die Wirkung immediatione

suppositi vom Geschöpf hervorgebracht. Darüber besteht kein Zweifel.
Wie aber verhält es sich mit der Gegenwart Ist Gott ihr nicht auch

insofern, als sie unmittelbar vom Geschöpf gewirkt ist, gegenwärtig
Cajetan hat diese Frage in diesem reduplikativen Sinn gestellt. Er

betrachtet das vom Geschöpf gewirkte Sein insofern es von diesem

1 Auch Johannes a S. Th. scheint dies zu bejahen. Die Gegenwart auf Grund
der immediatio suppositi « quantum ad omnia » tritt uns in folgendem Text
entgegen. « Est ergo omne ens immediate proximum Deo, et intra quamcumque rem
Deus est propter summam dependentiam a Deo tarn ex parte formae quam ex
parte subiecti et totius esse, quod nulla creatura. » Phil. Nat., P. I Q. 22 a. 2.

Reiser, 453 b. Ferner erklärt er ausdrücklich über den Gedanken Cajetans hinaus

(Ulterior explicatio das esse folgendermaßen als proprius effectus Dei :

« Esse est effectus Dei secundum rationem ultimae actualitatis et secundum uni-
versalitatem suam. » In I q. 8 Disp. 8 a. 2 n. 15. — Am entschiedensten aber
wendet er sich gegen Cajetan, a. a. O. n. 8.

2 Ratione autem formae quae producitur per transmutationem, etiam ipsum
esse, quod consequitur formam seu productionem eius per transmutationem,
potest produci et attingi (i. e. ab agente creato), licet dependenter ab influxu
Dei. Johannes a S. Thoma, n. 16. a. a. O.



268 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

gewirkt ist. Für die Antwort unterscheidet er : In den körperlichen,
erzeugten Dingen ist Gott nur bezüglich des Stoffes auf Grund der
immediatio suppositi gegenwärtig. Bezüglich der Form muß dies wegen
der immediatio suppositi der geschaffenen Ursache verneint werden.

Wir fragen uns aber, ob mit dieser Erklärung die Wirklichkeit adäquat
wiedergegeben werde.

Wir gehen vom klassischen Text des hl. Thomas aus : « Non est

inconveniens quod producatur idem effectus ab inferiori agente et a

Deo, ab utroque immediate, licet alio et alio modo. »

Alle sind einverstanden, ab utroque immediate. Das alio et alio
modo aber wird, wie wir gesehen haben, verschieden erklärt. Ferrara
und Cajetan : Von Gott nur immediatione virtutis, nicht aber
notwendig, quantum ad omnia, immediatione suppositi. Banez verstärkt :

Von Gott immediatione suppositi et etiam virtutis.
Gewiß müssen wir zur Erklärung auf die Unterscheidung zwischen

res quae agit und virtus qua agit zurückgreifen. Diese Unterscheidung
aber muß nicht notwendig mit den technischen Begriffen immediatio

suppositi — immediatio virtutis erklärt werden. Wir können beide,

Suppositum und Kraft, in derselben Linie des Wirkens nehmen. Beide
sind Prinzipien des Wirkens, das Suppositum principium remotum, die

Kraft principium proximum. Damit haben wir zwischen res und virtus
das Verhältnis von prius und posterius, d. h. von allgemeiner und
besonderer Ursächlichkeit h

Das alio et alio modo kann schon genügend mit dieser
Unterscheidung zwischen allgemeiner, universaler, transzendentaler und besonderer,

bestimmter, geschaffener Ursächlichkeit erklärt werden. Die erste

bringt das Sein schlechthin hervor, die zweite wirkt durch Verändern 2.

Die erste ist, was daraus folgt, causa in fieri et esse, die zweite in
fieri tantum 3.

Von der besonderen, bestimmten Ursache wird per se primo die

1 Dazu In Metaph. V c. 2 lect. 3 n. 785 : Prius autem et posterius in causis
invenitur dupliciter. Uno modo in causis diversis numéro ad invicem ordinatis.
— Alio modo in una et eacLem causa numéro secundum ordinem rationis qui est
inter universale et particulare. Die Anwendung (dazu n. 786) ist zwar hier nicht
dieselbe. Wir zitierten den Text nur, um zu zeigen, daß auch innerhalb desselben
Subjekts in Bezug auf das Wirken das Verhältnis von prius und posterius
bestehen kann.

2 Prima causa est pure efficiens, causa vero secunda non est pure efficiens
sed efficit transmutando. Johannes a S. Thoma, In I q. 8 disp. 8 a. 2 n. 16.

3 Dazu besonders ausführlich I q. 104 a. 1.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 269

Bestimmung der Wirkung gewirkt, per se secundo das Sein der bestimmten

Form. Von der allgemeinen, göttlichen Ursache per se primo das

Sein und per se secundo die Bestimmung des Seins h Wir könnten auch
in diesem Sinne schon von einem mittelbaren und unmittelbaren Wirken
sprechen. Die besondere Ursache wirkt unmittelbar die Form und mittelbar,

d. h. durch die Form, Sein. Doch genügt dies nicht für den Begriff
der mediatio oder immediatio suppositi. Die Form ist für sich noch
kein Suppositum. Wenn also die besondere Ursache durch die Form Sein

hervorbringt, so bringt sie es deshalb nicht mediante supposito, sondern

unmittelbar, immediatione suppositi hervor. Sie bringt die ganze
Wirkung, Form und Sein, reales Sein, immediatione suppositi hervor, und
insofern wird die Wirkung nur mediante supposito creato von Gott erzeugt.

Damit aber die geschaffene Ursache wirken kann, damit sie Sein

hervorbringen kann, muß sie von dem, Der Ist, bewegt werden 2. Diese

Bewegung aber, durch die Gott die Geschöpfe zum Tätig-Sein führt,
ist ein ihm allein zukommendes Wirken. Könnte ein anderes Ding zu
dieser ersten und grundlegenden Bewegung mitwirken, so müßte auch
dieses wiederum zum Mitwirken vorerst bewegt werden, und wir hätten
einen processus in infinitum, was sich widerspricht. Wenn also Gott
die geschaffenen Ursachen zum Wirken bewegt, so handelt es sich
dabei um eine Tätigkeit, die er unmittelbar durch sich selber,
immediatione suppositi, ausübt.

Ferner berührt diese Tätigkeit, d. h. die motio, nicht nur das

Geschöpf, das wirkt, sondern selbst das von ihm Gewirkte, die Wirkung.

1 Causalitates enim entis absolute reducuntur in primam causam universalem

; causalitas vero aliorum quae ad esse superadduntur ; vel quibus esse

specificatur, pertinet ad causas secundas : — et inde etiam est quod nulla res
dat esse. De Pot. q. 3 a. 1. — Nec causa secunda potest in efiectum causae primae
per virtutem propriam. Ebenda a. 7.

Esse est effectus proprius Dei secundum rationem ultimae actualitatis et
secundum universalitatem suam, qua respondet enti ut ens est; sed secundum id
quod habet de restrictione et specificatione, ex parte talis vel talis naturae cujus
est esse, sic corresponds etiam agenti creato, quod producendo formam seu naturam,
producit etiam esse ut restrictum ad talem formam. Johannes a S. Thoma,
In I q. 8 disp. 8 a. 2 n. 15.

Ferner ist schon bezüglich des Wirkens der Form ein Unterschied vonnöten,
da die besondere Ursache nicht die Form an und für sich (non per se sed quasi
per accidens), sondern im eigentlichen Sinne (per se) nur die bestimmte besondere
Form hervorbringt. « Formae generatorum dependent a generantibus naturaliter,
quod edueuntur de potentia materiae, non autem quantum ad esse absolutum. »

De Pot. q. 5 a. 1. Wenn aber schon die Form nicht unmittelbar, sondern nur
mittelbar gewirkt wird, so umso mehr das Sein und Dasein.

2 Dazu De Pot. q. 3 a. 7 ; C. Gent. III c. 77 ; I q. 105 a. 5.



270 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

Es handelt sich nicht nur um eine prae-motio, die die geschaffene
Ursache vom Zustand der Potenz in Akt überführt, sondern auch um
eine applicatio 1, d. h. um eine Tätigkeit, die das Wirkende mit dem
Gewirkten verbindet, und vor allem, in ultimo instanti, um die
Eingießung des Seins. Gott berührt also nicht nur das Wirkende, sondern
auch das von diesem Gewirkte 2.

Insofern die motio Dei sich auf die geschaffene Ursache bezieht,
die sie zum Wirken bewegt, bringt sie das vom Geschöpf verursachte
Sein nur immediatione virtutis, nicht aber immediatione suppositi, hervor.

Sie bewegt das geschaffene Suppositum zum Wirken, ist also insofern

der erzeugten Wirkung nicht immediatione suppositi gegenwärtig.
Insofern aber Gott in ultimo instanti dem Wirken des Geschöpfes die
letzte Aktualität, d. h. das Sein, verleiht, ist er auch immediatione
suppositi der Wirkung gegenwärtig. Auf der einen Seite gehört das

Sein noch zum Gewirkt-Werden, auf der anderen aber gießt es Gott
unmittelbar, — per modum influxus immediati, — immediatione
suppositi ein 3. Also ist Gott auch dem vom Geschöpf gewirkten Sein,
und diesem qua tale, immediatione suppositi gegenwärtig.

Eine weitere Überlegung führt uns zum selben Ergebnis. Das

Geschöpf ist auf Grund seiner unmittelbaren Tätigkeit seiner Wirkung
gegenwärtig. Nun ist aber diese seine Tätigkeit nicht nur Tätigkeit,
sondern auch Sein. Als Tätigkeit muß sie auf den Erstbewegenden,
als Sein aber unmittelbar auf den, Der Ist, zurückgeführt werden 4.

1 Dazu De Pot., q. 3 a. 7 : Applicatio virtutis ad actionem ut movens
et applicans virtutem ad agendum.

2 Quanto enim aliqua causa est altior, tanto est communior et efficacior,
et quanto est efficacior, tanto profundis ingreditur in effectum. Ebenda.

3 Dazu Alvarez D. O. P., De auxiliis Divinae Gratiae, Romae 1610, 1. III
disp. 18 ad 5 : Caeterum immediatione suppositi (Deus) producit omnem effectum
causae secundae immediate, non quidem quantum ad omnia, sed quantum ad
aliqua, videlicet quantum ad esse, et quantum ad ultimam actualitatem, quae
reperitur in tali effectu ; Unde inter suppositum divinum operans, et inter
esse communicatum effectui (causae secundae) nullum médiat aliud suppositum
operans, quod virtute propria operetur tale esse : unde illud operatur Deus immediate

immediatione suppositi.
4 Dazu I-II q. 79 a. 2 : Actus peccati et est ens, et est actus; et ex utroque

habet quod sit a Deo. Omne enim ens, quocumque modo sit, oportet quod deri-
vetur a primo ente ; ut patet per Dionysium, 5 cap. de Div. Nom. Omnis autem
actio causatur ab aliquo existente in actu, quia nihil agit nisi secundum quod est
actu : omne autem ens actu reducitur in primum actum, scilicet Deum, sicut in
causam, qui est per suam essentiam actus.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 271

Obwohl also Gott als Bewegender die Wirkung des Geschöpfes mediante

supposito creato (jedoch stets immediatione virtutis) hervorbringt, ist
er trotzdem als der, von Dem alles Sein unmittelbar abhängt,
immediatione suppositi dem Akt des Wirkens des Geschöpfes gegenwärtig.
Ist er aber immediatione suppositi im Akt des Wirkens, so ist er auch
immediatione suppositi der Wirkung selber, und dieser qua tale,
gegenwärtig.

Trotzdem also Gott ein gewisses Sein durch das Wirken der
Geschöpfe mittelbar hervorbringt, ist er doch diesem vom Geschöpf

gewirkten Sein qua tale unmittelbar, immediatione suppositi,
gegenwärtig 1.

IV

Der Deutlichkeit halber fassen wir das Gesagte noch einmal

zusammen.
Zunächst nehmen wir eine allgemeine Gegenwart Gottes in allen

Dingen auf Grund der immediatio suppositi an. Überall findet sich

etwas von Gott allein Hervorgebrachtes : das Sein. Also ist Gott in
allen Dingen unmittelbar, auf Grund der immediatio suppositi,
gegenwärtig. Dies ist die allgemein angenommene These. Sie stützt sich

direkt auf die ausdrückliche Lehre von Thomas. Alles, was folgt, sind

spätere Fragestellungen.

1 Wir können also die Formel Cajetans : « Deus non est agens immediatum
omnium quoad omnia, sed quoad aliquid » in einem gewissen Sinne annehmen,
nur dürfen wir daraus nicht schließen : ergo non est praesens immediate quoad
omnia.

Meinen wir nämlich mit der Tätigkeit Gottes (Deus agens) diejenige, durch
die er die Geschöpfe zum Wirken bewegt, so erzeugt er nur mittelbar das Gewirkte.
Gott wäre also auf Grund dieser Tätigkeit allein nicht unmittelbar substantiell
gegenwärtig. Da er aber selber unmittelbar, immediatione suppositi, dem vom
Geschöpf Gewirkten die letzte Wirklichkeit, die Existenz, verleiht, ist er auch
diesem unmittelbar, immediatione suppositi, gegenwärtig.

Ferner ist zu beachten, daß die Existenz gerade das « formale respectu
omnium » ist : « omnem gradum, omnem rationem esse attingit » (Cajetan, In I
q. 8 a. 1 n. 6). Durch das Hervorbringen und Eingießen der Existenz berührt
also Gott « omnia, quoad omnia ». Also ist er auch allem, in Bezug auf alles,
unmittelbar, immediatione suppositi, gegenwärtig.

Wir können höchstens sagen, daß nicht jede Tätigkeit Gottes alles unmittelbar

hervorbringt, oder, daß Gott nicht alles unter demselben Gesichtspunkt
unmittelbar hervorbringt. — Sprechen wir aber von der Tätigkeit Gottes schlechthin,

so ist zu sagen, daß sie alles, und alle Teile des Seins, unmittelbar,
immediatione suppositi, berührt.



272 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

Betrachten wir nun das von einer geschaffenen Ursache erzeugte
Sein, so grenzen wir folgendermaßen unsere Stellung gegenüber den

genannten Autoren ab.

Erstens ist dieses gewirkte Sein Wirkung und geschaffenes Sein.

In diesem Sinne hängt es sowohl im Werden als auch im Bestehen

unmittelbar von der schöpferischen Tätigkeit Gottes ab. Also ist Gott
auch unmittelbar in der vom Geschöpf erzeugten Wirkung, immedia-
tione suppositi, gegenwärtig. In dieser Beziehung bejahen wir also

Banez. Johannes a S. Thoma scheint dasselbe zu sagen. Ferner ist diese

These virtuell in der Lehre von Thomas, d. h. in seinem Beweisgang
der Gegenwart Gottes, enthalten.

Zweitens können wir das gewirkte Sein reduplicative nehmen, d. h.

in seiner Bestimmung, die es unmittelbar von einer geschaffenen Ursache

empfängt. Dazu sagen wir mit Cajetan, daß diese Wirkung qua talis
von Gott nur mittelbar, mediatione suppositi creati, von der geschaffenen
Ursache aber unmittelbar, immediatione suppositi, hervorgebracht wird.
Damit bleiben wir aber innerhalb der Ordnung des geschaffenen Wirkens

qua talis. Die Wirklichkeit einer unmittelbaren Gegenwart Gottes wird
dadurch nicht ausgeschlossen.

Drittens ist das geschaffene Wirken nicht nur Tätigkeit, sondern
auch Sein. Insofern es Sein ist, hängt es unmittelbar von Gott ab, und
insofern berührt auch Gott unmittelbar, immediatione suppositi, die vom
Geschöpf erzeugte Wirkung. Gott bringt zwar diese qua talis nicht
immediatione suppositi, sondern mediante supposito creato, hervor, ist
ihr aber trotzdem qua talis immediatione suppositi gegenwärtig. —-

Diese These scheint uns, wenigstens aequivalenter, in der Lehre von
Thomas enthalten zu sein.

So finden wir das schöpferische und unmittelbare Wirken Gottes
auf sämtlichen Stufen des Seins L In erster Linie wird das Sein, das

geschaffene Sein schlechthin, unmittelbar und allein von ihm
hervorgebracht und erhalten. Das substantielle Sein wird auch von der

geschaffenen Ursächlichkeit berührt, jedoch nicht direkt, sondern einzig
durch die Bestimmung der besonderen Form des Seins. Ferner erzeugt
das geschaffene Sein Veränderung und Bewegung. Doch kommt auch
diese Tätigkeit nicht ohne unmittelbare Berührung, d. h. ohne un-

1 Quandiu igitur res habet esse, tandiu oportet quod Deus adsit ei, secundum

quo esse habet. I q. 8 a. 1.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 273

mittelbaren Anstoß, zustande. Gott ist also überall und in sämtlichen
Dingen unmittelbar und durch sich selber gegenwärtig, « etiam in infimis
immediate » adest !1

Wenn also der Beweis der Gegenwart Gottes auf der Wirkursäch-
lichkeit des Seins beruht, so wurde diese Tätigkeit nun für alle Stufen
des Seins : Dasein, Form, Veränderung und Bewegung, nachgewiesen.
Überall finden wir ein unmittelbares Wirken des Schöpfers im Sinne
der immediatio suppositi. Da aber durch diese Tätigkeit die Substanz
des Wirkenden die Substanz des Gewirkten berührt, — « movens et
motum simul » —, ist damit auch die substantielle Gegenwart Gottes in
sämtlichen geschaffenen Dingen erwiesen. — Wir brauchen für diesen
Beweis weder auf die formelle Immanenz der Tätigkeit Gottes, noch
auf die Einheit dieser mit der göttlichen Substanz hinzuweisen. Es

genügt, die Tätigkeit auf Grund der immediatio suppositi festgestellt
zu haben. Überall und in allen Dingen wirkt die göttliche Substanz

unmittelbar, also ist sie auch unmittelbar zugegen.
Damit mag die Erkenntnis der Allgegenwart Gottes in sich etwas

tiefere Wurzeln schlagen. Es geht nicht nur um einen Gedanken, zu
dem man gelangen mag oder nicht, sondern um die Notwendigkeit
der Gegenwart des Schöpfers. Was immer außerhalb Gott existiert,
ist von ihm erschaffen, wird von ihm erhalten und liegt in seiner Hand.
« In manu enim illius et nos !» 2 — « Nichts kann sein ohne Gegenwart
Gottes. » 3 — « Was in ihm nicht ist, muß notwendig nichts sein. » 4

1 C. Gent. III c. 68 : Per hoc autem.
2 Weish. 7, 16.
3 Nihil potest esse sine Deo in eo. Cajetan, In I q. 8 a. 4.
1 Quod in ipso non est, necesse sit esse nihil. Eckhart, Sermo IV 1. Lat.

Werke, Stuttgart 1936 ff., Bd. IV, S. 24, 22.

Divus Thomas 19


	Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

