Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit
Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762208

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur suppositalen
und virtuellen Unmittelbarkeit

(Immediatio suppositi et virtutis)

Von Heinrich STIRNIMANN O. P.

In der Ia Pars, q. 8, wird die Allgegenwart Gottes durch die das
Sein hervorbringende und erhaltende Tétigkeit dargelegt und erklirt.
Wir kénnen den Beweisgang folgendermallen zusammenfassen : Alles,
was geschaffen ist, hat sein Dasein empfangen. Gottes Wesen aber
ist Sein. Das ihm wesentliche Wirken nach auBen ist demzufolge das
Hervorbringen des geschaffenen Seins. Wo also immer etwas auller-
halb Gott existiert, wird unmittelbar von Gott ein Sein hervorgebracht
und, solange es ist, unmittelbar von ihm im Dasein erhalten. Da aber
die unmittelbare Tatigkeit Gegenwart in sich schlie8t, muBl auch Gott
in allem, was ist, als Schopfer und Erhalter gegenwirtig sein. Weil
alles inmittelbar von ihm abhingt, ist er iiberall zugegen.

Das schopferische Wirken steht zweifellos fest. Von Seiten der
Geschopfe aber kénnte man folgenden Einwand gegen den erwihnten
Beweisgang vorbringen. Wenn ndmlich Gott das ganze Sein und das
Sein schlechthin hervorbringt, so scheint fiir das geschaffene Wirken,
d. h. fiir eine wahre Ursdchlichkeit der Geschépfe, kein Platz mehr zu
bestehen. Trotzdem teilt Gott nicht nur das Sein, sondern auch das
Ursache-Sein den Geschopfen mit . Wie kann aber etwas zugleich von
Gott und einer geschaffenen Ursache in einem wahren und wirklichen
Sinn hervorgebracht werden ? Darauf antwortet man gewdhnlich mit
der Unterscheidung zwischen dem mittelbaren und unmittelbaren Wirken

1 (Deus) suam similitudinem rebus communicare voluit, non solum quantum
ad hoc quod essent, sed etiam quantum ad hoc quod aliorum causae essent. C. Gent.
III c. 70, Patet etiam.



256 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

Gottes. Handelt es sich um eine wirkliche Ursichlichkeit der Geschépfe,
so wird die Wirkung unmittelbar vom Geschépf und von Gott nur
mittelbar, d. h. indem er das Geschopf zur Titigkeit bewegt, hervor-
gebracht. Damit steigert sich aber die Schwierigkeit fiir die Frage der
Gegenwart noch mehr. Wenn nidmlich Gott nur mittelbar die Wirkung
hervorbringt, so kann er ihr nicht mehr gegenwirtig sein, da die Gegen-
wart von der unmittelbaren Titigkeit abhdngt. Also wire Gott nicht
mehr in allen Dingen unmittelbar und durch sich selber gegenwirtig.

Diese Schwierigkeit geht, wie man sieht, vom Traktat De guber-
natione divina aus. Die Unterscheidung zwischen mittelbarem und un-
mittelbarem Wirken Gottes gehort zur Erklarung der Wirkursédchlichkeit
der Geschopfe. Beim Beweis der Gegenwart aber geht es um das Wirken
und Erhalten des geschaffenen Seins iiberhaupt. Diese Tatigkeit Gottes
ist formell der terminus medius im Beweisgang. Also beriihrt der Ein-
wand von Seiten der Titigkeit der Geschopfe keinesfalls die Tatsich-
lichkeit der Gegenwart Gottes. Gott ist ja notwendig im Geschépf,
das wirkt, und in dem, auf das es einwirkt .

Trotzdem aber koénnen wir auch die Gegenwart Gottes im Wirken
der Geschépfe betrachten. Wenden wir uns so der vom Geschépf er-
zeugten Wirkung zu, so ist folgendes zu sagen. Zweifellos empfingt
auch sie von der geschaffenen Ursache ein wahres Sein. Dies gehort
zum Wesen der Ursdchlichkeit. Zugleich aber hidngt sie, und noch
mehr als von der geschaffenen, von der ungeschaffenen Ursache ab.
Das Geschopf bringt seine Wirkung nicht ohne die erste Ursache hervor.
Das Zusammenwirken aber wird auf folgende Weise erklirt. « Non est
inconveniens quod producatur idem effectus ab inferiori agente et a
Deo, ab utroque tmmediate; licet alio et alio modo. » 2

Wegen der Unmittelbarkeit, ab utroque immediate, kénnte man
geneigt sein, auf der Stelle auf die Gegenwart Gottes zu schlieBen.
Wegen dem Nachsatz aber «licet alio et alio modo », miissen wir unter-
scheiden. Die Kommentatoren entwickeln hier die Lehre der imme-
diatio suppositi et virtutis. Nur eine suppositale Unmittelbarkeit,
sagen sie, begriindet eine reale Gegenwart, die virtuelle bedeutet nichts
anderes als EinfluB einer von Gott ausgehenden Kraft. Wird also die
Wirkung der geschaffenen Ursache von Gott nur immediatione virtutis

1 Oportet quod in quocumque est invenire esse, ei adsit divina praesentia.
C. Gent. III c. 68, Adhuc.
2 C. Gent. III c. 70, In quolibet.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 257

hervorgebracht, so konnte er trotzdem abwesend sein. — Wir erkliren
im folgenden zundchst die Terminologie, nachher gehen wir zur An-
wendung auf die Frage der Gegenwart iiber.

Der Ursprung dieser Unterscheidung liegt ohne Zweifel in einigen
Thomas-Texten, die wir im folgenden zitieren. Ausgebaut aber und
technisch formuliert wurde sie besonders von Cajetan ! und Silvester
von Ferrara 2

«In jedem Wirkenden muB ein Doppeltes betrachtet werden :
— schreibt Thomas —, «das Ding, das wirkt, und die Kraft, durch
die es wirkt » 3. Folglich gibt es auch eine doppelte Unmittelbarkeit :
entweder in Bezug auf die Kraft, oder in Bezug auf das wirkende Suppo-
situm. Wird die Wirkung wunmittelbar aus der Kraft des Wirkenden,
d. h. ohne diese, oder ein Ansto3 zum Wirken, von einem anderen
empfangen zu haben, hervorgebracht, so handelt es sich um die imme-
diatio virtutis & Wird jedoch die Wirkung unmittelbar vom Wirkenden,
d. h. ohne daB ein anderes zwischen ihm und der Wirkung mitwirkt,
hervorgebracht, so handelt es sich um die immediatio suppositi °.

Die beiden Arten der Unmittelbarkeit sind grundverschieden. Im
ersten Fall stehen wir vor einer aufsteigenden Ordnung® im zweiten
vor einer absteigenden Vermittlung 7. Je vollkommener das Wirkende,
umso vollkommener seine Kraft, umso unabhingiger ist es in seinem
Wirken und umso mehr werden andere von seiner Kraft bewegt. Das
Unmittelbarste steht in dieser Ordnung an der Spitze. Dasjenige aber,

1 CajeETAN, In I q. 8 a. 1, besonders n. 4.

2 FErRRARA, In C. Gent. III c. 68 n. 2 und c. 70 nn. 2, 3.

# In quolibet enim agente est duo considerare, scilicet rem ipsam quae agit
et virtutem qua agit. C. Gent. III c. 70, In quolibet.

% Quando virtus agentis iungitur effectui non mendicando talem coniunc-
tionem ab aliqua alia virtute. CAJETAN, a.a. O. n. 4.

5 Quando inter suppositum agens et effectum nullum mediat suppositum
subordinatum coagens. Ebenda.

% Ordo qui in virtutibus consideratur est ordo ascensus. FERRARA, In C. Gent.
IIT c. 70 n. 3, 2. — Quanto agens est superius, tanto immediatius agit immedia-
tione virtutis : quoniam inferius agit virtute superioris, et non e converso. CAJETAN,
a.a. 0.

? Cum dicimus unum suppositum per aliud operari, est ordo descensus.
FERRARA, a.a. O. — Quanto agens est inferius, tanto est immediatius immedia-
tione suppositi. CAJETANUS, a.a. O.

Divus Thomas 18



258 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

zwischen dem und der Wirkung kein anderes steht, das mitwirkt, ver-
mittelt direkt und unmittelbar die Wirkung. Es steht zuletzt und
zunichst der Wirkung 1. Die immediatio suppositi und immediatio vir-
tutis stehen unter diesem Gesichtspunkt einander diametral gegeniiber.
Doch folgt aus diesem Gegensatz noch nicht, daB3, da die immediatio
virtutis eine Vollkommenheitsordnung in sich schlieBt, die immediatio
suppositi irgendwie eine Unvollkommenheit enthalte. Dies wire, im
historischen Sinne, ein echt aristotelischer Gedanke.

Die immediatio virtutis beruht auf der Kraft, diese auf dem Wesen
und folglich in der Vollkommenheit des Wirkenden. Die immediatio
suppositi aber bezieht sich einzig auf die Art und Weise, wie das
Wirkende dem Gewirkten gegeniibersteht. Die Vollkommenheit des
Wirkenden kann hier nicht auf Grund des Wirkens, sondern einzig
auf Grund des Gewirkten ermittelt werden. Die immediatio suppositi
sagt an und fiir sich weder eine Vollkommenheit noch eine Unvollkommen-
heit des Wirkenden aus.

Die beiden Ordnungen sind also in einem gewissen Sinne disparat.
In Bezug auf das Wirken, genauer in Bezug auf die Vermittlung der
Kraft, stehen sie einander entgegengesetzt gegeniiber. In Bezug auf
die Vollkommenheit aber kénnen wir nicht von einem Gegensatz spre-
chen. Wir diirfen also nicht ohne weiteres von der einen Ordnung
auf die andere schlieBen. Die immediatio virtutis schlieBt stets ein
mittelbares Wirken der Kraft nach, nicht aber die immediatio sup-
positi aus.

Klar ist ferner, da3 die immediatio virtutis an und fiir sich keine
reale Gegenwart begriinden kann. Diese nimlich beruht auf der un-
mittelbaren Berithrung von Substanz zu Substanz. Die Unmittelbarkeit
der Kraft jedoch bedeutet einzig Vollkommenheit des Wirkenden. Das
Vollkommene aber kann seine Kraft anderen mitteilen. Auf Grund
dieser Mitteilung ist es dem zuletzt Gewirkten nur der Kraft, nicht
aber der Substanz nach, gegenwirtig. Die immediatio suppositi aber
schlieBt jedes andere Mitwirkende aus. Wirkendes und Gewirktes sind
der Substanz nach im Wirken miteinander verbunden. — Soweit die
Begriffe.

1 Sic ergo, si consideremus supposita agentia, quodlibet agens particulare
est immediatum ad suum effectum. Si autem consideremus virtutem qua fit actio,
sic virtus superioris causae erit immediatior effectui quam virtus inferioris ; nam
virtus inferioris non coniungitur effectui nisi per virtutem superioris. De Pot.
q.3 a. 7.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 259
11

Was uns aber interessiert, ist die Anwendung dieser Lehre auf die
Frage der Gegenwart Gottes. Ist Gott iiberall nicht nur auf Grund
der immediatio virtutis, sondern auch auf Grund der immediatio sup-
positi gegenwartig ?

DaBl Gott iiberall gegenwirtig ist auf Grund der immediatio vir-
tutis steht auer Zweifel. Dies geht direkt aus seiner Allmacht und seiner
unendlichen Kraft hervor. Nichts kann er in dieser Beziehung mittelbar,
d. h. durch ein anderes, wirken, denn alles wirkt durch eine von ihm
empfangene Kraft. Die Frage geht einzig um die immediatio suppositi.

Hier stehen wir vor einem doppelten Problem : eines, das die
Wahrheit der Gegenwart, und ein anderes, das die Art und Weise
dieser Gegenwart betrifft. Wirkt Gott nur als Ursprung der Kraft,
immediatione virtutis, so ist er deshalb noch nicht iiberall gegenwirtig.
Er wire nur erstes Prinzip der Geschdpfe und sein Wirken erreichte
nur durch die geschaffene Ursichlichkeit die letzten und niedersten
Wirkungen. Exklusiv an eine solche Gegenwart Gottes dachten gewisse
Arianer !, Socinianer 2 und Steuchus Eugubinus . Ersteren gegeniiber
betonte schon Anastasius von Antiochien deutlich eine substantielle
Gegenwart Gottes *. Sein Argument war die Einheit zwischen Kraft
und Substanz in Gott 5. — Da die Unmittelbarkeit der Kraft nur
Gegenwart einer geschaffenen Kraft, nicht aber die Gegenwart der un-
geschaffenen Kraft und der ungeschaffenen Substanz besagt, mu8 not-
wendig auf diese Weise die Wirklichkeit der Gegenwart Gottes in simt-
lichen Dingen aufgeldst werden, was offen gegen den Glauben verstoBt.

Angenommen aber, daB Gott in allen Dingen substantiell, imme-
diatione suppositi, gegenwirtig ist, so kann man immer noch die Art
und Weise dieser Gegenwart verschieden erkldaren. Dies ist das Problem
der Kommentatoren.,

1 Vgl. Peravius, Theol. dogm., De Deo Deique propr., 1. III c. 7 n. 4.

2 Ebenda. Besonders handelt es sich um Vorstius, dessen Lehre von MAR-
TINUS BeEcaNUs (van der Beeck), Summ. Theol. schol. c. 6, De immensitate Dei,
und THEoOPHILUS RavyNAUDUS, Disp. VII q. 1 a. 6 n. 76, widerlegt wird.

8 Dazu PEeravius, a.a. Q. nn. 2, 3, &.

% Anast. Ant., De incircumscripto, P G, 89, 1331 B : Energia, — inquiunt, —
in omnibus rebus est Deus, substantia vero minime.

5 Atqui dicam ego inseparabilem esse a natura Dei energiam eius, a. a. O.
1331 C.



260 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

Nach Baiiez gibt es drei verschiedene Losungen, « inter Thomistas » 1.
Silvester von Ferrara wiirde nach ihm einzig eine allgemeine Gegenwart
auf Grund der immediatio virtutis lehren 2. Er selber vertritt jenem
gegeniiber mit Cajetan eine allgemeine Gegenwart Gottes auf Grund der
immediatio suppositi 3. Cajetan aber schrinkt sie irgendwie ein : « non
quoad omnia, sed quoad aliquid » 4. Bafiez jedoch verteidigt « in omni-
bus quantum ad omnia » %, — Wir untersuchen zunichst die Berechtigung
einer solchen Einteilung der Ansichten, nachher die Kritik.

Fiir Silvester von Ferrara appelliert Bafiez an den Kommentar zu
C. Gent. III c. 70 % Doch geht es dort einzig um die Kausalitit der
geschaffenen Ursachen. Es wird erklirt, wie dieselbe Wirkung zugleich
von Gott und einem Geschopf hervorgebracht werden kann. Es handelt
sich um den schon zitierten, klassischen Text : « Non est inconveniens
quod producatur idem effectus ab inferiori agente et a Deo, ab utroque
immediate ; licet alio et alio modo.» Silvester glossiert : « Sicut non
est inconveniens unam actionem procedere ab agente et eius virtute,
ita non est inconveniens eumdem effectum a Deo et inferiori agente
immediate produci, licet alio et alio modo : a Deo scilicet immediatione
virtutis ; ab inferiori vero agente immediatione suppositi agentis. » 7 Dar-
aus miilte man also schlieBen, dafl Gott dieser Wirkung nicht auf Grund
der immediatio suppositi gegenwirtig wire. Noch schirfer wird dieser

1 BaNgz, Scholastica Commentaria in I. Partem, q. 8 a. 1, ad dubium V.

? FERRARA, 1. III C. Gent. c. 70 : arbitratur colligi — non esse inconveniens
ut idem effectus sit immediate ab utroque — a Deo quidem, immediatione virtutis ;
ab inferiore autem agente, immediatione suppositi. BANEZ, a. a. O., Ausg. Urbano,
Madrid 1934.

3 Cajetanus vero media via videtur procedere. Ait enim in hoc articulo
quod conclusio D. Thomae non intelligitur solum de immediatione virtutis, sed
de ipso Deo secundum se ipsum, ita ut sit in omnibus agens immediate supposi-
taliter, id est, proximum et propinquissimum suppositaliter, ita quod inter Deum
et quamlibet rem, nullum mediat suppositum agens illam. BaXNEz, a. a. O.

1 Non enim opus est, quod sit Deus immediatum agens omnium quoad omnia,
sed sufficit quoad aliquid. BaANEz, a.a. O.: Dicit tertio.

5 Solus Deus est causa essendi omnibus rebus, tam materialibus, quam
etiam immaterialibus ; non solum quatenus competit ipsum esse materiae, sed
etiam quatenus competit formae, et toti composito subsistenti. A.a.O.: Iam
vero contra Caj. probatur.

6 Nach Baiiez wird Ferrara von Cajetan angegriffen: « Contra sententiam
Ferrariensis arguit hic Cajetanus.» FERRARA begann aber sein Werk erst nach
der Publikation des Kommentars von Cajetan In I Partem, d. h. erst nach Mai 1508.
Dazu Introd. In C. Gent.,, Ep. LeoN., Vol. 13, p. XLIL

? FERRARA, In C, Gent. III c. 70, 2, 1.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 261

Gedanke in folgendem Texte zugespitzt : « Non est mens Sancti Thomae,
ubi allegatur, quod Deus differat ab aliis agentibus quia illa agant
immediate immediatione suppositi tantum, Deus autem agat immediate
et immediatione virtutis et immediatione suppositi. »? Daraus miite
man schlieBen, daB Gott nicht in allen Dingen auf Grund der imme-
diatio suppositi gegenwirtig wire, da er die vom Geschopf erzeugte
Wirkung nur mediante supposito creato hervorbringt.

Doch liegt es auf der Hand, daB es hier nicht um die Frage der
Gegenwart, sondern einzig um das Verhéltnis der geschaffenen und unge-
schaffenen Wirkursichlichkeit geht. Deutlich wird dies aus dem, was
dem zuletzt zitierten Texte folgt: « Quia istud implicaret. Si Deus
esset immediate agens immediatione suppositi in omnibus effectibus
aliarum causarum, aliae causae non agerent immediate immediatione
suppositi. » 2

DalB} aber auch Ferrara eine allgemeine Gegenwart auf Grund der
immediatio suppositi lehrt, geht aus folgenden Stellen hervor. « Duplex
est immediatio agentis, scilicet secundum suppositum agens, et secun-
dum virtutem agendi: prima ratio et secunda (in C. Gent. III c. 68)
probant Deum esse in omnibus sicut causa immediata immediatione
virtutis ; haec autem tertia ratio probat quod sit in omnibus sicut
causa immediata immediatione suppositi. »® Ferner seine bekannte Lehre
des quo und quod. « Sicut virtus eius (Dei) est in omnibus rebus imme-
diata, et est principium quo agendi im omnibus, ita ipse dicitur agere
sua virtute immediate ¢ principium quod absolute, cum sit idem realiter
cum ipsa, et ubi est virtus eius secundum causalitatem, sit etiam
Deus eodem modo. » 4

Schirfer und offener stehen die Kommentare Cajetans und Baifiez’
einander gegeniiber.

Beide lehren, wie auch von Ferrara festgestellt wurde, eine Gegen-
wart Gottes in simtlichen Dingen auf Grund der immediatio suppositi.
Fiir Cajetan ist dies klar. « Non quaeritur de Deo secundum potentiam
quamcumque, sed secundum substantiam.»® «Non est quaestio, an

1 A.a.0. VI, 1. * Daselbst. 3 In C. Gent. III c. 68 n. 2.

4 Aa. 0. c. 70 n. IV, 1. — Daselbst : « Deus autem, quia est idem quod
sua virtus, et est ubi ipsa est, non tantum habet ut eius virtus sit quo agentia
secunda agant, sed etiam habet ut sit agens quod, in eodem ordine quo agens
quo sua virtus est agens quo.

5 CaJETAN, In I q. 8 a. 1 n. 1.



262 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

virtus divina diffusa sit in omnia : sed an ipse Deus, secundum seipsum,
sit in omnibus. » 1 « Nota secundo, quod in consequente secundae conse-
quentiae, subintelligitur ly immediatum. Ut enim patet ex probatione,
sermo est de agente proximo seu immediate agente, ut sic. Nec est
sermo de quacumque immediatione, sed suppositi. » * — Bafiez : « Deus
est intimius immediatiusque, secundum substantiam in omni effectu. » 2

Gehen wir aber weiter und betrachten die Seinselemente, die ein
Ding konstituieren, so nehmen wir folgenden tiefgreifenden Unterschied
wahr. Cajetan hebt hervor: « Non enim dicitur in littera quod Deus
est agens immediatum omnium quoad omnia, sed gquoad aliquid. »*
— Dem gegeniiber sagt Bafiez : « Deus est causa fofius entis et ipsius
esse. » d

Cajetan begriindet seine Formulierung der Gegenwart folgender-
malen : «Dicitur ergo esse proprius seu per se primo effectus Dei,
quia solus Deus potest omnia facere quae exiguntur ad hoc ut aliquid
sit, quidquid sit illud. Omnis enim res aut est materialis, aut imma-
terialis. Si materialis, ad esse eius exigitur materia, quae a solo Deo
creatur et conservatur : si immaterialis, a solo Deo est, ut inferius pro-
babitur, cum de potentia creativa tractabitur. Et hinc patet quod
in omni re est aliquid productum et conservatum a solo Deo proxime
et immediate : in rebus quidem materialibus, substantia materiae primae ;
in separatis autem, ipsa substantia. Et propterea Deus dicitur agens
omnium immediate immediatione suppositi. » ® Seine These ist unzwei-
deutig : Gott ist in allen Dingen, non quoad omnia, sed quoad aliquid,
d. h. in den materiellen Dingen nicht beziiglich der Form, sondern des
Stoffes. — Baiiez will von dieser Unterscheidung nichts wissen. « Deus
est intimius immediatiusque, secundum suam substantiam in omni
effectu : quia Deus est causa totius entis et ipsius esse, respectu cuius
solus Deus est causa efficiens et conservans.»” Ferner: « Quod solus
Deus sit causa essendi in omnibus rebus, tam materialibus, quam imma-
terialibus ; non solum quatenus competit ipsum esse materiae, sed
etiam quatenus competit formae, et toti composito subsistenti. » ® SchlieB3-
lich will er folgendermaBen Cajetan widerlegen : « Item ex sententia
Cajet. sequitur, quod Deus intime non sit in leone, sicut est in angelo. » ®

1 Daselbst. ? Ebenda n. 4. * Banez, In I q. 8 a. 1 ad dub. 5.
4 CAJETAN, a.a.O. n. 5. 5 BaNez, a.a. O.

8 CAJETAN, a.a.O. 7 BANEZ, a.a.O.

8 Ebenda. Iam vero contra Cajet. probatur.

9

Daselbst.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 263

Demgemal glossiert er konsequent, Ferrara kontradiktorisch gegeniiber !
den Text des hl. Thomas: Non est inconveniens etc.: « Differentia
quam D. Thomas assignat inter Deum agentem immediate, et inter
inferius agens immediate, respectu eiusdem effectus, consistit in hoc, quod
inferius agens solum concurrit immediate, immediatione suppositi, Deus
autem concurrit isto modo, et etiam immediatione virtutis propriae. » 2

Zu Cajetan ist zu sagen, daBl sein Gedankengang unmittelbar von
C. Gent. III c.68 abhingt. Wir lesen: « Praeterea. Necesse est ut
causa agens sit simul cum suo effectu proximo et immediato. In qua-
libet autem re est aliquis effectus proximus et immediatus ipsius Dei ;
ostensum est enim quod solus Deus creare potest ; in qualibet autem
re est aliquid quod per creationem causatur; in rebus quidem corpo-
ralibus, prima materia ; in rebus autem incorporeis, simplices earum
essentiae. » Wir kénnen aber fragen, ob dies der einzige Weg sei, die
substantielle Allgegenwart Gottes zu begriinden. Das Argument Prae-
terea Necesse est hat eher den Charakter einer Bekraftigung einer schon
erwiesenen Wahrheit. Das Buch verfolgt in erster Linie ein apologetisches
Ziel und will méglichst klar und verstindlich die Wahrheit sagen. Weiter
oben, im selben Kapitel, finden wir folgenden Beweis der Gegenwart :
« Adhuc. Sicut se habet causa particularis ad particularem effectum,
ita se habet causa universalis ad universalem effectum. Oportet autem
causam particularem proprio effectui particulari adesse simul. — Quum
igitur Deus sit causa universalis totius esse, ut ostensum est, oportet
quod, in quocumque est invenire esse, ei adsit divina praesentia. »
Wenn wir uns nicht tauschen, so haben wir hier genau die Argumentation
nach Baiiez.

Bevor wir zur Losung der Schwierigkeit iibergehen kurz zwei
Bemerkungen zum negativen Teil bei Baiiez, d. h. zu seiner Polemik
gegen Cajetan. Banez identifiziert nimlich die immediatio suppositi mit
der Gegenwart Gottes secundum substantiam. «Quia virtus Dei ad
agendum est sua ipsius substantia; ergo si immediate agit imme-
diatione virtutis, operabitur etiam immediatione propriae substantiae. » 3

1 Vgl. oben S. 262, Anm. 1.

? Ebenda. Dicendum est igitur.

3 BANEzZ, a. a. O. : Nihilominus dicimus nos. — Dazu im selben Sinne weiter
unten : Dicendum est igitur: « (Deus concurrit) immediatione suppositi, quia
immediatione virtutis propriae; nam sua virtus est sua substantia et supposi-
talitas. » — Dasselbe scheint auch FERRARA, vgl. oben S. 262, Anm. 4, zu sagen.



264 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

In Wirklichkeit aber handelt es sich um zwei verschiedene Dinge. Die
immediatio suppositi ist der Weg zur Gegenwart secundum substantiam.
Die reale Einheit zwischen Téatigkeit und Substanz begriindet an und fiir
sich noch nicht die reale Gegenwart secundum substantiam, vielmehr
mufll zuerst die immediatio suppositi der Tatigkeit festgestellt werden.
Baifiez verwischt den von Cajetan klar definierten Begriff der immediatio
suppositi : « Immediatio autem suppositi est, quando inter suppositum
agens et effectum, nullum mediat suppositum subordinatum coagens » !
mit dem modus der Gegenwart : secundum substantiam. Aus diesem
Grunde scheint uns Bafiez Cajetan gegeniiber das Problem nur un-
geniigend gestellt zu haben. Es geht nidmlich um die Frage, ob die
Erhaltung des gesamten geschaffenen Seins eine auf Grund der im-
mediatio suppositi unmittelbare Tatigkeit Gottes sei. Wenn ja, so
konnen wir mit Bafiez eine schlechthin alles umfassende substantielle
Gegenwart Gottes annehmen.

Ferner konnen wir die von einer geschaffenen Ursache hervor-
gebrachte Wirkung unter einem doppelten Gesichtspunkt betrachten.
Erstens in Bezug auf das bestimmte Sein und die Bestimmung, die sie
unmittelbar von der geschaffenen Ursache empfingt. In dieser Be-
ziehung hingt sie, wenigstens im Entstehen, unmittelbar, immediatione
suppositi, von einem geschaffen Wirkenden ab und von Gott nur
mittelbar, mediante supposito creato. Dies ist formell der Gesichtspunkt
Cajetans. — Zweitens konnen wir dieselbe Wirkung als Sein, als ein
geschaffenes Sein, betrachten. In dieser Beziehung hingt es von Gott
ab und wird unmittelbar von ihm im Dasein erhalten. Dies ist der
Gesichtspunkt, den Bafiez einnimmt. Wir gehen bei unseren Aus-
fiihrungen von letzterem Gesichtspunkt aus, da er der allgemeinere ist.

Weiter oben unterschieden wir zwischen zwei scharf getrennten
Problemen : Erstens das der Wahrheit der Gegenwart, eine Frage des
Glaubens. Zweitens das der Art und Weise, der naheren Erklirung
und Begriindung dieser Gegenwart, eine Frage der wissenschaftlichen
Erkenntnis. Das erste wird schon unter dem allgemeinen Gesichtspunkt
gelost. Ist namlich Gott in allen Dingen, insofern sie geschaffen sind, auf
Grund einer immediatio suppositi, so ist seine Gegenwart in simtlichen
Dingen substantiell. Gott ist in diesem Fall nicht nur der Kraft nach, son-
dern gemiB der Substanz in allen Geschopfen unmittelbar gegenwartig.
Die zweite Frage fillt mit dem besonderen Gesichtspunkt zusammen.

1 CaJETAN, In I q. 8 2. 1 n. 4.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 265

ITI

Wir fragen also zuerst, ob die das geschaffene Sein erhaltende
Téatigkeit Gottes eine unmittelbare im Sinne der immediatio suppositi
sei. Wenn ja, so ist die Gegenwart Gottes in allen geschaffenen Dingen
auf Grund der immediatio suppositi erwiesen.

Auch Cajetan geht bei der Begriindung der Gegenwart Gottes vom
geschaffenen Sein aus, das von Gott im Dasein erhalten wird . Wenn
es aber um die Anwendung des Begriffes der immediatio suppositi geht,
schriankt er ein: non quoad omnia 2. Wir haben schon erwahnt, wie
dies von C. Gent. III c. 68 : Praeterea Necesse est, abhingt.

Die grof3te Stiitze aber fiir seine These kénnte man aus der Frage
nach der erhaltenden Tatigkeit Gottes selber entnehmen. Im ersten
Teil, q. 104 a. 2, wird ausdriicklich die Frage gestellt : Utrum Deus
immediate omnem creaturam conservet. Die conclusio unica lautet :
« Dicendum est quod Deus conservat res quasdam in esse, mediantibus
aliquibus causis. » Die Erhaltung scheint also nicht eine unmittelbare
Téatigkeit Gottes im Sinne der immediatio suppositi zu sein.

Aus der Lehre des Korpus geht aber hervor, daf3 das Sein, das Gott
durch andere, mitwirkende und geschaffene Ursachen erhilt, eine ganz
bestimmte Bedeutung hat. Es handelt sich hier um das vom Geschopf
gewirkte Sein, und dies reduplicativ, insofern es von der geschaffenen
Ursache gewirkt ist : « Invenitur etiam quod ab aliqua creatura depen-
det aliquis effectus secundum suum esse. » Es gilt die Wirklichkeit der
geschaffenen Ursache zu betonen. Die Wirkung wird also als bestimmtes
Sein, d. h. als von der endlichen Form der Ursache im Wesen begrenztes,
genommen. Das Sein und Dasein aber der Wirkung als geschaffenes
Sein hdngt unmittelbar und allein von Gott ab3 Wir koénnen also

1 Et propterea assumpsit pro medio termino causalitatem quam habet Deus
respectu ipsius esse, quod omnibus oportet esse commune. CAJETAN, a. a. O. n. 5.
Deum esse in rebus nihil aliud est quam immediate producere et conservare res.
Ebenda.

* An einer einzigen Stelle scheint er fast das Gegenteil zu sagen : « Imo,
ut in littera dicitur, hoc ad maximam Dei potentiam spectat, ut nihil compati
possit distans secundum se totum suppositaliter », a. a. O. n. 16. Doch folgt auf
der Stelle : « quia in quolibet subsistente oportet aliquid esse productum ac con-
servatum continue a Deo immediate immediatione suppositi. » Es geht also immer
um dieselbe These, « (Deus non est) agens immediatum omnium quoad omnia,
sed quoad aliquid, — quia omnia agit immediate, quoad aliquid vequisitum ad
esse illius», n. 5.

3 Zur verschiedenen Interpretation des Axioms : « Esse est proprius effectus
Dei», vgl. JoHANNES A S. THOMA, In I q. 8, disp. 8 a. 2.



266 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

gewissermalen eine doppelte Erhaltung unterscheiden : Erstens die Er-
haltung der Arten und Gattungen der Geschopfe. Dies geschieht un-
mittelbar durch die Tatigkeit der Geschopfe, deren Ziel die Erhaltung
der Art ist. Zweitens die Erhaltung des Seins und Daseins der Geschopfe,
was unmittelbar von der Titigkeit Gottes abhingt. DaB zwischen
beiden ein realer Unterschied besteht, geht schon daraus hervor, daB
die geschaffenen Ursachen nur causae in fieri et transmutationis sind,
Gott aber stets aktuell das Sein im Dasein erhilt . Wiirde also die vom
Geschopf erzeugte Wirkung nicht nach dem aktuellen Gewirkt-Werden
unmittelbar von Gott im Dasein erhalten, so fiele sie unverziiglich ins
Nichts zuriick 2.

Die Erhaltung aber der Geschopfe im Sein ist eine im strengen
Sinne unmittelbare Titigkeit Gottes auf Grund der immediatio sup-
positi. Dies geht aus folgendem hervor.

Erstens fallen bei der schopferischen Tétigkeit Gottes im strengen
Sinne Hervorbringen und Erhalten iiberein. Da aber Gott das geschaffene
Sein unmittelbar und allein hervorbringt, mul} er es auch unmittelbar
durch sich, ohne daBl ein Geschopf mitwirken konnte, erhalten 2.

Zweitens trifft die erhaltende Tatigkeit im strengen Sinne das
Innerste und Tiefste der Geschopfe, ihr Dasein 4. Dies aber wird allein
von der Titigkeit Gottes unmittelbar beriihrt ®. Also muf} auch die

! Dazu I q. 104 a. 1.

? Unde habetur quod sicut agentia inferiora, quae sunt causae rerum quantum
ad suum fieri, oportet simul esse cum iis quae fiunt quamdiu fiunt; ita agens
divinum, quod est causa existendi in actu, simul est cum esse rei in actu. Unde
subtracta divina actione a rebus, res in nihilum deciderent. In Phys. II c. 3 lect. 6,
n. 9.

3 Conservatio rerum a Deo non est per aliquam novam actionem ; sed per
continuationem actionis qua dat esse. I q. 104 a. 1 ad 4. Deus non potest communi-
care alicui creaturae ut conservetur in esse, sua operatione cessante ; sicut non
potest ei communicare quod non sit causa esse illius. Intantum enim indiget
creatura conservari a Deo, inquantum esse effectus dependet a causa essendi.
Unde non est simile de agente quod non est causa essendi, sed fieri tantum. Ebenda
ad 2.

* Esse dicitur profundius ac intimius omnibus, quia est formale respectu
omnium. Et merito: nihil enim in re aliqua est, quod non actuetur per esse.
CajETAN, In I q. 8 a.1 n.6.

5 Agens divinum, quod est causa existendi in actu, simul est cum esse rei
in actu. In Phys. II c. 3 lect. 6 n. 9.

Nulla existentia correspondet creaturae tamquam proprius effectus, sed
solum correspondet Deo : quia existentia non est propria forma, et per se primo
conveniens alicui creaturae : est autem conveniens Deo. JOHANNES A S. THoMa,
In T q. 8 disp. 8 a. 2 n. 10, Curs. Th. T. II, Parisiis 1934.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 267

Tatigkeit eine unmittelbare im Sinne der immediatio suppositi sein.
Also ist Gott dem gesamten geschaffenen Sein, ohne Einschrinkung,
auf Grund der immediatio suppositi gegenwartig.

In dieser Form bejahen wir, zwar nicht der Begriindung, sondern
einzig der Absicht nach, die These von Bailez: Deus in omnibus
quantum ad omnial. Damit wird keineswegs die Wirklichkeit des
geschaffenen Wirkens vermindert. Ursache und Wirkung sind korre-
lative Begriffe. Das, was die geschaffene Ursache im eigentlichen Sinne,
hervorbringt, d. h. das bestimmte Sein, hingt immediatione suppositi
von ihr und nur mittelbar von Gott ab. Das Sein und Dasein aber
der Wirkung hingt unmittelbar und allein von Gott ab. Trotzdem
beriithrt auch die geschaffene Ursache das Dasein, sie wirkt nicht nur
Form, sondern eine wirklich existierende Form 2. Aber die Existenz als
solche der gewirkten Form wird unmittelbar und allein von Gott erhalten.

Damit ist klar, daB Gott in allen Dingen nicht nur der Kraft nach,
sondern der Substanz nach gegenwirtig ist.

Bisher haben wir das Sein als solches und das vom Geschépf
gewirkte Sein unter dem allgemeinen Gesichtspunkt des geschaffenen
Seins betrachtet. Nun fragen wir genauer nach dem vom Geschopf
verursachten Sein, und dies insofern es von der geschaffenen Ursache
gewirkt ist. Gewill wird in diesem Sinne die Wirkung immediatione
suppositi vom Geschopf hervorgebracht. Dariiber besteht kein Zweifel.
Wie aber verhilt es sich mit der Gegenwart ? Ist Gott ihr nicht auch
insofern, als sie unmittelbar vom Geschopf gewirkt ist, gegenwirtig ?

Cajetan hat diese Frage in diesem reduplikativen Sinn gestellt. Er
betrachtet das vom Geschopf gewirkte Sein insofern es von diesem

! Auch JoHANNES A S, TH. scheint dies zu bejahen. Die Gegenwart auf Grund
der immediatio suppositi « quantum ad omnia » tritt uns in folgendem Text ent-
gegen. « Est ergo omne ens immediate proximum Deo, et intra quamcumque rem
Deus est propter summam dependentiam a Deo tam ex parte formae quam ex
parte subiecti et totius esse, quod nulla creatura.» Phil. Nat.,, P. I Q. 22a. 2.
REISER, 453 b. Ferner erkliart er ausdriicklich iiber den Gedanken Cajetans hin-
aus (Ulterior explicatio!) das esse folgendermaBen als proprius effectus Dei:
« Esse est effectus Dei secundum rationem ultimae actualitatis ef secundum uni-
versalitatem suam.» In 1 q. 8 Disp. 8 a.2n.15. — Am entschiedensten aber
wendet er sich gegen CAJETAN, a.a.O. n. 8.

* Ratione autem formae quae producitur per transmutationem, etiam ipsum
esse, quod consequitur formam seu productionem eius per transmutationem,
potest produci et attingi (i. e. ab agente creato), licet dependenter ab influxu
Dei. JoHANNES A S. THOMA, n. 16. a. a. O.



268 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

gewirkt ist. Fiir die Antwort unterscheidet er: In den koérperlichen,
erzeugten Dingen ist Gott nur beziiglich des Stoffes auf Grund der
immediatio suppositi gegenwirtig. Beziiglich der Form muf} dies wegen
der immediatio suppositi der geschaffenen Ursache verneint werden.
Wir fragen uns aber, ob mit dieser Erklirung die Wirklichkeit adiquat
wiedergegeben werde.

Wir gehen vom klassischen Text des hl. Thomas aus: « Non est
inconveniens quod producatur idem effectus ab inferiori agente et a
Deo, ab utroque immediate, licet alio et alio modo. »

Alle sind einverstanden, ab utroque immediate. Das alio et alio
modo aber wird, wie wir gesehen haben, verschieden erklirt. Ferrara
und Cajetan: Von Gott nur immediatione virtutis, nicht aber not-
wendig, quantum ad omnia, immediatione suppositi. Baiiez verstirkt :
Von Gott immediatione suppositi et etiam virtutis.

Gewi3 miissen wir zur Erklarung auf die Unterscheidung zwischen
res quae agit und virtus qua agit zuriickgreifen. Diese Unterscheidung
aber muB nicht notwendig mit den technischen Begriffen immediatio
suppositi — immediatio virtutis erklart werden. Wir konnen beide,
Suppositum und Kraft, in derselben Linie des Wirkens nehmen. Beide
sind Prinzipien des Wirkens, das Suppositum principium remotum, die
Kraft principium proximum. Damit haben wir zwischen res und virtus
das Verhiltnis von prius und posterius, d. h. von allgemeiner und
besonderer Ursichlichkeit .

Das alio et alio modo kann schon geniigend mit dieser Unter-
scheidung zwischen allgemeiner, universaler, transzendentaler und beson-
derer, bestimmter, geschaffener Ursichlichkeit erklart werden. Die erste
bringt das Sein schlechthin hervor, die zweite wirkt durch Verindern 2.
Die erste ist, was daraus folgt, causa in fieri et esse, die zweite in
fieri tantum 3.

Von der besonderen, bestimmten Ursache wird per se primo die

1 Dazu In Metaph. V c. 2 lect. 3 n. 785 : Prius autem et posterius in causis
invenitur dupliciter. Uno modo in causis diversis numero ad invicem ordinatis.
— Alio modo 2w una et eadem causa numero secundum ordinem rationis qui est
inter universale et particulare. Die Anwendung (dazu n. 786) ist zwar hier nicht
dieselbe. Wir zitierten den Text nur, um zu zeigen, daB auch innerhalb desselben
Subjekts in Bezug auf das Wirken das Verhiltnis von prius und posterius
bestehen kann.

2 Prima causa est pure efficiens, causa vero secunda non est pure efficiens
sed efficit transmutando. JoHANNES A S. THoMA, In I q. 8 disp. 8 a. 2 n. 16.

3 Dazu besonders ausfiihrlich I q. 104 a. 1.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 269

Bestimmung der Wirkung gewirkt, per se secundo das Sein der bestimm-
ten Form. Von der allgemeinen, géttlichen Ursache per se primo das
Sein und per se secundo die Bestimmung des Seins !. Wir kénnten auch
in diesem Sinne schon von einem mittelbaren und unmittelbaren Wirken
sprechen. Die besondere Ursache wirkt unmittelbar die Form und mittel-
bar, d. h. durch die Form, Sein. Doch geniigt dies nicht fiir den Begriff
der mediatio oder immediatio suppositi. Die Form ist fiir sich noch
kein Suppositum. Wenn also die besondere Ursache durch die Form Sein
hervorbringt, so bringt sie es deshalb nicht mediante supposito, sondern
unmittelbar, immediatione suppositi hervor. Sie bringt die ganze Wir-
kung, Form und Sein, reales Sein, immediatione suppositi hervor, und in-
sofern wird die Wirkung nur mediante supposito creato von Gott erzeugt.

Damit aber die geschaffene Ursache wirken kann, damit sie Sein
hervorbringen kann, muf} sie von dem, Der Ist, bewegt werden 2. Diese
Bewegung aber, durch die Gott die Geschépfe zum Téitig-Sein fiihrt,
ist ein ihm allein zukommendes Wirken. Konnte ein anderes Ding zu
dieser ersten und grundlegenden Bewegung mitwirken, so miiite auch
dieses wiederum zum Mitwirken vorerst bewegt werden, und wir hitten
einen processus in infinitum, was sich widerspricht. Wenn also Gott
die geschaffenen Ursachen zum Wirken bewegt, so handelt es sich
dabei um eine Tatigkeit, die er unmittelbar durch sich selber, imme-
diatione suppositi, ausiibt.

Ferner beriihrt diese Tatigkeit, d. h. die motio, nicht nur das
Geschopf, das wirkt, sondern selbst das von ihm Gewirkte, die Wirkung.

! Causalitates enim entis absolute reducuntur in primam causam univer-
salem ; causalitas vero aliorum quae ad esse superadduntur; vel quibus esse
specificatur, pertinet ad causas secundas: — et inde etiam est quod nulla res
dat esse. De Pot. q. 3 a. 1. — Nec causa secunda potest in effectum causae primae
per virtutem propriam. Ebenda a. 7.

Esse est effectus proprius Dei secundum rationem ultimae actualitatis et
secundum universalitatem suam, qua respondet enti ut ens est; sed secundum id
quod habet de restrictione et specificatione, ex parte talis vel talis naturae cujus
est esse, sic corvespondet etiam agenti creato, quod producendo formam seu naturam,
producit etiam esse ut restrictum ad talem formam. JoHANNES A S. THOMA,
In I q.8 disp. 8 a.2 n.15.

Ferner ist schon beziiglich des Wirkens der Form ein Unterschied vonnoten,
da die besondere Ursache nicht die Form an und fiir sich (non per se sed quasi
per accidens), sondern im eigentlichen Sinne (per se) nur die bestimmte besondere
Form hervorbringt. « Formae generatorum dependent a generantibus naturaliter,
quod educuntur de potentia materiae, non autem quantum ad esse absolutum. »
De Pot. q. 5 a. 1. Wenn aber schon die Form nicht unmittelbar, sondern nur
mittelbar gewirkt wird, so umso mehr das Sein und Dasein.

? Dazu De Pot. q.3 a.7; C.Gent. III c. 77; I q. 105 a. 5.



270 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

Es handelt sich nicht nur um eine prae-motio, die die geschaffene
Ursache vom Zustand der Potenz in Akt iiberfiihrt, sondern auch um
eine applicatio!, d. h. um eine Tatigkeit, die das Wirkende mit dem
Gewirkten verbindet, und vor allem, in ultimo instanti, um die Ein-
giefung des Seins. Gott beriihrt also nicht nur das Wirkende, sondern
auch das von diesem Gewirkte 2.

Insofern die motio Dei sich auf die geschaffene Ursache bezieht,
die sie zum Wirken bewegt, bringt sie das vom Geschépf verursachte
Sein nur immediatione virtutis, nicht aber immediatione suppositi, her-
vor. Sie bewegt das geschaffene Suppositum zum Wirken, ist also inso-
fern der erzeugten Wirkung nicht immediatione suppositi gegenwirtig.
Insofern aber Gott in ultimo instanti dem Wirken des Geschépfes die
letzte Aktualitit, d. h. das Sein, verleiht, ist er auch immediatione
suppositi der Wirkung gegenwirtig. Auf der einen Seite gehort das
Sein noch zum Gewirkt-Werden, auf der anderen aber giet es Gott
unmittelbar, — per modum influxus immediati, — immediatione sup-
positi ein 3. Also ist Gott auch dem vom Geschépf gewirkten Sein,
und diesem qua tale, immediatione suppositi gegenwartig.

Eine weitere Uberlegung fithrt uns zum selben Ergebnis. Das
Geschopf ist auf Grund seiner unmittelbaren Tétigkeit seiner Wirkung
gegenwirtig. Nun ist aber diese seine Tatigkeit nicht nur Tatigkeit,
sondern auch Sein. Als Tétigkeit muB3 sie auf den Erstbewegenden,
als Sein aber unmittelbar auf den, Der Ist, zuriickgefiihrt werden 4.

1 Dazu De Pot.,q. 8 a. 7: Applicatio virtutis ad actionem ... ut movens
et applicans virtutem ad agendum.

? Quanto enim aliqua causa est altior, tanto est communior et efficacior,
et quanto est efficacior, tanto profundis ingreditur in effectum. Ebenda.

3 Dazu ArLvarez D. O. P., De auxiliis Divinae Gratiae, Romae 1610, 1. III
disp. 18 ad 5 : Caeterum immediatione suppositi (Deus) producit omnem effectum
causae secundae immediate, non quidem quantum ad omnia, sed quantum ad
aliqua, videlicet quantum ad esse, et quantum ad ultimam actualitatem, quae
reperitur in tali effectu; ... Unde inter suppositum divinum operans, et inter
esse communicatum effectui (causae secundae) nullum mediat aliud suppositum
operans, quod virtute propria operetur tale esse : unde illud operatur Deus imme-
diate immediatione suppositi.

4 Dazu I-II q. 79 a. 2 : Actus peccati et est ens, et est actus; et ex utroque
habet quod sit a Deo. Omne enim ens, quocumque modo sit, oportet quod deri-
vetur a primo ente ; ut patet per Dionysium, 5 cap. de Div. Nom. Omnis autem
actio causatur ab aliquo existente in actu, quia nihil agit nisi secundum quod est
actu : omne autem ens actu reducitur in primum actum, scilicet Deum, sicut in
causam, qui est per suam essentiam actus.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 271

Obwohl also Gott als Bewegender die Wirkung des Geschopfes mediante
supposito creato (jedoch stets immediatione virtutis) hervorbringt, ist
er trotzdem als der, von Dem alles Sein unmittelbar abhingt, imme-
diatione suppositi dem Akt des Wirkens des Geschopfes gegenwirtig.
Ist er aber immediatione suppositi im Akt des Wirkens, so ist er auch
immediatione suppositi der Wirkung selber, und dieser qua tale, gegen-
wartig.

Trotzdem also Gott ein gewisses Sein durch das Wirken der
Geschopfe mittelbar hervorbringt, ist er doch diesem vom Geschopf
gewirkten Sein qua tale unmittelbar, immediatione suppositi, gegen-
wartig 1.

IV

Der Deutlichkeit halber fassen wir das Gesagte noch einmal
zusammen.

Zunichst nehmen wir eine allgemeine Gegenwart Gottes in allen
Dingen auf Grund der immediatio suppositi an. Uberall findet sich
etwas von Gott allein Hervorgebrachtes: das Sein. Also ist Gott in
allen Dingen unmittelbar, auf Grund der immediatio suppositi, gegen-
wirtig. Dies ist die allgemein angenommene These. Sie stiitzt sich
direkt auf die ausdriickliche Lehre von Thomas. Alles, was folgt, sind
spitere Fragestellungen.

1 Wir kénnen also die Formel Cajetans : « Deus non est agens immediatum
omnium quoad omnia, sed quoad aliquid » in einem gewissen Sinne annehmen,
nur diirfen wir daraus nicht schlieen : ergo non est praesens immediate quoad
omnia.

Meinen wir ndmlich mit der Tatigkeit Gottes (Deus agens) diejenige, durch
die er die Geschopfe zum Wirken bewegt, so erzeugt er nur mittelbar das Gewirkte.
Gott wire also auf Grund dieser Tatigkeit allein nicht unmittelbar substantiell
gegenwirtig. Da er aber selber unmittelbar, immediatione suppositi, dem vom
Geschopf Gewirkten die letzte Wirklichkeit, die Existenz, verleiht, ist er auch
diesem unmittelbar, immediatione suppositi, gegenwartig.

Ferner ist zu beachten, daB die Existenz gerade das «formale respectu
omnium » ist : «omnem gradum, omnem rationem esse attingit» (CAJETAN, In I
q.8 a.1 n.6). Durch das Hervorbringen und EingieBen der Existenz beriihrt
also Gott « omnia, quoad omnia ». Also ist er auch allem, in Bezug auf alles, un-
mittelbar, immediatione suppositi, gegenwértig.

Wir kénnen héchstens sagen, daB nicht jede Tatigkeit Gottes alles unmittel-
bar hervorbringt, oder, dal Gott nicht alles unter demselben Gesichtspunkt
unmittelbar hervorbringt. — Sprechen wir aber von der Tatigkeit Gottes schlecht-
hin, so ist zu sagen, daB sie alles, und alle Teile des Seins, unmittelbar, imme-
diatione suppositi, beriihrt.



272 Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

Betrachten wir nun das von einer geschaffenen Ursache erzeugte
Sein, so grenzen wir folgendermalBen unsere Stellung gegeniiber den
genannten Autoren ab.

Erstens ist dieses gewirkte Sein Wirkung und geschaffenes Sein.
In diesem Sinne hingt es sowohl im Werden als auch im Bestehen
unmittelbar von der schopferischen Tatigkeit Gottes ab. Also ist Gott
auch unmittelbar in der vom Geschopf erzeugten Wirkung, immedia-
tione suppositi, gegenwirtig. In dieser Beziehung bejahen wir also
Baiiez. Johannes a S. Thoma scheint dasselbe zu sagen. Ferner ist diese
These virtuell in der Lehre von Thomas, d. h. in seinem Beweisgang
der Gegenwart Gottes, enthalten.

Zweitens konnen wir das gewirkte Sein reduplicative nehmen, d. h.
in seiner Bestimmung, die es unmittelbar von einer geschaffenen Ursache
empfangt. Dazu sagen wir mit Cajetan, dall diese Wirkung qua talis
von Gott nur mittelbar, mediatione suppositi creati, von der geschaffenen
Ursache aber unmittelbar, immediatione suppositi, hervorgebracht wird.
Damit bleiben wir aber innerhalb der Ordnung des geschaffenen Wirkens
qua talis. Die Wirklichkeit einer unmittelbaren Gegenwart Gottes wird
dadurch nicht ausgeschlossen.

Drittens ist das geschaffene Wirken nicht nur Tatigkeit, sondern
auch Sein. Insofern es Sein ist, hingt es unmittelbar von Gott ab, und
insofern beriihrt auch Gott unmittelbar, immediatione suppositi, die vom
Geschopf erzeugte Wirkung. Gott bringt zwar diese qua talis nicht
immediatione suppositi, sondern mediante supposito creato, hervor, ist
ihr aber trotzdem qua talis immediatione suppositi gegenwdriig. —
Diese These scheint uns, wenigstens aequivalenter, in der Lehre von
Thomas enthalten zu sein.

So finden wir das schépferische und unmittelbare Wirken Gottes
auf simtlichen Stufen des Seins!. In erster Linie wird das Sein, das
geschaffene Sein schlechthin, unmittelbar und allein von ihm hervor-
gebracht und erhalten. Das substantielle Sein wird auch von der
geschaffenen Ursachlichkeit beriihrt, jedoch nicht direkt, sondern einzig
durch die Bestimmung der besonderen Form des Seins. Ferner erzeugt
das geschaffene Sein Verinderung und Bewegung. Doch kommt auch
diese Titigkeit nicht ohne unmittelbare Berithrung, d. h. ohne un-

! Quandiu igitur res habet esse, tandiu oportet quod Deus adsit ei, secundum
quo esse habet. 1 q.8 a.l1.



Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit 273

mittelbaren AnstoB}, zustande. Gott ist also iiberall und in samtlichen
Dingen unmittelbar und durch sich selber gegenwirtig, « etiam in infimis
immediate » adest ! !

Wenn also der Beweis der Gegenwart Gottes auf der Wirkursich-
lichkeit des Seins beruht, so wurde diese Titigkeit nun fiir alle Stufen
des Seins : Dasein, Form, Verinderung und Bewegung, nachgewiesen.
Uberall finden wir ein unmittelbares Wirken des Schopfers im Sinne
der immediatio suppositi. Da aber durch diese Tatigkeit die Substanz
des Wirkenden die Substanz des Gewirkten berithrt, — «movens et
motum simul » —, ist damit auch die substantielle Gegenwart Gottes in
simtlichen geschaffenen Dingen erwiesen. — Wir brauchen fiir diesen
Beweis weder auf die formelle Immanenz der Tatigkeit Gottes, noch
auf die Einheit dieser mit der géttlichen Substanz hinzuweisen. Es
geniigt, die Titigkeit auf Grund der immediatio suppositi festgestellt
zu haben. Uberall und in allen Dingen wirkt die gottliche Substanz
unmittelbar, also ist sie auch unmittelbar zugegen.

Damit mag die Erkenntnis der Allgegenwart Gottes in sich etwas
tiefere Wurzeln schlagen. Es geht nicht nur um einen Gedanken, zu
dem man gelangen mag oder nicht, sondern um die Notwendigkeit
der Gegenwart des Schopfers. Was immer auBlerhalb Gott existiert,
ist von ihm erschaffen, wird von ihm erhalten und liegt in seiner Hand.
« In manu enim illius et nos ! » 2 — « Nichts kann sein ohne Gegenwart
Gottes. »¥ — « Was in ihm nicht ist, muB notwendig nichts sein. » 4

1 C. Gent. III c. 68 : Per hoc autem.

2 Weish. 7, 16.

3 Nihil potest esse sine Deo in eo. CAJETAN, In I q. 8 a. 4.

* Quod in ipso non est, necesse sit esse nihil. ECKHART, Sermo IV 1. Lat.
Werke, Stuttgart 1936 ff., Bd. IV, S. 24, 22.

Divus Thomas 19



	Zur suppositalen und virtuellen Unmittelbarkeit

