Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Artikel: De nonnullis falsis opinionibus quae catholicae doctrinae fundamenta
subruere minantur

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERAE ENCYCLICAE

AD VENERABILES FRATRES PATRIARCHAS, PRIMATES, ARCHI-
EPISCOPOS, EPISCOPOS, ALIOSQUE LOCORUM ORDINARIOS,
PACEM ET COMMUNIONEM CUM APOSTOLICA SEDE HABENTES

De nonnullis falsis opinionibus
quae catholicae doctrinae
fundamenta subruere minantur

PIUS PP. XII

VENERABILES FRATRES SALUTEM ET APOSTOLICAM BENEDICTIONEM

Humani generis in rebus religiosis ac moralibus discordia et aberratio
a veritate probis omnibus, imprimisque fidelibus sincerisque Ecclesiae
filiis, vehementissimi doloris fons et causa semper fuere, praesertim vero
hodie, cum ipsa culturae christianae principia undique offensa cernimus.

Haud mirum quidem est huiusmodi discordiam et aberrationem
extra ovile Christi semper viguisse. Nam licet humana ratio, simpli-
citer loquendo, veram et certam cognitionem unius Dei personalis,
mundum providentia sua tuentis ac gubernantis, necnon naturalis
legis a Creatore nostris animis inditae, suis naturalibus viribus ac
lumine assequi revera possit, nihilominus non pauca obstant quo-
minus eadem ratio hac sua nativa facultate efficaciter fructuoseque
utatur. Quae enim ad Deum pertinent et ad rationes spectant, quae inter
homines Deumque intercedunt, veritates sunt rerum sensibilium ordinem
omnino transcendentes, quae, cum in vitae actionem inducuntur eamque
informant, sui devotionem suique abnegationem postulant. Humanus
autem intellectus in talibus veritatibus acquirendis difficultate laborat
tum ob sensuum imaginationisque impulsum, tum ob pravas cupiditates
ex peccato originali ortas. Quo fit ut homines in rebus huiusmodi libenter
sibi suadeant esse falsa vel saltem dubia, quae ipsi nolint esse vera.

Quapropter divina «revelatio » moraliter necessaria dicenda est,
ut ea, quae in rebus religionis et morum rationi per se impervia non
sunt, in praesenti quoque humani generis condicione, ab omnibus

Divus Thomas 17



242 Litterae Encyclicae « Humani generis »

expedite, firma certitudine et nullo admixto errore cognosci possint
(Conc. Vatic. D. B. 1876, Const. De Fide cath., cap. 2, De revelatione).

Quin immo mens humana difficultates interdum pati potest etiam
in certo iudicio «credibilitatis » efformando circa catholicam fidem,
quamvis tam multa ac mira signa externa divinitus disposita sint
quibus vel solo naturali rationis lumine divina christianae religionis
origo certo probari possit. Homo enim sive praeiudicatis ductus opi-
nionibus, sive cupidinibus ac mala voluntate instigatus, non modo
externorum signorum evidentiae, quae prostat, sed etiam supernis affla-
tibus, quos Deus in animos ingerit nostros, renuere ac resistere potest.

Cuicumque eos circumspicienti, qui extra ovile Christ isunt, haud
difficulter patebunt praecipuae quas viri docti non pauci ingressi sunt
viae. Etenim sunt qui evolutionis, ut aiunt, systema, nondum invicte pro-
batum in ipso disciplinarum naturalium ambitu, absque prudentia ac dis-
cretione admissum ad omnium rerum originem pertinere contendant, at-
que audacter indulgeant opinationi monisticae ac pantheisticae mundi
universi continuae evolutioni obnoxii. Qua quidem opinatione fautores
communismi libenter fruuntur ut suum « materialismum dialecticum »
efficacius propugnent et evehant, omni notione theistica ex animis avulsa.

Huiusmodi evolutionis commenta, quibus omne, quod absolu-
tum, firmum, immutabile est, repudiatur, viam straverunt novae aber-
ranti philosophiae, quae cum « idealismo », « immanentismo » ac « prag-
matismo » contendens, « existentialismi » nomen nacta est, utpote quae,
immutabilibus rerum essentiis posthabitis, de singulorum « exsistentia »
tantum sollicita sit.

Accedit falsus quidam «historicismus », qui solis humanae vitae
eventibus inhaerens, cuiusvis veritatis legisque absolutae fundamenta
subvertit, cum ad res philosophicas tum ad christiana etiam dogmata
quod attinet.

In hac tanta opinionum confusione aliquid solaminis Nobis affert
eos cernere, qui a «rationalismi» placitis, quibus olim instituti erant,
hodie non raro ad veritatis divinitus patefactae haustus redire cupiunt,
ac verbum Dei in Sacra Scriptura asservatum agnoscere ac profiteri,
utpote disciplinae sacrae fundamentum. At simul dolendum est haud
paucos istorum, quo firmius verbo Dei adhaereant, eo magis humanam
rationem adimere, et quo libentius Dei revelantis auctoritatem extollant,
eo acrius Ecclesiae Magisterium aspernari, a Christo Domino insti-
tutum, ut veritates divinitus revelatas custodiat atque interpretetur.
Quod quidem non solum Sacris Litteris aperte contradicit, sed ex ipsa



Litterae Encyclicae « Humani generis» 243

rerum experientia falsum manifestatur. Saepe enim ipsi a vera Eccle-
sia dissidentes de sua ipsorum in rebus dogmaticis discordia palam
conqueruntur, ita ut Magisterii vivi necessitatem fateantur inviti.

Tamvero theologis ac philosophis catholicis, quibus grave incumbit
munus divinam humanamque veritatem tuendi animisque inserendi
hominum, has opinationes plus minusve e recto itinere aberrantes
neque ignorare neque neglegere licet. Quin immo ipsi easdem opina-
tiones perspectas habeant oportet, tum quia morbi non apte curantur
nisi rite praecogniti fuerint, tum quia nonnumquam in falsis ipsis
commentis aliquid veritatis latet, tum denique quia eadem animum
provocant ad quasdam veritates, sive philosophicas sive theologicas,
sollertius perscrutandas ac perpendendas.

Quodsi philosophi ac theologi nostri ex hisce doctrinis, caute pers-
pectis, tantummodo huiuscemodi fructum colligere eniterentur, nulla
adesset ratio cur Ecclesiae Magisterium interloqueretur. Attamen, quam-
vis Nobis compertum sit catholicos doctores ab illis erroribus generatim
cavere, constat tamen non deesse hodie, quemadmodum apostolicis
temporibus, qui rebus novis plus aequo studentes,ac vel etiam metuentes
ne earum rerum, quas progredientis aetatis scientia invexerit, ignari
habeantur, sacri Magisterii moderationi se subducere contendant
ideoque in eo versentur periculo ne sensim sine sensu ab ipsa veritate
divinitus revelata discedant aliosque secum in errorem inducant.

Immo et aliud obversatur periculum idque eo gravius, quo virtutis
est specie magis obtectum. Plures enim sunt, qui humani generis discor-
diam ac mentium confusionem deplorantes, imprudenti animorum stu-
dio permoti, impetu quodam moventur atque impenso desiderio fla-
grant infringendi saepta, quibus probi honestique viri invicem disiun-
guntur, « irenismum » talem amplectentes ut, quaestionibus missis quae
homines separant, non modo respiciant ad irruentem atheismum com-
munibus viribus propulsandum, sed etiam ad opposita in rebus quoque
dogmaticis reconcilianda. Et quemadmodum olim fuerunt, qui rogarent
num translaticia Ecclesiae apologetica ratio obstaculum constitueret
potius quam auxilium ad animos Christo lucrandos, ita hodie non
desunt qui eo usque procedere audeant ut serio quaestionem moveant,
num theologia eiusque methodus, quales in scholis ecclesiastica appro-
bante auctoritate vigent, non modo perficiendae, verum etiam omnino
reformandae sint, ut regnum Christi quocumque terrarum, inter homines
cuiusvis culturae vel cuiusvis opinionis religiosae efficacius propagetur.



244 Litterae Encyclicae « Humani generis »

Quodsi iidem ad nihil aliud intenderent quam ad disciplinam
ecclesiasticam eiusque methodum hodiernis condicionibus ac necessita-
tibus, nova quadam inducta ratione, aptius accommodandas, nulla
fere esset causa timendi; at vero imprudenti aestuantes «irenismo »,
nonnulli veluti obices ad fraternam unitatem restaurandam ea putare
videntur, quae ipsis legibus ac principiis a Christo datis innituntur
itemque institutis ab eo conditis, vel quae munimina ac fulcimina exstant
integritatis fidei, quibus collapsis, omnia uniuntur quidem, sed solum-
modo in ruinam.

Novae huiusmodi opiniones, sive improbando novitatis desiderio,
sive laudabili causa moveantur, non semper eodem gradu, eadem
claritate iisdemque terminis proponuntur, nec semper unanimo aucto-
rum consensu ; quae enim hodie a quibusdam, cautelis nonnullis ac
distinctionibus adhibitis, magis tecte docentur, cras ab aliis audacio-
ribus palam atque immoderate proponentur, non sine multorum offen-
sione, praesertim iunioris cleri, nec sine ecclesiasticae auctoritatis
detrimento. Quodsi cautius agi solet in libris publice editis, iam liberius
disseritur in libellis privatim communicatis et in acroasibus coetibusque
Nec tantum inter sodales utriusque cleri et in sacris seminariis insti-
tutisque religiosis tales opiniones divulgantur, sed etiam inter laicos,
inter eos praesertim, qui iuventuti instituendae operam navant.

Quod autem ad theologiam spectat, quorumdam consilium est
dogmatum significationem quam maxime extenuare ; ipsumque dogma
a loquendi ratione in Ecclesia iamdiu recepta et a philosophicis notio-
nibus penes catholicos doctores vigentibus liberare, ut in catholica
exponenda doctrina ad Sacrae Scripturae sanctorumque Patrum dicendi
modum redeatur. Spem ipsi fovent fore ut dogma elementis denuda-
tum, quae extrinsecus a divina revelatione esse dicunt, fructuose com-
paretur cum eorum opinionibus dogmaticis, qui ab Ecclesiae unitate
seiuncti sint, utque hac via pedetemptim perveniatur ad assimilanda
sibi invicem dogma catholicam et placita dissidentium.

Accedit quod, catholica doctrina ad hanc redacta condicionem,
viam sterni autumant, qua, hodiernis necessitatibus satisfaciendo, hodier-
nae etiam philosophiae notionibus dogma exprimi possit, sive « imma-
nentismi » sive «idealismi» sive « exsistentialismi» aliusve systematis.
Quod idcirco etiam fieri posse ac debere audaciores quidam affirmant,
quia fidei mysteria numquam notionibus adaequate veris significari posse
contendunt, sed tantum notionibus «approximativis», ut aiunt, ac semper



Litterae Encyclicae « Humani generis » 245

mutabilibus, quibus veritas aliquatenus quidem indicetur, sed necessario
quoque deformetur. Quapropter non absurdum esse putant, sed necesse
omnino esse ut theologia pro variis philosophiis, quibus decursu temporum
tamquam suis utitur instrumentis, novas antiquis substituat notiones,
ita ut diversis quidem modis, ac vel etiam aliqua ratione oppositis, idem
tamen, ut aiunt, valentibus, easdem divinas veritates humanitus reddat.
Addunt etiam historiam dogmatum consistere in reddendis variis sibique
succedentibus formis, quas veritas revelata induerit, secundum diversas
doctrinas et opinationes quae saeculorum decursu ortae fuerint.

Patet autem ex iis, quae diximus, huiusmodi molimina non tantum
ducere ad «relativismum » dogmaticum, quem vocant, sed illum iam
reapse continere ; cui quidem despectus doctrinae communiter traditae
eorumque vocabulorum, quibus eadem significatur, satis superque favet.
Nemo sane est qui non videat huiusmodi notionum vocabula cum in
scholis tum ab ipsius Ecclesiae Magisterio adhibita, perfici et perpoliri
posse ; ac notum praeterea est Ecclesiam in iisdem vocibus adhibendis
non semper constantem fuisse. Liquet etiam Ecclesiam non cuilibet
systemati philosophico, brevi temporis spatio vigenti, devinciri posse :
sed ea quae communi consensu a catholicis doctoribus composita per
plura saecula fuere ad aliquam dogmatis intellegentiam attingendam,
tam caduco fundamento procul dubio non nituntur. Nituntur enim
principiis ac notionibus ex vera rerum creatarum cognitione deductis ;
in quibus quidem deducendis cognitionibus humanae menti veritas
divinitus revelata, quasi stella, per Ecclesiam illuxit. Quare mirum
non est aliquas huiusmodi notiones a Conciliis Oecumenicis non solum
adhibitas, sed etiam sancitas esse, ita ut ab eis discedere nefas sit.

Quapropter neglegere, vel reicere, vel suo valore privare tot ac
tanta. quae pluries saeculari labore a viris non communis ingenii ac
sanctitatis, invigilante sacro Magisterio, nec sine Sancti Spiritus lumine
et ductu, ad accuratius in dies fidei veritates exprimendas mente con-
cepta, expressa ac perpolita sunt, ut eorumdem in locum coniecturales
notiones sufficiantur ac quaedam fluxae ac vagae novae philosophiae
dictiones, quae ut flos agri hodie sunt et cras decident, non modo
summa est imprudentia, verum etiam ipsum dogma facit quasi arun-
dinem vento agitatam. Despectus autem vocabulorum ac notionum
quibus theologi scholastici uti solent, sponte ducit ad enervandam
theologiam, ut aiunt speculativam, quam, cum ratione theologica inni-
tatur, vera certitudine carere existimant.

Utique, proh dolor, rerum novarum studiosi a scholasticae theolo-



246 Litterae Encyclicae « Humani generis »

giae contemptu ad neglegendum, ac vel etiam ad despiciendum facile
transeunt ipsum Magisterium Ecclesiae, quod theologiam illam sua
auctoritate tantopere comprobat. Hoc enim Magisterium ab ipsis tam-
quam progressionis sufflamen ac scientiae obex exhibetur ; ab acatho-
licis vero quibusdam iam veluti iniustum frenum consideratur quo
excultiores aliqui theologi a disciplina sua innovanda detineantur. Et
quamquam hoc sacrum Magisterium, in rebus fidei et morum, cuilibet
theologo proxima et universalis veritatis norma esse debet, utpote cui
Christus Dominus totum depositum fidei — Sacras nempe Litteras ac
divinam « traditionem » — et custodiendum et tuendum et interpre-
tandum concredidit, attamen officium, quo fideles tenentur illos quoque
fugere errores, qui ad haeresim plus minusve accedant, ideoque « etiam
constitutiones et decreta servare, quibus pravae huiusmodi opiniones
a Sancta Sede proscriptae et prohibitae sunt» (C. I. C. can. 1324 ;
cfr. Conc. Vat. D. B. 1820, Const. De Fide cath. cap. 4, De fide et
ratione, post canones), nonnumquam ita ignoratur ac si non habeatur.
Quae in Romanorum Pontificum Encyclicis Litteris de indole et cons-
titutione Ecclesiae exponuntur, a quibusdam consulto neglegi solent,
ea quidem de causa ut praevaleat notio quaedam wvaga, quam ex
antiquis Patribus, praesertim graecis, haustam esse profitentur. Pontifices
enim, ut ipsi dictitant, de his quae inter theologos disputantur iudicare
nolunt, itaque ad pristinos fontes redeundum est et ex antiquorum scrip-
tis recentiora Magisterii constitutiones ac decreta explicanda sunt.

Quae etsi fortasse scite dicta videntur, attamen fallacia non carent.
Verum namgque est generatim Pontifices theologis libertatem concedere
in iis quae inter melioris notae doctores vario sensu disputentur ; at
historia docet, plura quae prius liberae disceptationi subiecta fuerint,
postea nullam iam disceptationem pati posse.

Neque putandum est, ea quae in Encyclicis Litteris proponuntur,
assensum per se non postulare, cum in iis Pontifices supremam sui
Magisterii potestatem non exerceant. Magisterio enim ordinario haec
docentur, de quo illud etiam valet: «Qui vos audit, me audit»
(Luc. 10, 16) ; ac plerumque quae in Encyclicis Litteris proponuntur et
inculcantur, iam aliunde ad doctrinam catholicam pertinent. Quodsi
Summi Pontifices in actis suis de re hactenus controversa data opera
sententiam ferunt, omnibus patet rem illam, secundum mentem ac
voluntatem eorumdem Pontificum, quaestionem liberae inter theologos
disceptationis iam haberi non posse.

Verum quoque est, theologis semper redeundum esse ad divinae



Litterae Encyclicae « Humani generis » 247

revelationis fontes: eorum enim est indicare qua ratione ea quae a
vivo Magisterio docentur, in Sacris Litteris et in divina « traditione »,
«sive explicite, sive implicite inveniantur » (Pius IX, Inter gravissimas,
28 oct. 1870, Acta, vol. 1, p. 260). Accedit quod uterque doctrinae
divinitus revelatae fons tot tantosque continet thesauros veritatis, ut
numquam reapse exhauriatur. Quapropter sacrorum fontium studio
sacrae disciplinae semper iuvenescunt; dum contra speculatio, quae
ulteriorem sacri depositi inquisitionem neglegit, ut experiundo novimus,
sterilis evadit. Sed hac de causa theologia etiam positiva, quam dicunt,
scientiae dumtaxat historicae aequari nequit. Una enim cum sacris
eiusmodi fontibus Deus Ecclesiae suae Magisterium vivum dedit, ad
ea quoque illustranda et enucleanda, quae in fidei depositio nonnisi
obscure ac velut implicite continentur. Quod quidem depositum nec
singulis christifidelibus nec ipsis theologis divinus Redemptor concre-
didit authentice interpretandum, sed soli Ecclesiae Magisterio. Si
autem hoc suum munus Ecclesia exercet, sicut saeculorum decursu
saepenumero factum est, sive ordinario sive extraordinario eiusdem
muneris exercitio, patet omnino falsam esse methodum, qua ex obscuris
clara explicentur, quin immo contrarium omnes sequi ordinem necesse
esse. Quare Decessor Noster imm. mem. Pius IX, docens nobilissimum
theologiae munus illud esse, quod ostendat quomodo ab Ecclesia defi-
nita doctrina contineatur in fontibus, non absque gravi causa illa addidit
verba : « eo ipso sensu, quo ab Ecclesia definita est. »

Ut autem ad novas, quas supra attigimus, opinationes redeamus,
plura etiam a nonnullis proponuntur vel mentibus instillantur in detri-
mentum divinae auctoritatis Sacrae Scripturae. Etenim sensum defi-
nitionis Concilii Vaticani de Deo Sacrae Scripturae auctore audacter
quidam pervertunt ; atque sententiam, iam pluries reprobatam, reno-
vant, secundum quam Sacrarum Litterarum immunitas errorum ad ea
solummodo, quae de Deo ac de rebus moralibus et religiosis traduntur,
pertineat. Immo perperam loquuntur de sensu humano Sacrorum Libro-
rum sub quo sensus eorum divinus lateat, quem solum infallibilem
declarant. In Sacra Scriptura interpretanda nullam haberi volunt
rationem analogiae fidei ac « traditionis», Ecclesiae ; ita ut Sancto-
rum Patrum et sacri Magisterii doctrina quasi ad trutinam Sacrae
Scripturae, ratione mere humana ab exegetis explicatae, sit revocanda,
potius quam eadem Sacra Scriptura exponenda sit ad mentem Eccle-
siae, quae a Christo Domino totius depositi veritatis divinitus revelatae
custos ac interpres constituta est.



248 Litterae Encyclicae « Humani generis »

Ac praeterea sensus litteralis Sacrae Scripturae eiusque expositio
a tot tantisque exegetis, vigilante Ecclesia, elaborata, ex commenticiis
eorum placitis, novae cedere debent exegesi, quam symbolicam ac
spiritualem appellant ; et qua Sacra Biblia Veteris Testamenti, quae
hodie in Ecclesia tamquam fons clausus lateant, tandem aliquando
omnibus aperiantur. Hac ratione asseverant difficultates omnes eva-
nescere, quibus ii tantummodo praepediantur, qui sensui litterali
Scripturarum adhaereant.

Quae quidem omnia quam aliena sint a principiis ac normis herme-
neuticis a Decessoribus Nostris fel. rec. Leone XIII in Encyeclicis
Litteris Providentissimus, et a Benedicto XV in Enc. Litt. Spiritus
Paraclitus, itemque a Nobis ipsis in Enc. Litt. Divino afflante Spiritu
rite statutis nemo est qui non videat.

Ac mirum non est huiusmodi novitates, ad omnes fere theologiae
partes quod attinet, iam venenosos peperisse fructus. In dubium revo-
catur humanam rationem, absque divinae «revelationis» divinaeque
gratiae auxilie, argumentis ex creatis rebus deductis demonstrare posse
Deum personalem exsistere ; negatur mundum initium habuisse, atque
contenditur creationem mundi necessariam esse, cum ex necessaria
liberalitate divini amoris procedat ; aeterna et infallibilis liberarum
actionum hominum praescientia Deo item denegatur; quae quidem
Vaticani Concilii declarationibus adversantur (cfr. Conc. Vat. Const.
De Fide cath. cap. 1, De Deo rerum omnium creatore).

Quaestio etiam a nonnullis agitur num Angeli creaturae personales
sint ; numque materia a spiritu essentialiter differat. Alii veram « gra-
tuitatem » ordinis supernaturalis corrumpunt cum autument Deum
entia intellectu praedita condere non posse, quin eadem ad beatificam
visionem ordinet et vocet. Nec satis; nam peccati originalis notio,
definitionibus tridentinis posthabitis, pervertitur, unaque simul peccati
in universum, prout est Dei offensa, itemque satisfactionis a Christo
pro nobis exhibitae. Nec desunt qui contendant transubstantiationis
doctrinam, utpote antiquata notione philosophica substantiae innixam,
ita emendandam esse ut realis Christi praesentia in SS. Eucharistia
ad quemdem symbolismum reducatur, quatenus consecratae species,
nonnisi signa efficacia sint spiritualis praesentiae Christi eiusque inti-
mae coniunctionis cum fidelibus membris in Corpore Mystico.

Quidam censent se non devinciri doctrina paucis ante annis in
Encyclicis Nostris Litteris exposita, ac fontibus « revelationis » innixa,
quae quidem docet corpus Christi mysticum et Ecclesiam Catholicam



Litterae Encyclicae « Humani generis » 249

Romanam unum idemque esse (cfr. Litt. Enc. Mystici Corporis Christi,
A.A.S. vol. xxxv, p. 193 sq.). Aliqui necessitatem pertinendi ad
veram Ecclesiam, ut sempiterna attingatur salus, ad vanam formulam
reducunt. Alii denique rationali indoli « credibilitatis » fidei christiane
iniuriam inferunt.

Haec et alia id genus iam serpere constat inter nonnullos filios
Nostros, quos incautum animarum studium vel falsi nominis scientia
decipiunt, quibusque maerenti animo et notissimas veritates repetere cogi-
mur et manifestos errores errorisque pericula non sine anxitudine indicare.

In comperto est quanti Ecclesia humanam rationem faciat, quod
pertinet ad .exsistentiam unius Dei personalis certo demonstrandam,
itemque ad ipsius christianae fidei fundamenta signis divinis invicte
comprobanda ; parique modo ad legem, quam Creator animis homi-
num indidit, rite exprimendam ; ac denique ad aliquam mysteriorum
intellegentiam assequendam eamque fructuosissimam (cfr. Conc. Vat.
D. B. 1796). Hoc tamen munus ratio tum solum apte ac tuto absolvere
poterit, cum debito modo exculta fuerit ; nempe cum fuerit sana illa
philosophia imbuta, quae veluti patrimonium iamdudum exstat a
superioribus christianis aetatibus traditum, atque adeo altioris etiam
ordinis auctoritatem habet, quia ipsum Magisterium Ecclesiae, eius
principia ac praecipua asserta, a viris magni ingenii paulatim patefacta
ac definita, ad ipsius divinae «revelationis» trutinam vocavit. Quae
quidem philosophia in Ecclesia agnita ac recepta, et verum sincerumque
cognitionis humanae valorem tuetur, et metaphysica inconcussa prin-
cipia — rationis nempe sufficientis, causalitatis, et finalitatis — ac
demum certae et immutabilis veritatis assecutionem.

In hac philosophia plura sane exponuntur, quibus res fidei et
morum neque directe nec indirecte attinguntur, quaeque propterea
Ecclesia liberae peritorum disceptationi permittit ; at quoad alia plura,
praesertim quoad principia assertaque praecipua, quae supra memo-
ravimus, eadem libertas non viget. Etiam in huiusmodi essentialibus
quaestionibus, philosophiam quidem aptiore ac ditiore veste induere
licet, efficacioribus dictionibus communire, quibusdam scholarum admi-
niculis minus aptis exuere, sanis quoque quibusdam elementis progre-
dientis humanae lucubrationis caute locupletare; numquam tamen
eam subvertere fas est, vel falsis principiis contaminare, vel quasi ma-
gnum quidem, sed obsoletum existimare monumentum. Non enim
veritas omnisque eius philosophica declaratio in dies mutari possunt,



250 Litterae Encyclicae « Humani generis »

cum potissimum agatur de principiis humanae menti per se notis, vel
de sententiis illis, quae tum saeculorum sapientia, tum etiam divinae
«revelationis » consensu ac fulcimine innituntur. Quidquid veri mens
humana, sincere quaerens, invenire poterit, iam acquisitae veritati
profecto adversari nequit ; siquidem Deus, summa Veritas, humanum
intellectum condidit atque regit, non ut rite acquisitis cotidie nova
opponat, sed ut, remotis erroribus qui forte irrepserint, verum vero
superstruat eodem ordine ac compagine quibus ipsa rerum natura, ex
qua verum hauritur, constituta cernitur. Quapropter christianus, sive
philosophus, sive theologus, non festinanter ac leviter amplectatur quid-
quid novi in dies excogitatum fuerit, sed summa sedulitate id perpen-
dat ac iusta in trutina ponat, ne adeptam veritatem amittat, vel
corrumpat, gravi profecto cum ipsius fidei discrimine ac detrimento.

Quae si bene perspecta fuerint, facile patebit cur Ecclesia exigat
ut futuri sacerdotes philosophicis disciplinis instruantur «ad Angelici
Doctoris rationem, doctrinam et principia» (C. I. C. can. 1366, 2),
quandoquidem plurium saeculorum experientia probe noscit Aquinatis
methodum ac rationem sive in tironibus erudiendis, sive in absconditis
veritatibus pervestigandis, singulari praestantia eminere ; ipsius autem
doctrinam cum divina « revelatione » quasi quodam concentu consonare,
atque ad fidei fundamenta in tuto collocanda efficacissimam esse, necnon
ad sani progressionis fructus utiliter et secure colligendos (4. 4. S.,
vol. XXXVIII, 1946, p. 387).

Hac de causa quam maxime deplorandum est, philosophiam in
Ecclesia receptam ac agnitam hodie a nonnullis despectui haberi, ita
ut antiquata quoad formam, rationalistica, ut aiunt quoad cogitandi
processum, impudenter renuntietur. Dictitant enim hanc nostram
philosophiam perperam opinionem tueri metaphysicam absolute veram
exsistere posse ; dum contra asseverant res, praesertim transcendentes,
non aptius exprimi posse, quam disparatis doctrinis, quae sese mutuo
compleant, quamvis sibi invicem quodammodo opponantur. Quare
philosophiam nostris traditam scholis, cum sua lucida quaestionum
descriptione ac solutione, cum accurata sua notionum determinatione
clarisque distinctionibus, utilem quidem esse posse concedunt ad pro-
paedeusim scholasticae theologiae, mentibus hominum medii aevi egre-
gie accommodatam ; non tamen praebere philosophandi rationem, quae
hodiernae nostrae culturae ac necessitatibus respondeat. Opponunt
deinde philosophiam perennem nonnisi philosophiam immutabilium
essentiarum esse, dum hodierna mens ad «exsistentiam » singulorum



Litterae Encyclicae « Humani generis » 251

spectet necesse est et ad vitam semper fluentem. Dum vero hanc
philosophiam despiciunt, alias extollunt sive antiquas, sive recentes,
sive Orientis, sive Occidentis populorum, ita ut in animos insinuare
videantur quamlibet philosophiam vel opinationem, quibusdam additis,
si opus fuerit, correctionibus vel complementis, cum dogmate catho-
lico componi posse ; quod quidem falsum omnino esse, cum praesertim
de commentis illis agatur, quae vel « immanentismum » vocant, vel
«idealismum », vel « materialismum » sive historicum, sive dialecticum,
ac vel etiam «exsistentialismum » sive atheismum profitentem, sive
saltem valori ratiocinii metaphysici adversantem, catholicus nemo in
dubium revocare potest.

Ac denique philosophiae nostris traditae scholis hoc vitio vertunt,
eam nempe in cognitionis processu ad intellectum unice respicere,
neglecto munere voluntatis et affectuum animi. Quod quidem verum
non est. Numquam enim christiana philosophia utilitatem negavit et
efficacitatem bonarum totius animi dispositionum ad res religiosas ac
morales plene cognoscendas et amplectendas; immo semper docuit
huiuscemodi dispositionum defectum causam esse posse cur intellectus,
cupiditatibus ac mala voluntate affectus, ita obscuretur ut non recte
videat. Immo Doctor Communis censet intellectum altiora bona ad
ordinem moralem sive naturalem sive supernaturalem pertinentia,
aliquo modo percipere posse, quatenus experiatur in animo affectivam
quamdam « connaturalitatem » cum eisdem bonis sive naturalem, sive
dono gratiae additam (cfr. S. Th. Summa Theol. 2*-2*® quaest. 1, art. 4
ad 3 et quaest. 45, art. 2, in c.); ac liquet quantopere vel suboscura
huiusmodi cognitio investigationibus rationis auxilio esse valeat. Atta-
men aliud est voluntatis affectuum dispositioni vim agnoscere adiu-
vandi rationem ad certiorem ac firmiorem cognitionem rerum moralium
assequendam ; aliud vero est, quod isti novatores contendunt : faculta-
tibus nempe appetendi et affectandi vim quamdam intuendi adiudicare,
atque hominem, cum non possit rationis discursu cum certitudine
discernere quidnam ut verum sit amplectendum, ad voluntatem decli-
nare, qua inter oppositas opiniones ipse libere decernens eligat, cogni-
tione et voluntatis actu incompte permixtis.

Nec mirum est novis hisce placitis in discrimen adduci duas philo-
sophicas disciplinas, quae natura sua cum fidei doctrina arcte conec-
tuntur, theodiceam nempe et ethicam ; quarum quidem munus esse
censent non aliquid certi de Deo aliove ente transcendenti demonstrare,
sed ostendere potius ea quae fides doceat de Deo personali ac de eius



252 Litterae Encyclicae « Humani generis »

praeceptis, cum vitae necessitatibus perfecte cohaerere, ideoque omnibus
amplectenda esse ut desperatio arceatur atque aeterna attingatur salus.
Quae omnia ut Decessorum Nostrorum Leonis XIIT et Pii X docu-
mentis aperte adversantur, ita cum Concilii Vaticani decretis componi
nequeunt. Has quidem a veritate aberrationes deplorare supervacaneum
esset, si omnes, etiam in rebus philosophicis, qua par est reverentia ad
Magisterium Ecclesiae animum intenderent, cuius profecto est, ex divina
institutione, non solum veritatis divinitus revelatae depositum custo-
dire et interpretari, sed ipsis etiam philosophicis disciplinis invigilare,
ne quid detrimenti ex placitis non rectis catholica patiantur dogmata.

Reliquum est ut aliquid de quaestionibus dicamus, quae quamvis
spectent ad disciplinas, quae « positivae » nuncupari solent, cum chris-
tianae tamen fidei veritatibus plus minusve conectantur. Instanter
enim non pauci expostulant ut catholica religio earumdem disciplinarum
quam plurimum rationem habeat. Quod sane laude dignum est ubi de
factis agitur reapse demonstratis; caute tamen accipiendum est ubi
potius de « hypothesibus » sit quaestio, etsi aliquo modo humana scientia
innixis, quibus doctrina attingitur in Sacris Litteris vel in « traditione »
contenta. Quodsi tales coniecturales opiniones doctrinae a Deo reve-
latae directe vel indirecte adversentur, tum huiusmodi postulatum nullo
modo admitti potest.

Quamobrem Ecclesiae Magisterium non prohibet quominus «evo-
lutionismi » doctrina, quatenus nempe de humani corporis origine
inquirit ex iam exsistente ac vivente materia oriundi — animas enim
a Deo immediate creari catholica fides nos retinere iubet — pro
hodierno humanarum disciplinarum et sacrae theologiae statu, inves-
tigationibus ac disputationibus peritorum in utroque campo hominum
pertractetur ; ita quidem ut rationes utriusque opinionis, faventium
nempe, vel obstantium, debita cum gravitate, moderatione ac tempe-
rantia perpendantur ac diiudicentur ; dummodo omnes parati sint ad
Ecclesiae iudicio obtemperandum, cui a Christo munus demandatum est
et Sacras Scripturas authentice interpretandi et fidei dogmata tuendi
(cfr. Allocut. Pont. ad membra Academiae Scientiarum, 30 novem-
bris 1941 : A. A. S., vol. XXXIII, p. 506). Hanc tamen disceptandi
libertatem nonnulli temerario ausu transgrediuntur, cum ita sese gerant
quasi si ipsa humani corporis origo ex iam exsistente ac vivente materia
per indicia hucusque reperta ac per ratiocinia ex iisdem indiciis de-
ducta, iam certa omnino sit ac demonstrata ; atque ex divinae revela-



Litterae Encyclicae « Humani generis » 203

tionis fontibus nihil habeatur, quod in hac re maximam moderationem
et cautelam exigat.

Cum vero de alia coniecturali opinione agitur, videlicet de poly-
genismo, quem vocant, tum Ecclesiae filii elusmodi libertate minime fru-
untur. Non enim christifideles eam sententiam amplecti possunt, quam
qui retinent asseverant vel post Adam hisce in terris veros homines exsti-
tisse, qui non ab eodem prouti omnium protoparente, naturali genera-
tione originem duxerint, vel Adam significare multitudinem quamdam
protoparentum ; cum nequaquam appareat quomodo huiusmodi senten-
tia componi queat cum iis quae fontes revelatae veritatis et acta Magi-
sterii Ecclesiae proponunt de peccato originali, quod procedit ex peccato
vere commisso ab uno Adamo, quodque generatione in omnes transfusum,
inest unicuique proprium (cfr. Rom. 5, 12-19; Conc. Trid. sess. V, can. 1-4).

Quemadmodum autem in biologicis et anthropologicis disciplinis,
ita etiam in historicis sunt qui limites et cautelas ab Ecclesia statuta
audacter transgrediantur. Ac peculiari modo deploranda est quaedam
nimio liberior libros historicos Veteris Testamenti interpretandi ratio,
cuius fautores Epistulam haud ita multo ante a Pontificio Consilio de
re biblica Archiepiscopo Parisiensi datam ad suam defendendam cau-
sam immerito referunt (die 16 ianuarii 1948 : 4. 4. S. vol. XL, pp. 45-48).
Haec enim Epistula aperte monet undecim priora capita Geneseos,
quamvis cum historicae compositionis rationibus proprie non conve-
niant, quibus eximii rerum gestarum scriptores graeci et latini, vel
nostrae aetatis periti usi fuerint, nihilominus quodam vero sensu,
exegetis amplius investigando ac determinando, ad genus historiae
pertinere ; eademque capita, oratione simplici ac figurata mentique
populi parum exculti accommodata, tum praecipuas veritates referre,
quibus aeterna nostra procuranda salus innititur, tum etiam popula-
rem descriptionem originis generis humani populique electi. Si quid
autem hagiographi antiqui ex narrationibus popularibus hauserint (quod
quidem concedi potest), numquam obliviscendum est eos ita egisse
divinae inspirationis afflatu adiutos, quo in seligendis ac diiudicandis
documentis illis ab omni errore immunes praemuniebantur.

Quae autem ex popularibus narrationibus in Sacris Litteris recepta
sunt, ea cum mythologiis aliisve id genus minime aequanda sunt, quae
magis ex effusa imaginatione procedunt quam ex illo veritatis ac sim-
plicitatis studio, quod in Sacris Libris Veteris etiam Testamenti adeo
elucet ut hagiographi nostri antiquos profanos scriptores aperte prae-
cellere dicendi sint.



254 Litterae Encyclicae « Humani generis »

Novimus quidem plerosque catholicos doctores, quorum studiorum
fructus in athenaeis, in sacris seminariis et religiosorum sodalium colle-
giis impertiuntur, ab iis erroribus alienos esse, qui hodie, sive ob rerum
novarum cupidinem, sive etiam ob immoderatum quoddam aposto-
latus propositum, aperte vel latenter divulgantur. At novimus quoque
novas eiusmodi opinationes incautos allicere posse ; ideoque principiis
obstare malumus, quam inveterato iam morbo medicinam praestare.

Quapropter, re coram Domino mature perpensa ac considerata,
ne a sacro Nostro officio deficiamus, Episcopis ac Religiosarum Sodali-
tatum Moderatoribus, gravissime eorum onerata conscientia, praeci-
pimus, ut quam diligentissime curent, ne in scholis, in coetibus, in
scriptis quibuslibet opiniones huiusmodi proferantur, neve clericis vel
christifidelibus quovis modo tradantur.

Qui in ecclesiasticis institutis docent, noverint se tuta conscientia
munus docendi, sibi concreditum, exercere non posse, nisi doctrinae
normas, quas ediximus, religiose accipiant atque ad amussim servent
in discipulis instituendis. Debitam reverentiam atque obtemperationem,
quam in suo adsiduo labore Ecclesiae Magisterio profiteantur oportet,
discipulorum quoque mentibus animisque instillent.

Nitantur utique omni vi omnique contentione ut disciplinas, quas
tradunt, provehant; sed caveant etiam ne limites transgrediantur a
Nobis statutos ad veritatem fidei ac doctrinae catholicae tuendam. In
quaestiones novas, quas hodierna cultura ac progrediens aetas in me-
dium protulerunt, diligentissimam suam conferant pervestigationem, sed
ea qua par est prudentia et cautela ; nec denique putent, falso «ire-
nismo » indulgentes, ad Ecclesiae sinum dissidentes et errantes feliciter
reduci posse, nisi integra veritas in Ecclesia vigens, absque ulla cor-
ruptione detractioneque, sincere omnibus tradatur.

Hac spe freti, quam pastoralis vestra sollertia adauget, caelestium
munerum auspicem paternaeque benevolentiae Nostrae testem, cum
vobis singulis universis, Venerabiles Fratres, tum clero populoque vestro
Apostolicam Benedictionem amantissime impertimus.

Datum Romae, apud S. Petrum, die XII mensis Augusti, anno
MDCCCCL, Pontificatus Nostri duodecimo.

PIUS PP. XII

(Nachdruck aus dem « Osservatore Romano »)



	De nonnullis falsis opinionibus quae catholicae doctrinae fundamenta subruere minantur

