Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 28 (1950)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen

Sur la certitude de la foi

L’étude de l'acte de foi ne cesse de solliciter les esprits. A son tour,
dom Illtyd Trethowan, de l'abbaye bénédictine de Downside, y consacre
un volume, léger dans la main, mais lourd de réflexion !. La sincérité de
cette recherche est évidente et elle suscite d’emblée la sympathie. Nous
irons droit a I’essentiel. Car I’étude théologique est ici précédée d’une étude
purement philosophique, que nous ne voulons pas examiner pour elle-
méme ; et la pensée propre de l'auteur s’entoure d’un luxe de critiques
dirigées sur les théories des autres, qu’il n’est pas nécessaire non plus d’exa-
miner en détail. Disons donc tout de suite que l'acte de foi est abordé dans
ce livre par le c6té de sa certitude. Le fidéle affirme ; il prononce a 1'égard
des vérités qu’il croit un oui sans réserve. Voila I'un des caractéres bien
établis de la foi; si le doute quelquefois la traverse, il n’est pas de son
essence. Or, comment la certitude de la foi est-elle possible? Dom Trethowan
n’a pas d’autre question. Pour la résoudre, il fait jouer encore des consi-
dérations préalables sur le rapport de la connaissance naturelle de Dieu
et de la connaissance surnaturelle, que nous n’allons pas davantage retenir.
Mais il doit bien aborder a la fin I’analyse de I’acte de foi. Et tel sera l'objet
propre de nos remarques.

A plusieurs égards et jusqu’a un certain point, I’effort original et vigou-
reux dont ce livre témoigne ne peut que satisfaire le théologien thomiste.
L’auteur ne se donne pas pour tache de retrouver la pensée du Docteur
angélique ; on regrettera que son information thomiste soit toute tirée
d’ouvrages modernes qui, pour étre solides et pénétrants, néanmoins ne
remplacent & aucun degré la méditation du maitre. Avec cela, quelques-unes
de ses insistances ou revendications coincident avec la théologie authen-
tique de saint Thomas. Il entend disjoindre tout d’abord la constitution de
la foi des motifs de crédibilité. Ces derniers se référent en effet aux signes de
la révélation. La foi au contraire adhére a la révélation méme. Une tenta-
tive comme celle du P. Rousselot, ol la perception des signes est déclarée
surnaturelle, si elle a le mérite de refuser pour la foi un statut simplement
rationnel, méconnait encore les exigences intrinséques de son assentiment.
On est heureux de voir les théologiens d’aujourd’hui s’accorder de plus en
plus sur cette nécessité de situer a U'intérieur de la foi la qualité surnaturelle
qui lui revient & coup stir. Par le moyen d’une comparaison instituée avec
saint Thomas, le R. P. J. De Wolf, S. J., avait marqué récemment ce que

! Dom IrLtyp TrETHOWAN, Certainty, philosophical and theological. West-
minster, Dacre Press, 1948, viii-170 pp.



Literarische Besprechungen 215

gardent de maladroit les explications du P. Rousselot !. Du point de vue
de la certitude notamment, 1’appréhension surnaturelle des motifs de cré-
dibilité ne fait encore que renforcer la raison naturelle dans l'une de ses
fonctions propres ; or, c’est de la foi méme, tient dom Trethowan, que doit
provenir la certitude de la foi. Dans le méme sens, ce livre tend & mettre
en valeur le caractére théologal de l'acte de croire. Car s’il est vrai que
le message divin nous est présenté par I’Eglise, nous ne nous en tenons pas
a affirmer des propositions au nom de l'autorité de I’Eglise. La foi opére une
union de l'esprit avec Dieu méme ; et c’est aprés tout pour la raison que
nous adhérons a Dieu que nous nous inclinons devant l'enseignement de
ses ministres. La formule suivante le dit excellemment : « Lorsque nous
considérons les motifs de crédibilité, nous pouvons dire que I’Eglise nous
conduit & Dieu. Lorsque nous parlons de I'acte de foi, nous devons dire que
Dieu nous conduit & I'Eglise » (p. 164). Louons pareillement l'intention de
restaurer I'intellectualisme de la foi. Car il est stir que la foi est constituée
dans l'intelligence, quelque concours qu’elle regoive de la volonté. Dans le
but d’en manifester la qualité surnaturelle, nombre d’auteurs, hostiles a
la foi rationnelle, ont fait valoir la charge d’affectivité faute de laquelle
cette vertu périrait. Mais plus d’un ne I'a fait qu’au détriment de la qualité
intellectuelle de la foi. On a plaisir a saluer, dans la littérature théologique
d’aujourd’hui, un livre ou les droits de l'intelligence sont résolument
défendus. Tel n’avait pas été le cas au méme degré avec le gros ouvrage de
M. R. Aubert ?, encore qu’il ne soit pas sans parenté, en certaines de ses
parties, avec I’étude que nous recensons.

La maniére dont l'auteur comprend et justifie la certitude de la foi
doit marquer malheureusement la limite de notre accord. Elle provient,
a son gré, d’'une évidence surnaturelle de Dieu comme révélateur. Toute
certitude, estime-t-il, est due a une vue intuitive de la réalité. Il n’en saurait
étre autrement de la foi. L’inefficacité des autres explications, longuement
établie dans le livre, conduit & 1’exigence spéciale ainsi énoncée. Et comme
preuve positive, ne suffit-il pas d’invoquer l'affirmation de la révélation
divine, présente au sein de l'acte de foi, et qui doit étre référée, non a la
crédibilité rationnelle (on l'a dit tout a I’heure), mais & une mystérieuse
appréhension de Dieu, inséparable du don de la foi-? Ici se situe la critique
intentée par I'auteur a la theése thomiste selon laquelle l’'objet formel de la
foi échappe a I’évidence : car on se condamne du méme coup, dit-il, & reporter
sur la volonté la responsabilité d’une certitude qui est cependant de nature
intellectuelle. Il vaut la peine de s’en expliquer plus au long avec dom
Trethowan.

La foi pour lui est adhésion de I'intelligence aux vérités de la révélation
et pour le motif qu’elles sont révélées. Fort bien. Mais d’ou vient que ce
motif a le pouvoir de faire affirmer par l'intelligence des vérités qu’elle ne
pénétre pas et qu’elle est incapable & jamais de se démontrer ? Avec la
plupart des théologiens, 'auteur & ce propos parle de I'autorité divine. Le

1 Voir le compte rendu de I'ouvrage dans cette revue, 25 (1947), pp. 347-349.
? Voir le compte rendu publié par cette revue, 24 (1946), pp. 214-235.



216 Literarische Besprechungen

mot est ambigu, car il pourrait s’entendre comme un droit & se faire obéir.
Mais entendons-le dans l'ordre intellectuel et comme désignant la qualité
exceptionnelle d’'un témoin dont les paroles indubitablement véridiques
emportent ’adhésion. Or, une telle autorité en définitive procéde de la con-
naissance certaine que Dieu posséde des vérités qu’il réveéle. Lui sait. Et
parce qu'’il sait, je I’en crois. Toute foi dans un esprit prend appui sur la
science présente dans un autre esprit. Une vérité ne peut étre que sue
quelque part. Si je l’affirme sans la savoir, cet acte se justifie sur le fait
qu’un autre que moi la sait. Tel est le motif propre de la foi. Et au deld de
ce motif, il n'y en a plus. Tandis que la question posée par nous un peu
plus haut a un sens (d’ou vient que la condition d’étre révélé par Dieu
détermine mon intelligence a affirmer comme vrai le contenu de cette
révélation), il serait sans signification de demander : d’oui vient que je crois
ce que Dieu sait ? Répétons-le : la justification derniére de toute adhésion
de l'intelligence est dans la science, ou mieux la vue de I'objet affirmé. La
foi en général n’est rien d’autre que la communication établie entre un
esprit qui ne voit pas et un esprit qui voit, de telle sorte que la connaissance
de celui-ci passe dans l'esprit qui ignore, mais sous les especes de l'affir-
mation seule, dans 1’obscurité. La foi dont nous parlons opére cette commu-
nication entre ’esprit de I’homme et l'esprit de Dieu. Nous croyons ce que
Dieu sait et que nous ne pouvons savoir ; nous le croyons rigoureusement
et définitivement parce que Dieu le sait. La premiére conclusion du traité
de la foi dans la Somme théologique, relative a 1’objet formel de cette vertu,
n’a pas d’autre signification. Nous croyons, dit saint Thomas, a cause de
la Vérité premiére ; la Vérité premiere est cela propter quod creditur. 11 est
parti, lui aussi, du fait et du motif de la révélation : « Non enim fides de
qua loquimur assentit alicui nisi quia est a Deo revelatum ». Mais il ne s’en
tient pas la. Et du motif ainsi énoncé, qui n’est encore que celui qui tombe
sous notre appréhension, il passe au motif supréme et caché d’ou la foi
regoit son statut incomparable : « Unde ipsi veritati divinae innititur tanquam
medio » (II-IT q. 1 a. 1). Du méme coup, la foi ne peut qu’atteindre, comme
son objet matériel, la réalité divine, les propositions prenant rang seulement
d’objectum ex parte nostra (ibid., art. 2). Les thomistes ne pouvaient donc
faire autrement que de tenir la thése a quoi vont les reproches de dom Tre-
thowan, & savoir que l'objet formel de la foi n’est pas vu mais cru. A la
vérité, cette fagon de parler est peu satisfaisante : car ce qui est cru, ce sont
les vérités tombant sous 'assentiment de la foi ; tandis que ’objet formel,
nous ’avons dit, est celui a cause dugquel on croit ce que l'on croit. Mais il
est slir que cet objet formel ne consiste pas dans une connaissance de mon
esprit, ainsi qu'il advient dans les sciences humaines ; il consiste dans la
connaissance de Dieu sur laquelle prend appui l’esprit du croyant. La diffé-
rence entre les deux termes marque la distance qui sépare la position de
dom Trethowan de celle de saint Thomas. Et I'on jugera peut-étre que cette
derniére n’est pas la moins pénétrante en ce qui concerne ’analyse de la foi.

De la position de saint Thomas il ne suit pas que la connaissance de la
révélation soit absente de l'acte de foi. Nous avons entendu au contraire
ce théologien nous dire que la foi dont il parle n’accorde son assentiment



Literarische Besprechungen 217

que pour autant qu’il y a révélation divine. Et il s’agit, bien entendu, de
la révélation divine connue comme telle. Le fidele a bel et bien conscience
d’adhérer parce que Dieu a révélé ces vérités qu'il croit ; il sait quelle autorité
Dieu révélant détient sur son esprit. Dom Trethowan a cent fois raison de
le dire. Et 'on voit en méme temps que le transfert en Dieu du motif de la
foi, dont nous parlions plus haut, n’a rien de commun avec la « foi
d’autorité » de Billot : car celle-ci s’oppose & une foi qui engage la connais-
sance du témoignage divin comme vrai et qui se trouve proscrite comme
réfractaire a la qualification surnaturelle de la foi. Mais nous ne pouvons
confondre une telle connaissance avec le motif méme de la foi, compris
dans la structure de cette adhésion. Ou bien elle se vérifie comme une con-
naissance naturelle, dans le cas ol la raison humaine s’est démontré ou a
percu avec évidence que Dieu est 'auteur du message entendu (ainsi a coup
sfir chez le premier homme avant le péché et analogiquement chez I'ange
in via). Ou bien elle se vérifie comme connaissance surnaturelle, pour autant
que la grace de la foi inclut la persuasion et confére la certitude que Dieu
a parlé. La doctrine thomiste de l'instinctus interior, considéré comme
I'une des causes qui induisent l’esprit a croire, rejoint bien cette connais-
sance surnaturelle de la révélation que nous venons de dire (II-II q. 2 a. 9
ad 3m), Toutefois, méme surnaturelle, la connaissance ou évidence de Dieu
comme révélateur ne serait prise comme motif de la foi qu’au prix d’une
analyse tronquée de l’acte de croire, comme si nous croyions parce que nous
savons que Dieu a révélé et non pas parce que Dieu sait ce qu’il nous a
révélé. En somme, l'insistance de 'auteur 4 réclamer une évidence de Dieu
comme révélateur dénonce qu’il n’est pas allé jusqu’a atteindre l'intime
de la foi : il traite en objet formel ce qui n’est encore qu’introduction. Ou
bien, si I’on veut, il ne fait pas la différence entre 1'évidence in communi
et l'évidence in speciali que distingue soigneusement saint Thomas
(1bid., q. 1 a. & ad 2m), Dom Trethowan a voulu disjoindre la foi des motifs
de crédibilité. Il a seulement substitué a la connaissance des signes une
certaine intuition de Dieu. Mais celle-ci, relative a l’'acte révélateur, se
tient, comme les motifs de crédibilité, du coté des causes invitant ou pressant
I’esprit & prononcer son oui ; elle ne nous transporte pas au dedans essentiel
de l'acte de foi. Nous nous expliquerions par une insuffisance pareille
I'opinion de dom Stolz, rapportée d’apres des notes inédites (pp. 81-82, 97),
selon laquelle le motif de la foi doit étre vu et non pas cru. La différence
des deux auteurs est que dom Stolz semblait se contenter d’une vue surna-
turelle portant sur 'autorité de la proposition révélée, tandis que son confrere
anglais entend que le fidéle ait une certaine vue de Dieu méme.

Contre la thése de dom Trethowan, 1’objection ne peut manquer d’étre
formulée qu’elle menace 1'obscurité de la foi. Le chapitre 11 de 1’épitre aux
Hébreux ne permet la-dessus aucune hésitation : la foi a pour objet les
réalités invisibles. Il est curieux que cette donnée capitale ne soit pas rappelée
dans le livre dont nous parlons (dont on serait enclin & dire qu’il est I’ceuvre
d'un philosophe faisant de la théologie plutét que d’un théologien). Et
comment I’Ame religieuse ne serait-elle pas saisie par I’affirmation de I’Ecri-
ture et par les exemples qui 'accompagnent ? Croire c’est ne pas voir. Cet



218 Literarische Besprechungen

acte conjoint la non-vision d’une vérité avec l’engagement le plus résolu
de l'esprit dans le sens de cette vérité méme. L’auteur dira qu’il entend
bien que les vérités révélées nous demeurent obscures. Sans doute. Mais
il ne peut entendre autrement qu’en termes de connaissance le motif pour
lequel nous les croyons. Ou le motif est vu, 'obscurité essentielle de la foi
n’est plus sauvegardée. Si méme il n’est vu que faiblement, selon un mode
de connaissance non conceptuelle, mais vécue, comme veut dom Trethowan,
nous ne laissons pas d’étre ramenés a une clarté présente en nous. Au con-
traire, rien ne sauvegarde mieux l’obscurité de la foi que le motif assigné
par saint Thomas puisqu’il est & prendre en Dieu, dont la science ne passe
en l'esprit du fidéle qu’en se défaisant pour ainsi dire de sa lumiére. On
sait que le lumen fidei, tel que '’entend saint Thomas, ne porte aucune
atteinte a cette obscurité qui figure dans la définition de la foi. Le fidéle
croit vrais les articles de foi. Selon dom Trethowan, on devrait dire qu’il
les sait vrais. Cet auteur est si peu préoccupé de la difficulté que nous sou-
levons qu’il argué de la foi a partir des connaissances surnaturelles qui en
sont présentées comme le perfectionnement : si la contemplation mystique,
dit-il, est une certaine connaissance immédiate de Dieu, comment la foi,
que l'on avoue étre le principe de cette contemplation, ne comporterait
pas déja, quoique & un moindre degré, une semblable connaissance ? L’argu-
ment occupe dans le livre une place assez étendue. Mais il manque son but.
On pourrait dire tout d’abord que juger de la foi a partir de la contemplation
mystique, c’est prendre pour principe d’explication une donnée au moins
aussi mal connue que la chose qu’elle doit expliquer. Admis néanmoins,
comme il se doit, que I'ordre surnaturel posséde avec les dons intellectuels
du Saint-Esprit ses habitus de connaissance, ol les réalités divines deviennent
I'objet d’une certaine intelligence et d’une certaine sagesse, on ne déduirait
de la la constitution de la foi qu’en vertu d’une confusion : car toute con-
naissance surnaturelle proprement dite ne peut que procéder de l'assenti-
ment obscur d’abord accordé A la vérité de Dieu, pour la raison que c’est
seulement sous la forme d’une foi que s’établit le rapport entre l'intel-
ligence créée et la réalité divine, qui est mystére. Dieu ne nous devient
objet intellectuel qu’a la condition d’étre cru. Prétendre le connaitre d’abord,
c’est le laisser échapper. La distinction formelle de la foi et des dons
intellectuels du Saint-Esprit, qui n’a pas les faveurs de dom Trethowan,
est destinée 4 mettre en évidence ce privilége de la foi dans ’ordre surnaturel
de la connaissance ; seule entre tous les habitus ordonnés 3 la vérité divine
(et qui I'accompagnent indissolublement dans I’ame en état de grace), elle
a rang de vertu théologale. Nul ne connaitra jamais Dieu, s’il n’a commencé
par consentir 4 l'invisible. Sous prétexte aussi qu’elle est le commencement
de la vision éternelle, on dénaturerait la foi en faisant d’elle une connais-
sance proprement dite ; c’est bien plutét parce qu’elle adhére A l'invisible
qu’elle inaugure pour notre intelligence une carriére qui se consommera
dans la découverte éblouissante de Dieu. L’analogie de la disciplina, invoquée
a ce propos par saint Thomas (II-II q. 2 a. 3), rend fort persuasif le rapport
ainsi compris de la foi avec son acheévement supréme.

Un inconvénient de surcroit aggrave 1'objection qui vient d’étre faite.



Literarische Besprechungen 219

A ériger en motif de la foi une connaissance présente dans le sujet croyant,
ne ruine-t-on pas en effet la qualité théologale de la foi ? L’auteur est fort
attaché A celle-ci, nous I’avons dit. Il entend que la foi institue de I’homme
a Dieu une relation immédiate. 11 n’a établi sa thése qu’en vue de donner
Dieu méme pour objet 4 I'intelligence humaine. Mais en voulant que celle-ci
adhére & Dieu au nom d’une perception qu’elle a de Dieu, ne rameéne-t-il
pas la foi, contre son gré, & un assentiment formellement humain ? Rappe-
lons-nous la doctrine de saint Thomas sur 1’objet formel : il consiste dans la
Vérité premiere, il se prend du c6té de Dieu. A ce prix, oui, la foi est impres-
sion en notre intelligence de la science divine. On compromet inévitable-
ment cette sublimité de la foi lorsqu’on en situe le motif dans I’homme.
Car dans une telle doctrine le fidéle croit ce que Dieu révele pour la raison
qu’il sait et connait que Dieu a révélé. Il n’importe en rien que cette connais-
sance soit naturelle ou surnaturelle. Dans les deux cas, elle est connais-
sance de I'homme. Elle signifie une lumiére dans son esprit. Elle est nécessai-
rement a sa mesure. Dom Trethowan a refusé comme motif de la foi la
perception méme surnaturelle des motifs de crédibilité parce que, disait-il,
cette perception ne fait encore que renforcer un pouvoir naturel de la raison.
Mais la perception de Dieu qu’il y substitue, toute surnaturelle qu’elle est,
ne fait elle aussi que renforcer ’esprit humain. On ne sort pas de I’homme.
On qualifie la foi humainement. Certes, il faut bien que le motif de la foi
ait une attache dans notre esprit, puisque c’est nous qui croyons. Aussi
avons-nous dit que le motif initial de la foi est la conviction de Dieu comme
révélateur. Mais tel n’est pas son motif formel. Les vérités révélées par
Dieu sont croyables formellement parce que Dieu les connait. Le fidéle ne
prend pas appui sur sa propre connaissance, fiit-elle une connaissance infusée
par la grice en son ame. Ipsi veritati divinae innititur tanquam medio. 11
opére ce bond. Dieu n’est atteint par nous que selon le mode de la foi;
mais selon ce mode, il est réellement atteint. LLa foi de sa nature dit le
passage de 'homme a Dieu comme point d’appui de l’assentiment. Dans
la thése de dom Trethowan, il est impossible de concevoir la foi en ces
termes. Mais alors, est-elle encore la foi ?

Si la foi est ce que nous venons de dire, comment ne serait-elle pas
certaine incomparablement ? Et comment sa certitude ne concernerait-elle
pas rigoureusement l'intelligence ? L’auteur que nous étudions a voulu
maintenir I'un et 'autre points. Il ne I’a pas fait sans les inconvénients que
nous venons de dire. Mais il n’y est pas non plus parvenu dans la mesure o
le permet la théologie de saint Thomas. Car si la foi prend appui sur la
vérité de Dieu, sa certitude ne peut étre que proprement divine. Nous
sommes certains, fideles, de ce que nous affirmons, pour la raison que nous
afirmons cela que Dieu sait et au nom de la science qu’il en a. Sur le point
de la certitude, la foi signifie la méme substitution de la pensée de Dieu
aux pensées humaines que nous avons indiquée a propos de son motif.
Certitude de Dieu habitant un esprit humain. Aussi dépasse-t-elle, chose
étrange, la certitude qui appartient aux premiers principes de notre
intelligence, par conséquent aux conclusions démontrées de la science :
« Fides est certior tribus praedictis (les vertus intellectuelles d’intelligence,



220 Literarische Besprechungen

de science, de sagesse), quia fides innititur veritati divinae, tria autem
praedicta innituntur rationi humanae » (II-II g. 4 a. 8). D’un c6té, nous
sommes certains comme hommes ; & rester dans l'ordre de la connaissance
humaine, une telle certitude est indépassable ; si néanmoins elle est dépassée,
c’est que la certitude dont on parle est empruntée d’une autre intelligence.
Combien cette théologie rencontre I’Ecriture, il n’est pour I’apercevoir que
de se rappeler la force extraordinaire avec laquelle saint Paul a parlé de
sa prédication et de l’assentiment qu’elle commandait ; en la recevant, les
nouveaux convertis ont cédé non a une parole d’homme mais 4 1'énergie de
la puissance souveraine de Dieu (voir entre autres textes Ephésiens, 1, 19).

En fondant la foi sur une évidence surnaturelle dans I'esprit du fidéle,
dom Trethowan a cru se donner le seul moyen de défendre la note de cer-
titude attachée a la foi et de la concevoir comme appartenant proprement
a l'intelligence. Oui, lui dirons-nous, si la foi se constituait comme chose
de 'homme, purement et simplement, a I'instar des autres habitus intellec-
tuels ; mais il est de la nature de la foi de se constituer dans I’homme comme
participation de la connaissance de Dieu, au point que son objet formel se
prend de Dieu et n’est rien d’autre que la Vérité premiere. Dés lors, sa
certitude, si elle doit étre rattachée a une évidence, dépend de 1’évidence
que posséde en Dieu la connaissance divine ; pour nous, nous participons
de la connaissance divine selon le mode obscur de la foi. Et c’est pourquoi
la foi théologale nous offre ce spectacle singulier d’une certitude extréme
coincidant avec I'inévidence de ce qui est affirmé. Cette disjonction de la
certitude d’avec I'évidence de l'esprit certain ne peut s’autoriser d’aucun
autre exemple. Nous avouons sans peine qu’elle n’est valable et n’a de sens
que dans la foi théologale. Mais c’est aussi que la foi théologale est seule
de son espéce parmi les habitus de l'intelligence. A juger d’elle & partir
des considérations philosophiques (et c’est bien la méthode qu’a suivie
dom Trethowan), on risque invinciblement de la ramener au type commun.
Saint Thomas lui-méme n’a pas congu du premier coup la certitude de la
foi dans les termes qu’on vient d’évoquer. Il commenga par faire appel &
la volonté. Il attribua la fermeté de 1’assentiment dans l'intelligence A la
motion de la faculté appétitive : car ou fait défaut I'évidence, il estimait
que la certitude ne pouvait étre que d’origine volontaire. Telle est exacte-
ment la position que dom Trethowan refuse : il la qualifie de volontarisme
et d’obscurantisme ; il entend que la certitude de la foi soit intellectuelle
et non pas affective. A la bonne heure. Saint Thomas s’est fait la méme
difficulté. Mais il 1'a résolue tout autrement que notre moderne auteur.
I1 n’a pas invoqué une illumination de l'intelligence, ce qu’il eit tenu pour
une solution de désespoir, puisqu’elle ne respecte pas I'obscurité de la foi.
Il a fait dépendre la certitude de la foi de la certitude de Dieu, puisque
aussi bien le motif formel de la foi est & chercher en Dieu. Il acceptait par
12 de déplacer en Dieu la cause d’une certitude qui se trouve cependant
comme en son sujet dans 1’esprit humain : mais la foi n’est-elle pas justement
dans l’esprit humain I'impression de la science de Dieu ? Contrairement a
ce que pense dom Trethowan, un mot comme celui que nous venons
d’employer ne reste pas vague sous la plume de saint Thomas. Il ne fut



Literarische Besprechungen 221

pas facile d’en pénétrer l'entiére signification. Mais la Somme théologique
nous offre le témoignage que saint Thomas I’a pris au sérieux et qu’il en a
tiré les derniéres conséquences.

L’auteur s’est rendu d’autant plus difficile une telle fagon de concevoir
la certitude de la foi qu’il a commencé par lier la certitude a I'évidence,
comme par définition ; alors que la certitude dit essentiellement la fermeté
de I’adhésion, sans qu’on doive préjuger encore du mode selon lequel 'intel-
ligence atteint son objet. Il se trouve que dans la foi 'objet est atteint
et affirmé selon I'inévidence. Il est siir que la certitude entraine de soi chez
qui est certain la conscience de 1’étre. Il en va bien ainsi chez le fidéle. Et
c’est pourquoi saint Thomas, qui a nié que le juste connfit certainement la
grice présente en son ame, a admis que de la foi présente en son intelligence
le fidéle possédat la certitude (I-IT q. 112 a. 5 ad 2m). Mais autre chose
cette certitude réflexe et expérimentée, autre chose la certitude directe
dont nous parlions. Celle-ci n’est pas conscience de l'objet; elle consiste
dans son affirmation. De la suit que la qualité de la certitude re se mesure
pas formellement sur I’évidence dans le sujet, mais sur la vérité de 1’objet
afirmé. Il est des objets contingents et des objets nécessaires ; il est des
vérités créées et la Vérité premiére. Cette différence est décisive en ce qui
concerne la certitude. Elle permet d’attribuer a la foi la plus forte des
certitudes comme elle a le plus véritable des objets. Dans la partie philo-
sophique de son livre, dom Trethowan a montré juger de la certitude en
termes de psychologie plutét que d’objectivité. Il était mal préparé de ce
fait & reconnaitre la certitude de la foi, prise tout entiére de la cause objective
de l'assentiment.

De ce qui précede, il ne suit pas que la volonté soit évincée de 1'acte de
foi. Il nous reste a justifier devant dom Trethowan ce concours volontaire
que maintient et revendique la théologie thomiste, en le montrant parfaite-
ment conciliable avec l'intellectualisme. La volonté est requise dans l'acte
de foi parce que l'objet auquel on croit manque d’emporter de lui-méme
I’assentiment de l'intelligence ; il est privé de cette efficacité contraignante
pour la raison qu’il est inévident. Et la volonté est en mesure de suppléer
ce qui manque du coté de I'objet intellectuel parce que la vérité, avec l'acte
d’adhérer qui y correspond, peut étre jugée bonne, si méme 1’adhésion doit
constituer pour l'intelligence une sorte d’assujettissement; et parce qu’il
est de la compétence de la volonté de mettre en mouvement au service du
bien la puissance intellectuelle. Il est important de comprendre que 1’objet
de l'intelligence se préte a devenir objet de volonté, en ce que la raison de
bien lui est attribuable. Ainsi ménagé le concours de la volonté, il y a place
dans l'acte de foi pour une intervention affective extrémement variée et
vigoureuse. La-dessus, la théologie thomiste ne le céde en générosité a
aucun volontarisme. Mais il n’en provient aucun détriment pour l'intellec-
tualisme de la foi. Celle-ci consiste bien dans 'affirmation d’une vérité et
nous avons dit déja que son motif formel s’énonce pareillement en termes
de vérité. Il n’en va nullement comme si la foi n’avait d’autre intérét que
d’étre une démonstration de religion, d’obéissance ou d’amour. Ces dispo-
sitions affectives se tiennent toutes du c6té de la cause motrice ; et elles



222 Literarische Besprechungen

s’ordonnent & un acte qui posséde son espéce propre et sa valeur intrinséque.
Mais comment, demande dom Trethowan, la volonté peut-elle suppléer
I’évidence ? L’objet ne devient pas évident du fait que la volonté meut
I'intelligence & y adhérer. Nous répondons que l'objet n’a pas & devenir
évident. Il cause dans l'inévidence la certitude que nous avons décrite.
Nous n’attribuons A la volonté dans la foi aucun pouvoir illuminateur.
Elle supplée seulement 'efficacité motrice que détient 1'évidence au regard
de lintelligence. Et la volonté peut ainsi mouvoir parce que 1la ou fait
défaut 1’évidence de la vérité, le bien de la vérité n’est pas nécessairement
aboli. Grice & la motion regue dans ces conditions, l'intelligence adhére
a son objet et la foi se constitue dans cette puissance de I'’ame selon la
structure propre de I’adhésion intellectuelle. Dom Trethowan pense que le
thomisme va chercher maladroitement du c6té de la volonté le principe
et motif que lui-méme situe dans une évidence surnaturelle de Dieu. On
aura compris déja qu’il n’en est rien. Le thomisme se refuse & introduire
aucune évidence dans le motif de la foi. Et il distribue de telle sorte les roles
entre les deux facultés que la foi, débitrice de la volonté, garde cependant
I'intégrité de sa constitution intellectuelle.

L’auteur du petit livre dont nous venons de dégager et de critiquer la
thése principale s’est frayé une voie personnelle. Si méme il n’a pas touché
juste, il met ses lecteurs dans la nécessité de vérifier leur pensée. C’est une
sorte de service dont on lui demeure obligé. Au terme de cette étude, nous
croyons quant a nous mieux discerner que la théologie de saint Thomas,
pour répondre avec un parfait équilibre aux exigences diverses de l'acte de
foi, n’a eu besoin que de concevoir la dignité incomparable de 1’assentiment
par ou l'esprit de I'’homme correspond a la révélation de Dieu.

Fribourg (Suisse). Th. Deman O. P.

Philosophie

H. Conrad-Martius : Bios und Psyche. Zwei Vortragsfolgen. — Ham-
burg, Classen & Goverts. 1949. 141 SS.

Das Buch enthdlt vier Vortrige. Die beiden ersten wurden an den
Salzburger Hochschulwochen 1948 gehalten iiber « die schépferische Ent-
wicklung des Lebendigen » ; die beiden letzten an der religios-wissenschaft-
lichen Arztetagung 1948 in Ellwangen iiber « Grundstrukturen des Leib-
Seele-Verhiltnisses ». Doch gehoéren alle Vortrige thematisch innerlich zu-
sammen : ein duBerst konziser Aufri einer Metaphysik des Lebendigen,
die zuletzt in das anthropologische Problem ausmiindet. Es ist bemer-
kenswert, wie die von der Phanomenologie herkommende Verfasserin in
ihren Letztdeutungen mitten in thomistisches Lehrgut hineingefiihrt wird ;
sie vertritt z. B. einen AuBerst konsequenten und bis in feinste Details
durchgedeuteten Hylomorphismus.

Die schépferische Entwicklung des Lebendigen ist entweder Einzel-
entwicklung (Ontogenie) oder Stammesentwicklung (Phylogenie).



Literarische Besprechungen 223

Der 1. Vortrag untersucht das Problem der Ontogenie: Aus welchen
Voraussetzungen versteht es sich, daB der Einzelorganismus aus dem Ei
zum vollen Individuum herausgestaltet wird ? Der Streit wogt hier zwi-
schen den mechanistisch orientierten Priformisten, den Neovitalisten und
den epigenetischen Ganzheitsbiologen. Diese Thesen werden ontologisch
scharf durchgemustert und jede von ihnen als zu leicht befunden. Die
Fundamente miissen tiefer gelegt werden. Der Organismus hat metaphy-
sische Wurzelgriinde, aus denen heraus erst das Entelechiale einerseits,
das Ganzheitliche anderseits verstanden werden kénnen. Der Organismus
ist in sich selber aus einer doppelten Seinsgrundlage erstellt : einem passi-
ven, transphysisch-materiellen Wesensstoff (materia prima) und einer akti-
ven wirkmichtigen Wesensentelechie. In der Entelechie selber sind drei
unaufloslich ineinander gegliederte Momente zu unterscheiden: 1. die
grundlegende Wesensentelechie selber, die das typische Artwesen begriindet
und erhilt ; 2. die Bildungsentelechie, die die organisierenden Wirkpotenzen
erweckt ; 3. die zielursichlich wirkbereiten Gestaltungspotenzen, die die
Organisation der physischen Keimmaterie faktisch unmittelbar leisten,
wenn sie durch Auslosungsreize enthemmt werden ; 2. und 3. werden aus
dem Wesensstoff durch die Wesensentelechie herauserzeugt.

Von groBter Wichtigkeit ist, daB auch der « feste materielle Boden-
belag » (die subatomaren Elementarteilchen) nach unten hin auch noch
durchstoBen wird. Leben besteht nicht einfach darin, daBl ein anorganisches
System fertiger Teilchen durch einen vitalen Faktor gesteuert wird. Viel-
mehr werden, wie die Quantenphysik von sich aus zeigt, auch die Elemen-
tarteilchen ihrerseits aus transphysischen Potentialititsgriinden herauf
durch entelechiale Aktualisierungspotenzen erst und immer wieder «in-
karniert » und so direkt in die lebendige Substanz hineingebildet. Aus
diesen inneren Seinskonstituenten ist der lebendige Keim bereits erstellt
und aus ihm heraus entwickelt sich dann in schopferischer Eigenkraft
das Lebewesen. Also nicht nur Hylomerismus, sondern echter Hylomor-
phismus, durch den erst der Materialismus eindeutig iiberwunden wird.

Der 2. Vortrag behandelt das Entwicklungsproblem der Phylogenie.
Sind die systematischen Organisationstypen durch Abstammung ausein-
ander hervorgegangen (Deszendenztheorie), oder sind sie, so wie sie heute
sind, von allem Anfang an erschaffen worden ? Das Faktum einer phasen-
haften Entwicklung des lebendigen Kosmos und seiner Formniveaus laBt
sich heute nicht mehr bestreiten. Es kommt nur darauf an, wie man
diese Entwicklung deutet. Nun kann die Phylogenie ihren Weg nur iiber
die Ontogenie nehmen. Daher ist es klar, dal die Art und Weise, wie
das ontogenetische Problem gelost wird, auch auf die Phylogenie abfiarben
wird. So auch hier. Zunichst wird gezeigt, daB das Abstammungsproblem
durchaus nicht homogen ist, sondern fiir die héheren Systemgruppen bis hin-
unter zum Familientypus negativ entschieden werden muf3, da Abstammung
auf Grund innerer Organisationsverhalte in diesem Umfang nicht nachge-
wiesen und auch nicht moglich ist. Dagegen konnen Gattungen und Arten
durchaus abgewandelt werden. Aber diese Abwandlung erfolgt nicht im Sinne
der Deszendenztheorie. Der Entwicklungsbegriff selber mul3 tiefer gefaft



224 Literarische Besprechungen

werden, dhnlich wie in der Ontogenie : die wahrhaft evolutive, schépferische
Mannigfaltigkeitssteigerung ist nur méglich auf Grund vorgegebener, ziel-
ursichlich wirksamer Potenzen, die dem abwandlungsfihigen Organismus
bereits eingeschrieben sind. Entwicklung geht also auch hier aus wahr-
haft trans- und metaphysischen Lebensquellen hervor. Der mechanistisch
umgebogene Entwicklungsbegriff der Deszendenztheorie wird hier wieder
eine iiberaus sinntrichtige naturphilosophische Kategorie. — Wie ist es
aber mit den héheren Systemgruppen (Stimme, Klassen usw.), die sich
wegen ihrer grundwesentlich verschiedenen Organisation nicht, auch nicht
im besagten Sinne, auseinander entwickelt haben koénnen, anderseits aber
sicher in zeitlicher Zukzession in zeitlich weit voneinander abstehenden
geologischen Epochen aufgetreten sind ? Friiher war die V. der Ansicht,
daB Gott eben in dieser Zeitenfolge die neue Systemgruppe je und je
erschaffen habe. Heute hilt sie diese Deutung fiir unbefriedigend, weil
erst dann ein ausdriicklicher Eingriff Gottes angenommen werden solle,
wenn eine vollnatiirliche Erklirung wirklich nicht mehr zu leisten sei.
Sie glaubt daher, daB3 Gott diese evolutiven, grandtypischen Wesensente-
lechien im Kosmos virtualiter bereitgelegt habe ; und wenn ihre Zeit ge-
kommen war, hitten sie dann den neuen Entwicklungsaufstieg eingeleitet.
Im Hintergrund dieser Auffassung steht die (theologische) Uberzeugung
der Verf.,, daB der urspriinglich heile Kosmos durch den Siindenfall der
Engel desintegriert und dafl durch diese Desintegrierung auch die Natur
in ihrer Materialitit, R#Aumlichkeit und Zeitlichkeit ontisch deformiert
worden sei. So sei der Kosmos selber vergdnglich geworden, und das zeit-
liche Entstehen, wie es sich in der phylogenetischen Entwicklung zeigt,
sei eine Folge dieser inneren Deformierung des Kosmos. Der neugeschaffene
Mensch, in einem heilen Paradies ortlich eingehegt, hitte das Seine dazu
beitragen sollen, den unheilen Kosmos zur paradiesischen Hohe zuriick-
zufilhren., Durch seinen eigenen Siindenfall sei er aber selber der natur-
haften Desintegrierung verfallen. Erst in der Auferstehung wiirde der ur-
spriinglich heile Kosmos wiederhergestellt. Diese « Metaphysik der Welt-
werdung » diirfte aber bei den katholischen Theologen (die Verf. ist gliu-
bige Protestantin!) nicht ungeteilten Beifall finden, von den philosophi-
schen Bedenken ganz abgesehen.

Die beiden folgenden Vortrige sind der schwierigen Frage nach dem
Verhiltnis von Leib und Seele gewidmet. Hier stehen sich die dualistische
These (Leib und Seele zwei scharf getrennte Wirklichkeiten) und die moni-
stische Deutung gegeniiber, die heute besonders in der Form einer psycho-
physischen Polaritits- oder Aspektstheorie vertreten wird (Leib und Seele
sind ein und dieselbe Wirklichkeit in zwei Erscheinungsweisen, der physi-
schen und der psychischen, aus denen wir dann das, was wir Leib und
Seele nennen, herausanalysieren). Zwischen diesen beiden Extremen ent-
wickelt die Verf. eine Auffassung, die der irreduziblen Zweiheit von Leib
und Seele ebenso gerecht wird wie der metaphysischen Einheit der seins-
organischen Leib-Seele-Ganzheit. Die Losung dieses schwierigen Problems
findet die V. wiederum in der schon im 1. Vortrag erliuterten Wesens-
konstitution des Organismus. Die Seele « wohnt » nicht nur im Leibe und



Literarische Besprechungen 225

steuert dessen Vorginge, sondern sie ist die Wesensentelechie, die sich
aus dem vorphysisch-materiellen Wurzelgrund in der Morphogenese den
ihr entsprechenden Korper erbaut und bis in die letzten Verdstelungen
durchgestaltet und daher auch sinnvoll und artgemafB3 beherrscht. Diese
organismische Wesensentelechie nennen wir Seele. Auch die Pflanze hat
also eine Seele (ganz aristotelisch !).

Diese Durchseelung erreicht aber in den verschiedenen Lebensstufen
von Pflanze, Tier und Mensch je und je eine hohere Stufe der Zentrie-
rung : 1. In den Pflanzen ist die Seele ganz in den Pflanzenkorper hinaus-
gestaltet, mit ihm seinsmiBig vollig verwachsen, in ihm also objektiviert.
2. Im Tier dagegen ist die Seele nicht nur in den Leib hinausgestaltet,
sondern auch in sich hinein vertieft, behalt daher im Kéoérper eine « sub-
jektiv selbsthafte Position », kraft derer sie den Leib « hat» und ihn von
innen her empfindet und beherrscht. Darum ist das Tier, auch als primi-
tivster Einzeller, nicht nur ein Reflex-Automat, sondern bewegt seinen
Leib aus seinem eigenen Selbst heraus. Dieses tierische Selbst kann nun
drei Dimensionen psychischer Verwirklichung erlangen : a. bloB leib-seelisch,
wo das Seelische ganz leiborientiert bleibt (so bei den niedern Tieren etwa
bis zu den Fischen hinauf); b. affektiv-seelisch, das seelische Selbst ins
Gefiihlshafte ausgeweitet ; nicht nur zum Leib hinaus, sondern auch in
sich hinein orientiert; c. geist-seelisch, iiber sich selbst hinaus, zu sich
selbst zuriick orientiert. In diesem wohl weiteren Sinne nennt die V. auch
die Tierseele geistig und dem entsprechend willentlich (wenn auch nicht
frei). Diese Ausweitung des Begriffes Geist werden die Scholastiker, sicher
nicht zu Unrecht, bedauern, da Geist und Wille Prarogativen der Men-
schenseele sind. 3. Im Menschen ist die Seele nicht nur selbsthaft, sondern
von Grund auf personal gepragt und kann in freier Selbstentscheidung
seine Handlungen bestimmen.

Diese Regionen des Seelischen sind so zu verstehen, daB in der
hoheren Verwirklichung die niedereren eingeschlossen und von oben her
gesteuert werden. Im Menschen z. B. haben alle vier Lebensbereiche : das
Leibliche, das Leib-Seelische, das Affektiv-Seelische und das Geistige die-
selbe Einlenkungsstelle : das personal gepragte entelechiale Seelenselbst,
das sich durch alle vier Bezirke hindurch verwirklicht und sich in ihnen
ausdriickt. Gerade diese innige Verbundenheit von Leib und Seele machen
es moglich, daB Leibliches in Seelisches und Seelisches in Leibliches ein-
strahlen kann. Die im Gefiihlsraum sich abspielenden Affekte driicken
sich in leiblichen Empfindungen aus, sind aber mit ihnen keinesfalls zu
verwechseln ; sie stehen zu ihnen in einem echten Ursach-Wirkung-Ver-
haltnis, allerdings in der besonderen Form der « Ausdruckskausalitit »
indem sich Seelisches in Leibliches « libersetzt ». Eben weil sich die Seele
ihren Leib von Grund auf selber erbaut hat, ist der Leib fahig, Mani-
festationsfeld der Seele zu sein. Gerade hier zeigt sich, wie die Einsicht
in die ontologische Wesenskonstitution des Organismus das schwierige
Problem des Wirkensverhéltnisses zwischen Leib und Seele verstehen hilft.

SchlieBlich wird noch das héchste Verwirklichungsgebiet der entele-
chialen Seele, das Geistige, in seinem Verhiltnis zum Leib, speziell zum

Divus Thomas ‘ 15



226 Literarische Besprechungen

Gehirn, untersucht. Die menschliche Seele ist nicht nur etwas zum Vege-
tativen und Animalischen Hinzukommendes, sondern sie ist von Grund
auf zum Leib, zum Leib-Seelischen und zum Affektiv-Seelischen hinge-
staltet. Daher ist im Menschen das Vegetative und Animalische ganz
zum Menschlich-Personhaften hingedacht. Die Menschenseele ist die eine
und einzige Form ihres Leibes ; sie hat nicht nur wie die Tierseele eine
selbsthafte Eigenposition, sondern weit dariiber hinaus eine existentielle
Selbstidndigkeit auch dem eigenen entelechialen Ursprungs selbst gegeniiber.
Der Mensch ist also doppelt « geinnert » : in bezug auf den Leib (wie das
Tier) und in bezug auf sein eigenes Selbst, iiber das er daher in Freiheit
verfiigen kann.

Aber obwohl die entelechiale Menschenseele die forma corporis ist,
ist sie doch als Geist und personales Ich dem Leib gegeniibergestellt. Er
vermag daher nicht nur sinnlich zu erkennen, sondern auch das Logos-
hafte alles Seins zu erfassen. Wie verhilt sich nun der Geist zum Gehirn ?
Sind geistige Akte nicht vom Gehirn abhangig ? Sicher ist, daf3 sie nicht
«aus » dem Gehirn entstehen ; denn sie sind ja ihrer Natur nach imma-
teriell. Das Gehirn ist nicht die unmittelbare Befestigungsgrundlage des
Geistes und das Ermoéglichungsfeld seiner Akte. Wohl aber ist das Gehirn
das physisch materielle Vehikel einer ihrerseits geistigen passiven Ermég-
lichungsgrundlage (intellectus possibilis ?), die zur Verwirklichung alles
Geistigen nétig und das natiirliche Ausdrucksgebiet des Geistes ist ; diese
ist dann ihrerseits physisch durch das Gehirn unterbaut. So ist das
Gehirn nur der mittelbare Fixierungsort der geistigen Akte als Fortsetzung
der unmittelbaren Selbsteinsenkung des Geistes. Aber wie die Gefiihle
nur zur ureigenen Entfaltung kommen koénnen, wenn sie sich leiblich aus-
breiten koénnen, so konnen auch geistige Akte sich nur dann existentiell
niederlassen, wenn sie die Mdoglichkeit leiblich physischer Eindrucksbildung
haben. Auch hier liegt ein reales Kausalverhdltnis vor, nicht nur ein
standpunktbedingter Aspekt. So wird auch hier wiederum die Zweiheit
von Leib und Geistseele wie ihre seinsorganische Verflechtung zu innigster
Einheit deutlich gemacht. Uber den Abgrund zwischen Leib und Seele
wird der organisch verbindende Bogen gespannt. Es wird allerdings nicht
verheimlicht, daB es sich hier um hochst komplexe seinskonstitutionelle
Vorgiange handelt.

Was an diesen Vortrigen wie iiberhaupt am ganzen Philosophieren
von Frau Conrad-Martius erfreut, das ist das tiefbesonnene Eindringen
in die Wesensgriinde des Seienden. In bewundernswerter Einfiihlung wird
das Wesenseigene des lebendigen Kosmos mit sauberer begrifflicher Pri-
zision durchlichtet. Gerade wegen der auffallenden Konvergenz zu thomi-
stischen Uberzeugungen in den entscheidenden Punkten (sie in vielfacher
Hinsicht vertiefend) wird der Naturphilosoph dieses Buch mit groBem
Gewinn zu Rate ziehen, wenn auch zu vollem Verstindnis die ausfiihr-
licheren Werke der Verfasserin mitstudiert werden miiBten (« Der Selbst-
aufbau der Natur», Hamburg 1944 ; «Naturwissenschaftlich-metaphy-
sische Perspektiven », Hamburg und Heidelberg 1948/49 ; « Abstammungs-
lehre », Miinchen 1949). In mehr zweitrangigen Fragen, wie etwa der



Literarische Besprechungen 227

« Geistigkeit » der Tierseele, dem « Atherleib» des Menschen, den kosmi-
schen Entelechien u. 4. wird man vorerst die Fragezeichen stehen lassen.

St. Ottilien. Z. Bucher O. S. B.

P.Ortegat S. J.: Philosophie de la Religion. Synthése critique des sys-
témes contemporains en fonction d’un réalisme personnaliste et communau-
tére. 2 vol. — Louvain, Institut Sup. de Philosophie. 1948. 421 ; 417 pp.

Dieses Werk ist mehr als eine 2. Auflage des 1938 erschienenen, gleich-
namigen Buches desselben Verfassers. Denn dafiir enthilt es zu viele
Erweiterungen. Sie finden sich vor allem in der Darstellung des Ver-
hiltnisses von Erkennen und Handeln, von Person und (kirchlicher) Ge-
meinschaft. Ein ganz neuer Teil ist die in ihren Hauptziigen dargestellte
dialektische Theologie K. Barths, und die daran sich anschlieBende Gegen-
iiberstellung von Philosophie und Theologie, natiirlicher und iibernatiir-
licher Religion.

Von der zweifachen Aufgabe der Religionsphilosophie, kritisch die
Moglichkeit, Entwicklung und Methode einer Philosophie der Religion zu
untersuchen und aus dem Gegebenen synthetisch das Wesen Gottes und
des Menschen, sowie beider Beziehungen herauszuarbeiten, beschrinkt sich
der Verfasser auf die erste Aufgabe. Dabei werden aus Vergangenheit
und Gegenwart die bedeutendsten Losungsversuche in logischer, nicht ge-
schichtlicher Reihenfolge auf ihren Wahrheitsgehalt gepriift. Alle auf Grund
rein empirischer Forschungsmethoden aufgestellten Theorien werden dem
religiésen Phanomen nicht gerecht. Sie lassen einen nicht geklirten und
auf diesem Wege nicht zu klirenden Restbestand zuriick, der eine iiber-
empirische, philosophische Betrachtungsweise fordert.

Im 1. Teil wird zundchst nach einer, fiir den Anfang brauchbaren
Begriffsbestimmung der Religion gefragt. Dabei stellt sich heraus, daB
weder von etymologischer noch religionsgeschichtlicher Grundlage aus das
Gewiinschte zu finden ist. Wer die den jetzigen oder den fritheren Reli-
gionen gemeinsamen Ziige zusammenstellt, erhilt damit nur, was Religion
zu sein scheint, nicht, was sie ist und sein mufB. Unmoglich ist es aber
auch, aus dem nicht gerade geringen Angebot philosophischer Begriffs-
bestimmungen eine zum Ausgangspunkt zu nehmen. Auch die beste bliebe
ein Postulat, und die Philosophie darf sich solche Postulate nicht erlauben.

So wird denn statt einer eigentlichen Begriffsbestimmung eine vor-
laufige Bezeichnung des religiosen Phinomens an den Anfang gestellt,
die so allgemein gehalten ist, daBl jeder sie gelten lassen mufB. Religion
sei ein « Sens de I’Absolu». Doch verlangt nach unserer Ansicht auch
diese Formel noch eine Erklarung, da der Ausdruck ‘sens’ keineswegs
eindeutig ist. Abgesehen davon, daB er als Vermogen, Akt und Zustand
verstanden werden kann, wird er leicht im Sinn der heutigen Wertphilo-
sophie gedeutet. Fiir eine Ubersetzung ergeben sich dhnliche Schwierig-
keiten. Der im Deutschen naheliegende Ausdruck ‘Gefiihl’ kénnte in eine
verkehrte, allerdings zahlreiche Anhinger zdhlende, von Schleiermacher
bis in unsere Zeit reichende Richtung weisen, forderte aber auch den



228 Literarische Besprechungen

Widerspruch jener neuen Psychologen heraus, die keine spezifisch reli-
giosen Gefithle anerkennen wollen.

Im 2., der Methode gewidmeten Teil fiihrt der Verfasser weiter aus,
dafl auf empirischem Wege eine Wesensbestimmung der Religion nicht
moglich ist. Man kommt so nur zu einem Tatsachen-, nicht zu einem
Wesenswissen. Trotzdem aber kann auf die Arbeit der verschiedenen empi-
rischen Wissenschaften nicht verzichtet werden, da sie das Material liefern,
aus dem mit Hilfe einer iiberempirischen Betrachtung eine Wesenserkenntnis
gewonnen wird. Aus den allgemeinen Ausfiihrungen des Verfassers ergibt
sich, welchen Wert das Selbstzeugnis der sogenannten homines religiosi
fiir eine Wesensbestimmung der Religion beanspruchen kann. Doch wire
ein besonderer Hinweis darauf nicht ganz iiberfliissig, da in manchen
neuern Religionsphilosophien solche Aussagen von entscheidender Bedeu-
tung sind.

Der 3. Teil sucht zu zeigen, daf das religiése Phinomen nicht zufillig,
sondern notwendig, weil wesentlich mit dem Menschen verbunden ist.
Sowohl in seinem urteilenden Erkennen, wie im willentlichen Streben ist
er in unléslicher Weise an das Absolute gebunden. Unter diesem Gesichts-
punkt wird die Auseinandersetzung mit dem Agnostizismus und dem
Pessimismus gefiihrt. Dieser kann nicht aufhéren, nach dem Absoluten zu
streben, und jener nicht, es zu bejahen, trotz aller gegenteiligen Versuche.
Die nun folgende Darlegung bringt die Antwort des Dilettantismus auf
die Frage nach der Bestimmung des Menschen. Nach diesem Dilettan-
tismus, der kein philosophisches System sein will, sondern zu philosophi-
schen Theorien unphilosophische Erklirungen gibt, kommt jeder Erkennt-
niswahrheit und jeder Willensnorm nur relative Bedeutung zu. Jede Theorie
ist wahr und falsch, jedes Gesetz ist gut und schlecht. Das Absolute, falls
es ein solches gibt, bleibt dem Menschen unzuginglich. Dagegen wird
aus der Tatsache der Bindung des Verstandes an eine unzerstérbare Wahr-
heit, die auch“im Zweifel bejaht, und aus der Bindung des Willens an ein
unzerstérbares Gut, das auch im Nicht-Wollen gewollt wird, gezeigt : der
Mensch kann sich durch keine Verirrung des Geistes oder des Herzens
dem Absoluten entziehen. Er ist diesem seinem Wesen nach verhaftet,
er ist von Natur aus religios, er ist in seinem Denken und Handeln und
der Synthese aus beidem, dem Sein nach, gleichsam schicksalhaft an das
Absolute gekettet.

Der 4. Teil fiihrt die Frage nach der religiosen Bestimmung des Men-
schen weiter, wobei der Anteil des Erkennens, des Tuns, der Person, der
Kirche und der Offenbarung im einzelnen herausgestellt wird., Hinsicht-
lich des Erkennens ergibt sich eine Auseinandersetzung mit Kant und
Hegel, und in der Frage nach dem Verhiltnis von Denken und Wollen
werden Determinismus und Freiheit besprochen. In der Untersuchung der
Beziehung, die das Wollen zum Absoluten hat, wird Nietzsches Liberti-
nismus, W. James’ Pragmatismus und Kants religiéser Moralismus kritisch
beleuchtet. Daran anschlieBend und damit den II. Band beginnend, be-
handelt der Verfasser das Verhiltnis des Wollens zum Erkennen.

Die Untersuchung iiber die Person als der Quelle des geistigen Lebens



Literarische Besprechungen 229

und ihrer Stellung zum Absoluten bietet Gelegenheit, den Personbegriff
der neuzeitlichen Philosophie zu priifen. Diese opfert entweder zu Gunsten
der empirischen Person den ontologischen Charakter oder dem ontolo-
gischen Charakter die empirische Person. Das Grundiibel ist der Mangel
eines echten Substanzbegriffes. Weder der Personbegriff des Idealismus
noch der des Existenzialismus 148t es zu, Gott als Person zu fassen, und
damit ist die Religion, wenn nicht ihrer Moglichkeit, dann doch ihres
objektiven Wertes beraubt.

Weil der Mensch ebenso wesentlich Gemeinschaftswesen wie Person
ist, bedarf er in seinem religidsen Leben, in seinem Weg zu Gott auch
notwendig der Gemeinschaft. Das fiihrt zum Problem der Kirche, ihrer
Notwendigkeit und ihrem Wesen, soweit sich dieses vom Standpunkt des
Religionsphilosophen aus fassen liBt.

Endlich ist es die Offenbarung, die das religiose Verhiltnis des Men-
schen zu Gott mit aufbaut und bestimmt. Nicht durch eine Bewegung
von unten nach oben, sondern durch eine von oben nach unten, nicht
durch ErschlieBung, sondern durch Offenbarung, durch Selbstoffenbarung
des transzendenten Gottes gewinnt der Mensch die rechte erkenntnismiBige
und durch iibernatiirliche Gnade die rechte willensmiBige Einstellung zu
Gott. Aber weder in der idealistischen noch in der existenzialistischen
Philosophie hat die Offenbarung einen Platz.

Anderseits gibt es religiése Gruppen, die bereit sind, gerade die Tran-
szendenz Gottes anzuerkennen, seine Offenbarung, mit ihrem fiir den natiir-
lichen Verstand unbegreiflichen Geheimnischarakter widerspruchslos auf-
zunehmen. Hier handelt es sich um einen Supernaturalismus, der sich
gegen die Natur kehrt, der aus der Verzweiflung des Menschen an sich
selbst geboren ist. In diesem Zusammenhang wird die Theorie K. Barths
in kurzer Zusammenfassung besprochen und daran anschlieBend das Ver-
haltnis von Philosophie und Theologie, von natiirlicher und iibernatiir-
licher Religion.

Als ein iiber 100 Seiten starker Anhang ist dem II. Bande « Die Ent-
wicklung der Religion nach Ansicht zeitgendssischer Philosophen und eine
Bibliographie » beigefiigt. In knapper, manchmal zu knapper Darstellung,
in der der betreffende Philosoph nach Méglichkeit selbst zu Worte kommt,
wird dessen Ansicht vom Wesen der Religion geboten. Es sind die fiih-
renden Stimmen aus dem franzosischen, englischen, italienischen und
deutschen Sprachgebiet. Jeder Abhandlung ist eine ausgewihlte Literatur-
angabe angeschlossen. Fiir beides: fiir die vorgestellten Minner, fiir die
gebotene Literatur von ihnen oder iiber sie, werden viele Leser dem Ver-
fasser dankbar sein,

Wenn es auch sichtbar wird, welcher Theorie in erkenntniskritischer
Hinsicht O. verpflichtet ist, so ist sein Werk als Ganzes betrachtet doch
eine originelle Leistung, die sowohl seinem Wissen wie seiner denke-
rischen Kraft ein glinzendes Zeugnis ausstellt. Wohltuend wirkt die Sach-
lichkeit, mit der er den Standpunkt des Gegners auseinandersetzt, wie
er niemals dessen Theorie verharmlost. Mit Sicherheit weil er das Wahre
vom Falschen zu unterscheiden und immer wieder letzte, metaphysische



230 Literarische Besprechungen

PRegriindungen zu geben. Im gleichen Jahre, in dem der Verfasser sein
Werk veroffentlichte, ist in deutscher Sprache ebenfalls eine zweibindige
‘Religionsphilosophie’ erschienen, in der die scholastische Lésung des Pro-
blems als ein durch die Psychologie, Religionsgeschichte und Wertphilo-
sophie iiberholter und widerlegter Versuch bezeichnet wird. Ortegas Werk
widerlegt iiberzeugend diese Behauptung.

Geistingen, Sieg. J- Endres C, Ss. R.

R.Kassner: Transfiguration. — Erlenbach-Zch., Rentsch. 1946. 274 SS.

KaBner zdhlt mit dem Schweizer Max Picard zu den bekanntesten
Physiognomikern. Er wendet die Kunst der Gesichts-Deutung nicht nur
auf das menschliche Antlitz an, sondern auf die ganze Dingwelt, mit Vor-
liebe auf Kulturformen und Geschichtsepochen.

Das Anliegen dieser Methode gibt vorliegendem Buch den Titel. Der
Verf. versucht, wie der Umschlagtext es ausdriickt, « den Dingen einen
neuen Sinn, eine neue Leuchtkraft zu geben ... » « Was ich hier versuche »,
sagt K. selber, «ist: im Bereiche der Seele Spuren nachgehen, wie ein
Geologe die Spuren der Metalle im Erdinnern verfolgt, den Spuren, meine
ich, von der Wahrheit zur Ganzheit fiihrend, vom Glauben zur Einbildungs-
kraft, von der Ursache zum Sinn. »

Auf Definitionen, logisch-deduktives Denken, auf das Zuriickgehen zu
letzten, erklarenden Ursachen ist er nicht gut zu sprechen. Die auf diesem
Weg erreichte Erkenntnis gelangt nicht zur Ganzheit und zum Sinn, worauf
es ihm ankommt. Was er unter Ganzheit und Sinn genau versteht, ist
schwer zu sagen, eben weil er auf Definitionen nicht gut zu sprechen ist.
Schwebt ihm als Ideal eine Erkenntnis vor, welche die spezifischen Diffe-
renzen oder sogar die Wesenheiten der Akzidenzien erfassen mochte ?
Ein Ideal, das Aristoteles und Thomas (De enfe et essentia, ed. Roland-
Gosselin, cap. VI, p. 40, 3-13 ; S. Th., I 86, 1) als unerreichbar erkannten ?
Oder geht es ihm um verborgene Zusammenhinge der Finalitit ? Unniitze
Fragen! K. kann und will sie nicht beantworten. Sie kommen ja gerade
aus jenem ursichlichen Denken, das er als ungeniigend belidchelt und ablehnt.

Seine Methode hat damit nichts gemein. Sie besteht in einer Deutekunst,
zu der nur fihig ist, wer kraft intuitiver Schau (« Einbildungskraft ») die
Dinge in ihrer Ganzheit und mit ihrem Sinn in sich hineinzunehmen vermag.
Diese Deutekunst verlegt sich ausgiebig auf die von K. selbst zugestandene
Vieldeutigkeit der Begriffe. Und so ergeben sich tatsichlich an manchen
Stellen ganz neue « Lichtblicke », z. B. wo er auf die Psychoanalyse, auf den
Pragmatismus, Surrealismus, auf Personlichkeit, Kollektivismus, Liige und
Propaganda zu sprechen kommt. Vielerorts sind aber diese « verbliiffenden
Zusammenhinge », die manche Bewunderer gefunden haben, nur Ergebnis
eines Spiels mit eigenmichtig geprigten, elastischen Begriffen, die dem Leser
unverfroren zugemutet werden. Wer die KaBnersche Einbildungskraft nicht
besitzt, dem wird seine transfigurierende Brille zum Milchglas.

Besonders wird ihm unverstindlich sein, wie K. den Gottmenschen
in alle moglichen und unmoglichen Beziehungen bringen kann., Was



Literarische Besprechungen 231

bekommt er doch nicht fiir sonderbare Bedeutungen ! Hiefiir zwei Bei-
spiele : « In Riicksicht auf Gott, auf das magische (!) Wesen Gottes, miindet
die Macht, die Ursache, im Wunder, in Riicksicht auf die Menschen in der
Willkiir, im Zufall. Beides, Wunder und Willkiir, vollzieht sich gleichsam
auBerhalb des Logos, ist sinn-los. Sinn erhdlt die Macht erst durch die
Gnade, um welcher willen der Gottmensch erschienen ist, Mittler und
Briicke zwischen den beiden Welten der Ursachen und des Sinnes, besser :
der Ursichlichkeit und der Freiheit» (S. 30) ...» «Der eine Gott der Juden,
der Gott der Propheten, Vertilger der G6tzen, kann er eine andere Sprache
als die maBloser Ruhmsucht und Eitelkeit reden, sowie er die Worte der
Menschen in den Mund nimmt, und mul3 er damit nicht selber zu einem
Gotzen werden, er, der sich den Anfang und das Ende der Dinge nennt ?
Ich finde den tiefsten Sinn des Gottmenschen darin, da3 er Gott von dessen
eingefleischtem Gotzentum befreit, daB Gott wieder stumm wird und es
von ihm, eben dem Gottmenschen, heiBen darf, daB er den Logos, die
Vernunft darstelle, wenn hier iiberhaupt von Darstellung geredet werden
darf, daB er endlich mit eben dieser Vernunft die Magie, die magische
Zahl, die Zahl iiberhaupt, alle Differenz und gewissermaflen auch das MaB,
die Idee des MaBes, getilgt habe ... » (S. 34). Wer wiirde da erwarten,
daB sich K. kurz darauf als Katholik bekennt, der « mit dem Kult der
Kirche vertraut» ist (S. 36) 7.

AuBer Frage steht die vielseitige Belesenheit des Verfassers. Das
bezeugen die weitern, dem Kapitel « Transfiguration » folgenden Abhandlun-
gen iiber Michelangelos Sibyllen und Propheten, die Betrachtungen iiber
den Ruhm, die Nachahmung und das Gliick, die Abschnitte iiber Plotin
oder das Ende des griechischen Geistes, Thomas de Quincey und Thomas
Hardy.

Luzern. P. Kiinzle O. P.

R. Hauser : Wille und Drang. Grundlinien zum Verstehen mensch-
licher Charaktere *>. — Paderborn, Schoningh. 1948. 199 SS.

Aus dem weiten Gebiet der Experimentalpsychologie werden hier
hauptsichlich die Formen umrissen, in denen sich das seelische Krifte-
spiel vollzieht. Die Arbeit will einem praktischen Zwecke dienen, dem
Verstehen menschlicher Charaktere (10). Obschon der Autor ein Bild
zeichnen will, das auch dem Nichtfachmann vermittelt werden kann (12),
bleibt er sich doch bewuBt, da jedem tieferen Streben nach praktischer
Menschenkenntnis die Theorie unentbehrlich ist.

Seine Ausfiihrungen gliedert der Verfasser in drei Hauptabschnitte :
1. Hauptarten von Erlebnissen, 2. Einheit des Seelenlebens, 3. Eigenart
des Einzelmenschen. '

Die Erlebnisse werden in die zwei Hauptarten: Handlungen und
Gefiihle eingeteilt. Diese Einteilung wird der « bis vor kurzem gebrauch-
lichsten Einteilung » in Erkennen, Fiihlen und Wollen deshalb vorgezogen,
weil dort die automatischen Bewegungen keinen rechten Platz hatten und
das Erkennen filschlich ohne den Aspekt des Zupackens oder Handelns



232 Literarische Besprechungen

dargestellt wurde. Endlich soll der «irrefithrende » Name « Wollen » durch
das «viel bezeichnendere» Wort « Handlung » ersetzt werden (23). Die
Handlungen teilen sich dann in solche mit und solche ohne bewuf3ten Wert-
vollzug. Handlungen mit bewuBtem Wertvollzug verdienen den Ehren-
namen « Tat», da «die Uberwindung von Hindernissen und die innere
Bedeutung Wesensziige der wertbezogenen Handlung iiberhaupt sind » (?).
Im Zusammenhang mit dem Wertbezug werden drei Phasen der Willens-
handlung unterschieden : Uberlegung, Entschlu und Ausfithrung. Den
EntschluB setzt der Autor gleich mit dem « mehr oder minder ruckartigen
Ubergang (der Uberlegung) zur Klarheit», daB das Tun oder die Unter-
lassung recht sei.

Die Einheit des Seelenlebens findet Hauser in den sog. Strebungen
begriindet. Man hat sich darunter «gerichtete Kridfte» zu denken, die
in der Seele vorhanden sind, #hnlich wie im physikalischen Bereich die
potentielle Energie z. B. einer gespannten Feder. Die Strebungen bilden
die einheitliche Ursache von Gefiihlen, Wiinschen und dranghaften Hand-
lungen sowie fiir die Begriindung von Willenshandlungen. Sonderbar be-
rithrt, daB jede einzelne Strebung von sich aus auf ihr eigenes Objekt
gerichtet ist, sodaB hinsichtlich der Spezifikation das Erkenntnisvermégen
seine Rolle nicht zu spielen. hat. Wie trotz dieses Umstandes gerade die
Strebungen die Einheit des Seelenlebens erklaren sollen, ist daher nicht
einzusehen. So wirkt sich besonders in diesem Kapitel duBerst ungiinstig
aus, daBB der Autor sich auf « Wille und Drang » vorsitzlich beschriankte
in der Annahme, damit « das Wesentlichste an der Seele iiberhaupt », nicht
nur ein Sondergebiet, ausgewdhlt zu haben, wihrend er die Erkenntnis-
vorginge als ein Sondergebiet « einklammerte ». Bedeutete das lediglich,
daB auf den Verlauf des Erkenntnisaktes nicht eingegangen wird, so wire
nichts einzuwenden. Hauser vernachlissigt aber die wichtige Frage der
Hierarchie der Potenzen und ihrer gegenseitigen Einwirkung.

Der dritte Abschnitt, Die Eigenart des Einzelmenschen, handelt zu-
nichst von der Gesinnung. Dieser Begriff bedeutet hier die Vorstellung
von dem, was recht ist. Die Gesinnung ist die Gesamtheit derjenigen
Strebungen, die als wertvoll anerkannt werden. Thr kommt es zu, die rein
formale Strebung, das Rechte zu tun, inhaltlich zu erganzen, ist also maB3-
gebend fiir die Beweggriinde zu Taten und fiir die wertende Stellungnahme
zu andern und zu sich selbst. Dieser Umkreis von Strebungen iiber-
schneidet sich mit dem Umkreis der Triebfedern, d. h. derjenigen Strebungen,
welche in dranghaften Handlungen zutagetreten. AnschlieBend an die Trieb-
feder ist von der Willensstiarke und dem Charakter die Rede. « Trotz allen-
falls widerstrebenden Dranges sind dem Menschen Taten, Handlungen mit
bewuBtem Wertbezug moglich. Was die bewuBte Gewdhnung fir die
Dauer leistet, die Uberwindung abwegiger Triebfedern, das leistet im ein-
zelnen Fall des Widerstandes die Willensanstrengung der Selbstbeherrschung.
In welchem AusmaBe die Selbstbeherrschung Erfolg haben kann, das ist
das MaB3 der Willensstirke. » Bei dieser Gegeniiberstellung von bewuBter
Gewohnung (habitus aquisitus) und Selbstbeherrschung im einzelnen Fall
ware ein Hinweis angebracht, daB die Gewohnung eine Frucht der oft



Literarische Besprechungen 233

wiederholten Willensanstrengung ist. Mit Hilfe der bisher entwickelten
Begriffe unterscheidet dann der Autor zwei Bedeutungen des Wortes
« Charakter ». Da die ganze Arbeit « Grundlinien zum Verstehen mensch-
licher Charaktere » bieten will, wire freilich dem Leser sehr gedient, wenn
er gleich zu Beginn wiite, was er unter dem Begriff « Charakter» zu
verstehen habe.

Nebst diesen drei typischen Ziigen fiir die Eigenart des Einzelmenschen
(Gesinnung, Triebfeder, Willensstirke), umfaft ein zweiter Kreis die Grund-
verhaltensweisen. Sie hingen am engsten mit dem Erbgut des Menschen
zusammen und zeigen ferner eine groBe Stetigkeit das ganze Leben hin-
durch. Als besonders bezeichnende werden behandelt die vorbewuBte
Gestaltung, die in vier Gruppen unterschieden wird (leistungsbezogene,
sozial einfiihlende, ideenbezogene, gefiihlbezogene) und die Lebendigkeit.
AbschlieBend wird kurz das Problem der vererbbaren Anlagen gestreift.

Namentlich der dritte Teil bietet manches, was « zum Verstehen mensch-
licher Charaktere » und zur Verwertung in der Erziehung von Nutzen ist.
Im groBen und ganzen aber ist das Gebiet von « Wille und Drang » in einer
Weise aus dem Gesamtbereich der Psychologie herausgeschnitten, da3 dem
Leser die Verbindungslinien entschwinden.

Luzern. P. Kiinzle O. P.

F.-J. v. Rintelen : Diamonie des Willens. Eine geistesgeschichtlich-
philosophische Untersuchung. — Mainz, Kirchheim. 1947. x1x-186 SS.

F.-J. v. Rintelen : Von Dionysos zu Apollon. Der Aufstieg im Geiste.
— Wiesbaden, Metopen-Verlag. 1948. xvi-122 SS.

Der bekannte Verfasser, der bis 1941 als Prof. fiir Philosophie an den
Universititen Miinchen und Bonn dozierte und seit 1946 als Prof. der
Universitit Mainz wieder ins Amt eingesetzt ist, gibt vorliegende Schriften
als Teile « einer groBeren, auf zwei Bande berechneten Arbeit ... wegen
der Ungunst der Zeiten in einzelnen Biichern » heraus. Das Gesamtwerk
« wird zundchst den ‘“Vorrang des Geistes’ darlegen und sich zum Geist-
und Wertrealismus bekennen. Der Geist soll in seiner Eigentiimlichkeit
wieder herausgestellt und der Weg ‘von Dionysos zu Apoll’ als Aufstieg
im Geiste vollzogen werden. Die ‘Damonie des Willens’ gibt uns den falschen
Weg an, dem der echte Weg in einer Schrift : ‘Goethe und die geistige
Rangordnung’ gegeniiber gestellt wird. Ein weiterer, vor der Herausgabe
befindlicher Teil befaf3t sich mit der ‘Philosophie der Endlichkeit als Spiegel
der Gegenwart’ (Heidegger-Rilke). Es ist der Ansatz zum Beschreiten
hoherer Wertschichten, welche in die Transzendenz weisen : ‘Das Bild des
Menschen und die Idee der Humanitas’, dem abschlieBend eine bevor-
stehende Veroffentlichung iiber ‘Die ewige Heimat des Geistes’, die Idee
des gottlichen Geistes, folgt » (Ddmonie d. W., XVIII-XIX).

1. In der « Damonie d. W.» geht v. R. den Irrtiimern nach, die zur
katastrophalen geistigen Situation der Gegenwart und ihren furchtbaren
praktischen Auswirkungen gefiihrt haben. Der « Vater des falschen Weges »
ist der veine Dynamismus, der jede geistige Einrede verspottet und sich



234 Literarische Besprechungen

nur auf die machtmiBigen Triebe beruft. Er ist einerseits Folge des
mechanistisch-mathematischen Denkens, welches Abstraktheit, Quantitit,
Unanschaulichkeit, rein rdumliches Empfinden der AusmafBe und Hin-
wendung zu den GroBen der Ferne nach sich zieht, anderseits Ergebnis
der biologischen Wirklichkeitsbetrachtung, die nur Erdgebundenheit, Vitali-
tit kennt und das Vorrecht des Triebhaften, der schaffenden Lebens-
gestaltung sowie den Kampf ums Dasein verherrlicht.

Der Grundirrtum des modernen Denkens ist der Primat des Werdens
vor dem Sein, bzw. des Willens vor dem Geist. Damit ist die Verherrlichung
des faustischen Aktivismus, bevor iiberhaupt die Frage nach dem Sinn
des Geschehens gestellt wird, gegeben. Von dieser grundlegenden Erkenntnis
aus werden die modernen Irrtiimer in ihrer logischen Entwicklung geschaut.
Alles Seiende wird nur noch unter dem Gesichtspunkt des Sich-wandelns,
des Werdens, ohne geistige Sinngebung betrachtet. Alles ist im FluB, einem
unendlichen ProzeB ohne giiltige, ihn iibersteigende Haltepunkte unter-
worfen (Kap. 2). Eine unbegrenzte Dynamik liegt ihm zugrunde. Fest-
stellbar sind nur quantitative GréBen und berechenbare Energien (Kap. 3).
Der Mensch macht es der Natur nach, behauptet sich gegeniiber der
Mechanik der Korperwelt und dem Andrang der Umwelt allein durch
den Willen. Es befillt ihn eine standige Unruhe (Kap. 4). Sein subjektives
Tun setzt er auch in der Erkenntnis durch, die zu einer Setzung, einer
Selbstgestalitung wird (Kap. 5). Dementsprechend wird auch das Gofies-
bild gestaltet : Gott ist primdr und fast ausschlieBlich Machtwille (Kap. 6).
Mit der Hinwendung zur Dynamik und zur Tat verbindet sich eine Vor-
liebe fitr Waiderspriiche und uniiberbriickbare Polarititen (Kap. 7). Die
Unlésbarkeit der Gegensatze fiihrt zu einer pessimistischen, aber doch
aktiven Haltung zum Dasein (Kap. 8). Als einziger Ausweg verbleibt
die Anrufung der unerbittlichen Macht als hochste Rechtfertigung (Kap. 9)
und die Ddmonie des Willens (Kap. 10). Der ganze ProzeB ist ein immer
stirkeres Hiniibergleiten in den Zustand spdter sich aufiésender Zivilisation
(Kap. 11).

Der Verf. wendet sich in seinem Kampf fiir den Primat des Seins
besonders an sein Heimatland, mit dem er die Not am eigenen Leib er-
fahren hat. Besonders hebt er auch die psychologischen Momente hervor,
die als charakteristische Ziige der deutschen Mentalitit eignen und sie
in hoherem MafBe fiir die dargelegten Irrtiimer anfillig machen.

2. Anders als Spengler sieht er trotz den Anzeichen der Auflésung
nicht resigniert dem Untergang entgegen, sondern sucht im Menschen
nach jener Mitte, von wo aus der Weg zum Aufstieg im Geiste von
Dionysos zu Apollon neu gefunden werden kann. Mit Thomas von Aquin
sieht er den Menschen auf der Grenzscheide der geistigen und korper-
lichen Geschépfe, seine Mitte in der unbewuBt-bewuBten Tiefenschicht der
Gesamtperson, in jener ehrwiirdigen Region seines Innern, wo sich die
Empfinglichkeit der Sinne, die Eingebungen des Geistes und die Klirungen
des Denkens die Hand reichen. Die Extreme des formalistischen Intellek-
tualismus und des triebhaften Vitalismus miissen durch die Verbindung von
Logos und Eros (Wertliebe) iiberbriickt werden.



Literarische Besprechungen 235

Zum vornherein steht fest, daB3 die dionysische und apollinische Wert-
liebe eine ganz verschiedene Stellungnahme zum Dasein begriinden und zu
einer verschiedenen Sicht fithren (Kap. 1). Um aufzudecken, welch verhang-
nisvoller, schwerwiegender Betrug es ist, den Geist als Widersacher der
Seele, bzw. der Natur oder des Lebens hinzustellen (Klages), werden beide
Michte zueinander abgewogen und nach ihren Anspriichen gefragt. «Im
Geleit des Dionysos » (2. Kap.) wird die sinnenhafte Natur- und Weltliebe
nach den Anschauungen alter und moderner Philosophen und Dichter dar-
gestellt, und ausgiebig gegen Klages Stellung bezogen. Die positive Wertung
des dionysischen Eros leitet iiber zum 3. Kap., wo «im Geleit des Apollon »
der Eros die Hohe der rein geistigen Werte erklimmt. In der von ihm
aufgestellten Rangordnung erhalten die Werte des Vitalen den ihnen zu-
kommenden Platz.

Noch bewuBter als in der « Ddmonie d. W. » spricht hier der Verf. in
der Sprache der modernen Philosophie. An ihre Vertreter wendet er sich
auch in erster Linie. Stark hervorgehoben wird die Bedeutung der Wert-
liebe fiir das philosophische Denken.

Aus beiden Schriften spricht nicht nur ein griindlicher Kenner der
modernen Philosophie, sondern auch ein Verteidiger von Wahrheiten und
Werten, die der Moderne leider abhanden gekommen sind. Gerade deshalb
ist seine Diagnose der gegenwirtigen Situation treffsicher und der Weg,
den er weist, der richtige.

Luzern. P. Kiinzle O, P.

E. Stakemeier : Wege in die Gegenwart. Das Erbe von gestern — die
Aufgabe von morgen ®.. — Paderborn, Schéningh. 1947. 254 SS.

Das Werk gilt im Grunde dem gleichen Anliegen wie die Arbeit v.
Rintelens. Es wendet sich aber an breitere Kreise und ist entsprechend
allgemeinverstandlich geschrieben. Die philosophischen Belange werden des-
halb nur im Hinblick auf ihre praktischen Auswirkungen behandelt ; sie
sollen dem denkenden Menschen die tieferen Ursachen der gegenwirtigen
Lage und die Wege in eine bessere Zukunft erkennen lassen. « Der Grund-
gedanke dieses Versuches ... ist die Notwendigkeit einer Orientierung an
ewig giiltigen Wahrheiten, die Gemeinbesitz der Kulturvolker sind » (S. 11).

Zunichst steht das Problem des technischen Zeitalters zur Frage.
Das technische Zeitalter « entstand nicht aus dem Gebrauch der Technik,
sondern aus einer verdnderten Stellung des Menschen zur Welt und zu
ihren Kriften » (15), und sein eigentliches Problem liegt « in der Vergétzung
einer materialistischen Naturwissenschaft, die sich selbst zur Religion der
Vernunft erhebt» (23).

In den Kapiteln 2-7 werden der Vorrang des Geistes als Grundlage
des Abendlandes, Recht und Gerechtigkeit im Leben der Volker, Freiheit
und Menschenwiirde, der Gottesglaube als politisches Problem (Staats-
vergoétzung), die Uberwindung des Krieges, der Friede als Ruhe in der
Ordnung erortert. Nach einem ziemlich einheitlichen Aufbau werden die
beziiglichen Ansichten der heidnischen Antike, die Losung der Probleme



236 Literarische Besprechungen

im Geiste des Christentums, sodann das Abweichen von den christlichen
Grundsitzen in der Moderne, die sich daraus ergebenden Stérungen und
endlich die unverriickbaren Grundsitze, die zur Gesundung fithren und
deshalb wieder zur Geltung gebracht werden miissen, hervorgehoben.

Die beiden letzten Abschnitte gipfeln im Bekenntnis zu Gott als dem
Herrn der Geschichte, und im Aufruf zur Entscheidung fiir Christus als
letzte Rettung.

Am Rande sei vermerkt, daB zum Begriff der « Civitas Dei» Augustins
richtig erkliart wird, er sei wohl ein gesellschaftlicher, aber kein politischer,
sein Gegensatz sei deshalb nicht der irdische Staat, wie man oft lesen kann
(64, Anm. 12). Hingegen hitte Franziskus de Vitoria als Voélkerrechtslehrer
mehr gewiirdigt werden diirfen. Kein Zweifel, daf die Gedankenginge des
Buches in der fliissigen Ausdrucksweise des Autors vielen, die nicht ex
professo Philosophiegeschichte studieren, recht Besinnliches bieten werden.

Luzern. P. Kiinzle O. P,

Geschichte

G. Quadri : La Filosofia degli Arabi nel suo Fiore. Vol. 1 : Dalle origini
fino ad Averroé. Vol. 2: Il pensiero filosofico di Averro¢é. — Firenze, La
Nuova Italia, 1939. 280; 204 pp.

Die arabische Philosophie kann von zwei ganz verschiedenen Stand-
punkten aus ins Auge gefat werden, von denen jeder eine eigene Arbeits-
methode diktiert. Man kann sie erstens von der islamischen Kulturwelt
aus betrachten, aus der sie erstanden ist, die ihr ihr eigenes Geprige gibt
und zu der sie wie ein Teil zum Ganzen gehort. Das ist der Standpunkt
der Arabisten, die sich berufsmifBig der Erforschung der arabischen Kultur-
welt und ihrer verschiedenen Literaturgattungen widmen, und die sich der
ungeheueren Schwierigkeiten, die die ErschlieBung der arabischen philo-
sophischen Literatur bietet, wohl bewuBt sind. Eine Gesamtdarstellung
der Geschichte der arabischen Philosophie von diesem Standpunkt aus ist
bei dem heutigen Stande der Wissenschaft unmdéglich, weil das vorliegende
Textmaterial zum allergroBten Teil noch unerforscht ist und weil es auf
diesem Gebiet noch zu sehr an Spezialarbeiten fehlt. Man kann aber
zweitens die arabische Philosophie betrachten so wie sie dem christlichen
Abendlande im Mittelalter erschien, wie sie von ihm aufgenommen, ver-
standen und verarbeitet, zum Teil abgelehnt oder umgedeutet wurde. Es
liegt auf der Hand, daB das Studium der arabischen Philosophie von diesem
Standpunkt aus betrachtet eine ganz andere Grundlage und einen voll-
kommen verschiedenen Sinn hat. Es stiitzt sich nicht auf den arabischen
Urtext, sondern auf die verschiedenen arabisch-lateinischen Ubersetzungen,
die im 12.-14. Jahrhundert entstanden. Es erforscht nicht das islamische
Kulturgut an sich, sondern den Einflufl, den dieses so und so verstandene
(vielleicht miBverstandene) und ausgelegte (vielleicht falsch ausgelegte)
Kulturgut auf die Entwicklung der Philosophie im christlichen Abend-
land ausiibte. An eine Gesamtdarstellung der arabischen Philosophie in



Literarische Besprechungen 237

diesem Sinn koénnte schon eher gedacht werden, weil wir Textausgaben,
wenn auch zum Teil schwer erreichbare und unzuverlissige, dieser Uber-
setzungen besitzen. Aber eine definitive Geschichte dieser Philosophie
kann erst geschrieben werden, wenn das im Rahmen des Corpus Philo-
sophorum Medii Aevi in Angriff genommene Averroes-Unternehmen auf
die andern arabischen Philosophen ausgedehnt und fertiggestellt sein wird.

Umso erstaunlicher ist es, daB Rechtsanwalt Goffredo Quadri diesen
groBen Schwierigkeiten trotzend uns eine zweibindige Geschichte der arabi-
schen Philosophie darbietet. Allerdings war es dem Verfasser als Rechts-
anwalt nicht moglich, auf dem einen oder dem andern der beiden Gebiete
Fachmann zu sein und selbstindig das bereits Erarbeitete zu priifen und
auszubeuten. Was geleistet werden konnte und auch geleistet wurde, ist
eine Einfithrung in die Probleme und Systheme der arabischen Philosophen
gestiitzt auf Arbeiten von Fachleuten der arabischen Kulturwelt. Ine-
diertes handschriftliches Material wurde nicht herangezogen. Die philo-
sophischen Schriften, deren Urtext noch nicht in neueren Ausgaben oder
Bearbeitungen zuganglich gemacht ist, benutzte Q. in den Ausgaben des
16. Jahrh. mittelalterlicher lateinischer Ubersetzungen. So besonders im
2. Band bei der Darstellung der Philosophie des Averroes, die sozusagen
ausschlieBlich aus der lateinischen Ubersetzung (Venedig, Apud Juntas 1574,
letzte Gesamtausgabe) herausgearbeitet wurde. Die beiden oben vermerkten
Standpunkte, die u. E. jederzeit sorgfiltig auseinandergehalten werden
sollten, da sie im Grunde genommen zwei verschiedene Arbeitsgebiete
kennzeichnen, wurden also von Q. vermischt.

Die zwei ersten Kapitel iiber die Anfinge der philosophischen Speku-
lation bei den Arabern und die dissidenten Sekten, sind wahrscheinlich
bloB der Vollstindigkeit wegen geschrieben worden. Sie lassen den Leser
des 6fteren im unklaren, enthalten manche Ungenauigkeiten (vgl. die sum-
marischen Ausfiihrungen iber den « Kalam», S. 10 f.) und unbewiesene
Behauptungen. Wenn z. B. gesagt wird, dal zwischen dem christlichen
Denken des Ostens und dem islamischen eine absolute und vollstindige
Kontinuitit besteht (S. 16), so ist das sicher iibertrieben. Wenn wir lesen,
daB die Ubersetzungen der griechischen Philosophen ins Arabische sehr
frith begannen, so ist das nicht bewiesen, da Ubersetzer erst aus der Ab-
bassidenzeit, also mit Uberspringen der ersten eineinhalb Jahrhunderte,
aufgefihrt werden.

Doch das Augenmark Q.s war ja hauptsichlich, wie der Titel des
Werkes schon zu erkennen gibt, auf die arabischen Philosophen der Bliite-
zeit gerichtet. Diese ausfiihrlichen Darstellungen der einzelnen arabischen
Philosophen von Alfarabi bis Averroes verdienen auch vom philosophie-
geschichtlichen Standpunkt aus groBere Anerkennung. Bis ins einzelne
einzudringen, wiirde uns hier zu weit fithren. Doch soll hervorgehoben
werden, daBl die Bezeichnung der arabischen Philosophie als «arabische
Scholastik » nicht richtig ist, da die arabischen Philosophen immer als
Dissidenten angesehen wurden und ihre Philosophie sich nicht in den
Dienst der Religion stellte, wie das bei den christlichen Scholastikern
der Fall ist.



238 Literarische Besprechungen

Diese Bemerkungen wollen natiirlich nicht den Wert des Werkes
schmdlern, das als ernster Versuch, eine Gesamtdarstellung der arabischen
Philosophie zu geben, Anerkennung verdient, und das, wie der unlingst
verstorbene berithmte Arabist Prof. C. A. Nallino in einer Empfehlung
dieses Werkes schrieb, «in einzelnen Teilen einen bedeutenden Fortschritt
darstellt iiber alles, was bis jetzt auf diesem Felde von europiischen
Gelehrten gedruckt wurde ».

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O. S. B.

E. Moody : The Logic of William of Ockham. — London, Sheed &
Ward, 1935. x1v-322 SS.

Heben wir sofort den gro8en Wert dieses Buches hervor : es bietet eine
ganz eingehende analytische Darstellung der Logik des Venerabilis Inceptor.
Schritt fiir Schritt folgt M. allen Fragen und Problemen, so wie sie
Ockham in seinen logischen Schriften behandelte, dringt mit philosophi-
schem Scharfblick in sie ein und versucht sie nach ihren Zusammenhingen
mit den Prinzipien und der Methode Ockhams zu verstehen und zu
erklairen. DalB die Darstellung auch zuverlidssig ist, kann man aus den
sehr zahlreichen und zum Teil langen Zitaten Ockhams ersehen, die durch-
wegs bloB den beiden logischen Werken, Summa totius logicae (Venetiis
1508) und Expositio aurea super artem veterem (Bononiae 1496) entnommen
sind. Andere Ochkam-Werke, wie Comment. in Sent. und Quodlibeta, in
denen jedoch die erkenntnistheoretische und metaphysische Seite des Nomi-
nalismus dargelegt sind, werden nur selten und aus zweiter Hand zitiert.
Daraus allein schon kann man sehen, da3 man bei M. eine Gesamtdarstellung
des ockhamschen Nominalismus nicht suchen darf.

Aber in dieser Darstellung selbst liegt nicht der eigentliche Zweck
dieses Buches. M. will vielmehr mittels dieser Darstellung den Beweis
bringen, daB3 Ockham nicht der ist, fiir den er allgemein gehalten wird,
nimlich der, welcher durch seine ubertrieben kritische und skeptische
Haltung das mittelalterliche Gedankengut zersetzte und es einem raschen
und sicheren Untergang entgegen fithrte. Ockhams geschichtliche Bedeu-
tung sei, so meint M., vielmehr eine positive. Seine Kritik richte sich
nur gegen die Verdrehungen und Umdeutungen der aristotelischen Lehre,
wie sie durch die « Moderni», besonders aber durch Duns Scotus mittels
platonischer, augustinischer und arabischer Elemente gemacht wurden.
Seine Absicht sei dabei gewesen, den reinen, unverderbten Aristotelismus
zu vertreten. Ockham lasse sich daher dem hl. Thomas von Aquin zur
Seite stellen, der ebenfalls in der Absicht, die echte Lehre des Stagiriten
zu verteidigen, den Averroismus, den Avicennismus und den Augustinismus
einer scharfen Kritik unterzog und verwarf. DaB Ockham eine nomina-
listische Interpretation der aristotelischen Lehre aufstellte, dariiber diirfe
man sich wundern, wenn man bedenke, dafl auch fiir Aristoteles die Logik
frei von allen metaphysischen Entititen und Komplikationen sei, und daf
sie als reine Logik sich nur mit Gedankenform und -ausdruck befasse,



Literarische Besprechungen 239

daB also mit einem Wort die aristotelische Logik nominalistisch aufgefat
werden misse.

Ist diese in mehr als einer Hinsicht neue, ja umstiirzlerische These
(das Buch wird auf dem Umschlag als «a revolutionary thesis» ange-
priesen !) annehmbar ?

Was zunichst die nominalistische Aristotelesinterpretation angeht, so
kénnen wir M. durchaus nicht zustimmen. Nur ein voreingenommener
Aristotelesleser kann die Auslegung Ockhams als echt und getreu ansehen.
M. hatte doch merken miissen, daB Ockham zu wiederholten Malen Ari-
stoteles in seine nominalistische Jacke hineinzwingt. So sagt er, und
M. schreibt es einfach nach, daB Aristoteles nicht immer seine Ausdriicke
strikte nimmt (S. 153 ', 206). M. hebt an einer andern Stelle hervor, da@
Ockham dem Aristoteles nicht serviliter folgt (S. 185-188). Anderswo wieder
gesteht er offen ein, dal er sich von Aristoteles entfernt (S. 230, 233).
Diese Bemerkungen lassen klar durchblicken, daf3 von einer getreuen Aristo-
telesauslegung bei Ockham nicht die Rede sein kann. Wenn ferner M. den
Kategorientraktat, dessen Authentizitit nicht erwiesen ist, ohne weitere
Diskussion als nominalistisch hinstellt, so beachtete er nicht, daB schon
Simplikios im Altertum eine ganze Reihe verschiedener Auslegungen dieses
Buches aufzihlt, und daB eine realistische zum mindesten nicht ausge-
schlossen ist.

M. glaubt, daB Ockham durch seine Reaktion gegen die Aristoteles-
auslegung der « Moderni » zu der nominalistischen Auffassung seiner Lehrer
gelangte, indem er die vielerlei fremdartigen Verdrehungen aus ihr ent-
fernte. Es wire natiirlich interessant und fiir die geschichtlichen Zusam-
menhiange sehr wichtig zu erfahren, wer diese « Moderni » sind. Mehrere
Male fithrt M. die Trilogie Wilhelm von Shyreswood, Petrus Hispanus,
Lambert von Auxerre auf, die jedoch der Mitte des 13. Jahrh. angehéren.
Zitiert wird auch Duns Scotus, doch ohne genaue Angabe des Verhilt-
nisses, das zwischen ihm bzw. seiner Lehre und Ockham bestanden haben
soll. Dagegen wird Heinrich von Gent, gegen dessen Lehre Ockham (I Sent.,
d. 35, q. 5) eingehend Stellung nimmt, nicht einmal erwiahnt. Genaue und
tiefgreifende historische Untersuchungen wiren hier notwendig gewesen,
um die gewiinschte Klarheit zu schaffen.

Der Vergleich Ockhams mit Thomas von Aquin mu83, wenn er zutreffen
soll, sich ganz auflerlich verhalten, in dem Sinn, daB beide sich auf Ari-
stoteles berufen und andere Aristotelesauslegungen verwerfen. Bei M. da-
gegen finden wir die Tendenz, auch eine innere Angleichung oder wenig-
stens Anndherung der beiden doch so griindlich verschiedenen Autoren
herbeizufiihren, die durchaus nicht gerechtfertigt ist.

Weitere Unebenheiten finden sich in M. s. methodischen Darlegungen
(Kap. 1). Um den Beweis zu liefern, dal Ockham reiner Aristoteliker ist,
will er jede vergleichende Methode vermeiden. Eine solche Methode an-
wenden, hieBe eben eine Aristotelesauslegung (z. B. die Ockhams) einer
andern (namlich der des Historikers, der den Vergleich anstellt) gegen-
uberstellen. Was ist der « wahre Aristoteles » anders, so schreibt M., als
die Aristotelesauslegung, die der Historiker bevorzugt ? Ohne auf M.s



240 Litetrarische Besprechungen

skeptische Haltung dem « wahren Aristoteles » gegeniiber, als ob jede Text-
auslegung einer Verdrehung der Lehre gleichkime, niher einzugehen, fragen
wir, ob es moglich ist, auf dem von ihm bezeichneten Wege festzustellen,
ob Ockhams Aristotelesauslegung getreu ist. Eine solche Untersuchung
kann u. E. nur auf dem Wege des Vergleichs erzielt werden, wie denn
auch M. des Ofteren im Lauf seiner Studie (S. 65, 72, 73, 120, 197, 237)
trotz seiner methodischen Vorsiatze Ockhams Lehren mit denen des « wah-
ren Aristoteles » vergleicht. Ein viel eingehender Vergleich wiare natiirlich
notwendig gewesen und hitte wahrscheinlich zu einem ganz andern Ergebnis
gefiithrt.

Von bleibendem Wert an M. s Buch ist also blo die Darstellung der
Logik Ockhams, die einen bedeutsamen Fortschritt tber das bis jetzt
bekannte hinaus bildet. Nutzlicher wire allerdings gewesen, wenn M. statt
dieser Studie eine brauchbare Edition der Summa totius logicae Ockhams
mit Einleitung und Kommentar veranstaltet hitte.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miiller O. S. B.

A. Garvens : Die Grundlagen der Ethik Wilhelms von Ockham. —
Miinster i. W., Aschendorff. (Separatabdruck aus « Franziskanische Studien »
1934) 80 SS.

Diese vortreffliche Monographie gibt uns einen sehr klaren und ge-
nauen Einblick in die Hauptlehren der Ethik des Wilhelm von Ockham.
Die Verfasserin weist im einzelnen darauf hin, wie Ockham seinen Grund-
satz von Gottes unumschranktem Willen als die oberste Norm der Sitten
ganz konsequent durchfithrt und nicht einmal vor den extremsten Folge-
rungen, wie Leugnung der Lex aeterna, relativistische Bestimmung des
Guten und Bosen usw. zuriickschreckt. Wir sehen auch, wie die ethi-
schen Grundlehren bei Ockham auf seiner Metaphysik mit der Leugnung
einer allgemeinen Zielstrebigkeit in der Natur und der Annahme einer
absoluten Freiheit des menschlichen Willens grinden. Den EinfluB der
ockhamistischen Logik sieht man in manchen Begriffsbestimmungen, wie
z. B. der Konnotation, die in der Ethik ihre Anwendung finden. Fur
Zuverlissigkeit geben die zahlreichen, gut gewahlten Zitate aus Sentenzen-
kommentar und Quodlibeta und einige Vorbemerkungen iiber deren Text-
iberlieferung geniigende Gewdhr. Die Schrift, die der philosophischen
Fakultit der Universitit Minster als Dissertation vorgelegt wurde, bildet
einen niitzlichen Beitrag zur Ockham-Forschung.

Rom, S. Anselmo. J. P. Miller O. S. B.



	Literarische Besprechungen

