
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 28 (1950)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Sur la certitude de la foi

L'étude de l'acte de foi ne cesse de solliciter les esprits. A son tour,
dom Illtyd Trethowan, de l'abbaye bénédictine de Downside, y consacre
un volume, léger dans la main, mais lourd de réflexion 1. La sincérité de
cette recherche est évidente et elle suscite d'emblée la sympathie. Nous
irons droit à l'essentiel. Car l'étude théologique est ici précédée d'une étude
purement philosophique, que nous ne voulons pas examiner pour elle-
même ; et la pensée propre de l'auteur s'entoure d'un luxe de critiques
dirigées sur les théories des autres, qu'il n'est pas nécessaire non plus d'examiner

en détail. Disons donc tout de suite que l'acte de foi est abordé dans
ce livre par le côté de sa certitude. Le fidèle affirme ; il prononce à l'égard
des vérités qu'il croit un oui sans réserve. Voilà l'un des caractères bien
établis de la foi ; si le doute quelquefois la traverse, il n'est pas de son
essence. Or, comment la certitude de la foi est-elle possible? Dom Trethowan
n'a pas d'autre question. Pour la résoudre, il fait jouer encore des
considérations préalables sur le rapport de la connaissance naturelle de Dieu
et de la connaissance surnaturelle, que nous n'allons pas davantage retenir.
Mais il doit bien aborder à la fin l'analyse de l'acte de foi. Et tel sera l'objet
propre de nos remarques.

A plusieurs égards et jusqu'à un certain point, l'effort original et vigoureux

dont ce livre témoigne ne peut que satisfaire le théologien thomiste.
L'auteur ne se donne pas pour tâche de retrouver la pensée du Docteur
angélique ; on regrettera que son information thomiste soit toute tirée
d'ouvrages modernes qui, pour être solides et pénétrants, néanmoins ne
remplacent à aucun degré la méditation du maître. Avec cela, quelques-unes
de ses insistances ou revendications coïncident avec la théologie authentique

de saint Thomas. Il entend disjoindre tout d'abord la constitution de
la foi des motifs de crédibilité. Ces derniers se réfèrent en effet aux signes de
la révélation. La foi au contraire adhère à la révélation même. Une tentative

comme celle du P. Rousselot, où la perception des signes est déclarée
surnaturelle, si elle a le mérite de refuser pour la foi un statut simplement
rationnel, méconnaît encore les exigences intrinsèques de son assentiment.
On est heureux de voir les théologiens d'aujourd'hui s'accorder de plus en
plus sur cette nécessité de situer à l'intérieur de la foi la qualité surnaturelle
qui lui revient à coup sûr. Par le moyen d'une comparaison instituée avec
saint Thomas, le R. P. J. De Wolf, S. J., avait marqué récemment ce que

1 Dom Illtyd Trethowan, Certainty, philosophical and theological.
Westminster, Dacre Press, 1948, vm-170 pp.



Literarische Besprechungen 215

gardent de maladroit les explications du P. Rousselot Du point de vue
de la certitude notamment, l'appréhension surnaturelle des motifs de
crédibilité ne fait encore que renforcer la raison naturelle dans l'une de ses

fonctions propres ; or, c'est de la foi même, tient dorn Trethowan, que doit
provenir la certitude de la foi. Dans le même sens, ce livre tend à mettre
en valeur le caractère théologal de l'acte de croire. Car s'il est vrai que
le message divin nous est présenté par l'Eglise, nous ne nous en tenons pas
à affirmer des propositions au nom de l'autorité de l'Eglise. La foi opère une
union de l'esprit avec Dieu même ; et c'est après tout pour la raison que
nous adhérons à Dieu que nous nous inclinons devant l'enseignement de
ses ministres. La formule suivante le dit excellemment : « Lorsque nous
considérons les motifs de crédibilité, nous pouvons dire que l'Eglise nous
conduit à Dieu. Lorsque nous parlons de l'acte de foi, nous devons dire que
Dieu nous conduit à l'Eglise » (p. 164). Louons pareillement l'intention de
restaurer l'intellectualisme de la foi. Car il est sûr que la foi est constituée
dans l'intelligence, quelque concours qu'elle reçoive de la volonté. Dans le
but d'en manifester la qualité surnaturelle, nombre d'auteurs, hostiles à

la foi rationnelle, ont fait valoir la charge d'affectivité faute de laquelle
cette vertu périrait. Mais plus d'un ne l'a fait qu'au détriment de la qualité
intellectuelle de la foi. On a plaisir à saluer, dans la littérature théologique
d'aujourd'hui, un livre où les droits de l'intelligence sont résolument
défendus. Tel n'avait pas été le cas au même degré avec le gros ouvrage de
M. R. Aubert 2, encore qu'il ne soit pas sans parenté, en certaines de ses

parties, avec l'étude que nous recensons.
La manière dont l'auteur comprend et justifie la certitude de la foi

doit marquer malheureusement la limite de notre accord. Elle provient,
à son gré, d'une évidence surnaturelle de Dieu comme révélateur. Toute
certitude, estime-t-il, est due à une vue intuitive de la réalité. Il n'en saurait
être autrement de la foi. L'inefficacité des autres explications, longuement
établie dans le livre, conduit à l'exigence spéciale ainsi énoncée. Et comme
preuve positive, ne suffit-il pas d'invoquer l'affirmation de la révélation
divine, présente au sein de l'acte de foi, et qui doit être référée, non à la
crédibilité rationnelle (on l'a dit tout à l'heure), mais à une mystérieuse
appréhension de Dieu, inséparable du don de la foi- Ici se situe la critique
intentée par l'auteur à la thèse thomiste selon laquelle l'objet formel de la
foi échappe à l'évidence : car on se condamne du même coup, dit-il, à reporter
sur la volonté la responsabilité d'une certitude qui est cependant de nature
intellectuelle. Il vaut la peine de s'en expliquer plus au long avec dom
Trethowan.

La foi pour lui est adhésion de l'intelligence aux vérités de la révélation
et pour le motif qu'elles sont révélées. Fort bien. Mais d'où vient que ce
motif a le pouvoir de faire affirmer par l'intelligence des vérités qu'elle ne
pénètre pas et qu'elle est incapable à jamais de se démontrer Avec la
plupart des théologiens, l'auteur à ce propos parle de l'autorité divine. Le

1 Voir le compte rendu de l'ouvrage dans cette revue, 25 (1947), pp. 347-349.
2 Voir le compte rendu publié par cette revue, 24 (1946), pp. 214-235.



216 Literarische Besprechungen

mot est ambigu, car il pourrait s'entendre comme un droit à se faire obéir.
Mais entendons-le dans l'ordre intellectuel et comme désignant la qualité
exceptionnelle d'un témoin dont les paroles indubitablement véridiques
emportent l'adhésion. Or, une telle autorité en définitive procède de la
connaissance certaine que Dieu possède des vérités qu'il révèle. Lui sait. Et
parce qu'il sait, je l'en crois. Toute foi dans un esprit prend appui sur la
science présente dans un autre esprit. Une vérité ne peut être que sue
quelque part. Si je l'affirme sans la savoir, cet acte se justifie sur le fait
qu'un autre que moi la sait. Tel est le motif propre de la foi. Et au delà de
ce motif, il n'y en a plus. Tandis que la question posée par nous un peu
plus haut a un sens (d'où vient que la condition d'être révélé par Dieu
détermine mon intelligence à affirmer comme vrai le contenu de cette
révélation), il serait sans signification de demander : d'où vient que je crois
ce que Dieu sait Répétons-le : la justification dernière de toute adhésion
de l'intelligence est dans la science, ou mieux la vue de l'objet affirmé. La
foi en général n'est rien d'autre que la communication établie entre un
esprit qui ne voit pas et un esprit qui voit, de telle sorte que la connaissance
de celui-ci passe dans l'esprit qui ignore, mais sous les espèces de
l'affirmation seule, dans l'obscurité. La foi dont nous parlons opère cette
communication entre l'esprit de l'homme et l'esprit de Dieu. Nous croyons ce que
Dieu sait et que nous ne pouvons savoir ; nous le croyons rigoureusement
et définitivement parce que Dieu le sait. La première conclusion du traité
de la foi dans la Somme théologique, relative à l'objet formel de cette vertu,
n'a pas d'autre signification. Nous croyons, dit saint Thomas, à cause de
la Vérité première ; la Vérité première est cela propter quod creditur. Il est
parti, lui aussi, du fait et du motif de la révélation : « Non enim fides de

qua loquimur assentit alicui nisi quia est a Deo revelatum ». Mais il ne s'en
tient pas là. Et du motif ainsi énoncé, qui n'est encore que celui qui tombe
sous notre appréhension, il passe au motif suprême et caché d'où la foi
reçoit son statut incomparable : « Unde ipsi veritati divinae innititur tanquam
medio » (II-II q. 1 a. 1). Du même coup, la foi ne peut qu'atteindre, comme
son objet matériel, la réalité divine, les propositions prenant rang seulement
A'objectum ex parte nostra {ibid., art. 2). Les thomistes ne pouvaient donc
faire autrement que de tenir la thèse à quoi vont les reproches de dorn Tre-
thowan, à savoir que l'objet formel de la foi n'est pas vu mais cru. A la
vérité, cette façon de parler est peu satisfaisante : car ce qui est cru, ce sont
les vérités tombant sous l'assentiment de la foi ; tandis que l'objet formel,
nous l'avons dit, est celui à cause duquel on croit ce que l'on croit. Mais il
est sûr que cet objet formel ne consiste pas dans une connaissance de mon
esprit, ainsi qu'il advient dans les sciences humaines ; il consiste dans la
connaissance de Dieu sur laquelle prend appui l'esprit du croyant. La
différence entre les deux termes marque la distance qui sépare la position de
dom Trethowan de celle de saint Thomas. Et l'on jugera peut-être que cette
dernière n'est pas la moins pénétrante en ce qui concerne l'analyse de la foi.

De la position de saint Thomas il ne suit pas que la connaissance de la
révélation soit absente de l'acte de foi. Nous avons entendu au contraire
ce théologien nous dire que la foi dont il parle n'accorde son assentiment



Literarische Besprechungen 217

que pour autant qu'il y a révélation divine. Et il s'agit, bien entendu, de
la révélation divine connue comme telle. Le fidèle a bel et bien conscience
d'adhérer parce que Dieu a révélé ces vérités qu'il croit ; il sait quelle autorité
Dieu révélant détient sur son esprit. Dom Trethowan a cent fois raison de
le dire. Et l'on voit en même temps que le transfert en Dieu du motif de la
foi, dont nous parlions plus haut, n'a rien de commun avec la « foi
d'autorité » de Billot : car celle-ci s'oppose à une foi qui engage la connaissance

du témoignage divin comme vrai et qui se trouve proscrite comme
réfractaire à la qualification surnaturelle de la foi. Mais nous ne pouvons
confondre une telle connaissance avec le motif même de la foi, compris
dans la structure de cette adhésion. Ou bien elle se vérifie comme une
connaissance naturelle, dans le cas où la raison humaine s'est démontré ou a
perçu avec évidence que Dieu est l'auteur du message entendu (ainsi à coup
sûr chez le premier homme avant le péché et analogiquement chez l'ange
in via). Ou bien elle se vérifie comme connaissance surnaturelle, pour autant
que la grâce de la foi inclut la persuasion et confère la certitude que Dieu
a parlé. La doctrine thomiste de l'instinctus interior, considéré comme
l'une des causes qui induisent l'esprit à croire, rejoint bien cette connaissance

surnaturelle de la révélation que nous venons de dire (II-II q. 2 a. 9

ad 3m). Toutefois, même surnaturelle, la connaissance ou évidence de Dieu
comme révélateur ne serait prise comme motif de la foi qu'au prix d'une
analyse tronquée de l'acte de croire, comme si nous croyions parce que nous
savons que Dieu a révélé et non pas parce que Dieu sait ce qu'il nous a
révélé. En somme, l'insistance de l'auteur à réclamer une évidence de Dieu
comme révélateur dénonce qu'il n'est pas allé jusqu'à atteindre l'intime
de la foi : il traite en objet formel ce qui n'est encore qu'introduction. Ou
bien, si l'on veut, il ne fait pas la différence entre l'évidence in communi
et l'évidence in speciali que distingue soigneusement saint Thomas
(ibid., q. 1 a. 4 ad 2m). Dom Trethowan a voulu disjoindre la foi des motifs
de crédibilité. Il a seulement substitué à la connaissance des signes une
certaine intuition de Dieu. Mais celle-ci, relative à l'acte révélateur, se

tient, comme les motifs de crédibilité, du côté des causes invitant ou pressant
l'esprit à prononcer son oui ; elle ne nous transporte pas au dedans essentiel
de l'acte de foi. Nous nous expliquerions par une insuffisance pareille
l'opinion de dorn Stolz, rapportée d'après des notes inédites (pp. 81-82, 97),
selon laquelle le motif de la foi doit être vu et non pas cru. La différence
des deux auteurs est que dorn Stolz semblait se contenter d'une vue
surnaturelle portant sur l'autorité de la proposition révélée, tandis que son confrère
anglais entend que le fidèle ait une certaine vue de Dieu même.

Contre la thèse de dorn Trethowan, l'objection ne peut manquer d'être
formulée qu'elle menace l'obscurité de la foi. Le chapitre 11 de l'épître aux
Hébreux ne permet là-dessus aucune hésitation : la foi a pour objet les
réalités invisibles. Il est curieux que cette donnée capitale ne soit pas rappelée
dans le livre dont nous parlons (dont on serait enclin à dire qu'il est l'œuvre
d'un philosophe faisant de la théologie plutôt que d'un théologien). Et
comment l'âme religieuse ne serait-elle pas saisie par l'affirmation de l'Ecriture

et par les exemples qui l'accompagnent Croire c'est ne pas voir. Cet



218 Literarische Besprechungen

acte conjoint la non-vision d'une vérité avec l'engagement le plus résolu
de l'esprit dans le sens de cette vérité même. L'auteur dira qu'il entend
bien que les vérités révélées nous demeurent obscures. Sans doute. Mais
il ne peut entendre autrement qu'en termes de connaissance le motif pour
lequel nous les croyons. Où le motif est vu, l'obscurité essentielle de la foi
n'est plus sauvegardée. Si même il n'est vu que faiblement, selon un mode
de connaissance non conceptuelle, mais vécue, comme veut dom Trethowan,
nous ne laissons pas d'être ramenés à une clarté présente en nous. Au
contraire, rien ne sauvegarde mieux l'obscurité de la foi que le motif assigné

par saint Thomas puisqu'il est à prendre en Dieu, dont la science ne passe
en l'esprit du fidèle qu'en se défaisant pour ainsi dire de sa lumière. On
sait que le lumen fidei, tel que l'entend saint Thomas, ne porte aucune
atteinte à cette obscurité qui figure dans la définition de la foi. Le fidèle
croit vrais les articles de foi. Selon dom Trethowan, on devrait dire qu'il
les sait vrais. Cet auteur est si peu préoccupé de la difficulté que nous
soulevons qu'il arguë de la foi à partir des connaissances surnaturelles qui en
sont présentées comme le perfectionnement : si la contemplation mystique,
dit-il, est une certaine connaissance immédiate de Dieu, comment la foi,
que l'on avoue être le principe de cette contemplation, ne comporterait
pas déjà, quoique à un moindre degré, une semblable connaissance L'argument

occupe dans le livre une place assez étendue. Mais il manque son but.
On pourrait dire tout d'abord que juger de la foi à partir de la contemplation
mystique, c'est prendre pour principe d'explication une donnée au moins
aussi mal connue que la chose qu'elle doit expliquer. Admis néanmoins,
comme il se doit, que l'ordre surnaturel possède avec les dons intellectuels
du Saint-Esprit ses habitus de connaissance, où les réalités divines deviennent
l'objet d'une certaine intelligence et d'une certaine sagesse, on ne déduirait
de là la constitution de la foi qu'en vertu d'une confusion : car toute
connaissance surnaturelle proprement dite ne peut que procéder de l'assentiment

obscur d'abord accordé à la vérité de Dieu, pour la raison que c'est
seulement sous la forme d'une foi que s'établit le rapport entre
l'intelligence créée et la réalité divine, qui est mystère. Dieu ne nous devient
objet intellectuel qu'à la condition d'être cru. Prétendre le connaître d'abord,
c'est le laisser échapper. La distinction formelle de la foi et des dons
intellectuels du Saint-Esprit, qui n'a pas les faveurs de dom Trethowan,
est destinée à mettre en évidence ce privilège de la foi dans l'ordre surnaturel
de la connaissance ; seule entre tous les habitus ordonnés à la vérité divine
(et qui l'accompagnent indissolublement dans l'âme en état de grâce), elle
a rang de vertu théologale. Nul ne connaîtra jamais Dieu, s'il n'a commencé

par consentir à l'invisible. Sous prétexte aussi qu'elle est le commencement
de la vision éternelle, on dénaturerait la foi en faisant d'elle une connaissance

proprement dite ; c'est bien plutôt parce qu'elle adhère à l'invisible
qu'elle inaugure pour notre intelligence une carrière qui se consommera
dans la découverte éblouissante de Dieu. L'analogie de la disciplina, invoquée
à ce propos par saint Thomas (II-II q. 2 a. 3), rend fort persuasif le rapport
ainsi compris de la foi avec son achèvement suprême.

Un inconvénient de surcroît aggrave l'objection qui vient d'être faite.



Literarische Besprechungen 219

A ériger en motif de la foi une connaissance présente dans le sujet croyant,
ne ruine-t-on pas en effet la qualité théologale de la foi L'auteur est fort
attaché à celle-ci, nous l'avons dit. Il entend que la foi institue de l'homme
à Dieu une relation immédiate. Il n'a établi sa thèse qu'en vue de donner
Dieu même pour objet à l'intelligence humaine. Mais en voulant que celle-ci
adhère à Dieu au nom d'une perception qu'elle a de Dieu, ne ramène-t-il
pas la foi, contre son gré, à un assentiment formellement humain
Rappelons-nous la doctrine de saint Thomas sur l'objet formel : il consiste dans la
Vérité première, il se prend du côté de Dieu. A ce prix, oui, la foi est impression

en notre intelligence de la science divine. On compromet inévitablement

cette sublimité de la foi lorsqu'on en situe le motif dans l'homme.
Car dans une telle doctrine le fidèle croit ce que Dieu révèle pour la raison
qu'il sait et connaît que Dieu a révélé. Il n'importe en rien que cette connaissance

soit naturelle ou surnaturelle. Dans les deux cas, elle est connaissance

de l'homme. Elle signifie une lumière dans son esprit. Elle est nécessairement

à sa mesure. Dom Trethowan a refusé comme motif de la foi la
perception même surnaturelle des motifs de crédibilité parce que, disait-il,
cette perception ne fait encore que renforcer un pouvoir naturel de la raison.
Mais la perception de Dieu qu'il y substitue, toute surnaturelle qu'elle est,
ne fait elle aussi que renforcer l'esprit humain. On ne sort pas de l'homme.
On qualifie la foi humainement. Certes, il faut bien que le motif de la foi
ait une attache dans notre esprit, puisque c'est nous qui croyons. Aussi
avons-nous dit que le motif initial de la foi est la conviction de Dieu comme
révélateur. Mais tel n'est pas son motif formel. Les vérités révélées par
Dieu sont croyables formellement parce que Dieu les connaît. Le fidèle ne
prend pas appui sur sa propre connaissance, fût-elle une connaissance infusée

par la grâce en son âme. Ipsi veritati divinae innititur tanquam medio. Il
opère ce bond. Dieu n'est atteint par nous que selon le mode de la foi ;

mais selon ce mode, il est réellement atteint. La foi de sa nature dit le

passage de l'homme à Dieu comme point d'appui de l'assentiment. Dans
la thèse de dom Trethowan, il est impossible de concevoir la foi en ces
termes. Mais alors, est-elle encore la foi

Si la foi est ce que nous venons de dire, comment ne serait-elle pas
certaine incomparablement Et comment sa certitude ne concernerait-elle
pas rigoureusement l'intelligence L'auteur que nous étudions a voulu
maintenir l'un et l'autre points. Il ne l'a pas fait sans les inconvénients que
nous venons de dire. Mais il n'y est pas non plus parvenu dans la mesure où
le permet la théologie de saint Thomas. Car si la foi prend appui sur la
vérité de Dieu, sa certitude ne peut être que proprement divine. Nous
sommes certains, fidèles, de ce que nous affirmons, pour la raison que nous
affirmons cela que Dieu sait et au nom de la science qu'il en a. Sur le point
de la certitude, la foi signifie la même substitution de la pensée de Dieu
aux pensées humaines que nous avons indiquée à propos de son motif.
Certitude de Dieu habitant un esprit humain. Aussi dépasse-t-elle, chose

étrange, la certitude qui appartient aux premiers principes de notre
intelligence, par conséquent aux conclusions démontrées de la science :

« Fides est certior tribus praedictis (les vertus intellectuelles d'intelligence.



220 Literarische Besprechungen

de science, de sagesse), quia fides innititur veritati divinae, tria autem
praedicta innituntur rationi humanae » (II-II q. 4 a. 8). D'un côté, nous
sommes certains comme hommes ; à rester dans l'ordre de la connaissance
humaine, une telle certitude est indépassable ; si néanmoins elle est dépassée,
c'est que la certitude dont on parle est empruntée d'une autre intelligence.
Combien cette théologie rencontre l'Ecriture, il n'est pour l'apercevoir que
de se rappeler la force extraordinaire avec laquelle saint Paul a parlé de
sa prédication et de l'assentiment qu'elle commandait ; en la recevant, les

nouveaux convertis ont cédé non à une parole d'homme mais à l'énergie de
la puissance souveraine de Dieu (voir entre autres textes Ephésiens, 1, 19).

En fondant la foi sur une évidence surnaturelle dans l'esprit du fidèle,
dorn Trethowan a cru se donner le seul moyen de défendre la note de
certitude attachée à la foi et de la concevoir comme appartenant proprement
à l'intelligence. Oui, lui dirons-nous, si la foi se constituait comme chose
de l'homme, purement et simplement, à l'instar des autres habitus intellectuels

; mais il est de la nature de la foi de se constituer dans l'homme comme
participation de la connaissance de Dieu, au point que son objet formel se

prend de Dieu et n'est rien d'autre que la Vérité première. Dès lors, sa
certitude, si elle doit être rattachée à une évidence, dépend de l'évidence
que possède en Dieu la connaissance divine ; pour nous, nous participons
de la connaissance divine selon le mode obscur de la foi. Et c'est pourquoi
la foi théologale nous offre ce spectacle singulier d'une certitude extrême
coïncidant avec l'inévidence de ce qui est affirmé. Cette disjonction de la
certitude d'avec l'évidence de l'esprit certain ne peut s'autoriser d'aucun
autre exemple. Nous avouons sans peine qu'elle n'est valable et n'a de sens

que dans la foi théologale. Mais c'est aussi que la foi théologale est seule
de son espèce parmi les habitus de l'intelligence. A juger d'elle à partir
des considérations philosophiques (et c'est bien la méthode qu'a suivie
dorn Trethowan), on risque invinciblement de la ramener au type commun.
Saint Thomas lui-même n'a pas conçu du premier coup la certitude de la
foi dans les termes qu'on vient d'évoquer. Il commença par faire appel à
la volonté. Il attribua la fermeté de l'assentiment dans l'intelligence à la
motion de la faculté appétitive : car où fait défaut l'évidence, il estimait
que la certitude ne pouvait être que d'origine volontaire. Telle est exactement

la position que dorn Trethowan refuse : il la qualifie de volontarisme
et d'obscurantisme ; il entend que la certitude de la foi soit intellectuelle
et non pas affective. A la bonne heure. Saint Thomas s'est fait la même
difficulté. Mais il l'a résolue tout autrement que notre moderne auteur.
Il n'a pas invoqué une illumination de l'intelligence, ce qu'il eût tenu pour
une solution de désespoir, puisqu'elle ne respecte pas l'obscurité de la foi.
Il a fait dépendre la certitude de la foi de la certitude de Dieu, puisque
aussi bien le motif formel de la foi est à chercher en Dieu. Il acceptait par
là de déplacer en Dieu la cause d'une certitude qui se trouve cependant
comme en son sujet dans l'esprit humain : mais la foi n'est-elle pas justement
dans l'esprit humain l'impression de la science de Dieu Contrairement à
ce que pense dorn Trethowan, un mot comme celui que nous venons
d'employer ne reste pas vague sous la plume de saint Thomas. Il ne fut



Literarische Besprechungen 221

pas facile d'en pénétrer l'entière signification. Mais la Somme théologique
nous offre le témoignage que saint Thomas l'a pris au sérieux et qu'il en a
tiré les dernières conséquences.

L'auteur s'est rendu d'autant plus difficile une telle façon de concevoir
la certitude de la foi qu'il a commencé par lier la certitude à l'évidence,
comme par définition ; alors que la certitude dit essentiellement la fermeté
de l'adhésion, sans qu'on doive préjuger encore du mode selon lequel
l'intelligence atteint son objet. Il se trouve que dans la foi l'objet est atteint
et affirmé selon l'inévidence. Il est sûr que la certitude entraîne de soi chez

qui est certain la conscience de l'être. Il en va bien ainsi chez le fidèle. Et
c'est pourquoi saint Thomas, qui a nié que le juste connût certainement la
grâce présente en son âme, a admis que de la foi présente en son intelligence
le fidèle possédât la certitude (I-II q. 112 a. 5 ad 2m). Mais autre chose
cette certitude réflexe et expérimentée, autre chose la certitude directe
dont nous parlions. Celle-ci n'est pas conscience de l'objet ; elle consiste
dans son affirmation. De là suit que la qualité de la certitude ne se mesure
pas formellement sur l'évidence dans le sujet, mais sur la vérité de l'objet
affirmé. Il est des objets contingents et des objets nécessaires ; il est des

vérités créées et la Vérité première. Cette différence est décisive en ce qui
concerne la certitude. Elle permer d'attribuer à la foi la plus forte des
certitudes comme elle a le plus véritable des objets. Dans la partie
philosophique de son livre, dorn Trethowan a montré juger de la certitude en
termes de psychologie plutôt que d'objectivité. Il était mal préparé de ce
fait à reconnaître la certitude de la foi, prise tout entière de la cause objective
de l'assentiment.

De ce qui précède, il ne suit pas que la volonté soit évincée de l'acte de
foi. Il nous reste à justifier devant dorn Trethowan ce concours volontaire
que maintient et revendique la théologie thomiste, en le montrant parfaitement

conciliable avec l'intellectualisme. La volonté est requise dans l'acte
de foi parce que l'objet auquel on croit manque d'emporter de lui-même
l'assentiment de l'intelligence ; il est privé de cette efficacité contraignante
pour la raison qu'il est inévident. Et la volonté est en mesure de suppléer
ce qui manque du côté de l'objet intellectuel parce que la vérité, avec l'acte
d'adhérer qui y correspond, peut être jugée bonne, si même l'adhésion doit
constituer pour l'intelligence une sorte d'assujettissement ; et parce qu'il
est de la compétence de la volonté de mettre en mouvement au service du
bien la puissance intellectuelle. Il est important de comprendre que l'objet
de l'intelligence se prête à devenir objet de volonté, en ce que la raison de
bien lui est attribuable. Ainsi ménagé le concours de la volonté, il y a place
dans l'acte de foi pour une intervention affective extrêmement variée et
vigoureuse. Là-dessus, la théologie thomiste ne le cède en générosité à

aucun volontarisme. Mais il n'en provient aucun détriment pour l'intellectualisme

de la foi. Celle-ci consiste bien dans l'affirmation d'une vérité et
nous avons dit déjà que son motif formel s'énonce pareillement en termes
de vérité. Il n'en va nullement comme si la foi n'avait d'autre intérêt que
d'être une démonstration de religion, d'obéissance ou d'amour. Ces
dispositions affectives se tiennent toutes du côté de la cause motrice ; et elles



222 Literarische Besprechungen

s'ordonnent à un acte qui possède son espèce propre et sa valeur intrinsèque.
Mais comment, demande dorn Trethowan, la volonté peut-elle suppléer
l'évidence L'objet ne devient pas évident du fait que la volonté meut
l'intelligence à y adhérer. Nous répondons que l'objet n'a pas à devenir
évident. Il cause dans l'inévidence la certitude que nous avons décrite.
Nous n'attribuons à la volonté dans la foi aucun pouvoir illuminateur.
Elle supplée seulement l'efficacité motrice que détient l'évidence au regard
de l'intelligence. Et la volonté peut ainsi mouvoir parce que là où fait
défaut l'évidence de la vérité, le bien de la vérité n'est pas nécessairement
aboli. Grâce à la motion reçue dans ces conditions, l'intelligence adhère
à son objet et la foi se constitue dans cette puissance de l'âme selon la
structure propre de l'adhésion intellectuelle. Dom Trethowan pense que le
thomisme va chercher maladroitement du côté de la volonté le principe
et motif que lui-même situe dans une évidence surnaturelle de Dieu. On
aura compris déjà qu'il n'en est rien. Le thomisme se refuse à introduire
aucune évidence dans le motif de la foi. Et il distribue de telle sorte les rôles
entre les deux facultés que la foi, débitrice de la volonté, garde cependant
l'intégrité de sa constitution intellectuelle.

L'auteur du petit livre dont nous venons de dégager et de critiquer la
thèse principale s'est frayé une voie personnelle. Si même il n'a pas touché
juste, il met ses lecteurs dans la nécessité de vérifier leur pensée. C'est une
sorte de service dont on lui demeure obligé. Au terme de cette étude, nous

croyons quant à nous mieux discerner que la théologie de saint Thomas,
pour répondre avec un parfait équilibre aux exigences diverses de l'acte de

foi, n'a eu besoin que de concevoir la dignité incomparable de l'assentiment
par où l'esprit de l'homme correspond à la révélation de Dieu.

Fribourg (Suisse). Th. Deman O.P.

Philosophie

H. Conrad-Martius : Bios und Psyche. Zwei Vortragsfolgen. — Hamburg,

Classen & Goverts. 1949. 141 SS.

Das Buch enthält vier Vorträge. Die beiden ersten wurden an den
Salzburger Hochschulwochen 1948 gehalten über « die schöpferische
Entwicklung des Lebendigen » ; die beiden letzten an der religiös-wissenschaftlichen

Ärztetagung 1948 in Ellwangen über « Grundstrukturen des Leib-
Seele-Verhältnisses ». Doch gehören alle Vorträge thematisch innerlich
zusammen : ein äußerst konziser Aufriß einer Metaphysik des Lebendigen,
die zuletzt in das anthropologische Problem ausmündet. Es ist
bemerkenswert, wie die von der Phänomenologie herkommende Verfasserin in
ihren Letztdeutungen mitten in thomistisches Lehrgut hineingeführt wird ;

sie vertritt z. B. einen äußerst konsequenten und bis in feinste Details
durchgedeuteten Hylomorphismus.

Die schöpferische Entwicklung des Lebendigen ist entweder
Einzelentwicklung (Ontogenie) oder Stammesentwicklung (Phylogenie).



Literarische Besprechungen 223

Der 1. Vortrag untersucht das Problem der Ontogenie : Aus welchen
Voraussetzungen versteht es sich, daß der Einzelorganismus aus dem Ei
zum vollen Individuum herausgestaltet wird Der Streit wogt hier
zwischen den mechanistisch orientierten Präformisten, den Neovitalisten und
den epigenetischen Ganzheitsbiologen. Diese Thesen werden ontologisch
scharf durchgemustert und jede von ihnen als zu leicht befunden. Die
Fundamente müssen tiefer gelegt werden. Der Organismus hat metaphysische

Wurzelgründe, aus denen heraus erst das Entelechiale einerseits,
das Ganzheitliche anderseits verstanden werden können. Der Organismus
ist in sich selber aus einer doppelten Seinsgrundlage erstellt : einem passiven,

transphysisch-materiellen Wesensstoff (materia prima) und einer aktiven

wirkmächtigen Wesensentelechie. In der Entelechie selber sind drei
unauflöslich ineinander gegliederte Momente zu unterscheiden : 1. die
grundlegende Wesensentelechie selber, die das typische Artwesen begründet
und erhält ; 2. die Bildungsentelechie, die die organisierenden Wirkpotenzen
erweckt ; 3. die zielursächlich wirkbereiten Gestaltungspotenzen, die die
Organisation der physischen Keimmaterie faktisch unmittelbar leisten,
wenn sie durch Auslösungsreize enthemmt werden ; 2. und 3. werden aus
dem Wesensstoff durch die Wesensentelechie herauserzeugt.

Von größter Wichtigkeit ist, daß auch der « feste materielle Bodenbelag

» (die subatomaren Elementarteilchen) nach unten hin auch noch
durchstoßen wird. Leben besteht nicht einfach darin, daß ein anorganisches
System fertiger Teilchen durch einen vitalen Faktor gesteuert wird.
Vielmehr werden, wie die Quantenphysik von sich aus zeigt, auch die
Elementarteilchen ihrerseits aus transphysischen Potentialitätsgründen herauf
durch entelechiale Aktualisierungspotenzen erst und immer wieder « in-
karniert » und so direkt in die lebendige Substanz hineingebildet. Aus
diesen inneren Seinskonstituenten ist der lebendige Keim bereits erstellt
und aus ihm heraus entwickelt sich dann in schöpferischer Eigenkraft
das Lebewesen. Also nicht nur Hylomerismus, sondern echter Hylomor-
phismus, durch den erst der Materialismus eindeutig überwunden wird.

Der 2. Vortrag behandelt das Entwicklungsproblem der Phylogenie.
Sind die systematischen Organisationstypen durch Abstammung auseinander

hervorgegangen (Deszendenztheorie), oder sind sie, so wie sie heute
sind, von allem Anfang an erschaffen worden Das Faktum einer phasen-
haften Entwicklung des lebendigen Kosmos und seiner Formniveaus läßt
sich heute nicht mehr bestreiten. Es kommt nur darauf an, wie man
diese Entwicklung deutet. Nun kann die Phylogenie ihren Weg nur über
die Ontogenie nehmen. Daher ist es klar, daß die Art und Weise, wie
das ontogenetische Problem gelöst wird, auch auf die Phylogenie abfärben
wird. So auch hier. Zunächst wird gezeigt, daß das Abstammungsproblem
durchaus nicht homogen ist, sondern für die höheren Systemgruppen bis
hinunter zum Familientypus negativ entschieden werden muß, da Abstammung
auf Grund innerer Organisationsverhalte in diesem Umfang nicht nachgewiesen

und auch nicht möglich ist. Dagegen können Gattungen und Arten
durchaus abgewandelt werden. Aber diese Abwandlung erfolgt nicht im Sinne
der Deszendenztheorie. Der Entwicklungsbegriff selber muß tiefer gefaßt



224 Literarische Besprechungen

werden, ähnlich wie in der Ontogenie : die wahrhaft evolutive, schöpferische
Mannigfaltigkeitssteigerung ist nur möglich auf Grund vorgegebener,
zielursächlich wirksamer Potenzen, die dem abwandlungsfähigen Organismus
bereits eingeschrieben sind. Entwicklung geht also auch hier aus wahrhaft

trans- und metaphysischen Lebensquellen hervor. Der mechanistisch
umgebogene Entwicklungsbegriff der Deszendenztheorie wird hier wieder
eine überaus sinnträchtige naturphilosophische Kategorie. -— Wie ist es
aber mit den höheren Systemgruppen (Stämme, Klassen usw.), die sich
wegen ihrer grundwesentlich verschiedenen Organisation nicht, auch nicht
im besagten Sinne, auseinander entwickelt haben können, anderseits aber
sicher in zeitlicher Zukzession in zeitlich weit voneinander abstehenden
geologischen Epochen aufgetreten sind Früher war die V. der Ansicht,
daß Gott eben in dieser Zeitenfolge die neue Systemgruppe je und je
erschaffen habe. Heute hält sie diese Deutung für unbefriedigend, weil
erst dann ein ausdrücklicher Eingriff Gottes angenommen werden solle,
wenn eine vollnatürliche Erklärung wirklich nicht mehr zu leisten sei.
Sie glaubt daher, daß Gott diese evolutiven, grandtypischen Wesensente-
lechien im Kosmos virtualiter bereitgelegt habe ; und wenn ihre Zeit
gekommen war, hätten sie dann den neuen Entwicklungsaufstieg eingeleitet.
Im Hintergrund dieser Auffassung steht die (theologische) Überzeugung
der Verf., daß der ursprünglich heile Kosmos durch den Sündenfall der
Engel desintegriert und daß durch diese Desintegrierung auch die Natur
in ihrer Materialität, Räumlichkeit und Zeitlichkeit ontisch deformiert
worden sei. So sei der Kosmos selber vergänglich geworden, und das
zeitliche Entstehen, wie es sich in der phylogenetischen Entwicklung zeigt,
sei eine Folge dieser inneren Deformierung des Kosmos. Der neugeschaffene
Mensch, in einem heilen Paradies örtlich eingehegt, hätte das Seine dazu
beitragen sollen, den unheilen Kosmos zur paradiesischen Höhe
zurückzuführen. Durch seinen eigenen Sündenfall sei er aber selber der
naturhaften Desintegrierung verfallen. Erst in der Auferstehung würde der
ursprünglich heile Kosmos wiederhergestellt. Diese « Metaphysik der Welt-
werdung » dürfte aber bei den katholischen Theologen (die Verf. ist gläubige

Protestantin nicht ungeteilten Beifall finden, von den philosophischen

Bedenken ganz abgesehen.
Die beiden folgenden Vorträge sind der schwierigen Frage nach dem

Verhältnis von Leib und Seele gewidmet. Hier stehen sich die dualistische
These (Leib und Seele zwei scharf getrennte Wirklichkeiten) und die
monistische Deutung gegenüber, die heute besonders in der Form einer psycho-
physischen Polaritäts- oder Aspektstheorie vertreten wird (Leib und Seele
sind ein und dieselbe Wirklichkeit in zwei Erscheinungsweisen, der physischen

und der psychischen, aus denen wir dann das, was wir Leib und
Seele nennen, herausanalysieren). Zwischen diesen beiden Extremen
entwickelt die Verf. eine Auffassung, die der irreduziblen Zweiheit von Leib
und Seele ebenso gerecht wird wie der metaphysischen Einheit der
seinsorganischen Leib-Seele-Ganzheit. Die Lösung dieses schwierigen Problems
findet die V. wiederum in der schon im 1. Vortrag erläuterten
Wesenskonstitution des Organismus. Die Seele « wohnt » nicht nur im Leibe und



Literarische Besprechungen 225

steuert dessen Vorgänge, sondern sie ist die Wesensentelechie, die sich
aus dem vorphysisch-materiellen Wurzelgrund in der Morphogenese den
ihr entsprechenden Körper erbaut und bis in die letzten Verästelungen
durchgestaltet und daher auch sinnvoll und artgemäß beherrscht. Diese
organismische Wesensentelechie nennen wir Seele. Auch die Pflanze hat
also eine Seele (ganz aristotelisch

Diese Durchseelung erreicht aber in den verschiedenen Lebensstufen
von Pflanze, Tier und Mensch je und je eine höhere Stufe der Zentrierung

: 1. In den Pflanzen ist die Seele ganz in den Pflanzenkörper
hinausgestaltet, mit ihm seinsmäßig völlig verwachsen, in ihm also objektiviert.
2. Im Tier dagegen ist die Seele nicht nur in den Leib hinausgestaltet,
sondern auch in sich hinein vertieft, behält daher im Körper eine «

subjektiv selbsthafte Position », kraft derer sie den Leib « hat » und ihn von
innen her empfindet und beherrscht. Darum ist das Tier, auch als
primitivster Einzeller, nicht nur ein Reflex-Automat, sondern bewegt seinen
Leib aus seinem eigenen Selbst heraus. Dieses tierische Selbst kann nun
drei Dimensionen psychischer Verwirklichung erlangen : a. bloß leib-seelisch,
wo das Seelische ganz leiborientiert bleibt (so bei den niedern Tieren etwa
bis zu den Fischen hinauf) ; b. affektiv-seelisch, das seelische Selbst ins
Gefühlshafte ausgeweitet ; nicht nur zum Leib hinaus, sondern auch in
sich hinein orientiert ; c. geist-seelisch, über sich selbst hinaus, zu sich
selbst zurück orientiert. In diesem wohl weiteren Sinne nennt die V. auch
die Tierseele geistig und dem entsprechend willentlich (wenn auch nicht
frei). Diese Ausweitung des Begriffes Geist werden die Scholastiker, sicher
nicht zu Unrecht, bedauern, da Geist und Wille Prärogativen der
Menschenseele sind. 3. Im Menschen ist die Seele nicht nur selbsthaft, sondern
von Grund auf personal geprägt und kann in freier Selbstentscheidung
seine Handlungen bestimmen.

Diese Regionen des Seelischen sind so zu verstehen, daß in der
höheren Verwirklichung die niedereren eingeschlossen und von oben her
gesteuert werden. Im Menschen z. B. haben alle vier Lebensbereiche : das

Leibliche, das Leib-Seelische, das Affektiv-Seelische und das Geistige
dieselbe Einlenkungsstelle : das personal geprägte entelechiale Seelenselbst,
das sich durch alle vier Bezirke hindurch verwirklicht und sich in ihnen
ausdrückt. Gerade diese innige Verbundenheit von Leib und Seele machen
es möglich, daß Leibliches in Seelisches und Seelisches in Leibliches
einstrahlen kann. Die im Gefühlsraum sich abspielenden Affekte drücken
sich in leiblichen Empfindungen aus, sind aber mit ihnen keinesfalls zu
verwechseln ; sie stehen zu ihnen in einem echten Ursach-Wirkung-Verhältnis,

allerdings in der besonderen Form der « Ausdruckskausalität »

indem sich Seelisches in Leibliches « übersetzt ». Eben weil sich die Seele

ihren Leib von Grund auf selber erbaut hat, ist der Leib fähig,
Manifestationsfeld der Seele zu sein. Gerade hier zeigt sich, wie die Einsicht
in die ontologische Wesenskonstitution des Organismus das schwierige
Problem des Wirkensverhältnisses zwischen Leib und Seele verstehen hilft.

Schließlich wird noch das höchste Verwirklichungsgebiet der entele-
chialen Seele, das Geistige, in seinem Verhältnis zum Leib, speziell zum

Divus Thomas 15



226 Literarische Besprechungen

Gehirn, untersucht. Die menschliche Seele ist nicht nur etwas zum
Vegetativen und Animalischen Hinzukommendes, sondern sie ist von Grund
auf zum Leib, zum Leib-Seelischen und zum Affektiv-Seelischen
hingestaltet. Daher ist im Menschen das Vegetative und Animalische ganz
zum Menschlich-Personhaften hingedacht. Die Menschenseele ist die eine
und einzige Form ihres Leibes ; sie hat nicht nur wie die Tierseele eine
selbsthafte Eigenposition, sondern weit darüber hinaus eine existentielle
Selbständigkeit auch dem eigenen entelechialen Ursprungs selbst gegenüber.
Der Mensch ist also doppelt « geinnert » : in bezug auf den Leib (wie das

Tier) und in bezug auf sein eigenes Selbst, über das er daher in Freiheit
verfügen kann.

Aber obwohl die entelechiale Menschenseele die forma corporis ist,
ist sie doch als Geist und personales Ich dem Leib gegenübergestellt. Er
vermag daher nicht nur sinnlich zu erkennen, sondern auch das Logoshafte

alles Seins zu erfassen. Wie verhält sich nun der Geist zum Gehirn
Sind geistige Akte nicht vom Gehirn abhängig Sicher ist, daß sie nicht
« aus » dem Gehirn entstehen ; denn sie sind ja ihrer Natur nach
immateriell. Das Gehirn ist nicht die unmittelbare Befestigungsgrundlage des
Geistes und das Ermöglichungsfeld seiner Akte. Wohl aber ist das Gehirn
das physisch materielle Vehikel einer ihrerseits geistigen passiven Ermög-
lichungsgrundlage (intellectus possibilis die zur Verwirklichung alles
Geistigen nötig und das natürliche Ausdrucksgebiet des Geistes ist ; diese
ist dann ihrerseits physisch durch das Gehirn unterbaut. So ist das
Gehirn nur der mittelbare Fixierungsort der geistigen Akte als Fortsetzung
der unmittelbaren Selbsteinsenkung des Geistes. Aber wie die Gefühle
nur zur ureigenen Entfaltung kommen können, wenn sie sich leiblich
ausbreiten können, so können auch geistige Akte sich nur dann existentiell
niederlassen, wenn sie die Möglichkeit leiblich physischer Eindrucksbildung
haben. Auch hier liegt ein reales Kausalverhältnis vor, nicht nur ein
standpunktbedingter Aspekt. So wird auch hier wiederum die Zweiheit
von Leib und Geistseele wie ihre seinsorganische Verflechtung zu innigster
Einheit deutlich gemacht. Über den Abgrund zwischen Leib und Seele
wird der organisch verbindende Bogen gespannt. Es wird allerdings nicht
verheimlicht, daß es sich hier um höchst komplexe seinskonstitutionelle
Vorgänge handelt.

Was an diesen Vorträgen wie überhaupt am ganzen Philosophieren
von Frau Conrad-Martius erfreut, das ist das tiefbesonnene Eindringen
in die Wesensgründe des Seienden. In bewundernswerter Einfühlung wird
das Wesenseigene des lebendigen Kosmos mit sauberer begrifflicher
Präzision durchlichtet. Gerade wegen der auffallenden Konvergenz zu thomi-
stischen Überzeugungen in den entscheidenden Punkten (sie in vielfacher
Hinsicht vertiefend) wird der Naturphilosoph dieses Buch mit großem
Gewinn zu Rate ziehen, wenn auch zu vollem Verständnis die ausführlicheren

Werke der Verfasserin mitstudiert werden müßten (« Der
Selbstaufbau der Natur», Hamburg 1944; «Naturwissenschaftlich-metaphysische

Perspektiven», Hamburg und Heidelberg 1948/49 ; «Abstammungslehre»,

München 1949). In mehr zweitrangigen Fragen, wie etwa der



Literarische Besprechungen 227

« Geistigkeit » der Tierseele, dem « Ätherleib » des Menschen, den kosmischen

Entelechien u. ä. wird man vorerst die Fragezeichen stehen lassen.

St. Ottilien. Z. Bucher O. S. B.

P. Ortegat S. J. : Philosophie de la Religion. Synthèse critique des
systèmes contemporains en fonction d'un réalisme personnaliste et communau-
tère. 2 vol. — Louvain, Institut Sup. de Philosophie. 1948. 421 ; 417 pp.

Dieses Werk ist mehr als eine 2. Auflage des 1938 erschienenen,
gleichnamigen Buches desselben Verfassers. Denn dafür enthält es zu viele
Erweiterungen. Sie finden sich vor allem in der Darstellung des
Verhältnisses von Erkennen und Handeln, von Person und (kirchlicher)
Gemeinschaft. Ein ganz neuer Teil ist die in ihren Hauptzügen dargestellte
dialektische Theologie K. Barths, und die daran sich anschließende
Gegenüberstellung von Philosophie und Theologie, natürlicher und übernatürlicher

Religion.
Von der zweifachen Aufgabe der Religionsphilosophie, kritisch die

Möglichkeit, Entwicklung und Methode einer Philosophie der Religion zu
untersuchen und aus dem Gegebenen synthetisch das Wesen Gottes und
des Menschen, sowie beider Beziehungen herauszuarbeiten, beschränkt sich
der Verfasser auf die erste Aufgabe. Dabei werden aus Vergangenheit
und Gegenwart die bedeutendsten Lösungsversuche in logischer, nicht
geschichtlicher Reihenfolge auf ihren Wahrheitsgehalt geprüft. Alle auf Grund
rein empirischer Forschungsmethoden aufgestellten Theorien werden dem
religiösen Phänomen nicht gerecht. Sie lassen einen nicht geklärten und
auf diesem Wege nicht zu klärenden Restbestand zurück, der eine
überempirische, philosophische Betrachtungsweise fordert.

Im 1. Teil wird zunächst nach einer, für den Anfang brauchbaren
Begriffsbestimmung der Religion gefragt. Dabei stellt sich heraus, daß
weder von etymologischer noch religionsgeschichtlicher Grundlage aus das
Gewünschte zu finden ist. Wer die den jetzigen oder den früheren
Religionen gemeinsamen Züge zusammenstellt, erhält damit nur, was Religion
zu sein scheint, nicht, was sie ist und sein muß. Unmöglich ist es aber
auch, aus dem nicht gerade geringen Angebot philosophischer
Begriffsbestimmungen eine zum Ausgangspunkt zu nehmen. Auch die beste bliebe
ein Postulat, und die Philosophie darf sich solche Postulate nicht erlauben.

So wird denn statt einer eigentlichen Begriffsbestimmung eine
vorläufige Bezeichnung des religiösen Phänomens an den Anfang gestellt,
die so allgemein gehalten ist, daß jeder sie gelten lassen muß. Religion
sei ein « Sens de l'Absolu ». Doch verlangt nach unserer Ansicht auch
diese Formel noch eine Erklärung, da der Ausdruck 'sens' keineswegs
eindeutig ist. Abgesehen davon, daß er als Vermögen, Akt und Zustand
verstanden werden kann, wird er leicht im Sinn der heutigen Wertphilosophie

gedeutet. Für eine Übersetzung ergeben sich ähnliche Schwierigkeiten.

Der im Deutschen naheliegende Ausdruck 'Gefühl' könnte in eine
verkehrte, allerdings zahlreiche Anhänger zählende, von Schleiermacher
bis in unsere Zeit reichende Richtung weisen, forderte aber auch den



228 Literarische Besprechungen

Widerspruch jener neuen Psychologen heraus, die keine spezifisch
religiösen Gefühle anerkennen wollen.

Im 2., der Methode gewidmeten Teil führt der Verfasser weiter aus,
daß auf empirischem Wege eine Wesensbestimmung der Religion nicht
möglich ist. Man kommt so nur zu einem Tatsachen-, nicht zu einem
Wesenswissen. Trotzdem aber kann auf die Arbeit der verschiedenen
empirischen Wissenschaften nicht verzichtet werden, da sie das Material liefern,
aus dem mit Hilfe einer überempirischen Betrachtung eine Wesenserkenntnis
gewonnen wird. Aus den allgemeinen Ausführungen des Verfassers ergibt
sich, welchen Wert das Selbstzeugnis der sogenannten homines religiosi
für eine Wesensbestimmung der Religion beanspruchen kann. Doch wäre
ein besonderer Hinweis darauf nicht ganz überflüssig, da in manchen
neuern Religionsphilosophien solche Aussagen von entscheidender Bedeutung

sind.
Der 3. Teil sucht zu zeigen, daß das religiöse Phänomen nicht zufällig,

sondern notwendig, weil wesentlich mit dem Menschen verbunden ist.
Sowohl in seinem urteilenden Erkennen, wie im willentlichen Streben ist
er in unlöslicher Weise an das Absolute gebunden. Unter diesem Gesichtspunkt

wird die Auseinandersetzung mit dem Agnostizismus und dem
Pessimismus geführt. Dieser kann nicht aufhören, nach dem Absoluten zu
streben, und jener nicht, es zu bejahen, trotz aller gegenteiligen Versuche.
Die nun folgende Darlegung bringt die Antwort des Dilettantismus auf
die Frage nach der Bestimmung des Menschen. Nach diesem Dilettantismus,

der kein philosophisches System sein will, sondern zu philosophischen

Theorien unphilosophische Erklärungen gibt, kommt jeder
Erkenntniswahrheit und jeder Willensnorm nur relative Bedeutung zu. Jede Theorie
ist wahr und falsch, jedes Gesetz ist gut und schlecht. Das Absolute, falls
es ein solches gibt, bleibt dem Menschen unzugänglich. Dagegen wird
aus der Tatsache der Bindung des Verstandes an eine unzerstörbare Wahrheit,

die auch im Zweifel bejaht, und aus der Bindung des Willens an ein
unzerstörbares Gut, das auch im Nicht-Wollen gewollt wird, gezeigt : der
Mensch kann sich durch keine Verirrung des Geistes oder des Herzens
dem Absoluten entziehen. Er ist diesem seinem Wesen nach verhaftet,
er ist von Natur aus religiös, er ist in seinem Denken und Handeln und
der Synthese aus beidem, dem Sein nach, gleichsam schicksalhaft an das
Absolute gekettet.

Der 4. Teil führt die Frage nach der religiösen Bestimmung des
Menschen weiter, wobei der Anteil des Erkennens, des Tuns, der Person, der
Kirche und der Offenbarung im einzelnen herausgestellt wird. Hinsichtlich

des Erkennens ergibt sich eine Auseinandersetzung mit Kant und
Hegel, und in der Frage nach dem Verhältnis von Denken und Wollen
werden Determinismus und Freiheit besprochen. In der Untersuchung der
Beziehung, die das Wollen zum Absoluten hat, wird Nietzsches Libertinismus,

W. James' Pragmatismus und Kants religiöser Moralismus kritisch
beleuchtet. Daran anschließend und damit den II. Band beginnend,
behandelt der Verfasser das Verhältnis des Wollens zum Erkennen.

Die Untersuchung über die Person als der Quelle des geistigen Lebens



Literarische Besprechungen 229

und ihrer Stellung zum Absoluten bietet Gelegenheit, den Personbegriff
der neuzeitlichen Philosophie zu prüfen. Diese opfert entweder zu Gunsten
der empirischen Person den ontologischen Charakter oder dem ontolo-
gischen Charakter die empirische Person. Das Grundübel ist der Mangel
eines echten Substanzbegriffes. Weder der Personbegriff des Idealismus
noch der des Existenzialismus läßt es zu, Gott als Person zu fassen, und
damit ist die Religion, wenn nicht ihrer Möglichkeit, dann doch ihres
objektiven Wertes beraubt.

Weil der Mensch ebenso wesentlich Gemeinschaftswesen wie Person
ist, bedarf er in seinem religiösen Leben, in seinem Weg zu Gott auch
notwendig der Gemeinschaft. Das führt zum Problem der Kirche, ihrer
Notwendigkeit und ihrem Wesen, soweit sich dieses vom Standpunkt des

Religionsphilosophen aus fassen läßt.
Endlich ist es die Offenbarung, die das religiöse Verhältnis des

Menschen zu Gott mit aufbaut und bestimmt. Nicht durch eine Bewegung
von unten nach oben, sondern durch eine von oben nach unten, nicht
durch Erschließung, sondern durch Offenbarung, durch Selbstoffenbarung
des transzendenten Gottes gewinnt der Mensch die rechte erkenntnismäßige
und durch übernatürliche Gnade die rechte willensmäßige Einstellung zu
Gott. Aber weder in der idealistischen noch in der existenzialistischen
Philosophie hat die Offenbarung einen Platz.

Anderseits gibt es religiöse Gruppen, die bereit sind, gerade die
Transzendenz Gottes anzuerkennen, seine Offenbarung, mit ihrem für den natürlichen

Verstand unbegreiflichen Geheimnischarakter widerspruchslos
aufzunehmen. Hier handelt es sich um einen Supernaturalismus, der sich

gegen die Natur kehrt, der aus der Verzweiflung des Menschen an sich
selbst geboren ist. In diesem Zusammenhang wird die Theorie K. Barths
in kurzer Zusammenfassung besprochen und daran anschließend das
Verhältnis von Philosophie und Theologie, von natürlicher und übernatürlicher

Religion.
Als ein über 100 Seiten starker Anhang ist dem II. Bande « Die

Entwicklung der Religion nach Ansicht zeitgenössischer Philosophen und eine
Bibliographie » beigefügt. In knapper, manchmal zu knapper Darstellung,
in der der betreffende Philosoph nach Möglichkeit selbst zu Worte kommt,
wird dessen Ansicht vom Wesen der Religion geboten. Es sind die
führenden Stimmen aus dem französischen, englischen, italienischen und
deutschen Sprachgebiet. Jeder Abhandlung ist eine ausgewählte Literaturangabe

angeschlossen. Für beides : für die vorgestellten Männer, für die
gebotene Literatur von ihnen oder über sie, werden viele Leser dem
Verfasser dankbar sein.

Wenn es auch sichtbar wird, welcher Theorie in erkenntniskritischer
Hinsicht O. verpflichtet ist, so ist sein Werk als Ganzes betrachtet doch
eine originelle Leistung, die sowohl seinem Wissen wie seiner
denkerischen Kraft ein glänzendes Zeugnis ausstellt. Wohltuend wirkt die
Sachlichkeit, mit der er den Standpunkt des Gegners auseinandersetzt, wie
er niemals dessen Theorie verharmlost. Mit Sicherheit weiß er das Wahre
vom Falschen zu unterscheiden und immer wieder letzte, metaphysische



230 Literarische Besprechungen

Begründungen zu geben. Im gleichen Jahre, in dem der Verfasser sein
Werk veröffentlichte, ist in deutscher Sprache ebenfalls eine zweibändige
'Religionsphilosophie' erschienen, in der die scholastische Lösung des
Problems als ein durch die Psychologie, Religionsgeschichte und Wertphilosophie

überholter und widerlegter Versuch bezeichnet wird. Ortegas Werk
widerlegt überzeugend diese Behauptung.

Geistingen, Sieg. J. Endres C. Ss. R.

R.Kassner: Transfiguration. — Erlenbach-Zch., Rentsch. 1946. 274 SS.

Kaßner zählt mit dem Schweizer Max Picard zu den bekanntesten
Physiognomikern. Er wendet die Kunst der Gesichts-Deutung nicht nur
auf das menschliche Antlitz an, sondern auf die ganze Dingwelt, mit
Vorliebe auf Kulturformen und Geschichtsepochen.

Das Anliegen dieser Methode gibt vorliegendem Buch den Titel. Der
Verf. versucht, wie der Umschlagtext es ausdrückt, « den Dingen einen
neuen Sinn, eine neue Leuchtkraft zu geben ...» « Was ich hier versuche »,

sagt K. selber, « ist : im Bereiche der Seele Spuren nachgehen, wie ein
Geologe die Spuren der Metalle im Erdinnern verfolgt, den Spuren, meine
ich, von der Wahrheit zur Ganzheit führend, vom Glauben zur Einbildungskraft,

von der Ursache zum Sinn. »

Auf Definitionen, logisch-deduktives Denken, auf das Zurückgehen zu
letzten, erklärenden Ursachen ist er nicht gut zu sprechen. Die auf diesem
Weg erreichte Erkenntnis gelangt nicht zur Ganzheit und zum Sinn, worauf
es ihm ankommt. Was er unter Ganzheit und Sinn genau versteht, ist
schwer zu sagen, eben weil er auf Definitionen nicht gut zu sprechen ist.
Schwebt ihm als Ideal eine Erkenntnis vor, welche die spezifischen
Differenzen oder sogar die Wesenheiten der Akzidenzien erfassen möchte
Ein Ideal, das Aristoteles und Thomas (De ente et essentia, ed. Roland-
Gosselin, cap. VI, p. 40, 3-13 ; S. Th., I 86, 1) als unerreichbar erkannten
Oder geht es ihm um verborgene Zusammenhänge der Finalität Unnütze
Fragen K. kann und will sie nicht beantworten. Sie kommen ja gerade
aus jenem ursächlichen Denken, das er als ungenügend belächelt und ablehnt.

Seine Methode hat damit nichts gemein. Sie besteht in einer Deutekunst,
zu der nur fähig ist, wer kraft intuitiver Schau (« Einbildungskraft ») die
Dinge in ihrer Ganzheit und mit ihrem Sinn in sich hineinzunehmen vermag.
Diese Deutekunst verlegt sich ausgiebig auf die von K. selbst zugestandene
Vieldeutigkeit der Begriffe. Und so ergeben sich tatsächlich an manchen
Stellen ganz neue « Lichtblicke », z. B. wo er auf die Psychoanalyse, auf den
Pragmatismus, Surrealismus, auf Persönlichkeit, Kollektivismus, Lüge und
Propaganda zu sprechen kommt. Vielerorts sind aber diese « verblüffenden
Zusammenhänge », die manche Bewunderer gefunden haben, nur Ergebnis
eines Spiels mit eigenmächtig geprägten, elastischen Begriffen, die dem Leser
unverfroren zugemutet werden. Wer die Kaßnersche Einbildungskraft nicht
besitzt, dem wird seine transfigurierende Brille zum Milchglas.

Besonders wird ihm unverständlich sein, wie K. den Gottmenschen
in alle möglichen und unmöglichen Beziehungen bringen kann. Was



Literarische Besprechungen 231

bekommt er doch nicht für sonderbare Bedeutungen Hiefür zwei
Beispiele : « In Rücksicht auf Gott, auf das magische Wesen Gottes, mündet
die Macht, die Ursache, im Wunder, in Rücksicht auf die Menschen in der
Willkür, im Zufall. Beides, Wunder und Willkür, vollzieht sich gleichsam
außerhalb des Logos, ist sinn-los. Sinn erhält die Macht erst durch die
Gnade, um welcher willen der Gottmensch erschienen ist, Mittler und
Brücke zwischen den beiden Welten der Ursachen und des Sinnes, besser :

der Ursächlichkeit und der Freiheit » (S. 30) ...» « Der eine Gott der Juden,
der Gott der Propheten, Vertilger der Götzen, kann er eine andere Sprache
als die maßloser Ruhmsucht und Eitelkeit reden, sowie er die Worte der
Menschen in den Mund nimmt, und muß er damit nicht selber zu einem
Götzen werden, er, der sich den Anfang und das Ende der Dinge nennt
Ich finde den tiefsten Sinn des Gottmenschen darin, daß er Gott von dessen

eingefleischtem Götzentum befreit, daß Gott wieder stumm wird und es

von ihm, eben dem Gottmenschen, heißen darf, daß er den Logos, die
Vernunft darstelle, wenn hier überhaupt von Darstellung geredet werden
darf, daß er endlich mit eben dieser Vernunft die Magie, die magische
Zahl, die Zahl überhaupt, alle Differenz und gewissermaßen auch das Maß,
die Idee des Maßes, getilgt habe ...» (S. 34). Wer würde da erwarten,
daß sich K. kurz darauf als Katholik bekennt, der « mit dem Kult der
Kirche vertraut » ist (S. 36)

Außer Frage steht die vielseitige Belesenheit des Verfassers. Das

bezeugen die weitem, dem Kapitel « Transfiguration » folgenden Abhandlungen

über Michelangelos Sibyllen und Propheten, die Betrachtungen über
den Ruhm, die Nachahmung und das Glück, die Abschnitte über Plotin
oder das Ende des griechischen Geistes, Thomas de Quincey und Thomas
Hardy.

Luzern. P. Künzle O. P.

R. Hauser : Wille und Drang. Grundlinien zum Verstehen menschlicher

Charaktere2. — Paderborn, Schöningh. 1948. 199 SS.

Aus dem weiten Gebiet der Experimentalpsychologie werden hier
hauptsächlich die Formen umrissen, in denen sich das seelische Kräftespiel

vollzieht. Die Arbeit will einem praktischen Zwecke dienen, dem
Verstehen menschlicher Charaktere (10). Obschon der Autor ein Bild
zeichnen will, das auch dem Nichtfachmann vermittelt werden kann (12),
bleibt er sich doch bewußt, daß jedem tieferen Streben nach praktischer
Menschenkenntnis die Theorie unentbehrlich ist.

Seine Ausführungen gliedert der Verfasser in drei Hauptabschnitte :

1. Hauptarten von Erlebnissen, 2. Einheit des Seelenlebens, 3. Eigenart
des Einzelmenschen.

Die Erlebnisse werden in die zwei Hauptarten : Handlungen und
Gefühle eingeteilt. Diese Einteilung wird der « bis vor kurzem gebräuchlichsten

Einteilung » in Erkennen, Fühlen und Wollen deshalb vorgezogen,
weil dort die automatischen Bewegungen keinen rechten Platz hatten und
das Erkennen fälschlich ohne den Aspekt des Zupackens oder Handelns



232 Literarische Besprechungen

dargestellt wurde. Endlich soll der « irreführende » Name « Wollen » durch
das «viel bezeichnendere» Wort «Handlung» ersetzt werden (23). Die
Handlungen teilen sich dann in solche mit und solche ohne bewußten
Wertvollzug. Handlungen mit bewußtem Wertvollzug verdienen den Ehrennamen

« Tat », da « die Überwindung von Hindernissen und die innere
Bedeutung Wesenszüge der wertbezogenen Handlung überhaupt sind»
Im Zusammenhang mit dem Wertbezug werden drei Phasen der
Willenshandlung unterschieden : Überlegung, Entschluß und Ausführung. Den
Entschluß setzt der Autor gleich mit dem « mehr oder minder ruckartigen
Übergang (der Überlegung) zur Klarheit », daß das Tun oder die
Unterlassung recht sei.

Die Einheit des Seelenlebens findet Hauser in den sog. Strebungen
begründet. Man hat sich darunter « gerichtete Kräfte » zu denken, die
in der Seele vorhanden sind, ähnlich wie im physikalischen Bereich die
potentielle Energie z. B. einer gespannten Feder. Die Strebungen bilden
die einheitliche Ursache von Gefühlen, Wünschen und dranghaften
Handlungen sowie für die Begründung von Willenshandlungen. Sonderbar
berührt, daß jede einzelne Strebung von sich aus auf ihr eigenes Objekt
gerichtet ist, sodaß hinsichtlich der Spezifikation das Erkenntnisvermögen
seine Rolle nicht zu spielen, hat. Wie trotz dieses Umstandes gerade die
Strebungen die Einheit des Seelenlebens erklären sollen, ist daher nicht
einzusehen. So wirkt sich besonders in diesem Kapitel äußerst ungünstig
aus, daß der Autor sich auf « Wille und Drang » vorsätzlich beschränkte
in der Annahme, damit « das Wesentlichste an der Seele überhaupt », nicht
nur ein Sondergebiet, ausgewählt zu haben, während er die Erkenntnisvorgänge

als ein Sondergebiet « einklammerte ». Bedeutete das lediglich,
daß auf den Verlauf des Erkenntnisaktes nicht eingegangen wird, so wäre
nichts einzuwenden. Hauser vernachlässigt aber die wichtige Frage der
Hierarchie der Potenzen und ihrer gegenseitigen Einwirkung.

Der dritte Abschnitt, Die Eigenart des Einzelmenschen, handelt
zunächst von der Gesinnung. Dieser Begriff bedeutet hier die Vorstellung
von dem, was recht ist. Die Gesinnung ist die Gesamtheit derjenigen
Strebungen, die als wertvoll anerkannt werden. Ihr kommt es zu, die rein
formale Strebung, das Rechte zu tun, inhaltlich zu ergänzen, ist also
maßgebend für die Beweggründe zu Taten und für die wertende Stellungnahme
zu andern und zu sich selbst. Dieser Umkreis von Strebungen
überschneidet sich mit dem Umkreis der Triebfedern, d. h. derjenigen Strebungen,
welche in dranghaften Handlungen zutagetreten. Anschließend an die Triebfeder

ist von der Willensstärke und dem Charakter die Rede. « Trotz allenfalls

widerstrebenden Dranges sind dem Menschen Taten, Handlungen mit
bewußtem Wertbezug möglich. Was die bewußte Gewöhnung für die
Dauer leistet, die Überwindung abwegiger Triebfedern, das leistet im
einzelnen Fall des Widerstandes die Willensanstrengung der Selbstbeherrschung.
In welchem Ausmaße die Selbstbeherrschung Erfolg haben kann, das ist
das Maß der Willensstärke. » Bei dieser Gegenüberstellung von bewußter
Gewöhnung (habitus aquisitus) und Selbstbeherrschung im einzelnen Fall
wäre ein Hinweis angebracht, daß die Gewöhnung eine Frucht der oft



Literarische Besprechungen 233

wiederholten Willensanstrengung ist. Mit Hilfe der bisher entwickelten
Begriffe unterscheidet dann der Autor zwei Bedeutungen des Wortes
« Charakter ». Da die ganze Arbeit « Grundlinien zum Verstehen menschlicher

Charaktere » bieten will, wäre freilich dem Leser sehr gedient, wenn
er gleich zu Beginn wüßte, was er unter dem Begriff « Charakter » zu
verstehen habe.

Nebst diesen drei typischen Zügen für die Eigenart des Einzelmenschen
(Gesinnung, Triebfeder, Willensstärke), umfaßt ein zweiter Kreis die
Grundverhaltensweisen. Sie hängen am engsten mit dem Erbgut des Menschen
zusammen und zeigen ferner eine große Stetigkeit das ganze Leben
hindurch. Als besonders bezeichnende werden behandelt die vorbewußte
Gestaltung, die in vier Gruppen unterschieden wird (leistungsbezogene,
sozial einfühlende, ideenbezogene, gefühlbezogene) und die Lebendigkeit.
Abschließend wird kurz das Problem der vererbbaren Anlagen gestreift.

Namentlich der dritte Teil bietet manches, was « zum Verstehen menschlicher

Charaktere » und zur Verwertung in der Erziehung von Nutzen ist.
Im großen und ganzen aber ist das Gebiet von « Wille und Drang » in einer
Weise aus dem Gesamtbereich der Psychologie herausgeschnitten, daß dem
Leser die Verbindungslinien entschwinden.

Luzern. P. Künzle O. P.

F.-J. v. Rintelen : Dämonie des Willens. Eine geistesgeschichtlich-
philosophische Untersuchung. — Mainz, Kirchheim. 1947. xix-186 SS.

F.-J. v. Rintelen : Von Dionysos zu Apollon. Der Aufstieg im Geiste.
— Wiesbaden, Metopen-Verlag. 1948. xvi-122 SS.

Der bekannte Verfasser, der bis 1941 als Prof. für Philosophie an den
Universitäten München und Bonn dozierte und seit 1946 als Prof. der
Universität Mainz wieder ins Amt eingesetzt ist, gibt vorliegende Schriften
als Teile « einer größeren, auf zwei Bände berechneten Arbeit wegen
der Ungunst der Zeiten in einzelnen Büchern » heraus. Das Gesamtwerk
« wird zunächst den 'Vorrang des Geistes' darlegen und sich zum Geist-
und Wertrealismus bekennen. Der Geist soll in seiner Eigentümlichkeit
wieder herausgestellt und der Weg 'von Dionysos zu Apoll' als Aufstieg
im Geiste vollzogen werden. Die 'Dämonie des Willens' gibt uns den falschen
Weg an, dem der echte Weg in einer Schrift : 'Goethe und die geistige
Rangordnung' gegenüber gestellt wird. Ein weiterer, vor der Herausgabe
befindlicher Teil befaßt sich mit der 'Philosophie der Endlichkeit als Spiegel
der Gegenwart' (Heidegger-Rilke). Es ist der Ansatz zum Beschreiten
höherer Wertschichten, welche in die Transzendenz weisen : 'Das Bild des
Menschen und die Idee der Humanitas', dem abschließend eine
bevorstehende Veröffentlichung über 'Die ewige Heimat des Geistes', die Idee
des göttlichen Geistes, folgt» (Dämonie d. W., XVIII-XIX).

1. In der «Dämonie d. W. » geht v. R. den Irrtümern nach, die zur
katastrophalen geistigen Situation der Gegenwart und ihren furchtbaren
praktischen Auswirkungen geführt haben. Der « Vater des falschen Weges »

ist der reine Dynamismus, der jede geistige Einrede verspottet und sich



234 Literarische Besprechungen

nur auf die machtmäßigen Triebe beruft. Er ist einerseits Folge des
mechanistisch-mathematischen Denkens, welches Abstraktheit, Quantität,
Unanschaulichkeit, rein räumliches Empfinden der Ausmaße und
Hinwendung zu den Größen der Ferne nach sich zieht, anderseits Ergebnis
der biologischen Wirklichkeitsbetrachtung, die nur Erdgebundenheit, Vitalität

kennt und das Vorrecht des Triebhaften, der schaffenden
Lebensgestaltung sowie den Kampf ums Dasein verherrlicht.

Der Grundirrtum des modernen Denkens ist der Primat des Werdens
vor dem Sein, bzw. des Willens vor dem Geist. Damit ist die Verherrlichung
des faustischen Aktivismus, bevor überhaupt die Frage nach dem Sinn
des Geschehens gestellt wird, gegeben. Von dieser grundlegenden Erkenntnis
aus werden die modernen Irrtümer in ihrer logischen Entwicklung geschaut.
Alles Seiende wird nur noch unter dem Gesichtspunkt des Sich-wandelns,
des Werdens, ohne geistige Sinngebung betrachtet. Alles ist im Fluß, einem
unendlichen Prozeß ohne gültige, ihn übersteigende Haltepunkte
unterworfen (Kap. 2). Eine unbegrenzte Dynamik liegt ihm zugrunde.
Feststellbar sind nur quantitative Größen und berechenbare Energien (Kap. 3).
Der Mensch macht es der Natur nach, behauptet sich gegenüber der
Mechanik der Körperwelt und dem Andrang der Umwelt allein durch
den Willen. Es befällt ihn eine ständige Unruhe (Kap. 4). Sein subjektives
Tun setzt er auch in der Erkenntnis durch, die zu einer Setzung, einer
Selbstgestaltung wird (Kap. 5). Dementsprechend wird auch das Gottesbild

gestaltet : Gott ist primär und fast ausschließlich Machtwille (Kap. 6).
Mit der Hinwendung zur Dynamik und zur Tat verbindet sich eine
Vorliebe für Widersprüche und unüberbrückbare Polaritäten (Kap. 7). Die
Unlösbarkeit der Gegensätze führt zu einer pessimistischen, aber doch
aktiven Haltung zum Dasein (Kap. 8). Als einziger Ausweg verbleibt
die Anrufung der unerbittlichen Macht als höchste Rechtfertigung (Kap. 9)
und die Dämonie des Willens (Kap. 10). Der ganze Prozeß ist ein immer
stärkeres Hinübergleiten in den Zustand später sich auflösender Zivilisation
(Kap. 11).

Der Verf. wendet sich in seinem Kampf für den Primat des Seins
besonders an sein Heimatland, mit dem er die Not am eigenen Leib
erfahren hat. Besonders hebt er auch die psychologischen Momente hervor,
die als charakteristische Züge der deutschen Mentalität eignen und sie
in höherem Maße für die dargelegten Irrtümer anfällig machen.

2. Anders als Spengler sieht er trotz den Anzeichen der Auflösung
nicht resigniert dem Untergang entgegen, sondern sucht im Menschen
nach jener Mitte, von wo aus der Weg zum Aufstieg im Geiste von
Dionysos zu Apollon neu gefunden werden kann. Mit Thomas von Aquin
sieht er den Menschen auf der Grenzscheide der geistigen und körperlichen

Geschöpfe, seine Mitte in der unbewußt-bewußten Tiefenschicht der
Gesamtperson, in jener ehrwürdigen Region seines Innern, wo sich die
Empfänglichkeit der Sinne, die Eingebungen des Geistes und die Klärungen
des Denkens die Hand reichen. Die Extreme des formalistischen
Intellektualismus und des triebhaften Vitalismus müssen durch die Verbindung von
Logos und Eros (Wertliebe) überbrückt werden.



Literarische Besprechungen 235

Zum vornherein steht fest, daß die dionysische und apollinische Wertliebe

eine ganz verschiedene Stellungnahme zum Dasein begründen und zu
einer verschiedenen Sicht führen (Kap. 1). Um aufzudecken, welch
verhängnisvoller, schwerwiegender Betrug es ist, den Geist als Widersacher der
Seele, bzw. der Natur oder des Lebens hinzustellen (Klages), werden beide
Mächte zueinander abgewogen und nach ihren Ansprüchen gefragt. « Im
Geleit des Dionysos » (2. Kap.) wird die sinnenhafte Natur- und Weltliebe
nach den Anschauungen alter und moderner Philosophen und Dichter
dargestellt, und ausgiebig gegen Klages Stellung bezogen. Die positive Wertung
des dionysischen Eros leitet über zum 3. Kap., wo « im Geleit des Apollon »

der Eros die Höhe der rein geistigen Werte erklimmt. In der von ihm
aufgestellten Rangordnung erhalten die Werte des Vitalen den ihnen
zukommenden Platz.

Noch bewußter als in der « Dämonie d. W. » spricht hier der Verf. in
der Sprache der modernen Philosophie. An ihre Vertreter wendet er sich
auch in erster Linie. Stark hervorgehoben wird die Bedeutung der Wertliebe

für das philosophische Denken.
Aus beiden Schriften spricht nicht nur ein gründlicher Kenner der

modernen Philosophie, sondern auch ein Verteidiger von Wahrheiten und
Werten, die der Moderne leider abhanden gekommen sind. Gerade deshalb
ist seine Diagnose der gegenwärtigen Situation treffsicher und der Weg,
den er weist, der richtige.

Luzern. P. Künzle O. P.

E. Stakemeier : Wege in die Gegenwart. Das Erbe von gestern — die
Aufgabe von morgen2. —- Paderborn, Schöningh. 1947. 254 SS.

Das Werk gilt im Grunde dem gleichen Anliegen wie die Arbeit v.
Rintelens. Es wendet sich aber an breitere Kreise und ist entsprechend
allgemeinverständlich geschrieben. Die philosophischen Belange werden
deshalb nur im Hinblick auf ihre praktischen Auswirkungen behandelt ; sie
sollen dem denkenden Menschen die tieferen Ursachen der gegenwärtigen
Lage und die Wege in eine bessere Zukunft erkennen lassen. « Der
Grundgedanke dieses Versuches ist die Notwendigkeit einer Orientierung an
ewig gültigen Wahrheiten, die Gemeinbesitz der Kulturvölker sind » (S. 11).

Zunächst steht das Problem des technischen Zeitalters zur Frage.
Das technische Zeitalter « entstand nicht aus dem Gebrauch der Technik,
sondern aus einer veränderten Stellung des Menschen zur Welt und zu
ihren Kräften » (15), und sein eigentliches Problem liegt « in der Vergötzung
einer materialistischen Naturwissenschaft, die sich selbst zur Religion der
Vernunft erhebt» (23).

In den Kapiteln 2-7 werden der Vorrang des Geistes als Grundlage
des Abendlandes, Recht und Gerechtigkeit im Leben der Völker, Freiheit
und Menschenwürde, der Gottesglaube als politisches Problem (Staats-
vergötzung), die Uberwindung des Krieges, der Friede als Ruhe in der
Ordnung erörtert. Nach einem ziemlich einheitlichen Aufbau werden die
bezüglichen Ansichten der heidnischen Antike, die Lösung der Probleme



236 Literarische Besprechungen

im Geiste des Christentums, sodann das Abweichen von den christlichen
Grundsätzen in der Moderne, die sich daraus ergebenden Störungen und
endlich die unverrückbaren Grundsätze, die zur Gesundung führen und
deshalb wieder zur Geltung gebracht werden müssen, hervorgehoben.

Die beiden letzten Abschnitte gipfeln im Bekenntnis zu Gott als dem
Herrn der Geschichte, und im Aufruf zur Entscheidung für Christus als
letzte Rettung.

Am Rande sei vermerkt, daß zum Begriff der « Civitas Dei » Augustins
richtig erklärt wird, er sei wohl ein gesellschaftlicher, aber kein politischer,
sein Gegensatz sei deshalb nicht der irdische Staat, wie man oft lesen kann
(64, Anm. 12). Hingegen hätte Franziskus de Vitoria als Völkerrechtslehrer
mehr gewürdigt werden dürfen. Kein Zweifel, daß die Gedankengänge des
Buches in der flüssigen Ausdrucksweise des Autors vielen, die nicht ex
professo Philosophiegeschichte studieren, recht Besinnliches bieten werden.

Luzern. P. Künzle O. P.

Geschichte

G. Quadri : La Filosofia degli Arabi nel suo Fiore. Vol. 1 : Dalle origini
fino ad Averroè. Vol. 2 : II pensiero filosofico di Averroè. — Firenze, La
Nuova Italia, 1939. 280 ; 204 pp.

Die arabische Philosophie kann von zwei ganz verschiedenen
Standpunkten aus ins Auge gefaßt werden, von denen jeder eine eigene
Arbeitsmethode diktiert. Man kann sie erstens von der islamischen Kulturwelt
aus betrachten, aus der sie erstanden ist, die ihr ihr eigenes Gepräge gibt
und zu der sie wie ein Teil zum Ganzen gehört. Das ist der Standpunkt
der Arabisten, die sich berufsmäßig der Erforschung der arabischen Kulturwelt

und ihrer verschiedenen Literaturgattungen widmen, und die sich der
ungeheueren Schwierigkeiten, die die Erschließung der arabischen
philosophischen Literatur bietet, wohl bewußt sind. Eine Gesamtdarstellung
der Geschichte der arabischen Philosophie von diesem Standpunkt aus ist
bei dem heutigen Stande der Wissenschaft unmöglich, weil das vorliegende
Textmaterial zum allergrößten Teil noch unerforscht ist und weil es auf
diesem Gebiet noch zu sehr an Spezialarbeiten fehlt. Man kann aber
zweitens die arabische Philosophie betrachten so wie sie dem christlichen
Abendlande im Mittelalter erschien, wie sie von ihm aufgenommen,
verstanden und verarbeitet, zum Teil abgelehnt oder umgedeutet wurde. Es
liegt auf der Hand, daß das Studium der arabischen Philosophie von diesem
Standpunkt aus betrachtet eine ganz andere Grundlage und einen
vollkommen verschiedenen Sinn hat. Es stützt sich nicht auf den arabischen
Urtext, sondern auf die verschiedenen arabisch-lateinischen Übersetzungen,
die im 12.-14. Jahrhundert entstanden. Es erforscht nicht das islamische
Kulturgut an sich, sondern den Einfluß, den dieses so und so verstandene
(vielleicht mißverstandene) und ausgelegte (vielleicht falsch ausgelegte)
Kulturgut auf die Entwicklung der Philosophie im christlichen Abendland

ausübte. An eine Gesamtdarstellung der arabischen Philosophie in



Literarische Besprechungen 237

diesem Sinn könnte schon eher gedacht werden, weil wir Textausgaben,
wenn auch zum Teil schwer erreichbare und unzuverlässige, dieser
Übersetzungen besitzen. Aber eine definitive Geschichte dieser Philosophie
kann erst geschrieben werden, wenn das im Rahmen des Corpus Philo-
sophorum Medii Aevi in Angriff genommene Averroes-Unternehmen auf
die andern arabischen Philosophen ausgedehnt und fertiggestellt sein wird.

Umso erstaunlicher ist es, daß Rechtsanwalt Goffredo Quadri diesen

großen Schwierigkeiten trotzend uns eine zweibändige Geschichte der arabischen

Philosophie darbietet. Allerdings war es dem Verfasser als Rechtsanwalt

nicht möglich, auf dem einen oder dem andern der beiden Gebiete
Fachmann zu sein und selbständig das bereits Erarbeitete zu prüfen und
auszubeuten. Was geleistet werden konnte und auch geleistet wurde, ist
eine Einführung in die Probleme und Systheme der arabischen Philosophen
gestützt auf Arbeiten von Fachleuten der arabischen Kulturwelt.
Inediertes handschriftliches Material wurde nicht herangezogen. Die
philosophischen Schriften, deren Urtext noch nicht in neueren Ausgaben oder
Bearbeitungen zugänglich gemacht ist, benutzte Q. in den Ausgaben des
16. Jahrh. mittelalterlicher lateinischer Übersetzungen. So besonders im
2. Band bei der Darstellung der Philosophie des Averroes, die sozusagen
ausschließlich aus der lateinischen Übersetzung (Venedig, Apud Juntas 1574,
letzte Gesamtausgabe) herausgearbeitet wurde. Die beiden oben vermerkten
Standpunkte, die u. E. jederzeit sorgfältig auseinandergehalten werden
sollten, da sie im Grunde genommen zwei verschiedene Arbeitsgebiete
kennzeichnen, wurden also von Q. vermischt.

Die zwei ersten Kapitel über die Anfänge der philosophischen Spekulation

bei den Arabern und die dissidenten Sekten, sind wahrscheinlich
bloß der Vollständigkeit wegen geschrieben worden. Sie lassen den Leser
des öfteren im unklaren, enthalten manche Ungenauigkeiten (vgl. die
summarischen Ausführungen über den « Kalam », S. 10 f.) und unbewiesene
Behauptungen. Wenn z. B. gesagt wird, daß zwischen dem christlichen
Denken des Ostens und dem islamischen eine absolute und vollständige
Kontinuität besteht (S. 16), so ist das sicher übertrieben. Wenn wir lesen,
daß die Übersetzungen der griechischen Philosophen ins Arabische sehr
früh begannen, so ist das nicht bewiesen, da Übersetzer erst aus der Ab-
bassidenzeit, also mit Überspringen der ersten eineinhalb Jahrhunderte,
aufgeführt werden.

Doch das Augenmark Q. s war ja hauptsächlich, wie der Titel des
Werkes schon zu erkennen gibt, auf die arabischen Philosophen der Blütezeit

gerichtet. Diese ausführlichen Darstellungen der einzelnen arabischen
Philosophen von Alfarabi bis Averroes verdienen auch vom
philosophiegeschichtlichen Standpunkt aus größere Anerkennung. Bis ins einzelne
einzudringen, würde uns hier zu weit führen. Doch soll hervorgehoben
werden, daß die Bezeichnung der arabischen Philosophie als « arabische
Scholastik » nicht richtig ist, da die arabischen Philosophen immer als
Dissidenten angesehen wurden und ihre Philosophie sich nicht in den
Dienst der Religion stellte, wie das bei den christlichen Scholastikern
der Fall ist.



238 Literarische Besprechungen

Diese Bemerkungen wollen natürlich nicht den Wert des Werkes
schmälern, das als ernster Versuch, eine Gesamtdarstellung der arabischen
Philosophie zu geben, Anerkennung verdient, und das, wie der unlängst
verstorbene berühmte Arabist Prof. C. A. Nallino in einer Empfehlung
dieses Werkes schrieb, « in einzelnen Teilen einen bedeutenden Fortschritt
darstellt über alles, was bis jetzt auf diesem Felde von europäischen
Gelehrten gedruckt wurde ».

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

E. Moody : The Logic of William of Ockham. — London, Sheed &
Ward, 1935. xiv-322 SS.

Heben wir sofort den großen Wert dieses Buches hervor : es bietet eine
ganz eingehende analytische Darstellung der Logik des Venerabiiis Inceptor.
Schritt für Schritt folgt M. allen Fragen und Problemen, so wie sie
Ockham in seinen logischen Schriften behandelte, dringt mit philosophischem

Scharfblick in sie ein und versucht sie nach ihren Zusammenhängen
mit den Prinzipien und der Methode Ockhams zu verstehen und zu
erklären. Daß die Darstellung auch zuverlässig ist, kann man aus den
sehr zahlreichen und zum Teil langen Zitaten Ockhams ersehen, die durchwegs

bloß den beiden logischen Werken, Summa totius logicae (Venetiis
1508) und Expositio aurea super artem veterem (Bononiae 1496) entnommen
sind. Andere Ochkam-Werke, wie Comment, in Sent, und Quodlibeta, in
denen jedoch die erkenntnistheoretische und metaphysische Seite des
Nominalismus dargelegt sind, werden nur selten und aus zweiter Hand zitiert.
Daraus allein schon kann man sehen, daß man bei M. eine Gesamtdarstellung
des ockhamschen Nominalismus nicht suchen darf.

Aber in dieser Darstellung selbst liegt nicht der eigentliche Zweck
dieses Buches. M. will vielmehr mittels dieser Darstellung den Beweis
bringen, daß Ockham nicht der ist, für den er allgemein gehalten wird,
nämlich der, welcher durch seine übertrieben kritische und skeptische
Haltung das mittelalterliche Gedankengut zersetzte und es einem raschen
und sicheren Untergang entgegen führte. Ockhams geschichtliche Bedeutung

sei, so meint M., vielmehr eine positive. Seine Kritik richte sich
nur gegen die Verdrehungen und Umdeutungen der aristotelischen Lehre,
wie sie durch die « Moderni », besonders aber durch Duns Scotus mittels
platonischer, augustinischer und arabischer Elemente gemacht wurden.
Seine Absicht sei dabei gewesen, den reinen, unverderbten Aristotelismus
zu vertreten. Ockham lasse sich daher dem hl. Thomas von Aquin zur
Seite stellen, der ebenfalls in der Absicht, die echte Lehre des Stagiriten
zu verteidigen, den Averroismus, den Avicennismus und den Augustinismus
einer scharfen Kritik unterzog und verwarf. Daß Ockham eine nomina-
listische Interpretation der aristotelischen Lehre aufstellte, darüber dürfe
man sich wundern, wenn man bedenke, daß auch für Aristoteles die Logik
frei von allen metaphysischen Entitäten und Komplikationen sei, und daß
sie als reine Logik sich nur mit Gedankenform und -ausdruck befasse,



Literarische Besprechungen 239

daß also mit einem Wort die aristotelische Logik nominalistisch aufgefaßt
werden müsse.

Ist diese in mehr als einer Hinsicht neue, ja umstürzlerische These
(das Buch wird auf dem Umschlag als « a revolutionary thesis »

angepriesen annehmbar
Was zunächst die nominalistische Aristotelesinterpretation angeht, so

können wir M. durchaus nicht zustimmen. Nur ein voreingenommener
Aristotelesleser kann die Auslegung Ockhams als echt und getreu ansehen.
M. hätte doch merken müssen, daß Ockham zu wiederholten Malen
Aristoteles in seine nominalistische Jacke hineinzwängt. So sagt er, und
M. schreibt es einfach nach, daß Aristoteles nicht immer seine Ausdrücke
strikte nimmt (S. 153 1, 206). M. hebt an einer andern Stelle hervor, daß
Ockham dem Aristoteles nicht serviliter folgt (S. 185-188). Anderswo wieder
gesteht er offen ein, daß er sich von Aristoteles entfernt (S. 230, 233).
Diese Bemerkungen lassen klar durchblicken, daß von einer getreuen
Aristotelesauslegung bei Ockham nicht die Rede sein kann. Wenn ferner M. den
Kategorientraktat, dessen Authentizität nicht erwiesen ist, ohne weitere
Diskussion als nominalistisch hinstellt, so beachtete er nicht, daß schon
Simplikios im Altertum eine ganze Reihe verschiedener Auslegungen dieses
Buches aufzählt, und daß eine realistische zum mindesten nicht
ausgeschlossen ist.

M. glaubt, daß Ockham durch seine Reaktion gegen die Aristotelesauslegung

der « Moderni » zu der nominalistischen Auffassung seiner Lehrer
gelangte, indem er die vielerlei fremdartigen Verdrehungen aus ihr
entfernte. Es wäre natürlich interessant und für die geschichtlichen
Zusammenhänge sehr wichtig zu erfahren, wer diese « Moderni » sind. Mehrere
Male führt M. die Trilogie Wilhelm von Shyreswood, Petrus Hispanus,
Lambert von Auxerre auf, die jedoch der Mitte des 13. Jahrh. angehören.
Zitiert wird auch Duns Scotus, doch ohne genaue Angabe des Verhältnisses,

das zwischen ihm bzw. seiner Lehre und Ockham bestanden haben
soll. Dagegen wird Heinrich von Gent, gegen dessen Lehre Ockham (I Sent.,
d. 35, q. 5) eingehend Stellung nimmt, nicht einmal erwähnt. Genaue und
tiefgreifende historische Untersuchungen wären hier notwendig gewesen,
um die gewünschte Klarheit zu schaffen.

Der Vergleich Ockhams mit Thomas von Aquin muß, wenn er zutreffen
soll, sich ganz äußerlich verhalten, in dem Sinn, daß beide sich auf
Aristoteles berufen und andere Aristotelesauslegungen verwerfen. Bei M.
dagegen finden wir die Tendenz, auch eine innere Angleichung oder wenigstens

Annäherung der beiden doch so gründlich verschiedenen Autoren
herbeizuführen, die durchaus nicht gerechtfertigt ist.

Weitere Unebenheiten finden sich in M. s. methodischen Darlegungen
(Kap. 1). Um den Beweis zu liefern, daß Ockham reiner Aristoteliker ist,
will er jede vergleichende Methode vermeiden. Eine solche Methode
anwenden, hieße eben eine Aristotelesauslegung (z. B. die Ockhams) einer
andern (nämlich der des Historikers, der den Vergleich anstellt)
gegenüberstellen. Was ist der «wahre Aristoteles» anders, so schreibt M., als
die Aristotelesauslegung, die der Historiker bevorzugt Ohne auf M. s



240 Literarische Besprechungen

skeptische Haltung dem « wahren Aristoteles » gegenüber, als ob jede
Textauslegung einer Verdrehung der Lehre gleichkäme, näher einzugehen, fragen
wir, ob es möglich ist, auf dem von ihm bezeichneten Wege festzustellen,
ob Ockhams Aristotelesauslegung getreu ist. Eine solche Untersuchung
kann u. E. nur auf dem Wege des Vergleichs erzielt werden, wie denn
auch M. des öfteren im Lauf seiner Studie (S. 65, 72, 73, 120, 197, 237)
trotz seiner methodischen Vorsätze Ockhams Lehren mit denen des « wahren

Aristoteles » vergleicht. Ein viel eingehender Vergleich wäre natürlich
notwendig gewesen und hätte wahrscheinlich zu einem ganz andern Ergebnis
geführt.

Von bleibendem Wert an M. s Buch ist also bloß die Darstellung der
Logik Ockhams, die einen bedeutsamen Fortschritt über das bis jetzt
bekannte hinaus bildet. Nützlicher wäre allerdings gewesen, wenn M. statt
dieser Studie eine brauchbare Edition der Summa totius logicae Ockhams
mit Einleitung und Kommentar veranstaltet hätte.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.

A. Garvens : Die Grundlagen der Ethik Wilhelms von Ockham. —
Münster i. W., Aschendorff. (Separatabdruck aus « Franziskanische Studien »

1934) 80 SS.

Diese vortreffliche Monographie gibt uns einen sehr klaren und
genauen Einblick in die Hauptlehren der Ethik des Wilhelm von Ockham.
Die Verfasserin weist im einzelnen darauf hin, wie Ockham seinen Grundsatz

von Gottes unumschränktem Willen als die oberste Norm der Sitten
ganz konsequent durchführt und nicht einmal vor den extremsten
Folgerungen, wie Leugnung der Lex aeterna, relativistische Bestimmung des
Guten und Bösen usw. zurückschreckt. Wir sehen auch, wie die
ethischen Grundlehren bei Ockham auf seiner Metaphysik mit der Leugnung
einer allgemeinen Zielstrebigkeit in der Natur und der Annahme einer
absoluten Freiheit des menschlichen Willens gründen. Den Einfluß der
ockhamistischen Logik sieht man in manchen Begriffsbestimmungen, wie
z. B. der Konnotation, die in der Ethik ihre Anwendung finden. Für
Zuverlässigkeit geben die zahlreichen, gut gewählten Zitate aus
Sentenzenkommentar und Quodlibeta und einige Vorbemerkungen über deren
Textüberlieferung genügende Gewähr. Die Schrift, die der philosophischen
Fakultät der Universität Münster als Dissertation vorgelegt wurde, bildet
einen nützlichen Beitrag zur Ockham-Forschung.

Rom, S. Anselmo. J. P. Müller O. S. B.


	Literarische Besprechungen

